
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR Dû SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS

§ 6. — La controverse pascale.

Nous avons surtout en vue celle qui éclata vers la fin du
2d siècle entre une partie des églises de l'Asie Mineure et les

autres églises de la chrétienté, et dont les origines étaient fort
anciennes.

Eusèbe caractérise de la manière suivante les deux partis en

présence1, à l'époque où Victor était évêque de Rome. Comme

l'historien nous l'apprend dans le chapitre précédent, Victor
devint évêque de Rome dans la 10e année de l'empereur
Commode2, tandis que Démétrius devenait évêque d'Alexandrie,
que Sérapion était encore évêque d'Antioche; Théophile, de

Cesaree en Palestine; Narcisse, de Jérusalem; Banchylle, de

Corinthe; Polycrate, d'Ephèse, etc.
« Les églises de toute l'Asie (c'est-à-dire non pas même toute

l'Asie Mineure, mais la seule province romaine dont Ephèse
était la capitale), selon une tradition antique (àpxtuorépaç.),

pensaient qu'il fallait célébrer la fête de Pâque du Sauveur le 14

du mois (de Nisan), le jour où il était ordonné aux Juifs d'im-
1 Hist ecclés. V c. 23-25 ; al. 21-23.
2 D'après Valesius, l'an 190. « Victor aurait été pape, d'après Pagi, de

185 a 197: d'après d'autres, de 187 à 200. » (Real-EncykV XVII, p. 178).

D'après Charteris (Canonic, p. 191 note), de 189 à 201.



LE JOUR DU SEIGNEUR 25

moler l'agneau, — puisqu'il fallait toujours terminer les

abstinences ce jour-là, quelle que fût sa place dans la semaine. Mais

telle n'était pas la coutume de toutes les autres églises, qui,
par tradition apostolique, ne terminent les jeûnes que le jour
de la résurrection du Seigneurd. »

D'après cette donnée générale d'Eusèbe et l'ensemble de la

controverse, on peut ainsi caractériser, avec Steitz2, la divergence

: 1° Tandis que la majorité des églises ordonnait les
fêtes annuelles en tenant rigoureusement compte des jours
hebdomadaires de la mort et de la résurrection de Jésus, à

savoir du vendredi et du dimanche, les chrétiens d'Ephèse
conservaient strictement pour la célébration de la mort du

Seigneur, le jour mensuel juif de la Pâques, à savoir le 14 nisan.

— 2° La fête pascale des premiers portait exclusivement
l'empreinte d'un deuil poignant ; la seconde avait un caractère
mixte, le deuil en souvenir de la Passion devenant subitement
la joie de la victoire. — 3° La majorité des Eglises ne pouvait
admettre qu'on unît l'eucharistie, attribut essentiel du dimanche,

avec la Pâque, c'est-à-dire la fête de la Passion, et en

conséquence elle plaçait la communion, si solennelle de l'époque,

immédiatement après cette Pâque, c'est-à-dire au premier
dimanche de l'ancienne Pentecôte. Les chrétiens d'Ephèse, au

contraire, communiaient le jour même qui rappelait la mort
1 'Eni tt/ç tov auryotov Ilàc^a éoprijç naça(j>vAàTTciv... La fête de Pâque du

Sauveur est ici la fête commémorative de sa mort. « Par le nom de

Pâque, dit Steitz, qui a le mieux élucidé tout le sujet, l'Eglise
chrétienne désignait aux 2li et 3e siècles la fête de la mort du Christ. Depuis
le 4° siècle, la fête se rapportait aussi a la Résurrection (Ilâoxa arav-

puotuov et II. àvaoTâaipov). Plus tard, l'idée de la Pâque se restreignit
a la fête de la Résurrection, notre fête de Pâque » (Real-EncyklA,
p. 149 ; Real-Encykl. 2, p. 270). — 'Sic âêov ÉKiravroç kcltó ravryv... râç
tûv àoiTiûv êmAvosiç iroiétoÔai. Ces abstinences sont celles de la Semaine

sainte, de la Grande semaine, comme on ne devait pas tarder a

l'appeler dans l'Eglise. Voir Suicerus, art. 'Eßäopac.— 'Owe èffovç ovtoç tovtov
kirtT£Aeïv tov tçôttov Talc äva t4]v Aomyv âiraaav o'iKovpévyv ÈKKlyoïatç èÇ

h-KOuToAiKyç iraQaóóoEuc to nat eiç ôcvoo KoaTycav èroç <pvAaTTOvoatç, ùç pyâ'
èrèça iroocytteiv nanti Tyv ttjç âvaoTâoeuç tov Hù)tt)çoç ypCjv rjfiêpav Taç

vyOTciaç eiriAveoßai.
2 Real-Encykl1 XI, p. 156; Real-Encykl'1. p. 276.



26 L. THOMAS

du Seigneur, et ils éprouvaient ainsi successivement les deux

grandes émotions qui se partageaient leur fête.
Telles étaient les différences principales. Mais les uns et les

autres admettaient que Jésus était mort le 14 nisan, et ils
célébraient également le dimanche : nous verrons même que le

premier ouvrage spécial paru dans l'Eglise sur le dimanche fut

composé par un évêque de la province d'Asie. Le seul élément

judaïque de la coutume d'Ephèse consistait dans le maintien
de l'annive:'saire juif du jour de la Passion. Sur plusieurs points
elle était même encore plus éloignée du judaïsme que la
coutume générale. Des deux côtés, on était en plein développement

île l'ancienne Eglise ethnico-chrétienne. —
Après avoir caractérisé les deux points de vue opposés,

Eusèbe nous transporte brusquement dans la première phase
de la controverse et parle des synodes et des réunions d'évê-

ques qu'elle suscita en dehors de la province d'Asie. « Tous,
dit-il, d'un même avis, formulèrent dans des lettres une ordonnance

ecclésiastique enjoignant à tous en tout lieu que le mystère

du Seigneur au sujet de sa résurrection d'entre les

morts fût célébré seulement le dimanche et qu'en
conséquence les jeûnes de la Pâques ne fussent terminés qu'en
ce jour1. » De pareilles assemblées eurent lieu en Palestine

sous la présidence de Théophile et de Narcisse, à Rome2, dans

le Pont, en Gaule, à Edesse (Osroène), et à Corinthe. — Eusèbe

revient plus loin (ch. 26; al. 24) sur celles delà Palestine.
« Ceux qui étaient à leur tête, dit-il, et avec eux Cassius, évêque

de Tyr, Clarus, évêque de Ptolémaïs, et ceux qui s'étaient
réunis avec eux, après avoir beaucoup discuté sur la tradition
apostolique qui leur avait été transmise sur la Pâque (c'est-à-
dire la Cène de Pâque), écrivirent, à la fin de leur lettre en

1 'S2ç âv fiyâ'èv äÄAy noTs Trjç Kvpiaiii/ç ypêça TÓ rijç é/c vetcpïjv àvaOTCioeuç ètri-

tcàoïto toï> Kvçiov uvotìioiov, aal biroç iv Taury pbvt) tûv narà ro Jlâaxa vymeujv
tpvlaTToip.eda râç ÈirtÀiantç. Texte de Schwegler, Tubingen, 1852. Ce « mystère

du Seigneur au sujet de sa résurrection, » c'était la Cène de Pâques.

Voir Suioerus, art. pvoryotov.
2 11 est dit de celle de Rome ìkìo-kottov Bidona âyAovaa, c. a d., ce me

semble, qui fit connaître, révéla l'évêque Victor. Valesius: cui Victor

episcopus praesedit



LE JOUR DU SEIGNEUR 27

propres termes : « Tâchez d'envoyer des copies de notre lettre
à toute Eglise, afin que nous ne soyons pas complices de ceux
qui à la légère égarent les âmes. Nous vous faisons savoir qu'à
Alexandrie on fait la fête le même jour que nous. Nous leur
avons écrit et ils nous ont répondu, de telle sorte que c'est
d'un commun accord et ensemble que nous fêtons le saint

jour. » Il y avait là de la raideur et de l'injustice, tout au moins
dans le ton de cette apostille, et la lettre de Victor dut être
encore moins modérée.

Mais les évêques de la province d'Asie n'étaient point
disposés à cédera la pression qu'on exerçait sur eux. Ils voulaient
maintenir « la coutume qui leur avait été transmise, » et Poly-
crate, évêque d'Ephèse, écrivit en leur nom à Victor et à

l'Eglise de Rome. Ici commence la seconde phase de la controverse,

a. Nous donc, dit-il, nous célébrons le vrai jour, sans y
rien ajouter et sans en rien retrancher. » Et, après avoir parlé
des apôtres Philippe et Jean, des évêques Polycarpe, Thraseas,
Sagaris, Papirius, Méliton, tous ensevelis en Asie et y attendant
la résurrection, « tous ceux-là, dit-il, ont célébré le jour du 14

de la Pâque selon l'Evangile, sans s'en départir en rien, mais
en se conformant à la règle de la foi, et moi aussi, le plus petit
d'entre tous, Polycrate, suivant la tradition de mes parents, à

plusieurs desquels j'ai succédé. Sept d'entre eux ont été

évêques avant moi. huitième, et toujours ils ont célébré le

jour, lorsque le peuple éloignait le levain1. Moi donc, mes

frères, ayant 60 ans dans le Seigneur et ayant eu des

rapports avec les frères du monde entier et ayant lu toute sainte

Ecriture, je ne suis point effrayé par ceux qui nous menacent,
car ceux qui sont plus grands que moi, ont dit qu'il faut obéir
à Dieu plutôt qu'aux hommes. »

3,ne phase. L'évêque Victor, loin de se laisser persuader,
«chercha aussitôt à retrancher de l'unité commune, comme
hétérodoxes, les Eglises de toute l'Asie avec les Eglises voisines,
et il les condamna par lettres, dénonçant tous les frères delà-

1 'ACcaaiovnyijTov Tyv r/uépav ({>aótovpyéu, agir légèrement, sans scrupule;
falsifier)-., èr-ypyo-av t/'/v rjpkpav tt/ç TeairanEO-KaioeKaTyç Toi) IIâoxa tara TÓ svay-
ysAiov... Tyv ypéçav yyayov.. ôrav ô Aaôç i/Qvve Tyv Çvpyv.



28 L. THOMAS

bas sans exception comme excommuniés. » Mais il fut alors
abandonné par l'ensemble des évêques de son parti, qui lui
adressèrent maintes exhortations, au nom du devoir de rechercher

la paix, l'unité, d'exercer la charité fraternelle. Plusieurs
même, dont Irénée, lui écrivirent vivement.

Bien que le rite de la majorité des Eglises fut le meilleur, sa

victoire fut justement retardée par les procédés hautains et

usurpateurs de l'évêque de Rome, et elle n'eut lieu qu'au Concile

de Nicée en 325. Dans une lettre aux Eglises d'Alexandrie,
de la Libye et de la Pentapole, ce Concile eut la joie d'annoncer

« que toutes les Eglises orientales qui précédemment
célébraient la Pâque en même temps que les Juifs, la célébreraient
désormais en même temps que Rome et les Eglises d'accord
avec elle » (Socrate, Hist, ecclés. i, 9). Eusèbe, dans sa Vie
de Constantin (III, 19, al. 18; III, 17), dit que la province
d'Asie en particulier reconnut la décision de Nicée. Il avait

auparavant signalé parmi les évêques présents au Concile ceux
de Galatie, de Pamphylie, de Cilicie, de Cappadoce, d'Asie et
de Phrygie. Tous ceux-là adhérèrent, de sorte que la décision
fut unanime L —

Mais revenons sur la lettre d'irénée à Victor, car un des
deux fragments qu'Eusèbe nous en a conservés, a une grande
importance : il nous transporte en plein milieu du second

siècle, en nous faisant remonter plus haut encore. « Les
presbytres qui avant Soter ont présidé l'église à la tète de laquelle
tu es maintenant, écrit Irénée, nous voulons parler d'Anicète,
de Pie, d'Hygin, de Télesphore et de Sixte2, eux non plus,

1 Voir Real-Encykl.1, XI, p. 159.., 156.., sur les frères qui n'en persistèrent

pas moins dans le rite d'Ephèse. Us furent appelés pour cette raison

quarto-decimani, de même que d'autres chrétiens, tout autrement judaïsants,

qui célébraient leur Pâque le 14 nisan en mémoire de l'institution
de la Cène par le Seigneur, et qui avaient été de bonne heure combattus

par Méliton de Sardes, Apollinaire de Hiérapolis, Clément d'Alexandrie
et Hippolyte de Rome.

2 Charteris met en note (p. 191) qu'on suppose que Sixte est devenu
évêque de Rome en 116; Télesphore, en 122 ; Hygin, en 138 ; Pie, en 142 ;

Anicète, en 15J; Soter, en 168 ; Kleuthère, en 173; Victor, en 189; Zephy-
rinus, en 201.



LE JOUR DU SEIGNEUR 29

n'ont pas observé (le 14 nisan) et ils ne permettaient pas de

l'observer à ceux qui étaient avec eux. Néanmoins ils étaient
en paix avec les évêques des Eglises qui l'observaient..., et il
n'y en eut jamais de repoussés à cause de cette forme. Les

presbytres qui t'ont précédé, allaient même jusqu'à envoyer
l'eucharistie à des presbytres d'autres Eglises, où l'on pratiquait

l'observancel. Et quand le bienheureux Polycarpe vint
à Rome au temps d'Anicète2 et qu'ils avaient à régler ensemble

d'autres petites difficultés, ils furent bientôt en paix sur ce

chapitre, sans se chicaner. Anicète ne pouvait en effet persuader

à Polycarpe de ne plus observer ce qu'il avait toujours
observé avec Jean, le disciple du Seigneur, et avec d'autres

1 Allusion a la touchante coutume d'envoyer l'eucharistie â d'autres
évêques, sous le nom de êvXoyiai, lors de la fête de Pâques. Cette coutume
était assez répandue, comme le montre un décret du concile de Laodi-
cée, qui l'interdit.

-Backouse(p. 157, 515) met cette visite en 150; Pelt.Steitz et Charteris
(Real-Enclykl.K XII, p. 30, XI, p. 155 ; Canonic, p. LXX XVII), vers 160;

Piper (Evang. Kalender, 1867, p. 84), vers 158; Lipsius, dans sa Chrono!, d.
röm. Bischof., 1869, en 155, (d'après Real-Encykl.\ XL p. 275; XII, p. 105).

— La date a assigner dépend en grande partie de celle, toujours discutée,
du martyre de Polycarpe. Suidas et la Syncelle se bornent à rattacher
ce martyre au règne de Marc-Aurèle (161-180). La chronique d'Idatius
précise en faveur de 161. La Chronique pascale parle de 163; celles d'Eusèbe

et de Jérôme, de 168 (d'après Waddington, p. 238. L'une, de 166;
l'antre, de 167, d'après Uhlhorn : Real-Encykl. 2, XII, p. 105). Pearson,
Dodwell, Galland sont pour 147; Noris et Tillemont, pour 166; Valesius,

pour 167; Usher, pour 169. Waddington, dans son Mémoire sur la
chronologie du rhéteur Ael Aristide (p. 235-241), a cru pouvoir fixer la date a

l'an 155, et il a trouvé de nombreux adhérents, en particulier Zahn (Pair.
ap. op. Fase. II, p. 165, note), Aube (p. 323), Backouse (p. 515), Funk (Op.

patr. ap., p. XCIU), Lightfoot, Renan. Lipsius et Gerhardt ont aussi
adhéré, sauf qu'ils ne se prononcent pas entre 155 et 156. Hilgenfeld s'est
décidé pour 156. Par contre, Wieseler maintient la date de 166. Jean
Réville, dans une Thèse présentée en 1880 â Paris, serait pour 160 ou 166

(Encycl. des se relig-, art. Polycarpe). Uhlhorn dans l'art. Polycarpe de
Real-Encykl.2, ne peut non plus se décider pour 155, exclut 156 et incline
toujours pour 166. — Même lorsque Zahn se bornait a dire que le martyre
de Polycarpe, était postérieur â 160, il affirmait que le vénérable vieillard

devair être né avant plutôt qu'après l'an 70 (Ign. u. Ant., p. 326

327).



30 L- THOMAS

apôtres qu'il avait fréquentés (oïç uweSter/Mif/ev), et Polycarpe ne

pouvait non plus persuader à Anicète d'observer (le 14 nisan),
quand Anicète disait qu'il devait conserver la coutume des

presbytres ses prédécesseurs. Les choses étant ainsi, il ne s'en

entendaient pas moins (Ixowwwjowi éaura?) ; et dans l'Eglise, Anicète

céda l'eucharistie à Polycarpe, évidemment par
déférence1, et ils se séparèrent en paix l'un avec l'autre, étant en

paix avec l'Eglise entière, tant avec ceux qui observaient (le
14 nisan) qu'avec ceux qui n'observaient pas. » —

Voici maintenant, au point de vue spécial 'qui nous occupe,
ce qui semble résulter de toutes ces données sur la controverse

pascale, surtout si nous considérons quTrénée avait été

disciple de Polycarpe2 et celui-ci, de l'apôtre Jean :

1° Les chrétiens ont célébré de très bonne heure, même du

temps de l'apôtre Jean, l'anniversaire de la mort du Sauveur.
C'est de toute évidence pour la province d'Asie.

2° Déjà au commencement du second siècle, cette célébration

se faisait différemment suivant les Eglises, par exemple à

Rome et à Ephèse. Le presbytre Sixte I, dont parle Irénée

nous fait remonter bien haut. « Sixte I, dit la Real. Encykl*.
(XIV, p. 457), doit avoir été évêque de Rome depuis 116 ou
119 jusqu'en 128 ou, suivant d'autres, 139. La tradition lui
attribue l'introduction des fêtes antépascales. » — « Sixte I ou

Xyste I, dit l'Encyc. des se. relig. (XI, p. 622), fut presbytre-
évêque de Rome d'après Lipsius... environ 10 ans et mourut
au plus tôt en 124, au plus tard en 126. » Il est à noter quTrénée

remonte jusqu'à lui et pas plus haut. — Dans un des deux

fragments de la lettre à Victor conservés par Eusèbe, Irénée

dit à propos de la diversité qui existait entre les Eglises de son

temps pour le jeûne antépascal. : « Elle a existé beaucoup plus

tôt parmi nos devanciers, qui, ne conservant pas exactement,
à ce qu'il semble, ce qu'ils avaient reçu, ont transformé la
coutume simple et malhabile en ce qui l'a suivie3. » Cette opinion

1 JTape^tOp^aer tìjv e'vxapiOTtav, Kar' hvTçonyv éy'kovÒTi.

2 Voir dans Eus. Hist, eccl, V, 20; al. 18, la lettre si intéressante d'irénée

a Florinus.
3 'A'/.Aa Kai ttoav irpÓTEoov ini tûv nço yuûv, tûv naçâ to itKpißic, àç eiii6çr



LE JOUR DU SEIGNEUR 31

d'irénée, du reste modestement exprimée, serait aussi, peut-
être, applicable à ce qui concerne la date de la célébration de

la Pâque. Les Eglises de la province d'Asie auraient conservé
la forme la plus antique, surtout là où se trouvaient à l'origine
un certain nombre de Juifs convertis; mais cette « coutume
simple et malhabile » devait naturellement être modifiée plus
tard. Et ce sont des considérations de ce genre qui doivent
avoir conduit Irénée, originaire lui-même de FAsie-Mineure et

disciple si fidèle de Polycarpe, à adopter le rite de la majorité
des Eglises, même à le patronner.

3° Vers la fin du second siècle et depuis longtemps, le
dimanche était célébré, en particulier comme le jour par excellence

de la Cène, au moins dans la très grande majorité des

Eglises, à Jérusalem comme à Alexandrie, au Pont comme à

Rome et en Gaule.
4° Il y eut donc de très bonne heure deux systèmes de fêtes

chrétiennes : le système hebdomadaire, où primait le dimanche,
comme jour commémoratif de la résurrection du Seigneur,
mais où le mercredi et le vendredi, rappellaient anssi la trahison

de Judas et la Passion, —¦ et le système annuel, d'après
lequel on célébrait la Pâque, comme anniversaire de la Passion,
et la Pentecôte, en tant que commençant avec le jour
anniversaire de la Résurrection, et commémorant à la fois cette
résurrection et l'envoi du Saint-Esprit1.

KoaTovvTuv Tyv Ka6'àn'AÓTyTa Kai ìaitvriopóv ovvijOsiav eiç tó ucTéneiTa nenoiij-
kótuv. Nous avons traduit comme Massuet et Stieren (quae ex simplici-
tate et imperitiâ ortutn habuit).

1 «On admet généralement, dit Steitz (Real-Encykl.1, XI, p. 151;
2" éd., p. 271) que la fête chrétienne de Pâques réunissait en elle déjà
dans le 2d siècle, le double caractère du deuil de la Passion et de la joie
de la Résurrection (Neander..), mais c'est a tort. Les deux émotions
étaient réparties en deux temps de fête, la Pâque et la Pentecôte, qui,
au fond, correspondaient aux stations hebdomadaires et au dimanche.
La Pentecôte, dans le sens large, comprimait 50 jours et solennisait la
résurrection et l'ascension du Christ, ainsi que l'effusion du Saint-Esprit.
C'était toute une période de joyeuse fête. Aussi ne devait-il point s'y
trouver de stations ; on ne priait pas a genoux, mais debout. L'eucharistie

y était, sans doute, journellement célébrée. 'Iooàvvauû Tri yuéçp ryç

KvotaKi/ç, dit en conséquence Irénée. — D'autre part, voici les faits qui



32 L. THOMAS

5° La controverse pascale entre les Eglises de la province
d'Asie et le reste de la chrétienté s'explique précisément par
le conflit de ces deux systèmes1, les chrétiens de cette
province étant en outre, par de respectables raisons de sentiment,

nous font reconnaître que la Pâque du 2d et du 3e siècle était exclusivement

une fête do la Passion : 1° Les plus anciens Pères parlent tous de

la présupposition que Christ était le véritable agneau pascal et qu'il
avait parfaitement accompli les rites typiques du sacrifice de la Pâque.
Sous ce rapport, déjà le mot TTànxa leur rappela ceux de nâoxetv et de

passio (lust. Dial. ch. 40; Irénée IV, 10; Tertull., Adv. Jud. ch. 10).

Augustin protesta le premier contre cette dérivation (Ep. 55). Aussi lorsque
1'tëglise remplaça par une fête chrétienne la fête juive abrogée, celle-là
ne pouvait être que celle de la mort de Christ. 2° D'autres déclarations
des Pères nous conduisent au même résultat. Tertullien considère

comme temps propres au baptême :a Pâque, cum et passio Domini, in quâ
tinguimur, adimpleta est, et la Pentecôte, où les chrétiens célèbrent la
résurrection de Christ, le don de la grâce du Saint-Esprit et l'annonce

par les anges du retour du Seigneur (De bapt. 19). Origene dit de même :

« Celui qui peut dire en vérité : Nous sommes ressuscites avec Christ et
Dieu nous a fait asseoir avec lui dans les lieux célestes, est toujours dans
les jours de la Pentecôte » (Contre Celse, VIII. 2.). Comme il différencie
ainsi la signification de la Pentecôte de celle de la Pâque, il ne peut
rapporter la fête de la Résurrection qu'à celle-là. »

Zöckler, dans l'art. Pentecôte, de Real-Encykl-. dit aussi: « Primitivement,

le nom de Pentecôte désignait tout l'intervalle de fête compris
entre le 1er jour de Pâque (vom ersten Ostertagf) et la commémoration de

l'envoi du Saint-Esprit. C'est dans ce sens que Tertullien comprend la
fête de Pentecôte : Excerpe singulas solennitates nationum et in ordinem

exsere : Pentecosten implere non poterunt. Ailleurs (De coron., 3), il caractérise

déjà la célébration de la Pentecôte par l'absence de jeûnes et la
prière debout, en opposition au temps de la Pâque... De même l'Ordo
Romanus, qui dit : Tempus Fentecosles inchoatur a primo die resurrectio-
nis et currit usque ad diem quinquagesimum post Pascha...¦ Le sens étroit
du mot Pentecôte (ou de son équivalent latin quinquagesima), comme
désignation du seul dernier jour de la période des 50 jours de fête, apparaît

pour la 1™> fois dans un canon du concile d'Elvire en 305, où la
coutume, pratiquée ici et là, de ne célébrer que le 40e jour, celui de

l'Ascension, au lieu du 50e, est interdite comme hérétique, et où il est dit
expressément : Juxta auctoritatem Scripturarum, cuncti diem Pentecostes

celebremus. »

1 A. Viguié l'a bien fait ressortir dans un article de la Revue bleue

(avril 1890) sur La Fête de Pâques. Voir surtout p. 431-



LE JOUR DU SEIGNEUR 33

très attachés à l'anniversaire annuel de la mort du Seigneur
d'après le calendrier israélite.

6° Les jours de la semaine étant indépendants des jours de

l'année et du mois, les deux systèmes ne pouvaient être
strictement associés sans qu'il n'en résultât dans la pratique de

nombreux inconvénients.
7° Dans la transaction qui devait intervenir, le système

hebdomadaire devait nécessairement primer, déjà parce que le
dimanche seul était réellement une institution fondée par le

Seigneur et les apôtres.

§ 7. Méliton, de Sardes, et Denys, de Corinthe.

Contemporains l'un de l'autre (Eus. Hist. eccl. IV, 20, al.
21), ils l'étaient aussi d'irénée.

Méliton fut évêque de Sardes. D'après Steitz, il aurait vécu
surtout dans la seconde moitié du second siècle et écrit vers
170 un livre Sur la Pâque. Selon Charteris, ce serait vers 175 L

Polycrate, évêque d'Ephèse, le dépeint comme agissant en tout
sous l'influence du Saint-Esprit, et Tertullien rapporte que la

plupart des chrétiens le regardaient comme ayant été un
prophète2. Il a publié de nombreux écrits, dont une Apologie
adressée à Marc-Aurèle. La plupart sont entièrement perdus,
entre autres, un Traité sur le dimanche'-', à notre connaissance,

le premier ouvrage spécial sur ce sujet. « On peut penser,

dit Routh (I, p. 120), que l'auteur y montrait combien le

premier jour hebdomadaire ou, comme alors on l'appelait
mystiquement, le 8e, l'emportait en dignité sur le 7e. » L'ouvrage
aurait ainsi rappelé plusieurs passages du Dial, avec Tryphon.
Piper, dans un article publié en 1838 dans les Th. St. u. Kr.
sur Méliton, avait déjà cherché avec soin (p. 91-95) à déterminer

les principales thèses qui devaient être développées dans
ce traité ; mais plusieurs des conjectures émises ne seraient
plus soutenables. ¦—

1 Real-EmyklA, IX, p. 313. - Canonic, p. LXXX VII.
2 Eus. Hist, eccl, V, 22. — Jérôme, De viris illustribus, ch. 24.
3 Heçi KvçiaKijç Aoyoç. Eus., Hist. eccl. IV, 26 (al. 25).

THÉOL. ET PHIL. 1893. 3



34 L. THOMAS

Denys, évêque de Corinthe vers 170 ', était si généralement
apprécié qu'on lui demandait parfois d'écrire à d'autres
communautés que la sienne, des épîtres-exhortatives et instructives.

On en connaissait 7 dans l'ancienne Eglise, et Eusèbe

nous en a conservé quelques fragments (Hist. eccl. IV, 23, al.
22). Trois d'entre eux faisaient partie d'une lettre adressée à

l'Eglise de Rome. Voici le second, avec les lignes qui lui
servent d'introduction : « Dans cette même lettre, Denys fait aussi

mention de l'épître adressée aux Corinthiens par Clément,
montrant ainsi que depuis le commencement, en vertu d'une
ancienne coutume, on lisait cette épître dans l'Eglise. Denys
dit en effet : « Aujourd'hui donc nous avons célébré le saint

jour dominical, dans lequel nous avons lu votre lettre, que
nous aurons toujours pour être exhortés par sa lecture, comme
aussi la première lettre qui nous a été écrite par Clément2. » —
Cette épître de Clément, évêque de Rome, adressée aux chrétiens

de Corinthe, est celle qui nous a été conservée et qui est

généralement reconnue comme datant de 93 à 97, (voir Revue,
1892,p. 548 note 1). Depuis cette époque, l'Eglise de Corinthe
n'avait donc pas reçu de lettre semblable de l'Eglise de Rome.

— Il vaut aussi la peine de constater l'épithète de saint que
Denys applique ici au dimanche.

Nous avons déjà tait allusion au troisième fragment de son

épître aux Romains (Ibid. p. 468). C'est là que les écrits du

Nouveau Testament sont appelés par Denys « les Ecritures
dominicales » et sont ainsi nettement différenciés des épîlres
ecclésiastiques que les chrétiens pouvaient s'adresser vers la

fin du second siècle3.

1 Charteris, p. 44. Real-Encykl \ 111, p. 418.
2 dy/ûv àvÎKaBev Li; (iQxaiovèOorç kni TyçEKKAyciaçtïjv àvâyvoGiv ai-Tyç nuui-

odai.... Tijv oyjjeçov ovv KvpiaKi/v àytâv tipipav ôiyyâyopev, iv y àvèyvuuev....
3 'EnioTOAaç yao àôû.ipûv àÇiuaâvTCjv pc yçâipat èyoati/a. liai TaWaç ot tov ôia-

ßo/ov ànhoTo'Xoi ÇtÇaviav yeyluiKav, â pêv i^aipoï'VTeç, à âé rrQOGTtdèvTeç. O'tç

to oval iieÏTai, 'O'v OavpaoTov âpa, si Kai tHv KVOtaKûv çaôiovçyyoai t'lvcç è—t-

ßeß'/.yvrai yoaèûv, ònÓTS Kai Taiç ov toiabraiç enißeßov?.evKaGi. Ce passage,
intéressant à plusieurs égards, fait bien ressortir la nécessité et la lég/-
timité de la critique historique en théologie comme ailleurs. — Voir
Charteris, p. 44, note 1.



LE JOUR DU SEIGNEUR 35

§ 8. Irénée.

D'abord disciple de Polycarpe, plus tard évêque de Lyon, il
fut un lien vivant, saint et béni, entre les Eglises de l'Orient et
celles de l'Occident. Il vécut de 140 environ à 202 (Real. En-
cyklA VII, p. 48.. Charteris p. XIX).

Nous l'avons déjà vu défendre sans fanatisme, au temps de

Victor, le rite de la majorité des Eglises pour la célébration de
la Cène de Pâque, rite dont la présupposition fondamentale
était l'existence et l'importance bien avérée de l'institution du
dimanche comme jour commémoratif de la résurrection du
Seigneur. Eusèbe, avant de citer quelques passages de la lettre
d'irénée à Victor au nom des Eglises de Gaule, en résume ainsi
le sens général : « Il reconnaît que c'est au seul jour du
dimanche (èv pÓTiri Tîj r«; xu^taxvjç ripépcf) qu'il faut célébrer le mystère

de la résurrection du Seigneur » (c'est-à-dire la Cène de
la fête de cette résurrection), mais il blâme énergiquement
Victor pour ses procédés à l'égard des « Eglises de Dieu qui
conservent la tradition d'une ancienne coutume. »

Ailleurs (Revue, 1892, p. 554, note 1), nous avons vu que
d'après l'auteur du petit ouvrage Quaest. et resp. ad ortho-
doxos faussement attribué à Justin, Irénée, dans un Traité sur
la Pâque, faisait remonter jusqu'aux temps apostoliques l'usage
de ne point s'agenouiller le dimanche et disait que cet usage
n'avait pas moins lieu dans les jours de la Pentecôte,
rappelant, comme le dimanche, la résurrection du Seigneur.

Dans ce passage, comme dans la citation précédente, apparaît

la même expression assez étrange -h-hp-ip«. rriçmjpiaxriç, comme
qui dirait dans notre langue: le jour du dominical (sous-entendu:

jour), ou : le jour du jour du dimanche (dies dominica),
c'est-à-dire, au fond, le jour du Jour du Seigneur. Rien ne

prouve mieux, nous semble-t-il, que -n mpiom-h était tout à

fait devenu un substantif, qui, pour être compris, n'avait
besoin d'aucun sous-entendu et pouvait même avoir perdu son
sens étymologique, précisément comme notre mot dimanche.
Le sens concret, définitif, de celui-ci, pour désigner la fête du



36 L. THOMAS

premier jour hebdomadaire, n'est-il pas en effet devenu

tellement usuel que, nous aussi, nous disons couramment,
sans nous douter du pléonasme: le jour du dimanche? Une

remarque analogue a déjà été faite à propos d'un passage de

la Didachè (Revue, 1892, p. 545).

§ 9. Théophile d'Antioche.

D'après la Real. Encykl.d, il fut nommé évêque d'Antioche

vers 176, et, selon Nicéphore, son épiscopat dura 13 ans1.

Un fragment de ses commentaires sur les Evangiles,
conservé en latin par Jérôme dans sa Lettre à Algasia, quaest. G,

mérite d'être signalé. On le trouve aussi p. 1605 du 6° vol. de

la Patrologie grecque de Migne et dans Grabe, Spicil. II, p, 223.

Il s'agit de la parabole de cet économe infidèle (Luc XVI, 1-8),
qui remet à un premier débiteur de son maître 50 mesures
d'huile sur les 100 qui étaient dues, et à un second débiteur,
20 mesures de blé sur 100, de sorte que celui-ci n'en devait

plus que 80.

Dans la singulière interprétation de Théophile, l'économe
est Saul, devenu Paul, qui, après avoir été élevé aux pieds de

Gamaliel et avoir même persécuté les chrétiens, a été saisi par
Christ, pour devenir son disciple, son apôtre. Il se dit, lui
aussi : « Travailler à la terre? je ne le puis. Mendier? j'en ai

honte, » et alors il vise désormais à se faire recevoir par les

chrétiens dans leurs demeures. Le premier débiteur est le
monde païen auquel Paul s'adresse pour le convertir; le

second est le peuple juif. « En second lieu, dit Théophile, il

appela le peuple des Juifs, qui avait été nourri par le froment
des prescriptions de Dieu et qui lui devait un nombre centenaire

(nombre représentant la perfection, d'après ce qui
précède immédiatement), et il le contraignit de faire de 100 80,

c'est-à-dire de croire à la résurrection du Seigneur, à laquelle
se rapporte le nombre du huitième jour et qui se complète par

1 T. XVI, p. 23. Charteris (p. CXIX) assigne comme date approximative
de son épiscopat, 180-193. D'après YEncycl. des se rei, XII, p. 100, Thco-
phile serait mort vers 182.



LE JOUR DU SEIGNEUR 37

la multiplication de 8 par 10, -¦ afin que le peuple passât du
sabbat de la loi au premier jour de la semaine '. Aussi le

Seigneur déclara-t-il qu'il avait bien fait, » etc..
Si pleine d'arbitraire et de haute fantaisie que soit cette

interprétation ou application de la parabole, toujours est-il que
Théophile y fait clairement allusion à la célébration par les

chrétiens, du premier jour hebdomadaire, alors si souvent
désigné comme huitième jour, et qu'il la rattache expressément
au souvenir de la résurrection de Christ. Mais ce qu'il y a de

plus remarquable dans ce passage, c'est qu'il établit très nettement

que le sabbat de la Loi doit être remplacé, pour les

chrétiens, par la fête du premier jour de la semaine, et qu'ainsi
cette fête correspond bien dans la Nouvelle Alliance au sabbat
de l'Ancienne.

§ 10. Tertullien.

Il paraît être né vers 160, s'être converti au christianisme
entre 190 et 200, être mort entre 220 et 2402. Nous voudrions
signaler dans ses écrits moins la confirmation des données déjà
constatées, que les éléments nouveaux qu'ils y ajoutent, et
cela sur quatre points distincts.

1° Il nous apprend le premier que les païens eux-mêmes
connaissaient si bien l'observation chrétienne du dimanche
qu'ils en tiraient même une objection contre le christianisme,
comme ils avaient précédemment tourné les Juifs en ridicule

1 ...et co'ègit ut de centum octoginta facerei, id est, crederei in Domini
resurrectione, quae octavae diei continetur, et de octo completur d'.cadibus :

ut de sabbato legis transiret ad primam sabbathi. — Et de octo completur
decadibus, littéralement : et de huit se complète par des dizaines. Nous
avons tâché d'être nn peu plus clair par une traduction moins littérale.
Il semble du reste que le sujet devrait être, non pas proprement la
résurrection de Christ, mais le nombre même du 8e jour. L'auteur semble vouloir

dire que 8 est le nombre de la résurrection de Christ, en étant le
nombre du jour de cette résurrection, et que ce nombre se retrouve, avec
le sceau de la perfection exprimé par les dizaines, dans le nombre
80 de la parabole.

2 Real-Encycl.\ XV, p. 555...; Charteris, p. CXX. Backouse (p. 516)

place la conversion en 185; Chastel, vers 196.



3.S THOMAS

pour leurs sabbats, ce D'autres, dit Tertullien dans son Adver-
sus Gentes (ch. 16), croient que notre Dieu, c'est le soleil. Peut-
être, bien que nous n'en ayons aucune peinture sur toile, nous
rangeront-ils avec les Perses, qui en portent partout l'image
sur leurs boucliers. Je soupçonne enfin que c'est pour avoir
appris que nous faisions nos prières tournés vers l'Orient.
Mais vous-mêmes, pour la plupart, en affectant parfois d'adorer
aussi les choses célestes, vous remuez les lèvres du côté du
levant. Et si, pour une raison tout autre que la religion du

Soleil, nous donnons àlajoie le Jour du Soleil (diem Solis heti-

tix indulgemus), nous ne faisons qu'imiter ceux qui, assignant
le Jour de Saturne à l'oisiveté et à la bombance, renchérissent
eux-mêmes sur la coutume juive qu'ils ignorent. » (Voir Ren.

de théol. et de phil. 1889, p. 576 note 1). —Un passage parallèle

à quelques égards plus précis se retrouve dans Ad na-
tiones I, 13. « D'autres estiment... que le soleil est le Dieu
chrétien, parce qu'il sera parvenu à leur connaissance que
nous faisons nos prières du côté de l'orient ou que nous nous
réjouissons le Jour du Soleil (die Solis Ixtitiam curare)... C'est

vous certainement qui même dans le registre des sept jours avez

compté le Jour du Soleil et qui parmi ces jours avez choisi celui
qui le précède1 pour y supprimer ou renvoyer au soir le

lavage, ou pour ne rien faire et festoyer. En agissant ainsi, vous
renchérissez vous-mêmes sur ce que font des religions étrangères.

Car ce sont les Juifs qui ont les sabbats de fête... Aussi,...
vous qui nous reprochez le Soleil et son jour, reconnaissez que
nous sommes voisins : nous ne sommes pas loin de Saturne
et de vos sabbats. » —

Tertullien est en second lieu le premier théologien chez qui
le dimanche apparaisse comme jour de repos. « Quant à l'age-

1 Qui etiam in laterculum septem dierum Solem recepistis, et ex diebus ipso

priorem praélegistis. Ed. Oehler. — Ipso priorem, c. à d. la veille du jour
du Soleil, dont il vient d'être question, par conséquent, le Jour de

Saturne ou du sabbat. — Voir Rev. de th. et de ph., 1889, p. 576, où dans la

1" citation de la note 1, il faut, conformément à l'éd. de (Ehler, lire :

certe, au lieu de : certi ; ipso, au lieu de ipsum. 11 faut aussi remplacer ie

— par...



LE JOUR DU SEIGNEUR 39

notnllement, dit-il dans un passage (De orat. c. 23 ; al. 18),

auquel nous avons déjà fait allusion et sur lequel nous aurons
à revenir, il y a quelque variété dans l'observance a cause d'un

petit nombre de frères (per pauculos quosdam), qui, le jour du

sabbat, ne fléchissent pas le genou. Comme cette divergence se

manifeste surtout dans les assemblées, le Seigneur donnera sa

grâce, afin qu'ils renoncent à leur pratique ou l'observent sans

causer de scandale. Mais nous, selon l'enseignement que nous
avons reçu, nous devons dans le seul jour de la résurrection
du Seigneur, non seulement ne pas nous agenouiller, mais

encore nous garder de toute attitude et de toute occupation
anxieuses, différant même les affaires, pour ne pas donner
place au diable. Nous faisons de même dans la période de la

Pentecôte, parce que nous la marquons de la même solennité
d'allégresse1. Au reste, qui hésite en un jour quelconque à se

prosterner devant Dieu, au moins pour la première prière par
laquelle nous entrons dans la lumière? Mais lors des jeûnes et
des stations, aucune prière ne doit être faite sans l'agenouillement,

ni toute expression accoutumée d'humilité. Car alors
nous ne prions pas seulement, nous supplions... »

Jl est remarquable non seulement que cette lre mention du
dimanche comme jour du repos apparaisse si tard : dans la 2de

moitié du 2d siècle, mais encore que le repos du dimanche y
soit envisagé, non pas comme une conséquence de l'antique
commandement du sabbat, mais comme un commandement
chrétien, reçu par tradition, dans le sens vague du mot (sicuti
accepimus... debemus...), et aussi comme une conséquence de
la joie religieuse qui doit caractériser soit le dimanche, soit
toute la période de Pentecôte. Rien ne prouve mieux la
profonde originalité de l'institution : c'était bien une nouvelle
création.

Le dimanche dut dès l'origine rappeler essentiellement la
résurrection du Seigneur, et, sous ce rapport, il se prêtait ad-

1 Quae dissensio cum maxime apud ecclesias causam dicit. — Solo die
dominicae resurrectionis- — Sed omni anxietatis habitu et officio cavere de-
bemus, différentes etiam negotia, ne quem diabolo locum demus- — Quod
eâdem exultationis sollemnitate dispungimus.



40 L. THOMAS

mirablement au culte, à l'adoration (Act. XX, 7; Apoc. I, 10),
au déploiement de la charité (1 Cor. XVI, 1-4). Nous le voyons
signalé plus tard dans la lettre de Pline, la Didachè, Justin

Martyr, etc., comme le jour par excellence de la communion et
du culte ; dans l'Ep. dite de Barnabas, déjà comme jour de

réjouissance (sic Iu<p/sotùv/)v) ; nous constatons déjà chez Justin le

rôle très significatif de la prière faite debout en ce jour ; nous
le voyons appelé par Denys, de Corinthe, «le saint jour dominical.

» Mais tous ces traits sont éminemment positifs et.

tranchent avec le caractère originel, si formellement négatif de la

loi mosaïque du sabbat (Ex. XX, 8). Le même contraste, du

reste, différencie la loi de l'Ancien Testament et celle du

Nouveau, comme cela ressort de la comparaison du Décalogue avec
le Sommaire dominical de la loi chrétienne, et du Sermon sur
la Montagne (Mat. XXII, 36-39; V, 17-48, etc.) — Néanmoins,
de même que les commandements de la Nouvelle Alliance
impliquent en général les prohibitions de l'Ancienne, le caractère
positif du dimanche devait entraîner son côté négatif, comme

jour de repos. La religieuse et chrétienne joie du dimanche ne

pouvait être ressentie sans inviter au recueillement, à la

prière, à l'adoration, au déploiement de la charité fraternelle,
et pour que le dimanche fût réellement le grand jour de

culte pour l'Eglise, il fallait nécessairement qu'il devînt
toujours plus un jour de repos. Il y avait là non seulement une

nécessité, même matérielle, appelée à se manifester
proportionnellement au progrès des communautés, mais encore
une vraie réclamation de la vie chrétienne sous l'influence du

Saint Esprit (différentes enim negotia, ne quem diabolo locum

demus).
C'est un fait, Tertullien n'invoque point à l'appui du repos

dominical, qu'il reconnaît comme un devoir pour les chrétiens,
l'obligation si hautement et si fortement prescrite pour le

sabbat. Il ne le fait ni dans le De oratione, ni dans son Adver-
sus Judœos (n, 2-4, 6), où il disserte sur la distinction entre le

sabbat temporaire de la loi mosaïque et le sabbat éternel, qui
semble être pour lui le temps même de la Nouvelle Alliance,
ni dans son Adversus Marcionem (ch. XII), où il défend contre



LE JOUR DU SBlGNBUK 41

cet hérétique l'institution divine du sabbat de l'Ancienne
Alliance.

La violente opposition qu'if y avait alors entre Juifs et

chrétiens, et le pharisaïsme avec lequel ceux-là continuaient à

observer le sabbat, devaient mal disposer ceux-ci à lui rattacher

leur dimanche, à envisager l'un comme un développement
spirituel, une transformation, un accomplissement de l'autre, à

appliquer au dimanche ce qui dans les prescriptions du sabbat

mosaïque était, selon la Nouvelle Alliance, applicable à son

jour de fête hebdomadaire.
N'oublions pas, d'autre part, que le sabbat mosaïque était

fait pour un peuple eniier, où il devait être une loi fondamentale

sanctionnée par la législation la plus sévère. Dans une vie
sociale un peu compliquée, le repos d'un jour hebdomadaire
ne peut guère être largement pratiqué par les familles et les
individus que s'il l'est généralement, publiquement, dans mie
certaine mesure ; et ce qui était déjà difficile pour les Juifs,
bien qu'ils fussent si connus, eux et leurs sabbats, dans l'empire

romain, qu'ils formassent une seule famille, non seulement

par les idées, mais aussi parle sang, et qu'ils fussent réellement

habitués à vivre à part, devait l'être bien plus encore
pour les chrétiens. Ils étaient alors, en effet, beaucoup moins

connus et moins faciles à comprendre; de plus, loin d'appartenir

à un même peuple, ils sortaient de toutes les nations,
comme de toutes les familles et de toutes les classes de la
société, surtout des plus humbles: ils étaient ainsi beaucoup plus
mêlés à la vie collective, beaucoup plus enlacés dans les mille
engrenages sociaux des pays qu'ils habitaient1. Pour que le

dimanche pût être un peu complètement observé par les
chrétiens, il fallait qu'ils fussent devenus assez nombreux et assez

1 Dans un intéressant discours prononcé en 1891 et imprimé sans être
mis en vente, G. Peyer me semble bien dans le vrai qnand il dit : « Une
grande partie des chrétiens des 1ers siècles se composait d'esclaves, qui
pouvaient, aussi peu que les ouvriers de nos fabriques, se libérer entièrement

du travail en un jour déterminé de la semaine. Une rigoureuse
interdiction du travail des dimanches aurait été un véritable sabot pour
la course triomphale du christianisme, qui s'adressait surtout aux classes
des serviteurs. Aussi bien n'était-ce pas sans raison que les cultes avaient



ï- L. THOMAS

influents pour transformer jusqu'à un certain point la société,
tout au moins pour s'y mouvoir avec quelque liberté. Mais du

moment où cette condition se réaliserait, la théorie du

dimanche comme jour du repos hebdomadaire, comme légitime
héritier du sabbat mosaïque et du sabbat primitif, ne devait pas

manquer de surgir, et c'est bien ce qui eut lieu au IVm0 siècle.
D'un côté, l'empereur Constantin, devenu chrétien, ne tarda

pas à ordonner le repos du dimanche, au moins jusqu'à un certain

point1, et, de l'autre, l'Eglise, au lieu d'insister sur l'antithèse

du dimanche et du sabbat, se plut au contraire, à faire
ressortir leur filiation, leur correspondance, leur intime rapport.

Et si cette théorie, plus ou moins nouvelle, devait surgir
quand les temps l'y appelleraient, ce ne devait pas être seulement

pour répondre à des besoins spirituels, à des postulats
de l'esprit chrétien ; ce devait être aussi, et avant tout, parce
qu'elle était vraie, dans l'analogie de la foi, conforme à la
volonté de Dieu.

En fait, l'institution du dimanche s'est moulée dès le

commencement, c'est-à-dire déjà dans les temps apostoliques, sur
le type du sabbat, en ayant pour base la semaine israélite, elle-
même fille du sabbat. Pour l'un comme pour l'autre, il y avait
solennisation particulière et religieuse d'un jour, constamment
le même, sur sept.

D'autre part, à l'origine de l'un et de l'autre, n'y avait-il pas
la commémoration d'un événement religieux de toute importance,

création de l'univers ou résurrection du Seigneur Jésus?

Et ces deux événements ne se correspondaient-ils pas à un
haut degré? La résurrection de Jésus n'est-elle pas l'achèvement

virtuel de la Rédemption et de ce qu'on peut appeler la
2de création au sein de l'humanité déchue (2 Cor. V, 17)?

Le dimanche rappelle en lre ligne la résurrection du

Seigneur; mais, se réalisant, lui aussi, comme un jour de repos

lieu au crépuscule matinal du dimanche et tard dans la soirée : c'étaient
les seules heures dont pouvaient disposer, sans préjudice des devoirs de

profession, des hommes qui n'étaient pas libres et dépendaient de leurs
semblables. » (Was lehrt uns die Geschichte des Sonntags? Basel)

1 Voir Appendicesl et II a la fin ce l'article suivant et dernier.



LE JOUR DU SEIGNEUR 43

sur sept, il ne doit pas moins commémorer toujours, comme le
faisait le sabbat, la création des cieux et de la terre. Le
dimanche rappelle la résurrection de Jésus et la création de l'univers,

de même que le sabbat mosaïque rappelait déjà simultanément

et cette création et la sortie d'Egypte, type prophétique
de la Rédemption individuelle, universelle et éternelle que
Jésus devait accomplir.

Mais nous ne saurions poursuivre maintenant ces considérations

générales et nous devons revenir à Tertullien. —
La 3e donnée que nous trouvons chez lui pour la lre fois,

concerne l'interdiction du jeûne le jour du dimanche.
« Dans le Jour du Seigneur, est-il dit De corona, chap. Ill

(voir Revue, 1892, p. 554 note 2), nous regardons comme interdit

de jeûner ou d'adorer à genoux, et nous jouissons de la

même immunité de Pâque à Pentecôte. » Comme Zahn l'a

remarqué justement (Gesch. d. Sont., p. 63, note 24), cette prohibition

du jeûne le dimanche est aussi renfermée daris l'expression

générale déjà mentionnée : Omni anxietatis habitu et officio

cavere debemus. Le jeûne et la génuflexion, en tant que
signes de douleur et d'humiliation, étaient regardés comme
incompatibles avec le dimanche à cause de la joie et de la

reconnaissance qu'on devait y ressentir. Les sévères prescriptions

des jeûnes montanistes ne s'appliquaient ni à ce jour,
ni au samedi (De jejuvio, chap. XV). « Tandis qu'Augustin
cherche encore à prouver par l'Ecriture que le jeûne au jour
du dimanche ne serait point en soi un péché, mais seulement
un scandale heurtant la coutume ecclésiastique (Ep. XXXVI, 2

et 16, Ad Casulanum), les canons de l'Eglise grecque s'expriment

ordinairement dans le sens des anciennes Constitutions

apost., où il était dit d'après Epiphane (Hères. LXX, 11):
<c Maudit soit, devant Dieu celui qui se mortifie un dimanche.
Cp. Constit. apost. V, 20 L On fut tout au moins fortifié dans

1 Ed. Lagarde, p. 155, 24. Jlâv uêvrot naßßaTov àvev tov évôç (celui de la
Semaine sainte) Kai nàaav KupiaKyv ÈntTe?.ovvTeç ovvôôovç Evópaiveode. 'Evoxoç

yàn âp.apTtaç èorai ô Tyv KrntaK-yv vyorevuv r/pénav àvaoTàostùc ovoav, y Tyv

nevTyKOGTyv, y o'Aur ypcçav êoott/ç Kvniov KaTi/çûv' ebfçavdyvai yâç òsi iv Ta'v-

raiç, akX ai: ncvßi/Gai. Voir aussi Revue, 1892 p. 536, pour le Pseudo-Ignace.



44 L. THOMAS

cette manière de voir par l'opposition des Eustathiens, des

Manichéens et des Priscillianites, qui plus ou moins
changeaient, les jours joyeux de l'Eglise en jours déjeune, et
l'inverse. » (Gesch. d. Sont. p. 64). —

Tertullien semble enfin le 1er qui ait mentionné une certaine
célébration du samedi dans l'ensemble même de l'Eglise.

Dans le De orat., chap. XXIII (al. 18), il parle de quelques
chrétiens qui, le sabbat, comme le dimanche, avaient coutume
de ne point prier à genoux, du scandale qui en résultait poulies

Eglises, et il émette vœu que ces chrétiens ou renoncent à

cette coutume ou tout au moins trouvent moyen de la pratiquer
sans scandaliser leurs frères (voir p. 38)... D'autre part, dans

le De jejun., chap. XIV, après avoir parlé des fêtes chrétiennes
de Pâques et de Pentecôte, des stations du mercredi et du

vendredi, du jeûne du vendredi saint, il dit aux chrétiens catholiques,

pour lui, les psychiques : « Au reste vous allez même

parfois jusqu'à continuer le jeûne au jour du sabbat, bien que
vous n'ayez jamais justifié ce jeûne, sauf pour la Pâque1 ; » puis

1 Quanquam vos etiam sabbatum, si quando, continuatis, nunquam nisi in
Paschâ jejunandum secundum rationem alibi redditam. — Cette continuation,

le jour du sabbat, du jeûne du vendredi, semble en rapport intime
avec ce qui est ordinairement appelé vnépOeatç ou superpositio. « Pendant
qu'un grand nombre, dit la Real-Encykl. ', (IV, p. 334), étendaient, dans

leur zèle, le jeûne jusqu'an jour entier et même sur plusieurs jours, d'autres

abrégeaient le temps ou ne s'interdisaient que certains aliments. »

— 'VnépôsGiç, superpositio, dit Routh, 111, p. 244, diei esse videtur
superpositio, sive jejuni um ultra solitum tempus celebratum, et jejunandi extitisse
modus severissimus, dum dient noctemque sequentem, imo et quandoque per
plures dies ac nodes aairoi âineXow. Ita Victorinus... : « quare usque ad

horam nonam jejunamus (addend. : aut) usque ad vesperam, aut
superpositio usque in alterum diem fiat....» Plus loin, Routh cite avec adhésion

ces lignes de Gail). Hooper:« Tradii Dionysius nonnullos fuisse chris-
tianos qui cibo abslinuerint omni, sive 6 dies ante Pascha superposuerìnt (tifi,

passed over et pro expositions: prorogaverint...), alios autem extitisse,

qui 4 dies, alios qui 3, alios rursus qui 2 tantum superposuerint. » — L'épître
de Denys d'Alexandrie sur la fin du jeûne de Pâque (Routh, T. Ill,
p. 223..), ìi laquelle il vient d'être fait allusion, est très importante pour
l'intelligence de cette inêçOcoiç. On peut y ajouter, outre la phrase de

Victorin signalée plus haut (Routh, T., HI, p. 456), le canon 26 des
décrets du concile d'Iliberis, en Bétique, tenu en 813(Houth, ï., IV, p. 255..):



LE JOUR DU SEIGNEUR 45

au chap. XV, il déclare que les Montanistes n'ont dans l'année

que deux semaines de xéropliagies et encore non complètes,
les sabbats et les dimanches étant exceptés1.

Ainsi au temps de Tertullien, 1° il y avait, dans l'Eglise, des

chrétiens qui ne voulaient s'agenouiller pas plus le samedi que
le dimanche ; 2° d'autres prolongeaient au samedi le jeûne du

vendredi; 3°, par contre, les Montanistes eux-mêmes, si

rigides qu'ils fussent, exceptaient de leurs semaines de jeûne
le samedi et le dimanche. — On voit donc se dessiner déjà
deux courants distincts pour la célébration chrétienne du
samedi : d'un côté, on s'agenouille et on jeûne; de l'autre, dans
des périodes extraordinaires de jeûne, le jour fait exception,
comme le dimanche. Ces deux courants se caractériseront plus
tard le 1er comme surtout occidental et romain; le 2d, comme
surtout oriental.

Telles sont les lres données sur une célébration postérieure
du samedi dans l'ensemble de l'Eglise. Nous ne parlons pas en

effet des sectes éminemment judaïsantes, car il est évident
qu'elles observaient le sabbat. Comme nous l'avons vu, les

unes, plus strictes et plus renfermées en elles-mêmes, s'en
tenaient à la célébration de ce jour ; les autres, plus libres et

plus désireuses d'exercer de l'influence, observaient aussi le
dimanche ; mais leur influence fut obstinément repoussée par
les grandes Eglises de l'Orient et de l'Occident.

U y a là une question de quelque importance, peu étudiée
et sur laquelle Zahn a commencé à répandre delà lumière.

«L'opinion ordinaire, dit-il (Gesch. d. Sonnt., p. 69), qui se

trouve chez Neander et dans la littérature populaire sur le di-

Errorem placuit corrigi, ut omni sabbati die jejunii superpositiones celebre-

mus, c. a d., il a été décidé de corriger l'erreur, de telle sorte que désormais

nous célébrions en tout jour de sabbat les superpositions du jeûne.
c. à d. que nous jeûnions chaque sabbat par extension ou prolongation du
jeûne du vendredi.

1 Duas in anno hebdomadas xerophagiarum, nec totas, exceptis scilicet
sabbatis et dominicis, offerrimus Deo. Le mot xérophagie, de iiipoç, sec, sévère,
et do óayelv, désigne un jeûne strict, en opposition aux semijejunia des

stations, il« même que le mot jejunium. Voir Real-Encyki.K XV, p. 10.



46 L. THOMAS

manche1, et d'après laquelle la double célébration du sabbat et

du dimanche remonteraitjusqu'aux premiers temps de l'Eglise
et serait issue des cercles judéo-chrétiens, est absolument
contredite par les documents. »

Nous avons déjà vu que dans l'Ep. d'Ignace aux Magnésiens,
comme dans celle dite de Rarnabas, le dimanche des chrétiens
est catégoriquement opposé au sabbat des Juifs : c'est l'un ou

l'autre; tandis que dans la Didachè, l'opposition faite aux Juifs

apparaît dans toute sa violence au sujet des deux jours de

jeûne hebdomadaires.
Parmi les passages allégués sur une célébration chrétienne

réactionnaire du samedi, le 1er que nous trouvons après ceux
de Tertullien, est un fragment de Victorin, qui nous a été
conservé et qui est intitulé De fabricâ mundi. Evêque de Petovio
dans la Pannonie supérieure (aujourd'hui Pettau, en Styrie), il
vivait vers la fin du 3e siècle. « Le 7e jour, dit-il2, nous avons
coutume de continuer le jeûne du vendredi (solemus superpo-
ueré) afin de participer avec actions de grâces au pain de la

communion. Que le jeûne du vendredi soit prolongé le samedi

(Et parasceve superpositio fiat), pour que nous ne paraissions

pas observer lesabbat avec les Juifs, le Maître môme du sabbat

ayant dit avoir haï leurs sabbats ¦» — En 313 se place le

décret du concile d'Iliberis déjà signalé (p. 44, note 1), qui
se prononce également pour le jeûne du samedi par
superposition. — Mais c'est surtout dans la 2e moitié du 4e siècle

que les renseignements abondent tout à coup.
Vers l'an 394, Jérôme écrit à Licinius3: « Quant à ce que

vous me demandez, si l'on doit jeûner le jour du sabbat et

recevoir l'eucharistie chaque jour, comme le pratiquent les

Eglises de Rome et d'Espagne, Hippolyte homme très disert, a

même écrit sur ce sujet et plusieurs écrivains ont publié des

extraits de différents auteurs4. Toutefois je crois devoir vous
1 Kirchengesch.3, 1,1, p. 162.. ; 2, p. 574.. De même Henke, Th. St. u. Kr.

1866, p. 601 ; Backouse. p. 156. - P. ex. Oschwald, p. 59.

- Routh, [II, p. 453, 457. Real-Encykl. \ XVII, p. 181.
3 Voir Grégoire et Collombet, Œuvres choisies de saint Jérôme, III,

1>. 273; V, p. 542.
5 Ouvrages perdus. Voir Zahn, Gesch. d. Sonnt-, p. 71-



LE JOUR DU SEIGNEUR 47

dire que les traditions ecclésiastiques, principalement
lorsqu'elles ne portent pas atteinte à la foi, doivent être gardées

comme elles nous viennent de nos prédécesseurs, et que les

coutumes d'une Eglise ne préjudicient point à celles qui
s'observent dans une autre. » — « L'ecclésiastique romain, dont le

frivole bavardage sur le jeûne du samedi est magistralement
censuré par Augustin dans sa lettre à Casulanus, dit Zahn

(Gesch. d. Sonnt., p. 71), avait sans doute compris l'opposition
faite à ce jeûne comme mettant sur le même pied sabbat et

dimanche, et en conséquence il l'avait blâmée comme empreinte
de judaïsme... Mais il se trompait au sujet des Eglises occidentales

qui ne suivaient pas la coutume romaine. Leur opposition
prouvait seulement qu'elles n'observaient pas cette coutume.
Augustin la condamne aussi peu qu'Ambroise, dont il reproduit

à deux reprises une réponse connuei; seulement il estimait
plus convenable la coutume opposée. » — Ambroise, interrogé
par la pieuse Monique sur ce qu'elle devait faire le samedi à

Milan: ne pas jeûner comme on le faisait dans cette ville, ou
observer la coutume romaine, répondit: «Quand je suis ici, je
ne jeûne pas le jour du sabbat ; quand je suis à Rome, je jeûne.
Toi aussi, quelle que soit l'Eglise où tu te trouves, suis sa

coutume, si tu ne veux ni être scandalisée, ni scandaliser. »

La divergence n'existait pas seulement entre les Eglises, mais

dans leur propre sein. « En Afrique surtout, écrivait Augustin
à Casulanus, il arrive qu'une Eglise ou les Eglises d'une même

région ont des membres qui ne jeûnent pas et d'autres qui le

font.» D'après la même lettre, il y avait en gros, d'un côté,
«tous les Orientaux et même beaucoup d'Occidentaux», en

particulier l'Eglise de Milan; de l'autre, «l'Eglise de Rome et

quelques autres églises occidentales», parmi lesquelles celles
de Pannonie et d'Espagne.

On se méprendrait du reste étrangement si l'on concluait de

ce qui précède que les Eglises orientales se bornaient, au sujet
du samedi, à se refuser d'y jeûner. C'était aussi pour elles

un jour à part, au moins autant que pour l'Eglise de Rome et

ses adhérents. Nous avons déjà indiqué le contraste qui existe
1 Ad Gasiti, Ep. 86; Ad Januar, Ep. 118.



48 L. THOMAS

entre le chap. IX de l'Ep. d'Ignace aux Magnésiens et ses

interpolations, de la 2e moitié du 4e siècle : là, opposition tranchée

entre le sabbat et le dimanche, l'un juif, l'autre chrétien : ici,
avant le dimanche, un sabbat chrétien, «spirituel», marqué,
non sans doute par le repos judaïque, mais par « la méditation
de la Loi et l'admiration des oeuvres de Dieu. » Nous avons
aussi signalé de semblables interpolations dans les Ep. aux

Philippiens et aux Tralliens, allant jusqu'à faire dire à Ignace :

«Si quelqu'un jeûne le dimanche ou le sabbat, sauf au seul

sabbat de la Pâque, c'est un meurtrier de Christ» et: «Le
vendredi se rapporte à la passion du Seigneur; le sabbat, à sa

sépulture ; le dimanche, à sa résurrection. »

Des prescriptions analogues se retrouvent abondamment
dans les Constit. apost. Outre V, chap. 20 (voir p. 43, note),
nous indiquerons II, 36, 59, 62; VIII, 32 (éd. Lagarde, p. 63,

90, 93, 269), pour ne citer que VII, 23 (Lag., p. 207): «Fêtez
le sabbat et le dimanche, parce que l'un est le monument de la

Création (hp-io-jpyi&ç vnópvripa) ; l'autre celui de la Résurrection.
Il y a un seul sabbat dans toute l'année, celui de la sépulture
du Seigneur, où il convient de jeûner et non de faire fête;

car tant que le Créateur (ó hpiovpyó^) se trouve sous terre, le

deuil à son égard est plus fort que la joie au sujet de la création.

»

Ce qui montre bien, selon Zahn (Gesch. d. Sonnt., p. 71), que
l'origine de ces prescriptions des Constit. apost. sur le sabbat

est postérieure à Constantin, ce n'est pas seulement le silence
de tous les écrivains antérieurs, malgré toutes les occasions

qu'ils avaient de le rompre, mais encore le fait que ces

prescriptions sont manifestement des interpolations. Dans les

passages correspondants de la Didaskalia syrienne qui présente
une forme plus ancienne des L I-VI des Constit., il n'est question

que du dimanche. Il devait en être de même dans les
Prescriptions (Diataxen) apostoL connues par Epiphane ; car, tandis

qu'il y rattache les règles de la célébration du dimanche, des

jours de fête, etc., il se borne, quant au sabbat, à constater
qu'en ce jour il y avait un culte dans quelques Eglises (EJcpos.

fidei, 21).



LE JOUR DU SEIGNEUR 49

Ajoutons que si l'on compare l'art. 1 du ch. VIII de la

Didachè avec ce qu'il est devenu dans les Constit. apost. 1. VII,
ch. 23, on retrouve dans le 2d morceau, outre tout le texte
du 1er, des explications sur les jeûnes du mercredi et du

vendredi, sur la célébration du dimanche, la mention de la fête du

samedi et une longue explication sur cette fête1.

Bien que le concile de Laodicée interdise aux chrétiens le

repos du samedi (voir Appendice II), il présuppose cependant
dans son 16mo canon qu'il y a un culte en ce jour, et il ordonne

qu'on y lise des fragments des « Evangiles à côté d'autres
Ecritures2. » — Cassien remarque qu'au sabbat, comme au

dimanche, les deux lectures sont tirées du Nouveau Testament,
tandis que les autres jours, une d'elles est tirée de l'Ancien
Testament3.

Les canons 49 et 51 du concile de Laodicée stipulent encore

que le sabbat et le dimanche sont les seuls jours où l'on doive
en temps de carême recevoir des offrandes de pain et célébrer
des fêtes de saints.

Dans la 2e moitié du 4e siècle, Grégoire de Nysse appelle
frères le sabbat et le dimanche. Probablement un peu plus
tard, Astérius, évêque d'Apamée dans le Pont, les qualifiait de
mères et nourrices de l'Eglise (Gesch. d. Sonnt., p. 37 et 75).

D'après Zahn (p. 73), cette élévation du sabbat à la hauteur
du dimanche, même aussi le plus souvent pour la célébration
de la Cène, est suffisamment attestée pour les Eglises de

Constantinople, de la Cappadoce et du Pont, d'Antioche et de

l'Egypte.
En Occident, il y avait, le samedi, au moins la prédication.

Augustin dit, dans un de ses discours tenus en ce jour : Ad
istum diem, id est sabbatum, maxime hi adsolent convenire,
qui esuriunt verbum Domini i.

1 Voir Revue, 1892, p. 547. De même Harnack, éd. de la Didachè, p. 8
du texte, p. 176 des Prolégomènes.

- Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, II, 567,571.
3 Instit. coenobit., II, 6, d'après Henke, p. 60, note 4. — Cassien était

contemporain de Jérôme et d'Augustin.
4 « Sermo, 128, § 6. Cf. Enarrat in ps. 91. » Dans mon édition des œu-

THÉOL. ET PHIL. 1893. 4



50 L. THOMAS

Si les partisans de la coutume romaine accusaient parfois
de judaïsme ceux de la coutume orientale, ces derniers en
faisaient de même à l'égard des premiers (Routh III, p. 471).

Augustin, dans sa lettre à Casulanus, après avoir parlé du

sabbat, « dans lequel la chair de Christ reposa dans le

sépulcre, de même qu'en un jour pareil Dieu, après ses premières
œuvres cosmiques, se reposa de toutes ses œuvres, » continue
en disant que la différence des deux coutumes au sujet du

samedi, «est. née de ce que les uns préfèrent terminer le jeûne
en ce jour pour signifier le repos (propter requiem significan-
dam), tandis que d'autres préfèrent jeûner pour s'humilier à

cause de la mort du Seigneur. »

Zahn commence par réfuter fortement l'idée qui rattacherait
à un décret de Constantin la subite explosion de la célébration
chrétienne du sabbat dans l'Orient grec au 4e siècle, et pourrait
être suggérée par un texte grec d'Eusèbe1; puis il dit que la

cause de cette explosion demeure énigmatique et que, d'après
l'opinion toujours la plus vraisemblable, un culte du samedi

soir, destiné seulement à introduire le dimanche, aurait peu à

peu donné à tout le samedi le caractère d'une fête préparatoire
du lendemain (Sonntagsvorfeier). Il signale à cet égard un

témoignage de Socrate (Hist. Ecclés., V, 21), d'où il ressort :

1° que la Cène était au commencement du 5e siècle partout
célébrée le samedi, sauf à Alexandrie et à Rome en vertu d'une

antique tradition ; 2° que les Egyptiens voisins d'Alexandrie et
les habitants de la Thébaïde avaient le matin de ce jour une
assemblée et le soir, la Cène ; 3° qu'à Cesaree de Cappadoce et

dans l'île de Chypre, les presbytres et les évêques interprétaient
les Ecritures le sabbat et le dimanche toujours le soir, à la
lumière des lampes. —¦ Zahn ajoute que l'expression <tyé Gaßßizuv

de Mat. XXVIII, 1, paraît avoir eu de l'influence sur l'institution

de ces cultes du samedi soir.
Nous résumerions de la manière suivante notre impression

vres d'Augustin, je n'ai pas su retrouver ce sermon parmi les prédications

sabbatiques. C'est aussi d'une de ces predications que proviennent
les Enarrai, sur le Ps. 91, al. 92, dites « du sabbat. >

1 Vie de Constantin, IV, 18. Voir Appendice I.



LE JOUR DU SEIGNEUR 51

sur l'histoire de la célébration chrétienne du samedi en Orient
et en Occident, surtout à partir de la fin du 2d siècle :

1° Cette célébration ne peut pas être rattachée à l'époque
où les premiers chrétiens d'origine juive ne solennisaient que
le sabbat et qui a dû être suivie d'un triomphe général du
dimanche au sein de l'Eglise (voir Revue, 1892, p. 531-551 etc.).

2° Cette célébration ne provint ensuite directement ni des

sectes judaïsantes alors sans influence sur l'Eglise, ni surtout
des Juifs, qui, abhorrés de l'Eglise, lui rendaient amplement la

pareille, et dont le repos sabbatique, ordonné par Dieu sous
l'Ancienne Alliance, était souvent mentionné par les théologiens
chrétiens avec aussi peu de respect que d'intelligence.

3° Le souvenir du sabbat de l'Ancienne Alliance dut
néanmoins influer sur la solennisation du samedi, soit en Occident,

soit et surtout en Orient, où elle est souvent rattachée au
récit de la Genèse (voir en particulier Constit. apost. II ch. 36,
ch. 90; VII, ch. 23 ; VIII ch. 32, et l'appréciation faite par
Augustin de la divergence).

4° Mais les accusations de judaïsme intentées aux Orientaux
par les Occidentaux et vice versa, étaient aussi injustes les

unes que les autres (voir Zahn, Gesch. d. Sonnt, p. 71, et
d'autre part, Routh, III p. 470).

5° L'Eglise de Rome était sur cette question, comme sur
celle de la Pâque, singulièrement tenace pour la célébration
hebdomadaire des souvenirs de la Passion et de la Résurrection

; elle était en outre très portée à insister sur le souvenir
de la mort du Rédempteur: le samedi était pour cette Eglise
dominé par le vendredi, comme Augustin le fait bien
ressortir.

6° Par contre, ainsi que Zahn l'indique, l'Eglise d'Orient
était encore plus disposée à rendre grâces pour la résurrection
du Seigneur qu'à se contrister sur sa passion : pour cette
Eglise, la samedi était surtout l'avant-coureur du dimanche.

7° Cette double tendance de l'Orient et de l'Occident peut
être rattachée,d'une part, à la tendance théologique de l'Orient,
de l'autre, à la tendance anthropologique de l'Occident.

8° Aujourd'hui même, le point le plus saillant de la célébra-



52 L. THOMAS

tion de la fête de Pâque à Rome, n'est-il pas le Miserere de la

Chapelle Sixtine? Et un des traits les plus caractéristiques de

la même fête à St-Pétersbourg, n'est-ce pas, au contraire, le

joyeux et cordial: Christ est ressuscité, qui retentit de bouche

en bouche et pour un moment fait fraterniser tous les chrétiens
de l'empire, depuis le tsar jusqu'au plus humble moujik1? —

Quelques mots encore sur un autre fait contemporain : la

solennisation du sabbat, telle qu'elle a toujours lieu à côté du

dimanche, dans la vieille Eglise d'Abyssinie2. Loin d'impliquer,
comme on pourrait d'abord le penser, le caractère primitif de

la célébration chrétienne du samedi, le fait ne se rattache qu'au

grand et rapide développement de cette célébration dans le 4e

siècle. On sait en effet que cette Eglise fut fondée dans le milieu
du siècle par Frumentius, qui fut en rapport avec Athanase

comme patriarche d'Alexandrie. Il faut toutefois reconnaître

que l'origine de la solennisation abyssinienne du sabbat est

compliquée. D'un côté, les Abyssins observent aussi d'autres

pratiques juives, telles que la circoncision, et il y eut parmi
eux des communautés juives peut-être de très bonne heure ;

d'autre part, la circoncision n'étant point dans l'antiquité une
institution exclusivement israélite, peut ne pas avoir une
origine juive chez les chrétiens d'Abyssinie.

§ 11. Clément d'Alexandrie et Origene3.

Ces deux illustres Pères, l'un disciple de l'autre, ne nous
fournissent pas proprement de nouvelles données sur la célé-

1 Voir Fanny Mendelssohn, par Sergy, Paris 1888. p. 246.. ; L'empire des

Tsars, par Anat. Leroy-Beaulieu. ï. Ill, 1889, p. 108...
2 Voir, pour l'ensemble du sujet, les art. de la Real-EncyMA : Abessi-

nische Kirche et iEthiopische Kirche, les art. du Handw. : Beschneidung

und éthiopien, et mainte page de Gobât, Journal d'un séjour en

Abyssinie, 1854. — Henke (p. 60) renvoie, pour la double célébration du
sabbat et du dimanche en Abyssinie, a Gerard Rohlfs dans les Peter-

manns geogr. Mittheilungen, 1868, Heft 9, p. 314.
3 Clément, successeur de Panténus à la tête de l'Ecole catéchétique

d'Alexandrie probablement depuis 189, fut obligé par la persécution de

quitter cette ville en 202 et mourut probablement vers 22<). Origene, né

vraisemblablement en 184 ou 185, mourut en 253 ou 25t. Charteris,
p. CXIX, p. 81 ; p. LXXXII ; Real-Encykl ', 11, p. 742 ; X, p. 98, 107.



LE JOUR DU SEIGNEUR 53

bration du dimanche au 2d siècle, mais ils confirment celles

que nous avons déjà recueillies, quoique leur conception du

dimanche, comme on pouvait s'y attendre, soit éminemment

spirituelle. En outre, Clément, apropos du Décalogue, s'occupe

directement du rapport du sabbat au Jour du Seigneur,
et ce long morceau mérite, malgré toutes ses subtilités, parfois
étranges, d'être moins ignoré.

Nous avons déjà remarqué (Revue, 1892, p. 550) que
Clément, après avoir dit que « le vrai gnostique connaît les
mystères des jours déjeune du mercredi et du vendredi, » passe
immédiatement de ces « mystères » à celui du dimanche. « Le

vrai gnostique, dit-il, accomplissant le commandement du

Seigneur, pratique le Jour du Seigneur lorsqu'il rejette toute pen-
mauvaise et s'attache à toute pensée gnostique, glorifiant en
lui-même la résurrection du Seigneur1. » Clément veut dire
par là que le vrai gnostique, c'est-à-dire le sage idéal, par là
même l'homme véritablement pieux, aimé de Dieu et l'aimant2,
c'est-à-dire encore le chrétien parfait, célèbre continuellement
le dimanche en glorifiant par toute sa vie la résurrection du

Seigneur : pensée qui a été justement rapprochée de Rom. VI,
4-11. Il ne s'agit pas ici proprement de la sanctification du
dimanche, mais de la vie chrétienne entière, envisagée comme
glorifiant la résurrection du Seigneur, en tant qu'elle en
découle et est elle-même une résurrection spirituelle. Mais cette
vie chrétienne, si hautement comprise qu'elle soit, ne saurait
exclure la sanctification du dimanche ; elle l'implique même,
à plusieurs égards, du moins sur cette terre. Il est en tous cas
certain que cette parole même de Clément, suppose la célébration

ordinaire du dimanche, comme anniversaire hebdomadaire
de la résurrection de Jésus. Si cette célébration n'avait pas eu
lieu dans l'Eglise de ce temps, jamais il n'aurait pu tenir pareil
langage. D'autre part, il n'est pas moins sûr que la meilleure
manière de glorifier la résurrection du Seigneur, c'est de la

kvpiaKyv ÎKeivyv Tyv r/uépav noieï, 'ot' àv anoßaÄAv tjtaVAov vöypa Kai yvoo-
TtKÓv npoGAaßy, Tyv èv avTtl tov Kvpiov àvócTaoiv óo^ó^uv.

- Strom. I, ch. 13, § 58; II, ch. 11, § 51, etc..



Oi L. THOMAS

glorifier, non par la solennisation d'un jour sur sept, mais par
toute une vie d'amour et de sanctification.

Nous avons aussi déjà fait allusion1 à une étrange prédiction
du dimanche trouvée dans Platon par Clément: Strom. V,
ch. 14, §107, oil il s'exprime ainsi : « Platon prophétise même
le Jour du Seigneur, quand il dit dans le 10e Livre de la

République : « Après que chacun d'eux a passé 7 jours dans

cette prairie, il faut se lever, voyager le 8e jour, et arriver
après 4 jours de marche. » En effet, on doit entendre par cette

prairie la sphère immobile, paisible lieu de délices et demeure
des saints2. Les 7 jours indiquent chacune des rotations des

7 planètes et tout art pratique qui tend au repos comme but.
Mais la route qui s'ouvre au delà des planètes, conduit au ciel,
c'est-à-dire à la 8e rotation et au 8e jour. Quant à ce qu'il dit

que les âmes marchent pendant 4 jours, cela signifie qu'elles
marchent à travers les 4 éléments. » Nous ne saurions
admettre avec Clément que Platon ait ainsi prophétisé le

dimanche et, du reste, nous n'avons ici ni à apprécier la justesse
de l'interprétation que le Père de l'Eglise fait de la pensée du

philosophe grec, ni même à exposer la singulière et fameuse

vision du « fuseau de la nécessité » et la non moins singulière
histoire, à laquelle se rattache cette vision:i. Ce que nous
avons seulement à relever, c'est que la 2de citation de Clément

prouve, aussi bien que la lre, le fait de la célébration du

dimanche vers la fin du 2d siècle. Nous avons déjà parlé de la

désignation de ce jour comme le 8e, et nous la retrouverons
1 Rev. de théol et de phil, 1889, p. 530.
2 Tyv te KvpiaKyv r/p.Éçav.. ôià to'vtuv KaTapavTÉi'ETai. —- Tyv â~'/avf/ aoa:-

pav, Ctç yuepov xupiov Kai npoGyvèç, kcù tûv ogu.iv vüpov.
3 Her ou Er, originaire delà Pamphylie, après avoir été laissé comme

mort sur un champ de bataille, aurait été retrouvé 10 jours après, dans

un état extraordinaire de conservation, et, déposé le 12° jour sur un
bûcher ; il y serait revenu "a ta vie et aurait ensuite raconté, en exposant
toute une philosophie de la nature et de l'humanité, ce qu'il aurait vu
dans l'antre monde. — 11 y a là un mythe arrangé par Platon, mais
emprunté on ne sait où. Ku tout cas, cet Her ne saurait être Zoroastre,
comme l'ont pensé Clément et, à sa suite, Eusèbe. Voir Œuvres de Platon,
traduites par Cousin, X, p. 377.. et le commentaire de Stallbauiu sur le

De republicâ, 2« éd. 1859, 11, p. 430...



LE JOUR DU SEIGNEUR OD

ailleurs chez Clément, où elle joue un grand rôle. Le Père

donne une telle importance à l'institution du dimanche qu'il la

dit préparée, non seulement sous l'Ancienne Alliance, comme
nous le verrons bientôt, mais encore dans le monde païen,
comme nous venons de le voir.

La haute spiritualité avec laquelle il envisage d'ailleurs soit le

dimanche, soit les autres fêtes chrétiennes, s'exprime au mieux
dans le passage suivant : « Nous devons adorer et honorer Celui

qui, selon notre persuasion, est la Parole, le Sauveur, le
Chef, et adorer, par lui, le Père, le faisant, non comme d'autres
dans quelques jours mis à part, mais continuellement, toute la
vie et de toute manière... Le gnostique honore Dieu, c'est-à-
dire lui rend grâces par la connaissance qu'il a de la droite
vie, non dans un lieu défini, ni dans un temps choisi, ni dans

quelques jours solennisés et fixés, mais par toute sa vie, en
tout lieu, qu'il se trouve seul ou avec des hommes ayant la
même foi... Etant donc en fête pendant toute la vie et persuadés
que Dieu est partout de toute part, nous cultivons les champs
en le louant, nous naviguons en chantant des hymnes et nous
nous livrons à toute autre occupation avec art1. »

Le passage de Clément qui concerne directement le rapport
du sabbat au dimanche, fait partie d'une explication du
Décalogue donnée comme exemple de l'intelligence du gnostique
dans les choses spirituelles2.

Le 4e Commandement, dit-il (§ 137), « signifie que le monde
a été fait par Dieu et que Dieu nous a donné le 7e jour pour
nous reposer (àvcbr«u<nv), à cause des maux de la vie. Dieu, en
effet, est infatigable, sans souffrance et sans besoin ; mais

nous, revêtus de chair, nous avons besoin de repos (àvowaûtaiî)•

(§ 138) Cependant le 7e jour est proclamé repos, abstinence
du mal, comme préparant le jour-principe, qui est réellement
notre repos et qui est aussi le jour de la première création de

Strom. VII, eh- 7, § 35. — Uâvra toivvv tôv ßiov éopTyv ayovreç. — KaTa

Tyv aKkyv noAireiav èvtéxvuç àvaorpEéópeda.
* Strom. VI, ch. 16, § 133-148. De la fin du § 137 au § 145 il ne s'agit que

du 4e commandement.



56 L. THOMAS

la lumière réelle, par laquelle toutes les choses sont contemplées

ensemble et possédées1.»
Telle est la thèse que va développer Clément, à savoir que

le sabbat a préparé le dimanche, le 2d étant l'accomplissement
du 1er et se rattachant soit à la création de la lumière au
1er jour génésiaque, soit à la résurrection de Christ, source de

la véritable lumière, de la véritable sagesse. Clément fond en

quelque sorte ces deux dernières manières d'envisager le dimanche,

ou plutôt il exprime la 2de sous la forme de lalre. « C'est de

ce 1er jour que la première sagesse et la connaissance nous
illuminent, dit-il, car la lumière de la vérité est une véritable
lumière, sans ombres, qui distribue l'indivisible Esprit du

Seigneur entre ceux qui ont été sanctifiés par la foi et qui fait

l'office d'un luminaire pour la connaissance approfondie de ce

qui est. En suivant cette lumière, nous sommes exemptés de

la souffrance pendant toute la vie. Cela même est se reposer. »

Aussi Salomon dit-il (Prov. VIII, 22...) qu'avant le ciel et la

terre, la Sagesse a été engendrée par le Tout-Puissant, Sagesse

qui enseigne la science des choses divines et humaines. « Il
fallait rappeler ces choses, puisque nous en sommes venu à

parler delà septaine et de la huitaine. En effet, d'un côté, la

la huitaine est bien près d'être proprement septaine et, de

l'autre la septaine est hexade (ou sixaine), du moins en

apparence, et, si l'une est proprement sabbat, l'hexade est

ouvrière, car la genèse du monde s'est effectuée en 6 jours et le

mouvement d'un solstice à l'autre s'accomplit en 6 mois, pendant

lesquels les feuilles tombent ou les plantes poussent et les

semences lèvent jusqu'à maturité. (§ 139) On dit aussi que

1 'II Eßöopy Toivvv yuépa àvânavctç KypvGGETat, ànoxy kukûv, ÉToipâÇovaa Tyv

àpxéyovov ypepav, Tyv tCi övti avânavoiv ypûv, yv èy Kai npÓTyv rû bvTt (jxjtôç

yivEGiv. .Nous avons traduit kqkûv par le singulier: mal, parce que ce singulier,

de même que le pluriel grec, peut se rapporter soit à la souffrance,
soit a la méchanceté, tandis que notre pluriel : maux n'a que le 1er de

ces deux sens. Il semble que chez Clément, dont le style est d'ailleurs peu
précis, c'est tantôt l'idée de souffrance qui prédomine dans la signification

de KaKa, et tantôt l'idée de méchanceté — 'Apxéyovoç, « qui commence
la race; qui remonte aux premiers temps d'une famille, qui est un principe

de génération» (Alex.).



LE JOUR DU SEIGNEUR 57

l'embryon est complètement formé dans 6 mois... Cela

explique pourquoi les Pythagoriciens désignent l'hexade comme
nombre parfait et l'appellent milieu et mariage1...»

(§ 140) Clément traite ensuite des vertus de la septaine, et

nous avons déjà indiqué ce qu'il a dit à ce sujet, de même que
Philon et Macrobe2. Puis vient le tour de la huitaine. « On

l'appelle cube, dit-il, en comptant avec les 7 planètes la sphère
immobile, et avec ces 8 éléments s'obtient la grande année, qui
est comme une période de rémunération d'après les
promesses2. » Clément trouve aussi le nombre 8 dans les personnages

de la scène de la Transfiguration, en tenant compte de

Jésus, de ses trois disciples, de Moïse et Elie, du Père céleste

représenté par la voix proclamant Jésus le Rien-aimé, et de la

nature divine de Jésus, comme 8e élément, mais caché. Jésus

lui-même, qui était le 4e personnage lorsqu'il gravissait la
montagne, devient le 61' après la proclamation du Père céleste.
Dans le § 141, Clément allègue la manière dont les Grecs
désignaient les 5 premiers nombres par les 5 premières lettres de

l'alphabet («. ß y S e), le 6e nombre parle digamma éolique (ç'),
les nombres 7 et 8 par la 6e et la 7e lettre (n 6). Selon lui, 6 est
le nombre de Jésus, aussi l'homme a-t-il été créé le 6e jour et
Jésus lui-même a-t-il accompli son œuvre à la 6e heure3. —
L'union des nombres 6, 7 et 8 apparaît encore au Père alexandrin

1 'Ek Ta'uTyç t?]ç r/pÉpaç i/ npéoTy Gotjiia Kai y yvûotç ypâç è'A/.âunETat, tó yâp

fûç Tyç àÀyÔEÎaç, oûr aAydsç, àoKtov, àuspùç pEotÇôpEvov nvEvpa Kvçiov sic tovç
tha ntGTEuç yyiaopévovç, AapnTypoç cnêxov tóì;iv eiç Tyv Tûv òvnov èniyvuGtv. —
E~Et ncpi Eßeop.aßoc Kai byôoâôoç ô ^oyoç napeiGyWE. Kivôwevei yâp y pèv
oyàoâç cßoopac elvat Kvpitoç, ÈÇaç ôk y eßäopac /cara ys to èpipavêç, Kai y ukv

iivpiuç Eivai caßßarov, sayârtç ôê y ißöopac. — 11 y a donc dans le texte, en
dernier lieu, // i-ßrouac et non y éçâç, comme le réclamerait la traduction
que j'ai hasardée. Mais cette correction, que je ne vois du reste nulle
part proposée, ne semble-t-elle pas appelée par le contexte, surtout par
ce qui suit Sauf cette moditication, j'ai traduit la phrase le plus
littéralement possible, mais sans être sûr de tout bien comprendre. — Me-
GEvdvv... Kai yâuov, âiâ tó pècov avróv eivai tov evOêoç. tovtégti tov 6ÉKa Kai tov
ôi-o, tfalverai yâp iaov àutjiulv ànéx"v.

1 Rev. de th. et de ph., 1889, p. 560-564.. — 41 ùv ó pêyaç èviavràç yiverai
oiov ncpioooç tiç Ti/ç tûv ènnyyEÀfiévuv àvTanoéooeuç. Cp. Revue, 1892, p. 537-544-

dtó Kai èv Trj ektîj o avdpunoç J.kyETai nenoiyadai ó tu èniay/iip niGTèç ysvó-



58 I.. THOUA«

en ce que 8 compte sept intervalles d'un chiffre à l'autre et 7, six.
Clément revient dans les J; 142-145 sur les vertus du nombre 7

et sur la liaison de 7 et de 8. Il va même jusqu'à trouver (§145)

que pour ceux qui sont initiés à la vraie connaissance, « le
bienheureux David a parlé clairement (aa<p«ç) du rapport mystérieux

de la septaine et de la huitaine » dans Ps. XC, 9 : « Les

jours de nos années sont de 70 années et, pour les plus
robustes, de 801. »

Evidemment nous sommes fort loin de nous approprier tous
les raisonnements du disciple des Pythagore et des Philon :

ils appartiennent à une science des nombres mystique ou

spéculative, qui est à la vraie science des mathématiques ce

que l'astrologie est à l'astronomie, l'alchimie à la chimie. Mais

ici encore ce qui nous intéresse, ce n'est pas la justesse des

raisonnements, mais la thèse même soutenue par Clément, sa

double conviction soit de l'analogie profonde du sabbat et du

dimanche, malgré leurs différences, soit de la supériorité du 2d

sur le Ie1', l'un étant une préparation, l'autre un accomplissement.

Pour nous servir encore d'une formule qu'il emploie, à

ses yeux « la septaine glorifie la huitaine2. »

Deux autres passages du même Père présentent le rapport
du sabbat au dimanche sous un aspect nouveau, mais analogue.
L'un se lit Strom. IV, ch. 17, § 111 ; l'autre, IV, chap. 3, § 8.

Dans les deux le sabbat apparaît à un point de vue négatif,
comme symbole de l'abstinence du mal et comme repos ; et le

dimanche, à un point de vue positif, comme symbole de la

pratique du bien ou de la vraie connaissance. L'un se rattache
à Ps. XXXIV, 12-16, surtout à v. 14a(« Détourne-toi du mal et
fais le bien ») : il y est parlé « du mystère de la septaine. et de

la huitaine,» et ce mystère est dit s'expliquer par « l'accomplissement

de la connaissance au moyen de l'abstinence du mal,

pEvoç (ùç Evdkuç KvptaKJjç KAypûvopiaç àvânavaiv ànoXafieiv. Toioutov te Kai y
ÊKTy ùpa tt/ç GtôTyniov o'iKOvoptaç kuèatvei, Kad' yv ËTEAEUàdrj ò àvdpunoç. Cp.
Mat. XXVII, 45; Marc XV, 33; Luc XX111, 44; Jean XIX, 14.

1 Le Psaume est cependant intitulé : « Prière de Moïse, homme de

Dieu, » mais Clément doit faire ici une citation de mémoire.
2 § 141... ènâv eßoopao ôoçâijij Tyv byôoâôa.



LE JOUR DU SEIGNEUR 59

et de l'énergie du bien en oeuvres et en paroles ». — Dans

l'autre passage, il s'agit des « philosophes de Dieu », commede
« vrais Israelites, purs de cœur, dans lesquels il n'y avait pas
de fraude, qui ne sont pas restés dans le repos de la septaine,
mais, par la pratique inhérente à la ressemblance avec Dieu,
ont été élevés à la possession du bienfait de la huitaine et

jouissent de la claire intuition d'une insatiable contemplation.

» — Le sabbat est encore présenté à un point de vue
semblable dans Strom. IV, ch. 3, § 8, comme paraissant «

signifier, parla résignation aux maux, la force d'âme1. » — Cette
double appréciation, l'une du sabbat, comme surtout négatif,
l'autre du dimanche, comme surtout positif, ne manque pas
de justesse. —

Quant au témoignage d'Origene sur la célébration du

dimanche, nous nous bornerons au passage suivant du Traité
contre Gelse Vili, ch. 21-23.

Après avoir parlé de l'invitation de Celse à participer aux
fêtes religieuses nationales, il arrive à dire : « Une fête, en

effet, comme l'a bien dit un des sages helléniques (Thucydide I,
ch. 70), n'est pas autre chose que la pratique du devoir. Il
célèbre vraiment une fête, celui qui fait ce qu'il doit, priant
toujours et par là même offrant continuellement à Dieu des

victimes non sanglantes. Aussi Paul nous semble-t-il avoir
noblement parlé quand il dit dans ses épîtres (Gai. IV, 10-11) :

« Vous observez les jours, les mois, les temps et les années
Je crains d'avoir inutilement travaillé chez vous. » (Ch. 22)
Que si quelqu'un nous objecte les jours de nos Dimanches ou
de nos Preparations'* ou de la Pâque ou de la Pentecôte, il faut

1 Tvûgiv yâp a'iviTTETat àia tovtuv perà re hnoxvc KaKûv perà te èvEpyeiaç

àyaôûv kpyio te Kai AÓyu TEASiovadai êiôâoKuv. — Oi uév KaTapsivavTEç èv sßoo-

pâôi àvanavGEtvç, àyadoepyia âk dslaç èiJouoiÙGEiùç e'iç ôyôoaôtKyç EvEpyEoiaç

vnspKinpavTEç. — Moi ôokeî to oaßßarov ai ânoôoxyç KaKûv èyKpaTEtav a'ivia-

GEcdai.
2 Dans la traduction anglaise d'Origène publiée dans VAnti-Nicene

Library (Edimb. 1872), le mot Hapao-Kcvai est ici simplement traduit par :

the Preparation. Il s'agirait alors du jeûne antépascal, qui, sous diverses



60 L. THOMAS

lui répondre que l'homme parfait, étant toujours dans les
paroles, les œuvres et les pensées du Verbe de Dieu, le Seigneur,
célèbre continuellement des dimanches (au ôiyu Kvpiaxài -ùpÂpui).

De même, celui qui toujours se prépare lui-même pour la
véritable vie, s'abstenant des plaisirs de ce monde... et tenant son

corps en bride, accomplit toujours des Préparations. De même

encore, quiconque pense que Christ a été immolé comme notre
Pâque et qu'il faut célébrer la fête qui porte aussi ce nom, en

mangeant la chair du Verbe, n'est point un homme qui ne
célèbre pas la Pâque, c'est-à-dire les passages, puisqu'il passe

toujours, en toute parole et en toute action, loin des affaires
de ce monde, en se hâtant vers Dieu et sa Cité1. En outre,
celui qui peut dire en vérité : « Nous sommes ressuscites avec
Christ » et : « Il nous a ressuscites en même temps que Lui
et nous a fait asseoir avec Lui dans les lieux célestes » (Col. III,
1, Eph. II, 6), est constamment dans les jours de la Pentecôte.

Il y est surtout, quand, montant dans la chambre haute

avec les disciples de Jésus, il prie, pour devenir digne de recevoir

ce puissant souffle céleste, qui par sa puissance enlève de

l'esprit des hommes la malice et ses œuvres, digne aussi de

participer en quelque mesure aux langues de feu. (Ch. 23)
Mais la masse de ceux qui paraissent croire, non celui dont
nous venons de parler, a besoin, parce qu'elle ne veut pas ou
ne peut pas célébrer ainsi tous les jours, d'exemples sensibles
lui servant de commémoratifs2. »

Encore ici, ce qui nous importe, c'est seulement l'indication
qu'Origène fait incidemment de la célébration du dimanche

formes, fut observé de bonne heure dans l'Eglise et qui prit ensuite le
nom déjeune de la quadragèsime ou du carême (voir Real-Eneykl IV
p. 335). Mais si, comme cela semble naturel, il faut tenir compte du

pluriel, le mot s'explique facilement par la considération soit de ce jeûne
annuel, joint aux jeûnes hebdomadaires des stations du mercredi et du
vendredi, qui pouvaient être envisagés comme des préparations du
dimanche, soit peut-être de ces seuls jeûnes hebdomadaires.

1 'Ovk ÊGTiv oTi o'v notEÏ to IlâGxct, onep èppyvEÎ-ETat öiaßaTypta, viaßaivtov àet...

- 'O âè no?,'vç tûv niGTEVsiv ôokovvtuv, Kai pi/ TyÀtKOVToç, osirai, inopvyaEur
Xàpiv, ny ßovAOuevor y pi/ vvvâpsvoç nâGaç Totabraç àyetv yptèpaç, alaByrûv
napaÓEtyutiTùv, iva py té/.eov napappvy.



LE JOUR DU SEIGNEUR 61

dans l'Eglise de son temps. Ne ressort-il pas en effet de ce

qu'il dit que cette célébration était alors de notoriété
publique? N'avait-il pas à combattre l'objection que des païens
pouvaient en tirer à propos du refus des chrétiens de participer

aux fêtes nationales? Et du reste, une semblable notoriété

ne nous est-elle pas déjà apparue dans deux écrits de

Tertullien


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

