
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

E. Petavel-Olliff. — Le problème de l'Immortalité1.

La mode est aux nouvelles et aux revues. En ce siècle de la
vapeur, on aime à être mis au courant d'une question en quelques

pages claires et concises. M. Petavel préfère encore les ouvrages de

longue haleine. Songez! 912 pages consacrées au problème de

l'Immortalité I Nous ne sommes donc pas en présence de quelques pages
jetées au vent, nous sommes en face d'une œuvre, de l'œuvre d'un
érudit doublé d'un apôtre. En effet, M. Petaval-Olliff n'expose pas à

ses lecteurs la théorie du conditionalisme comme l'hypothèse la plus
plausible sur nos destinées finales. C'est une sainte cause qu'il
prétend défendre, une cause du succès de laquelle dépend, à ses yeux,
l'avenir de la théologie et du christianisme même.

Le caractère d'apostolat donne de la vie à son œuvre. Les
prédicateurs les plus convaincus ont le plus d'action sur leurs auditoires.
Leur zèle, leur enthousiasme prête vie à leur parole. Le plan de

leurs sermons laisse peut-être à désirer; les arguments avancés ne
soutiennent peut-être pas tous l'examen de la loupe de dame Bai-
son. En dépit de toutes les imperfections, la conviction, comme

une sainte flamme, se répand et réchauffe tout autour d'elle. Eh
bien! cette puissance de conviction, elle se manifeste dans l'ouvrage
de M. Petavel. Il y a du souffle, du brio, de l'entrain. Son esprit
éclate parfois en fusées, qui soutiennent l'attention. Nous n'avons

point ici l'exposé sentencieux d'un philosophe, calculant la portée

1 Paris, Librairie Fischbacher; Lausanne, Librairie F. Payot, 1891-1892.

Deux volumes de XII, 441 et de 497 pages.



THÉOLOGIE 497

de chacun de ses mots ; nous avons le style de l'avocat qui défend
sa cause avec toute !a pétulance de son être. Remarquables sous ce

rapport sont les chapitres où les théories de l'enfer et du salut
universel sont attaquées. Aussi, à la lueur de ce brillant plaidoyer, la
thèse du conditionalisme grandit-elle aux yeux du lecteur.

Si ce caractère d'apostolat donne de la vie à l'œuvre de M. Petavel,

il explique également les défauts qu'un théologien pourrait lui
reprocher.

C'est d'abord l'absence d'une exposition régulière. L'ordonnance
générale est bonne, la division des chapitres rationnelle, le plan
simple. Après l'état de la question, s'occuper de l'immortalité d'après
l'Ancien et le Nouveau Testament pour en venir à Jésus-Christ,
considéré comme la source unique de l'immortalité, c'est la marche
en avant. Constater l'immortalité conditionelle chez les plus anciens
pères de l'Eglise, pour retrouver ensuite la déviation postérieure,
et en prendre occasion de combattre les théories de l'enfer éternel
et du salut universel, c'est la confirmation de la thèse. Terminer en
montrant l'influence du conditionalisme sur l'ensemble de la
dogmatique, c'est une bonne conclusion. Mais, si les cadres sont bons,
ils ne sont pas remplis de manière à satisfaire pleinement un esprit
logique. Tous les éléments se rencontrent bien, les matériaux sont
là, ils ne sont pas fondus en un seul corps. Comment procède l'auteur

Sur chaque point, il se borne à citer l'avis de celui-ci, l'avis
de celui-là, puis il ajoute quelques remarques. Nombreuses sont ses

digressions. Ainsi, à propos du baptême, il prendra parti pour le
baptême par immersion, qu'il préfère de beaucoup au baptême par
aspersion. Parfois, le lecteur n'y est plus et finit par se demander
si c'est bien un livre sur l'immortalité conditionnelle qu'il a entre
les mains.

Cette absence de rigueur dans l'exposition fait que la pensée de

l'auteur reste vague,indécise pour le lecteur. M. Petavel nous montre
que le conditionalisme est conforme au système évolutioniste de la
survivance des plus aptes. Il veut que nous prenions toujours le
mot de « mort » au sens réel d'extinction totale de l'individu. Il est

persuadé que seul le germe divin de l'Evangile peut produire
l'homme nouveau. Après cela, j'avoue ne pas comprendre comment
l'auteur peut nous parler encore d'une résurrection des injustes et
des impies, résurrection bientôt suivie de l'anéantissement final, il
est vrai. N'y a-t-il pas là une inconséquence?

Un apôtre fait volontiers flèche de tout bois dans l'intérêt de sa

THÉOL. ET PHIL. 1892. 32



498 BULLETIN

cause. Par là s'explique l'usage excessif des citations invoquées
comme autorités. L'auteur est un érudit ; vraiment, que n'a-t-il pas
lu Mettant à profit ses vastes lectures, il a inséré dans son ouvrage
tous les passages où il a cru trouver une allusion au conditionalisme.

Aussi sommes-nous en présence d'une véritable galerie
d'écrivains : théologiens, philosophes, littérateurs, naturalistes émi-

nents, tous sont appelés à la barre du tribunal de l'auteur, pour
témoigner en faveur du conditionalisme ou contre lui. La vérité
serait-elle une affaire de nombre? la justesse d'une cause
dépendrait-elle de la faveur ou de la défaveur générale Il le semblerait,
à voir la complaisance que met l'auteur à faire sonner haut la
valeur de tous ces témoignages. En outre, la manière dont les citations
sont faites n'infirme-t-elle pas leur valeur Quand on voit l'auteur
mettre au rang des défenseurs de sa cause les Quinet, les Flammarion,

les Victor Hugo, M. Renan lui-même, le sourire vient aux
lèvres. Il est facile de trouver dans les écrits d'un homme tel ou tel

passage qui semble faire allusion au conditionalisme, sans que cet

homme en soit nécessairement un partisan convaincu. Pour cela, il
faudrait que la question jouât un rôle prépondérant dans ses idées,

et qu'elle fût mise au service de convictions chrétiennes, ce qui
n'est certes pas le cas pour un grand nombre des autorités de M.
Petavel.

Enfin, le défaut le plus grave nous parait être l'exagération du

point de vue de l'auteur. A ses yeux, tonte la crise théologique est

provoquée par le dogme de l'éternité des peines. Avec le conditionalisme,

nous avons le gage inespéré d'une réconciliation de la théologie

et de la philosophie. C'est le retour à l'Evangile primitif;
l'enthousiasme des premiers jours reparaîtra. M. Petavel va jusqu'à dire:
« On doit le sentir, il ne s'agit point ici d'une théorie individuelle,
ni d'un vain tournoi dialectique, mais de ce qu'il y a de plus grave
au monde, de la question vitale par excellence, d'être ou ne pas

être, de nos destinées éternelles, du caractère de Dieu, de l'avenir
de la religion chrétienne » Décidément, à force d'étudier le

conditionalisme, M.Petavel s'y est plongé au point de perdre la juste
mesure des choses. La crise théologique est aiguë dans notre canton; ce

n'est pourtant pas que les idées eschatologiques y soient au premier
plan. Ce sont les problèmes de l'autorité, de la révélation, de la
préexistence du Christ, de l'expiation qui sont discutés, et cela est

naturel. Avant de s'inquiéter du sort réservé aux impies, il importe
de se rendre compte de la manière dont Dieu agit dans le monde, il



THÉOLOGIE 499

faut connaître son Sauveur. Ces questions-là sont vitales, et l'immortalité

conditionnelle ne nous en donnera pas la solution. L'eschatologie

reste, et doit rester, enveloppée d'une certaine brume. Elle
ne sera jamais la base même de l'Evangile, parce que Dieu veut
que nous marchions par la foi et non par la vue.

Comme pour notre avenir terrestre, nous n'en cherchons pas
moins, il est vrai, à sonder l'au delà. Dans nos représentations du
monde à venir, nous nous laissons toujours influencer par les
aspirations qui, non satisfaites ici-bas, doivent trouver leur réalisation
dans les cieux. C'est parce que le conditionalisme répond à ces

aspirations-là, et qu'il est conforme à l'esprit même de l'Evangile,
qu'il est la meilleure hypothèse touchant nos destinées finales. Mais
le mystère n'en subsiste pas moins. Jamais les choses telles que nous
nous les représentons à l'avance ne correspondent exactement à la
réalité. Ainsi en a-t-il été des espérances messianiques des prophètes,
ainsi en sera-t-il, sans doute, de nos espérances célestes.

En tout cas, quelles que soient les impressions que la lecture des

deux volumes de M. Petavel laisse au lecteur, son étude est l'œuvre
d'un érudit, d'un grand travailleur, d'un cœur chaleureux, entièrement

dévoué à la cause qu'il a embrassée. A. F.

Alex. Bérard.—Les Vaudois du IVe siècle au XVIIIe L

« Tous ceux, dit un avis de l'éditeur, qui ont le culte de la liberté
de conscience, tous ceux qui s'intéressent à l'histoire de nos pays
des Alpes, voudront lire ce livre, le premier dans les temps contemporains

qui traite dans leur ensemble de la vie et des destinées des

Vaudois; œuvre de justice, de réparation et de liberté. » Nous
l'avons lu et nous rendons hommage aux excellentes intentions de

l'historien de Grenoble, à l'esprit libéral dont il se montre animé,
au soin avec lequel il a compulsé et extrait les auteurs qu'il avait
à sa portée, à son langage élevé et souvent éloquent. On doit regretter

d'autant plus que son livre, surtout en ce qui concerne la
première période, celle de l'origine des Vaudois et de leurs destinées

1 Les Vaudois, leur histoire sur les deux versants des Alpes du IVe siècle

au XVIII', par Alexandre Bérard, docteur en droit, conseiller général
de l'Ain, substitut du procureur generala Grenoble.— Lyon, A. Storck,
imprimeur-éditeur, 1892, V et 328 pages. — Prix 12 fr. 50.



500 BULLETIN

antérieurement à la Réforme du XVIe siècle, ne soit pas au niveau
des études contemporaines.

Comme on pouvait le prévoir à la lecture du titre, M. Bérard en

est encore à la théorie traditionnelle soutenue en dernier lieu par
A. Muston. Les Vaudois remontent jusqu'au IV0 siècle et tirent leur
nom des « vallées » qu'ils habitaient. Pierre Valdo ne fut pas le
créateur de la secte, il n'en fut que le rénovateur, celui qui « lui
donna vie et activité. » De plus, les théories hérétiques des Vaudois
sont essentiellement les mêmes que celles des réformateurs du XVIe
siècle. Luther et Calvin se sont contentés en principe de reproduire
les doctrines de Valdo et de ses disciples.

Ce n'est pas que M. Bérard ignore les mouvements de réforme

religieuse et morale qui se produisirent au sein du catholicisme des

XIe et XII0 siècles et dont Valdo fut l'un des principaux agents ; •

celui, dit-il, dont le nom et la doctrine absorbèrent le nom et la
doctrine des autres. » Il ne méconnaît pas non plus de tout point les

différences entre les Vaudois et les hommes de la Béforme. Mais il
n'est pas parvenu à se dégager des errements de la tradition, faute
de s'être mis au courant des travaux de la critique historique,
travaux inaugurés, il y a quarante ans, par Dieckhoff et Herzog, et

patiemment poursuivis jusqu'à nos jours par les Preger, les K. Müller,

les Döllinger, en Allemagne, par M. E. Comba, professeur à

l'Ecole de théologie de Florence, et bien d'autres.
« L'hypothèse de l'antériorité des Vaudois relativement à Valdo,

dit ce dernier, vaudois lui-même, est non seulement insoutenable
sur le terrain de la critique historique, mais inutile pour l'intelligence

des faits constatés » « Point d'allusion surprise
jusqu'ici dans les annales du couvent bénédictin de Pignerol, non plus
que dans les archives de la maison de Luzerne, ayant trait à des

Vaudois ou habitants évangéliques des Vallées, antérieurement à

Valdo » Pareillement, pour ce qui regarde les poèmes
vaudois, les maîtres de la philologie romane « nous disent que les
résultats de la philologie concourent à exclure l'hypothèse de l'antiquité

traditionnelle » « Nous admettons autant que personne
qu'il y a une chaîne de réactions qui, du temps des apôtres, se

déroule, en Italie surtout, jusqu'à celui de la Réforma ; mais la réaction
primitive des Vaudois constitue un simple anneau de cette chaîne. »

Voyez le résumé historique de M. Comba dans l'Encyclopédie des

sciences religieuses, tome XII, 1052 et suiv., et pour citer un
auteur français, les pages consacrées aux Vaudois par E. Chastel, dans



THÉOLOGIE 501

le 38 vol. de son Histoire du christianisme, pag. 476-489 et 579-590.

Il y a dans le livre de M. Bérard d'autres thèses encore qui
auraient peine à subsister devant un examen historique un peu rigoureux.

Celle-ci, par exemple, que du jour où la cause du christianisme
eut triomphé avec Constantin, la religion perdit subitement son
caractère démocratique et libéral, que du jour au lendemain la
religion fraternelle, humble, pauvre, charitable, devint l'instrument
de la plus monstrueuse tyrannie. Comme si le catholicisme du IVe

siècle, au moment où il fut érigé en religion d'Etat, avait été

identique au christianisme primitif. Pour être de tradition, même dans
des milieux protestants, cette conception idéaliste n'en est pas plus
exacte. Est-il plus conforme à la réalité des choses de dire que les

Vaudois ont droit au premier rang parmi ceux qui ont donné le
signal de l'affranchissement de la démocratie que Pierre Valdo a

levé l'étendard de l'affranchissement de l'esprit humain que
c'étaient ses théories « démocratiques et à allure sociale » qui lui
avaient fait donner, à lui et aux siens, le nom de vauvres de Lyon
Quoi qu'en ait dit Michelet, dont M. Bérard transcrit plusieurs
pages vibrantes et colorées, est-il permis, sans abuser des termes,
de parler du « rationalisme » des Vaudois Et quand sera-ce enfin
qu'on cessera d'appeler Jésus un philosophe et de faire des

réformateurs des apôtres de la libre pensée
La seconde moitié du volume va de la réforme au XVIIIe siècle, ou

pour parler plus exactement, jusqu'aux dernières années du XVII8.
Pour cette période, les sources d'information étaient de plus facile
accès. M. Bérard y a puisé largement, sans tirer cependant de toutes
celles qui sont aujourd'hui disponibles le profit qu'il eût pu en tirer.
Il ne parait pas qu'il ait consulté les belles collections que nous
possédons maintenant de la correspondance des Réformateurs, ni
les travaux récents sur l'intervention de Cromwell et des cantons
suisses en faveur des Vaudois du Piémont.

Ce qui assure une réelle et durable valeur à la publication de

M. Bérard, c'est qu'elle est ornée d'une reproduction des gravures
de l'Histoire générale des Eglises vaudoises de Léger, le pasteur
vaudois du XVII6 siècle. Cette reproduction a d'autant plus de prix
que les gravures originales, relatives la plupart aux atroces persécutions

de 1655, sont devenues plus rares, des mains intéressées les

ayant fait disparaître d'un grand nombre d'exemplaires.
V. R.



502 BULLETIN

R. Kittel.—Histoire des Hébreux1.

Sous le titre général de Manuels d'histoire ancienne (Handbücher
der alten Geschichte), la maison Perthes, de Gotha, a entrepris de

publier une série de travaux destinés à < servir de base à l'étude
scientifique » de l'histoire de l'antiquité. Ces manuels sont spécialement

à l'usage des étudiants, des hommes chargés d'un enseignement

historique, et en général des personnes qui éprouvent le désir
de faire de l'histoire une étude plus approfondie. Dans ce but la
narration, divisée en chapitres et en paragraphes, est non seulement

accompagnée de notes marginales avec citations de textes et d'auteurs

à l'appui, mais précédée d'une Quellenkunde, c'est-à-dire d'un
exposé critique du caractère et du contenu des sources ainsi que de

l'état actuel des recherches. Le lecteur assiste ainsi successivement

aux opérations analytiques de l'auteur et à son travail de synthèse.
On peut se borner sans doute à lire les chapitres renfermant l'histoire

elle-même; mais on ne jouira pleinement de cette lecture, on
n'en retirera un vrai profit qu'après s'être laissé initier aux
problèmes que soulève l'état des sources. Quoi de plus instructif, pour
qui aime l'histoire sérieuse et n'a cependant pas le loisir de vouer
des études spéciales à telle ou telle partie de ce vaste domaine, que
d'être introduit par un guide compétent, par un homme de l'art,
dans les mines d'où l'on extrait, dans les chantiers et les laboratoires
où se préparent les matériaux qui entrent ensuite dans la construction

savante et plus ou moins artistique du récit?
La collection dont nous parlons comprend entre autres une

Histoire d'Egypte, en deux volumes, par M. Alf. Wiedemann, professeur

à Bonn ; une Histoire d'Assyrie, pareillement en deux volumes,
du Dr C. P. Tiele, de Leyde, et l'Histoire des Hébreux, de M. R.

Kittel, actuellement professeur à la faculté de théologie protestante
de Breslau. C'est ce dernier ouvrage, commencé en 1885, et dont le

second volume vient de paraître, que nous sommes appelé à faire
connaître en quelques mots à nos lecteurs.

Cette Histoire des Hébreux va des origines à la captivité. Elle
s'arrête au moment où l'ancien Israël est enseveli sous les ruines

1 Geschichte der Hebräer, von 11. Kittel. Erster Halbband : Bis zum Tode

Josuas, 1888; Zweiter Halbband: Bis zum babylonischen Exil, 1892. —
2 vol. de XII, 281 et de XI, 344 pages, — Gotha, Friedrich Andreas
Perthes.— Prix : 13 marcs.



théologie 503

de Jérusalem et où commence l'histoire du judaïsme. Après quelques
paragraphes d'introduction sur l'intérêt qu'offre le sujet et la
manière de le bien traiter, sur les ouvrages scientifiques qui lui ont été

consacrés depuis Ewald, sur la nature du pays qui fut le théâtre de

cette histoire, sur les habitants de Canaan et leurs voisins immédiats,
l'auteur aborde son sujet lui-même. 11 le divise en trois livres : I.
Jusqu'à la conquête de Canaan (premier volume) ; IL Les antécédents

de la royauté et ses premiers représentants (jusqu'à Salomon

inclusivement) ; III. Déclin de la nation et élévation croissante de

la religion (du schisme à la ruine du royaume de Juda).
Conformément au but scientifique et didactique du manuel, chacun

de ces trois livres commence par une étude des sources. C'est
ainsi que l'histoire de la première période est précédée d'une critique
de l'Hexateuque, de près de 100 pages sur environ 280. L'histoire
elle-même, subdivisée en trois chapitres (1. Les temps des

patriarches; 2. Moïse et le séjour au désert; 3. La conquête de Canaan)
est disposée de telle façon que nou9 apprenons d'abord à connaître
la manière dont chacune des sources, prise à part, raconte les faits;
après quoi seulement l'auteur cherche à dégager de ces données
traditionnelles la «substance historique, » ce qu'il croit pouvoir
retenir comme histoire, abstraction faite de ce que la critique
l'oblige à élaguer. — Dans les deux livres suivants, l'exposé historique
suit immédiatement l'analyse critique des sources. Le second traite,
en quatre chapitres, de l'époque des « Juges, » de Samuel et de Saul,
de David roi et de Salomon. Les six chapitres du livre troisième
sont intitulés comme suit : 1. Roboam et Jéroboam et leurs premiers
successeurs ; 2. La dynastie d'Omri ; 3. Jéhu et sa dynastie, et le
royaume de Juda à la même époque ; 4. L'intervention de la
prophétie à partir du VIIIe siècle ; 5. La fin du royaume du nord ; 6. Les

Assyriens en Juda et la fin de ce royaume. N'oublions pas de dire
qu'un paragraphe spécial, comme appendice à la critique des

sources de cette période, est consacré à l'épineux problème de la

chronologie des rois, et qu'une table alphabétique, à la fin de

l'ouvrage, permet de se retrouver sans difficulté au milieu de

l'abondance et de la diversité des matières traitées dans les deux
volumes.

Le travail de M. Kittel mérite au plus haut degré l'attention
du public auquel il est destiné et peut rendre de précieux services

aux historiens non moins qu'aux théologiens. L'auteur possède à

fond la matière, rend un compte exact de l'état actuel des questions,



504 bulletin

et exerce lui-même la critique avec autant d'indépendance que de

circonspection.
En ce qui concerne le Pentateuque, sa position est analogue à celle

de MM. Dillmann et de Baudissin, c'est-à-dire qu'il fait remonter la
source dite sacerdotale aux temps antérieurs à l'exil, du moins
quant à ses éléments essentiels. Il est vrai que cela n'influe guère
sur son « histoire, » puisque ce document n'a été longtemps, selon

lui, qu'un « écrit privé, » qu'un « programme » sans autorité
officielle. En fait, la source en question aurait été éliminée par lui
comme exilique ou post-exilique, que sa manière de concevoir et de

représenter l'histoire des Hébreux, c'est-à-dire de l'ancien Israël,
n'eût pas différé d'une façon appréciable de ce qu'elle est d'après
son livre, tant il en fait peu usage. En ce qui concerne les livres des

Juges, de Samuel et des Rois, au sujet desquels les questions
relatives à la critique des sources sont encore pendantes, les solutions
proposées par M. Kittel devront être prises en sérieuse considération

par quiconque en fera dorénavant l'objet de ses études.
On saura gré à l'historien de Breslau d'avoir cherché, contrairement

à la tendance aujourd'hui prédominante, à « sauver » dans la
mesure du possible l'historicité des origines d'Israël. Il a fait à cet

égard le nec plus ultra de ce qu'il est possible de faire à un adepte
de l'école critique, en retenant comme personnalités strictement
historiques les belles figures traditionnelles et typiques d'Abraham et
de Joseph. D'aucuns trouveront peut-être qu'il s'est déjà beaucoup
avancé en affirmant, avec Reuss et Wellhausen, l'historicité de la
personne de Moïse. Pour notre part, nous avons fort apprécié les

pages intitulées : Moise et sa religion. Dans le second volume, nous
signalons comme particulièrement dignes de remarque les chapitres
relatifs à David et à « l'intervention de la prophétie » à partir du
VIIIe siècle. On trouvera là, au sujet des relations entre le
monothéisme des prophètes et la religion mosaïque, des considérations
qui constituent une réaction, heureuse et légitime à notre sens,
contre des théories fort en vogue de nos jours chez un certain
nombre d'historiens de la religion de l'Ancien Testament.

H. V.



THÉOLOGIE 505

Léon Maury. — Le Réveil religieux a Genève et en
France L

C'est avec un intérêt soutenu que nous avons lu les deux volumes
consacrés par M. Léon Maury à l'étude historique et dogmatique
du Réveil religieux à Genève et en France. A lui seul déjà, le sujet
était bien de nature à nous captiver, mais notre plaisir a été
certainement doublé par la manière dont l'auteur s'est acquitté de sa

tâche. La plupart des historiens qui ont retracé les phases diverses
du Réveil dans nos églises de langue française se sont plutôt attachés
à faire connaître les faits caractéristiques qu'ils n'en ont relevé le
côté spéculatif. De là, des lacunes, inévitables sans doute, mais pas
moins regrettables, et la nécessité, pour quiconque veut se rendre
un compte tant soit peu exact du mouvement théologique, en même

temps que de la vie religieuse de cette époque, de s'entourer de

toute une bibliothèque. Ce ne saurait être là le privilège de beaucoup.

M. Maury a donc comblé une lacune et il nous parait l'avoir
fait de la manière la plus heureuse. On en jugera par le plan qu'il
a adopté et qu'il a suivi avec une grande fidélité.

Des quatres livres dans lesquels se divise son ouvrage, les deux

premiers forment la partie essentiellement historique. Le livre I,
divisé lui-même en deux parties, étudie le Réveil tel qu'il s'est produit

à Genève soit avant, soit après 1830. Le livre II, en trois parties,

nous transporte au sein de l'Eglise réformée de France et nous
fait connaître d'abord les précurseurs français du Réveil, puis les

ouvriers étrangers. Ce livre se termine par un tableau des progrès
du Réveil.

Les deux derniers livres étudient, d'abord en six chapitres, les

matières spéciales qui forment ce qu'on a appelé la théologie du
Réveil ; ensuite, en deux parties, les théories ecclésiastiques et les

questions relatives au culte et aux œuvres chrétiennes.
On le voit, rien n'est oublié, rien n'est négligé de ee qui est propre

à donner une idée nette et complète de ce beau mouvement qui,
après le philosophisme du XVIIIe siècle, après les préoccupations
guerrières du premier empire et leurs funestes conséquences pour

1 Le Réveil religieux dans l'Eglise réformée à Genève et en France, 1810 à
1850. Etude historique et dogmatique par Léon Maury, licenciées lettres
et docteur en théologie. — 2 vol. Paris, Fischbacher, 1892.



506 bulletin
la religion, a ramené la vie et réveillé la piété dans les églises
protestantes de langue française. Ce tableau, d'un dessin correct, place,
sous les yeux du lecteur, les faits dans un ordre tel que rien d'essentiel

ne lui échappe et qu'il parcourt ainsi sans fatigue tout le champ
de l'histoire.

Au nombre des éléments d'intérêt que présente une histoire
comme celle du Réveil, éléments qui s'offrent d'eux-mêmes à

l'historien, il en est un dont M. Maury a fort bien compris l'importance:
ce sont les portraits des hommes qui ont été, entre les mains de

Dieu, les instruments directs du Réveil. A Genève, c'est Pyt, c'est

Bost, que la France apprendra aussi à connaître ; c'est surtout Malan,

dont l'action, un moment si étendue, prendra fin dans l'isolement.

En France, apparaît aux premiers jours la figure du pasteur
du Ban-de la Roche, le vénérable. Oberlin, et, dans les Hautes-Alpes,
celle du vaillant Félix Neff. Dans d'autres conditions, nous rencontrons

les hommes de la Société évangélique de Genève, les Gaussen

et les Merle-d'Aubigné; ceux de l'évangélisation méthodiste en

France, les Ch.Cook, et, dans le sein de l'Eglise réformée elle-même,
les figures caractéristiques des Samuel Vincent et des Adolphe
Monod. Nous en passons et beaucoup! Toutes ces petites biographies

se fondant harmoniquement dans l'histoire générale du Réveil
en font mieux comprendre l'esprit générateur en même temps qu'elles
permettent de saisir sur le vif les causes de tendances diverses ou
même opposées.

Il nous plairait infiniment de refaire ici, dans la société de M.
Maury, ce voyage d'exploration dans des temps dont le souvenir
demeure vivant, mais nous devons nous borner à ces quelques
indications, tout en engageant fortement nos lecteurs à ne pas s'en

contenter eux-mêmes. Toutefois, il est un chapitre de cette histoire
qui mérite de notre part quelques mots de plus.

M. Maury a estimé qu'il ne suffisait pas, pour faire connaître le

Réveil, de le considérer sous son côté purement historique. La
chose était possible et elle n'aurait pas laissé que d'être déjà d'une
très grande utilité ; mais il a pensé avec raison que les faits n'étaient

que l'enveloppe, matérielle en quelque sorte, des doctrines religieuses
qui ont provoqué le Réveil. Il s'est donc appliqué à montrer l'intime
relation qui existe entre ces faits et ces doctrines. C'est à cette
démonstration qu'il a consacré tout le second volume de son bel

ouvrage. Le Réveil a été, avant tout, une affaire de doctrine. Sans

doute, la vie n'a pas tardé à se joindre à la doctrine et il était im-



théologie 507

possible qu'il en fût autrement. Mais quand on parle de théologie
du Réveil, on est forcément amené, comme le constate M. Maury, à

se demander si cette expression est exacte, si, vraiment, le Réveil
a eu une théologie? En y regardant de près, on s'aperçoit que la
théologie dite du Réveil n'était au fond que l'orthodoxie des vieilles
doctrines oubliées durant un long temps et qui reprenaient vie.
Impossible de parler d'une théologie en bloc du Réveil, mais bien
des nuances diverses qu'il faut soigneusement distinguer les unes
des autres, et qui conduisent à cette conclusion fondée, c'est que les
hommes du Réveil ont eu, du plus au moins, chacun sa théologie,
Impossible également d'établir une solidarité quelconque entre le
Réveil et certaines exagérations qu'on s'est plu trop facilement à

baptiser du nom de théologie du Réveil et à combattre sous ce nom
sans grande utilité pratique.

Voilà ce que M. Maury établit encore une fois avec beaucoup de

clarté et de force, et ce qu'il n'était point inutile de répéter après
d'autres. En effet, les questions débattues jadis reparaissent de nos
jours et s'imposent à l'attention des simples chrétiens aussi bien

que des théologiens. Celles que l'on envisageait comme liquidées,
se montrent de nouveau aussi complexes, aussi angoissantes qu'il
y a quarante ans el plus. M. Maury s'est vu appelé à reprendre ces

questions, non plus simplement au point de vue d'un passé mort
qu'on étudierait avec curiosité, mais au point de vue d'un passé qui
ressuscite et non pas toujours sous la forme qu'il a revêtue autrefois.

C'est ainsi que nous pouvons comparer la manière dont, à deux

époques assez distantes, on a considéré l'inspiration des Ecritures
et leur autorité, la personne du Christ et sa divinité, sans parler de

la prédestination et des questions eschatologiques. Tout cela est

encore actuel et très actuel. Les théories présentement formulées
n'étaient-elles pas déjà plus ou moins en germe dans des solutions
considérées cependant autrefois comme définitives

Nous ne nous arrêterons pas à d'autres questions très actuelles

aussi, débattues au milieu de nous depuis longtemps, et qui ne
paraissent pas devoir être tranchées pratiquement de sitôt, les questions

ecclésiastiques. Nous nous bornerons à signaler le fait qu'à
l'époque duRéveil proprement dit, la pratique a devancé la théorie,
pour faire, dans la suite, une place plus large à cette dernière, et
cela, grâce à la puissante intervention de Vinet et aux circonstances
du moment. Sur ce point, comme sur les questions de doctrines, il
était impossible que M. Maury s'enfermât dans un cadre absolu-



508 REVUES

ment déterminé. Partout la matière déborde l'époque indiquée, et
notre auteur s'est vu contraiat de prendre le mot de Réveil dans son
sens chronologiquement le plus étendu. Nous ne nous en plaignons
pas; il ne pouvait faire autrement. En indiquant comme dates
extrêmes 1810 et 1850, l'auteur de ce substantiel exposé savait bien

qu'en histoire, —¦ comme dans la nature, — il faut souvent remonter
à la racine même de l'arbre pour se rendre compte de son développement,

tandis que les branches s'étendent parfois assez loin du
tronc qui les nourrit. Qui dira le jour où commence un Réveil, —

et, surtout, qui dira le jour où il pr*end fin?
L'ouvrage de M. Maury nous apparali comme une apologie solide

et fondée du Réveil, surtout au point de vue théologique. Cependant

nous avons été frappé de l'impartialité de l'auteur, de la
sobriété, de la sagesse et de la pondération de ses jugements, du ton
de parfaite convenance dont il ne se départ jamais dans le cours de

son exposition. Et si le plan qu'il a adopté pouvait donner lieu à

quelques réserves, si ce plan l'a obligé à revenir sur les mêmes

sujets, par conséquent à se répéter un peu, s'il exige ainsi de son
lecteur un certain effort de mémoire pour éviter la rupture de

quelqu'un des fils du récit, nous ne songeons pourtant pas à transformer
cette simple remarque en une critique positive. Ce serait méconnaître

les difficultés réelles en face desquelles M. Maury s'est
résolument placé et dont il a le plus souvent triomphé avec bonheur.
Son ouvrage est une très belle contribution à la littérature historico-
religieuse de notre temps et nous ne pouvons que l'en remercier
cordialement.

J. Cart.

REVUES

Revue philosophique

Juin.

A. Fouillée : Existence et développement de la volonté. I.
Existence de la volonté. — Lalande : Sur quelques idées du baron
d'Holbach. — G. Sorel : Essai sur la philosophie de Proudhon. —
Laboratoire de psychologie physiologique. — Analyses et comptes
rendus.— Revue des périodiques étrangers.


	Théologie

