
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

C. BflusTON. — La Sulammite1.

« Mélodrame en cinq actes et en vers. » Qu'on ne se méprenne
pas sur le sens de ce titre. Il ne s'agit pas, comme il pourrait le

sembler, d'une traduction du Cantique en vers français. Ce que
nous offre le savant professeur de Montauban c'est une étude critique

des principaux systèmes d'interprétation de cet énigmatique
hagiographe, un exposé de ses propres vues sur le plan, le sens et
la date du livre, et une traduction annotée (mais non versifiée) du
texte hébreu.

Les lecteurs de l'Encyclopédie des sciences religieuses et ceux de
la Revue chrétienne savent que ce n'est pas la première fois que
M. Bruston fait part au public du fruit de ses études sur cet
intéressant et litigieux sujet. Mais il faut lui savoir gré de n'avoir pas
gardé par-devers lui ce travail plus étendu et plus complet, nonobstant

« l'intérêt peu ardent que le public semble prendre à ce genre
d'études. »

Dans son Introduction l'auteur, avec raison, ne rappelle que
pour mémoire l'ancienne interprétation allégorique. En revanche,
il discute avec soin les principales hypothèses qui se sont produites

depuis la fin du siècle dernier et entre lesquelles se partagent
encore aujourd'hui les commentateurs.

1 La Sulammite. Mélodrame en cinq actes et en vers, traduit de l'hébreu

avec des notes explicatives et une introduction sur le sens et la
date du Cantique des cantiques. — Paris, librairie Fischbacher, 1891, 78

pages.



390 BULLETIN

A rencontre de ceux qui, àia suite de Herder, considèrent le

Cantique comme un recueil de poésies distinctes, sans lien entre
elles, — ainsi en dernier lieu M. Reuss et, tout récemment, M. Cornili,

— il fait valoir l'unité, le caractère dramatique et la moralité
du poème. Nous ne pouvons que souscrire des deux mains à cette
démonstration.

Nous sommes également d'accord avec lui quant aux critiques
qu'il fait subir aux diverses formes qu'a revêtues le système
dramatique. Il montre fort bien l'absolue insuffisance de la théorie
qu'il appelle l'hypothèse duroi. C'est celle de Delitzsch et consorts,
qui ne statuent que deux personnages principaux et reviennent à

l'idée que la Sulammite aime le roi Salomon. Ce qui les a déterminés

à élaborer cette fantastique hypothèse de la fille des champs
s'enflammant d'amour pour le roi polygame, devenant son épouse
et finissant par l'entraîner dans ses montagnes natales, ne serait-ce

pas une préoccupation typologique plus encore que des raisons
tirées du texte

M. Bruston fait très bien ressortir aussi les difficultés auxquelles
se heurte, chez la plupart de ses représentants, l'hypothèse dite du

berger, c'est-à-dire celle qui repose sur l'idée, ou plutôt sur le fait,
que la Sulammite aime un berger de son pays et repousse énergi-
quement les avances du roi. Les uns, comme M. Renan et en dernier

lieu M. CEtlli, professeur à Berne, font apparaître le berger
sur la scène dès les premiers « actes, » dans le palais même de

Salomon; — ce qui est par trop invraisemblable. D'autres, avec
Ewald, pensent qu'il n'entre en scène qu'au dernier acte, à Sulem.
Cette opinion est préférable sans aucun doute. Seulement, une

grosse difficulté demeure. C'est la scène du mariage de Salomon,
III, 6 — V, 1 (le 3° acte selon le plan de M. Bruston). Son mariage
avec qui? avec la Sulammite Il peut le sembler au premier abord.
Mais si la Sulammite y consentait, où seraient sa fidélité au berger
et son courage? Que deviendrait la moralité de la pièce? Et pourtant

il est bien question d'un mariage réel et d'un mariage auquel
l'épouse donne son plein consentement. Il faut lire les pages où

M. Bruston expose et discute les diverses tentatives faites pour tourner

ou lever cette pierre d'achoppement. Chemin faisant il fait justice
et de l'étrange invention de M. Stickel (Das Hohelied, 1888), qui,
le moment psychologique venu, substitue à Salomon et à la Sulammite

un autre berger avec sa bergère (pages 25 sq.), — et de

l'interprétation dite parabolique que M. Godet « a trouvé moyen de



THÉOLOGIE 391

superposer à l'hypothèse du berger, » ce qui permet à l'allégorisme,
chassé par la porte, de rentrer par la fenêtre (p. 28 sq.).

La solution de l'énigme est pourtant assez simple. Elle avait été

indiquée déjà en 1855 par Hitzig. Ce critique se flattait, dans la préface

de son commentaire, d'avoir évincé à tout jamais le prétendu
mariage de Salomon avec la Sulammite. Mais les commentateurs
subséquents n'y ont pas pris garde. Seul, M. Nœldeke en a tenu

compte dans sou Histoire littéraire de l'Ancien Testament.
M. Bruston a le mérite d'être revenu de son côté à cette solution et
de l'avoir développée d'une manière claire et conséquente dans son
hypothèse du berger et de la princesse étrangère^. 31 et sq.).

Salomon se marie en effet au troisième acte, mais ce n'est pas
avec la Sulammite, laquelle ne figure pas dans cet acte-là.
L'épouse que le roi, en ce « jour de la joie de son cœur, » appelle «sa

sœur, » et qui vient de la région du Liban et de l'Hermon (IV, 8),
doit être une princesse étrangère. Et cet acte a pour but d'opposer
au tableau de l'amour simple, profond et vrai de la Sulammite
pour l'élu de son cœur, le tableau de l'amour superficiel, banal,
sensuel du roi Salomon pour telle ou telle de ces soixante reines
dont il parlera plus loin (VI, 8).

Cette princesse était-elle phénicienne, fille du roi de Tyr Hiram,
comme le suppose M. Bruston en se fondant sur la mention qui est
faite du Liban, sur Ps. XLV, 13, et les historiens cités par Tatien
et Clément d'Alexandrie Il est permis d'avoir des doutes assez
sérieux à cet endroit-là. En particulier la preuve tirée du texte si
controversé du Ps. XLV est fort sujette à caution; sans compter
qu'on a quelque peine à se représenter la fille d'Hiram faisant le

long et pénible détour par le Liban, voire par l'Antiliban, pour se

rendre de Tyr à Jérusalem. Nous trouvons aussi M. Bruston par
trop optimiste quand, après avoir constaté que l'hypothèse de la
princesse étrangère écarte le seul argument sérieux qui ait été allégué

contre le système d'Ewald, il continue en disant : « Le drame
est alors parfaitement régulier. Quelques détails peuvent demeurer

encore obscurs, surtout dans le premier acte, où la délimitation
des rôles des divers personnages est difficile à établir d'une
manière sûre, » etc. Ce ne sont pas, à nos faibles yeux du moins, quelques

détails seulement qui demeurent obscurs, ni dans le premier
acte surtout. Bien des « détails, » d'un bout du drame à l'autre,
restent problématiques et le resteront sans doute toujours. Gomment

en serait-il autrement quand il s'agit d'un livre où l'interprète,



392 BULLETIN

pour le rendre intelligible au lecteur moderne, est obligé de sous-
entendre, entre les lignes de l'original tel qu'il nous a été conservé,
presque autant de mots qu'il y en a dans les 11(5 versets du texte
Après quoi nous n'hésitons pas à dire que la forme sous laquelle
M. Bruston nous présente le « mélodrame » de la Sulammite est

pour le moment de toutes les interprétations du Cantique la plus
plausible à notre connaissance, celle qui offre le moins
d'invraisemblances et d'incongruités.

Quant à l'époque et au lieu de la composition, l'auteur pense
avec la plupart des critiques quo le Cantique a vu le jour dans le

royaume du Nord, pas très longtemps après la mort de Salomon.
Sur ce point encore il y a certains « détails » qui demanderaient à

être éclaircis et sur lesquels M. Bruston passe peut-être un peu
trop légèrement. Des mots comme appiryôn (III, 9) et pardès (IV,
13), des constructions d'un hébreu aussi mishnique que celles qui
se rencontrent dans I, 6 ; III, 7, donnent pourtant sérieusement à

réfléchir. IL Vuilleumier

Ernest Combe. — Un roman sur saint Paul1.

Conférence faite en 1891 sous les auspices de la Société académique

vaudoise, et que son auteur, M. le professeur Combe, a eu
raison de rendre accessible, par l'impression, à un public plus
étendu. Le sujet est emprunté à cette littérature si longtemps
négligée, aujourd'hui encore presque ignorée du public chrétien
cultivé, et pourtant si importante pour l'histoire des premiers
siècles de l'Eglise, que l'on désigne sous le nom d'Actes apocryphes
des Apôtres. Il s'agit des Actes de Paul et de Thècle que l'on doit,
selon Tertullien, à un prêtre d'Asie, et qui, au dire de leur auteur,
furent écrits « par amour pour Paul. » Le pauvre homme en fut
mal récompensé, puisque cet écrit entraîna sa destitution. Non pas

qu'on lui fit un crime d'avoir composé un roman sur l'apôtre, mais
à cause de la tendance que recelait sa composition. Son but était

en définitive d'exalter la continence, la virginité, dans le personnage
de cette jeune fille d'Iconie, enchaînée aux paroles du missionnaire
chrétien et subissant le mystérieux attrait de sa personne. Le
conférencier nous montre dans ce roman les germes d'une déviation

ascétique qui ne devait pas tarder à porter des fruits malsains

1 Lausanne. Georges Bridel et O, éditeurs (1892). — 39 pages.



THÉOLOGIE 393

dans cette même Eglise qui avait commencé par désavouer le

romancier. En même temps, le sujet a fourni à M. Combe l'occasion
d'établir un curieux parallèle entre cette légende pieuse du second
siècle et certaines tentatives modernes (par MM. Renan et H. de

Bornier) d'introduire un élément romanesque dans la vie du vaillant
et austère apôtre des Gentils. De quel côté se trouve, je ne dis pas
le plus de talent littéraire, mais le plus de tact religieux Le lecteur
jugera.

V.

Paul Chatelanat. — La préexistence du Christ1.

Cette brochure, à laquelle nous rendons avec plaisir le

témoignage qu'elle est écrite sine ira sinon sine studio, est assez

difficile à apprécier. La difficulté ne tient pas tant à la force ou à la
nouveauté des arguments invoqués, contre la prétendue « théologie
nouvelle », en faveur du théologoumène traditionnel indiqué dans
le titre. Ce qui met la critique dans l'embarras, c'est plutôt la
question de savoir exactement à quel genre d'écrit elle a affaire.

C'est à un « Système » que l'auteur s'attaque, à une certaine
christologie, à une conception théologique par conséquent.
Cependant il annonce que son « Etude » n'est upas un traité de

théologie, mais le témoignage d'un croyant. » Et en effet, il ne discute
guère en théologien le « système opposé à la préexistence » dont
l'exposé très sommaire fait le sujet de son premier chapitre. Il
prétend « s'en tenir au témoignage de Jésus-Christ et des apôtres,
tel qu'il est contenu dans l'Ecriture Sainte », ce qui l'amène,
dans son chapitre II, à « relever la pensée maitresse des plus
importants d'entre les textes » des Synoptiques, de saint Jean et de

saint Paul (y compris l'épître aux Hébreux) « relatifs à la
préexistence ».

Malgré son dessein de parler en simple croyant, il ne tarde
pourtant pas à faire l'expérience qu'il est impossible, pour un
croyant « qui a cherché à se rendre compte de sa foi », surtout
quand cette «foi» porte sur un sujet aussi métaphysique, de ne
pas faire quelques incursions dans le domaine de la théologie. Déjà
son exégèse est beaucoup plus théologique, plus dogmatique, qu'il
ne parait s'en douter. Il veut « ne s'adresser qu'à l'Ecriture Sainte

1 Lausanne, Georges Bridel & O, éditeurs, 1892. — 31 pages.



394 BULLETIN

pour y trouver la vérité, avec le secours de l'Esprit de vérité, » et

ne se rend pas compte à quel point, nonobstant son très sincère
désir d'être simplement scripturaire, ses interprétations, ou celles
des auteurs qu'il cite, sont influencées par ces « sj'slènies des

docteurs postérieurs à l'âge apostolique», ces symboles des anciens
conciles, qu'il déclare respecter mais auxquels il est » ré.solu à ne

point s'asservir ». Et les autorités dont il se réclame de préférence,
lei vénérés professeurs aux enseignements desquels il lui a été,

dit-il, particulièrement doux de revenir, les Samuel Chappuis, les

Rodolphe Clément, c'est bien évidemment à titre de théologiens,
de penseurs chrétiens, et non de simples croyants, qu'il les fait
intervenir dans le débat?

Mais, une fois entraîné sur le terrain théologique, — ce qui était
inévitable, puisque la matière traitée est théologique de sa nature,
— il eût valu la peine, semble-t-il, d'entrer davantage dans le vif et

au cœur même du sujet, d'en aborder résolument les difficultés.
Pour cela il eût été préférable sans doute de ne pas s'en tenir à

l'étude analytique de quelques textes égrenés et de ne pas isoler le

point spécial de la préexistence de la question christologique dans

sou ensemble II eût été bon aussi de préciser davantage, de se

demander par exemple quel est exactement le sujet de cette
préexistence « réelle ot personnelle », ce que pouvait bien être ce moi,
existant déjà réellement avant la naissance de l'homme-dieu qui
a paru sur la scène de l'histoire dans la personne concrète du

Christ. Surtout, il semblait indiqué par les circonstances de

discuter la question telle qu'elle se pose aujourd'hui, et non telle
qu'elle pouvait se poser il y a trente ou quarante ans. N'est-ce pas
d'une école « nouvelle », d'une théologie « nouvelle » qu'il s'agit?
« Ne nous propose-t-on pas — c'est M. Chatelanat qui parle —

aujourd'hui des vues christologiques que personne, il y a une
trentaine d'années, n'enseignait, je dirai presque ne connaissait,
dans nos Facultés, soit nationales soit libres »

Heureusement, dirons-nous, oui, heureusement le réveil de la foi

évangélique a été suivi — enfin I — dans notre pays d'un réveil des

études théologiques. Elles sont sorties de cet état de stagnation, de

piétinement sur place, pour ne pas dire de recul, auquel elles se

sont trouvées réduites pendant toute une génération par suite de

nos querelles politico-ecclésiastiques et de nos préoccupations

presque exclusivement pratiques. Les questions qui, ailleurs,
remuaient depuis longtemps les esprits et que nous ne faisions que



THÉOLOGIE 395

suivre de loin, commencent à se poser aussi chez nous, dans les

milieux chrétiens, parmi les croyants qui éprouvent un besoin, non
seulement d'intelligence mais de conscience, de se rendre compte
de leur foi en Jésus-Christ. Cela ne va pas, évidemment, sans

quelque trouble ni même sans quelques «imprudences». Mais,
qu'on veuille bien le croire : ce n'est pas l'amour des choses «

nouvelles », c'est l'Ecriture, ce document de la révélation, je dis plus,
c'est Dieu lui-même qui les propose, les impose à notre esprit, ces

problèmes les plus grands, les plus hauts qui puissent occuper la
pensée chrétienne. Aussi sommes-nous pleins de confiance en face
de notre avenir théologique. Aux craintes que la situation inspire
dans sa « conclusion » à l'excellent pasteur de l'Eglise libre de

Lausanne nous répondons : Angst machen gilt nicht! Nous n'avons pas
peur, car : immanou El Son Esprit est là pour nous diriger, les uns
et les autres, dans toute la vérité pourvu que nous nous laissions
affranchir, éclairer et conduire par lui, nous souvenant que nous
n'avons aucun pouvoir contre la vérité, que nous n'en avons que
pour la vérité. Et si la sincérité théologique nous faisait un devoir
de ne plus parler de la déité du Sauveur, nous n'en professerions
pas moins, nous n'en professerions que plus hautement notre foi en

sa divinité; car, en tout état de cause, il est et demeure pour nous
l'image du Dieu invisible, la suprême manifestation, dans une vie
humaine idéale, de la pensée et de la volonté divines ; le Kiptoç, non
pas « découronné », mais au contraire couronné de gloire et

d'honneur, et qui seul peut sauver parfaitement ceux qui, par lui,
s'approchent de Dieu.

Plus qu'un mot. C'est au sujet de Vinet, que l'auteur de notre
brochure fait entrer en ligne, à propos de l'épître aux Colossiens,
comme « un interprète dont la nouvelle école ne contestera pas
la compétence. » Il doit pourtant savoir que si la « nouvelle école »

se réclame de Vinet, ce n'est pas en qualité d'exégète et de critique
non plus que comme dogmaticien. Ni l'érudition philologique et

historique, ni l'esprit systématique n'étaient son fort. C'est par la
méthode qu'il a été un initiateur. D'ailleurs, Vinet n'a pas eu le

temps de dire son dernier mot. Hétérodoxe comme il l'était
notoirement en ce qui concerne l'œuvre de Christ, est-il bien
sûr qu'il fût toujours resté d'une orthodoxie immaculée en ce qui
concerne sa personne

V. R.



396 BULLETIN

Fréd. Schleiermacher. — La fête de Noel, traduite par
D. Tissot L

La Weihnachtsfeier occupe dans l'histoire de l'évolution
religieuse et théologique de Schleiermacher une place qui dépasse
de beaucoup en importance celle qu'elle remplit matériellement
dans le recueil de ses Œuvres complètes. Celles-ci, même
abstraction faite des lettres, ne forment pas moins de vingt volumes,
de 500 pages en moyenne. L'opuscule en question ne compte guère
plus] de soixante pages dans le premier volume des « Œuvres
relatives à la théologie. » Mais ces soixante pages font époque dans

la vie du grand penseur et par là, indirectement, dans la vie

religieuse de sa génération. Avec les Discours sur la religion (1799)

et les Monologues (1800), la Fête de Noël, composée à Halle vers
la fin de 1805, forme une trilogie qui marque la transition du

philosophisme au christianisme. Mais tandis que dans les Discours
et les Monologues Schleiermacher, pour parler avec M. Tissot, « en

était resté à une religiosité pleine de sentiment, mais fort vague, »

ici, dans le Dialogue sur Noël, il fait un pas de plus et « marche
droit vers le Christ et la Rédemption. »

Occupé à cette époque de son admirable traduction de Platon,
Schleiermacher a emprunté au philosophe athénien sa forme de

prédilection, celle du dialogue. «Grâce à cette forme, dit à ce

propos M. Goy dans ses beaux articles sur Schleiermacher (Revue
de Strassbourg de 1868), grâce à cette forme et aux libres allures
de la conversation, on peut aborder vivement et familièrement le

sujet le plus grave, l'examiner sous les faces les plus intéressantes,

sans prétendre l'épuisor comme dans une exposition scientifique.

»

L'auteur nous transporte au milieu d'un cercle choisi de parents
et d'amis, hommes, femmes et enfants, réunis autour du traditionnel

arbre de Noël. On échange les cadeaux d'usage et une conversation,

où la gaieté se mêle agréablement au sérieux, ne tarde pas à

s'engager. Un propos tenu par la fille de la maison, la jeune Sofie,
(et. non Sosie, comme persiste à l'appeler le traducteur français),
donne lieu à des réflexions intéressantes, spirituelles, parfois un

1 La fête de Noël par Frédéric Schleiermacher. Dialogue traduit par
D. Tissot. Paris, librairie Fischbaclier, 1892 — 118 pages.



théologie 397

peu subtiles sur divers sujets tels que l'éducation religieuse, la

piété catholique et celle des Frères moraves, les rapports entre la

religion et les beaux-arts, etc. Puis l'entretien se concentre sur la
fête du jour. Trois des femmes présentes racontent, l'une après

l'autre, de leurs souvenirs de Noël, tandis qu'une quatrième
accompagne discrètement ces récits de ses improvisations sur ie

clavecin et les fait suivre de variations sur des mélodies de

cantiques. Les hommes, à leur tour, dans des discours en règle, font
part à la société de leur façon de comprendre la signification de la
fête. Chacun le fait à sa manière, en se plaçant à son point de vue
particulier. Léonard représente le rationalisme, la théologie alors
dominante, « aimant, comme s'exprime M. Tissot dans sa

remarquable préface, à relever le sens des symboles du christianisme,
niais ne voulant pas qu'on appuie sur son histoire, trop peu
historique pour servir de fondement à l'édifice. » Après lui, Ernest
« prouve que Noël ne signifie que religion, et religion, que naissance
du Sauveur, les recherches de l'érudition n'étant rien, car elles

pâlissent dans les splendeurs delà vie nouvelle. » Puis c'est le tour
d'Edouard, « le représentant de l'école spéculative, qui, alliant les
élans du mysticisme aux audaces de la raison, fait sortir du
Prologue de Jean une métaphysique qui réconcilie Dieu et l'homme,
l'Esprit et l'univers, l'Eglise et le monde. » Sur ces entrefaites arrive
un nouvel interlocuteur, Joseph, • qui ne sait que s'agenouiller et

adorer. » Il n'est pas venu, lui, pour parler et disserter, mais pour
se réjouir d'une joie d'enfant avec « les plus chers, dit-il, de tous
ceux qui me sont chers ». Aussi les invite-t-il, pour finir la soirée,
à entonner tous ensemble un pieux et joyeux cantique.

On a prétendu, c'est Strauss si je ne fais erreur, que dans les

orateurs qui se succèdent Schleiermacher a voulu dépeindre les

phases successives de son propre développement, exposer les

systèmes qu'il avait lui-même traversés. Cette thèse n'est guère
soutenable, et l'on a bien fait de l'abandonner. Est-il plus exact de

dire, selon l'épigraphe que M. Tissot a empruntée à F. Nippold, que,
à l'exemple de Gœthe, « Schleiermacher avait tiré de sa propre
personnalité les divers moments, c'est-à-dire les points de vue,
représentés par ses personnages », chacun des orateurs mis en scène
devant servir à exposer l'un des éléments ou l'un des aspects de sa

conception théologique J'ai peine à croire que ce fût là l'intention
de l'auteur quand, dans une lettre qu'il écrivait à Henriette Herz



398 BULLETIN

peu après la publication de son dialogue, je le vois qualifier de plus
ou moins profane (frivol) le discours qu'il avait prêté au premier
de ses orateurs, le critique Léonard.

Avec M. Tissot et d'autres avant lui, nous croyons qu'« on sera
dans le vrai en prenant les paroles d'Ernest comme le prélude des

convictions que Schleiermacher a exposées dans sa Dogmatique,
dont Jésus le Rédempteur est le centre. » Ernest n'était-il pas l'un
de ses trois noms de baptême? non pas, il est vrai, son prénom en

quelque sorte officiel, qui était Frédéric mais bien celui qu'il
portait dans l'intimité, celui que lui donnait dès 1808 sa jeune
fiancée et dont il signait lui-même ses lettres familières. Mais

encore, le but spécial de Schleiermacher, en composant cet opuscule,

quel était-il? Quel était, dans sa pensée, le sens de ce

« cadeau de Noël » qu'il offrait au public chrétien et cultivé de son

temps
Le doute ne semble guère possible si l'on considère la conclusion

du dialogue et que l'on tienne compte d'une indication fournie par
l'avant-propos de la seconde édition, celle de 1827. S'il est vrai de

dire que dans les fameux Discours de 1799, Schleiermacher a

comme découvert do nouveau l'essence de la religion, et que dans

son Encyclopédie des sciences thèologiques (1811) il a remis en

lumière la vraie notion de l'Eglise et celle de la théologie en tant

que science de l'Eglise, ne peut-on pas dire aussi que dans la Fête
de Noël il a voulu montrer, sous une forme concrète, la distinction
qu'il importe d'établir entre la religion et la théologie?
L'indépendance ndative du sentiment religieux, de la piété chrétienne,
de la joie que le cœur éprouve au souvenir de la Bonne nouvelle,
son indépendance à l'égard des diverses conceptions intellectuelles
du fait évangélique; la possibilité, par conséquent, pour des

personnes d'âge, de sexe, de points de vue différents, de s'unir dans

un même sentiment de joie et d'adoration, de rester en bonne

harmonie malgré toutes les divergences théologiques : n'est-ce pas

là, en définitive, la leçon qui ressort de tout ce dialogue? Si doue,

sous le rapport théologique Ernest est celui des interlocuteurs
dont les conceptions se rapprochent le plus de celles de l'auteur,
il n'en est pas moins vrai que c'est dans la figure et le langage de

Joseph que s'exprime le mieux l'idée mère de son ouvrage. Et c'est

cette idée qui en fait encore aujourd'hui, et aujourd'hui plus que
jamais, l'intérêt et la valeur.

Tel est le livre que M. Tissot, l'un des professeurs de l'Ecole de



THÉOLOGIE 399

l'Oratoire à Genève, a essayé de mettre à la portée du public de

langue française, de ce même public qu'il a le mérite d'avoir initié
déjà, il y aura tantôt trente ans, à l'Introduction à la Dogmatique
de Schleiermacher (Bulletin théologique de 1863). On lui sera
d'autant plus reconnaissant de cette tentative que ce n'était pas
une petite entreprise que de faire parler un français intelligible à

un auteur aussi foncièrement allemand. C'est même, nous n'hésitons

pas à le dire, un vrai tour de force. Le style de la Weihnachtsfeier

ne brille pas par la simplicité; c'est une prose poétique qui
ne se ressent que trop des influences du romantisme. Il ne semble

pas d'ailleurs que Schleiermacher fût porté par la nature même de

son génie à se servir de la forme littéraire qu'affectionnait le divin
Platon. On sent l'effort et la contrainte de l'imitation. Le discours

ne coule pas assez de source. Quelle différence, à cet égard, d'avec
les lettres de Schleiermacher, môme celles où il aborde des sujets

théologiques ou philosophiques I II y a plus : les idées, quelque peu
recherchées parfois, ne se dégagent pas toujours avec la clarté

désirable, et le caractère des divers personnages n'a pas non plus
tout le naturel ni surtout le relief voulus. L'auteur lui-même, dans

une lettre déjà citée, se reprochait de n'avoir pas marqué assez

nettement la différence entre son second et son troisième interlocuteur,

«liest vrai, ajoutait-il, que lorsque j'écrivis le second discours

(celui d'Ernest), j'étais particulièrement mal disposé. Et puis, il faut
tenir grand compte du fait qu'entre la première idée et la dernière
lettre du livre il ne s'est écoulé que trois semaines pendant
lesquelles j'étais toujours occupé de mes cours. »

On ne s'étonnera pas, après cela, de rencontrer ça et là du vague
et des obscurités dans la traduction française et l'on aurait tort de

se laisser arrêter par ces quelques nuages. Quant à l'exactitude,
pour autant que nous l'avons contrôlée, elle ne laisse pas grand
rhose à désirer. Il est rare qu'on se heurte à des phrases où le sens
de l'original est décidément manqué, comme c'est le cas, par
exemple, à la page 77 dans le récit de l'une des dames de la société:
« Enfin, un oncle qui ne craint pas la caricature, offrit (au nouveau-
né qui est le héros de ce récit) le premier bijou de l'avenir, selon

l'expression de Campisch, une paire de lunettes, et il ne se lassait

pas de les essayer sur ces grands yeux d'enfant », etc. L'original
dit qu'il « apporta même, comme premier objet nécessaire à un
futur bellâtre (als das erste Erforderniss eines künftigen Zier-
holdes), pour parler le langage de Campe (auf Campisch), une paire



400 BULLETIN

de lunettes.... » En fait de « Campisch», il n'existe sauf erreur

que l'honorable famille Campione, bourgeoise de Sainte Croix dans

le Jura vaudois, et je ne sache pas qu'aucun de ses rejetons se soit
fait un nom dans les lettres allemandes. Schleiermacher fait
malicieusement allusion à Campe, le pédagogue de l'école
philanthropique de Basedow, dont le purisme pédantesqne non moins que
le prosaïque utilitarisme servait volontiers de plastron aux adeptes
de l'école romantique. — A la page 111,ce n'est sans doute que par
l'effet d'une distraction du traducteur que les mots : « la Parole
devenue chair » (das Fleisch gewordene Wort) se sont transposés
en « la chair devenue la Parole ».

H. V.

Delitzsch et von Hofmann. — Correspondance
théologique L

Ce n'est pas la première fois qu'on donne au public un recueil
de lettres échangées entre deux théologiens sur des sujets de leur
ressort. Naguère encore, n'a-t-on pas publié la volumineuse
correspondance de Dorner et de Martensen Mais dans la règle il
s'agit de correspondarits vivant plus ou moins éloignés l'un de

l'autre. Ce qui est plus original et beaucoup plus rare, c'est de voir
deux professeurs habitant la même ville, attachés à la même

université, membres d'une même Faculté, ayant par conséquent
l'occasion de se rencontrer tous les jours, échanger pendant plus de

deux ans des épitres qui deviennent parfois de vraies dissertations.
Ainsi faisaient Delitzsch et Hofmann, à l'époque où ils étaient
collègues à Erlangen. C'est leur correspondance qu'un de leurs
communs disciples, le professeur Volck, de Dorpat, s'est chargé de

rendre accessible au public. Delitzsch, qui avait pris l'initiative de

ce savant et fraternel dialogue par écrit, en avait du reste lui-même
préparé la publication pendant sa dernière maladie. Ses propres
lettres n'ont subi que de légères retouches de style et quelques
retranchements de passages relatifs à des théologiens encore

1 Theologische Briefe der Professoren Delitzsch und von Hofmann.
Herausgegeben, bevorwortet und mit Registern versehen von D.
Wilhelm Volck, ordentlicher Professor der Theologie an der Universität in
Dorpat. — Leipzig 1891, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung. 233 pages
Prix : 5 M. 60 pf.



THÉOLOGIE 401

vivants. Celles de son correspondant paraissent telles quelles ont été
écrites.

Le recueil se compose de 18 lettres de Delitzsch et de 17

d'Hofmann, datées, la première du 5 mars 1859, la dernière du 8 juin
1861; saris compter une lettre écrite par Delitzsch deux ans plus
tard, pour dissuader, si possible son ami de se lancer dans la
politique militante en acceptant un mandat de député au Landtag
de Bavière. A part cette lettre (qui d'ailleurs ne fut pas remise à

son adresse parce qu'elle arrivait trop tard pour empêcher ce que
son auteur envisageait comme une fatale erreur), toute la
correspondance roule sur des questions théologiques. Elle nous
reporte de plus de trente ans en arrière, mais elle est loin, pour cela,
d'avoir perdu son intérêt et même son actualité.

Ces lettres auront sans cloute un attrait particulier pour les
lecteurs qui ont eu le privilège de connaître ces deux hommes
éminents lorsqu'ils étaient dans la plénitude de leur force et à

l'apogée de leur influence. Mais elles ne sauraient laisser indifférent
quiconque a profité de leurs travaux ou s'intéresse à l'histoire de

la théologie protestante dans notre siècle. L'individualité de chacun
des correspondants s'y reflète de la façon la plus caractéristique,
en traits plus accentués que dans leurs œuvres écrites pour le

public. Quel contraste entre ce dogmaticien sagace, à la dialectique
serrée, au langage concis, nerveux, véritable juste-au-corps pour
la pensée, qui suit son idée et s'en tient au sujet en discussion sans
faire de digressions à droite ni à gauche, et cet exégète qui est tout
cœur et toujours avide de s'instruire, qui se laisse aller volontiers
au gré de son inspiration du moment ou de sa fantaisie et ne trouve
jamais son partenaire assez communicatif, assez explicite! «Tu me
fends trop les idées en quatre, écrit-il, et moi je te parle trop par
figures. Tu es trop discursif à mon gré, pas assez intuitif, et moi,
tu me trouves trop rhétorieien, trop peu rigoureux, pas assez net
dans l'expression de mes idées.» Avec cela, et malgré la plus
entière, la plus rude franchise do côté et d'autre, malgré des

divergences de vues irréductibles sur certains points, quel touchant
accord au fond des choses, quelle confiance réciproque, quelle
charité vraiment fraternelle Et de plus, chez Hofmann, quelle
patience vis-à-vis de cet ami qui le harcelle de ses critiques, le

poursuit de ses objections dans l'ardent et opiniâtre désir de le
ramener à un point de vue plus conforme à sa propre manière de

comprendre la tâche delà dogmatique et l'autorité de l'Ecriture sainte

THÉOL. ET PHIL. 26



402 BULLETIN

C'est à l'occasion du Schriftbeweis et des polémiques extrêmement

vives que cette œuvre maltresse du dogmaticien d'Erlangen
avait soulevées, que cet échange de lettres avait pris naissance.

L'émoi, la discorde étaient dans le camp luthérien. Plusieurs
traitaient d'apostat celui qui naguère passait pour être une des

colonnes de l'Eglise. On lui reprochait son infidélité à l'égard de

l'Ecnture et des livres symboliques. On lui en voulait surtout de

son hétérodoxie à l'endroit du dogme de l'expiation, de ce qu'il
prétendait, lui, n'être qu'une «façon nouvelle d'enseigner une
vieille vérité. » Ses collègues de la Faculté, sans partager ses vues
personnelles, avaient pris noblement sa défense. Delitzsch en

particulier, tout en regrettant ses déviations dogmatiques, lui restait
profondément attaché, parce qu'il le connaissait assez pour savoir

que sa foi et même son luthéranisme étaient demeurés intacts.
Par ce commerce épistolaire il voulait le mettre en demeure de

s'expliquer plus clairement vis-à-vis de lui; car, lui disait-il, «tes

écrits ressemblent à un^texte non vocalisé». De là venaient des

malentendus qu'il fallait absolument dissiper. Les explications
confidentielles qu'il sollicitait lui permettraient, espérait-il, de contribuer

à cette œuvre d'apaisement, de découvrir un terrain commun
où, en dépit des diversités d'opinion, un rapprochement pourrait
se produire. En même temps il se flattait sans doute da faire
revenir son collègue de quelqu3.t-un.es de ses «illusions» et de ses

Einseitigkeiten.
Va discussion ne porte pas, comme on aurait pu s'y attendre, sur

la doctrine de l'expiation; il n'en est question qu'accidentellement.
Toute la première partie de la correspondance tourne presque
exclusivement autour de la méthode dogmatique d'Hofmann. Celui-ci
soutenait que son Lehrganze, son « Système », découlait tout entier,
avec une nécessité logique, du «fait de conscience» constaté par lui
dans son homme intérieur, celui de la communion personnelle avec
Dieu en Jésus-Christ, et que cet exposé systématique de la vérité
du salut, qui formait le contenu de sa foi personnelle, trouvait
ensuite sa contre-épreuve et sa confirmation dans ce qu'il appelait le

Schriftbeweis, la «preuve scripturaire », c'est-à-dire dans l'Ecriture
conçue comme un tout organique, une unité vivante de nature
historique, et interprétée en conséquence. Or Delitzch s'efforce, sans

y réussir il est vrai, de faire comprendre à Hofmann que la
parfaite concordance qu'il prétendait exister entre son système, soi-
disant dialectiquement déduit de sa seule expérience subjective, et



THEOLOGIE 403

la norme objective extraite après coup de l'Ecriture, reposait sur
une illusion. Cette conformité provenait simplement, d'une part,
de ce que le dogmaticien avait introduit dans le prétendu exposé
de sa foi personnelle, expérimentale, certains éléments qu'il ne

pouvait pas avoir puisés dans son expérience personnelle, mais
dont il était redevable à la révélation biblique (ainsi l'histoire de la
chute, le monde des esprits, certains détails eschatologiques) ;

d'autre part, de ce qu'au moyen de sa façon particulière de manier
les textes bibliques et d'administrer la « preuve scripturaire » il
avait éliminé du contenu didactique de l'Ecriture ce qui ne cadrait
pas avec son système.

Selon Delitzsch, la tâche du dogmaticien consiste à combiner dans

son système les deux sortes d'éléments, ceux dont il a la certitude
immediate en vertu de son expérience chrétienne et ceux dont il
n'est certain que d'une manière médiate, sur la foi du témoignage
biblique. L'Ecriture tout entière est didactique. Aussi n'a-t-elle pas
seulement une autorité normative ; elle est en même temps source
de connaissances pour celui qui expose le contenu de la foi.

Hofmann, lui, ne pouvait admettre ce dualisme. Il voulait que la
dogmatique lût, au sens propre du mot, une Glaubenslehre, un
système doctrinal n'enseignant que ce qui constitue réellement la
foi du théologien, ce dont il possède en lui la certitude immédiate
en vertu d'une expérience interne. Les choses, dit-il, sur lesquelles
je ne puis fonder ma communion avec Dieu, celles qui n'ont pas
de rapport à mon salut, je ne saurais les croire au sens chrétien du

mot, quelque persuadé que je sois d'ailleurs de leur réalité. C'est
du mystère de piété, et de lui seul, qu'il s'agit dans la dogmatique
chrétienne. L'Ecriture, dépôt de la révélation historique et produit
organique du Saint Esprit qui a présidé à toute l'hisoire du salut,
ne doit servir qu'à contrôler l'enseignement du théologien qui
expose sous forme scientifique le contenu de sa foi. Et pour que ce

contrôle s'exerce conformément aux données mêmes de la révélation
écrite, il importe de distinguer avec soin, dans l'Ecriture, ce qu'elle
enseigne expressément (eigens) de ce qu'elle ne fait que présupposer,

ainsi que des conséquences qui découlent de ses prémisses.
Cette discussion méthodologique se poursuit à travers la seconde

moitié du volume, mais en alternant avec de longues et vives
discussions exégétiques sur les textes de 1 Pierre III, 19 et

Eph. IV 8-10, auxquels Delitzsch attachait une importance
majeure comme source de la « doctrine » du descensus ad inferos



404 BULLETIN

en tant que victoire du Christ sur le Hadès ; doctrine qu'Hofmann,
de son côté, se refusait à y voir enseignée.

Si Delitzsch, dans sa critique du Schriftbeweis, avait raison sur
la question de fait, en ce sens qu'Hofmann a fait entrer dans son

système des Lehrstücke qui dépassent manifestement les données
de l'expérience de la foi, en revanche il est certain que, pour la
question de principe, Hofmann était dans son droit, en postulant
pour la dogmatique une source unique et homogène. Il a
incontestablement de la foi une idée non seulement plus claire, plus
ferme, plus conséquente, mais plus véritablement évangélique que
son ami. Pareillement sa conception de l'Ecriture est à tout prendre
plus vivante, plus historique; l'attitude qu'il prend à son égard
témoigne d'une liberté intérieure plus grande, d'une intelligence
plus pénétrante et plus large. Chose d'autant plus remarquable
que, par une singulière inconséquence, qui jure avec son sens

historique, il était en matière de critique du Canon beaucoup moins
émancipé que son collègue.

Sur aucun des points essentiels qu'ils traitent dans leurs lettres
les deux amis ne sont parvenus à se mettre d'accord. Ce qui les

console et les rassure, c'est que si leur voûç a de la peine à

s'entendre, ils sont certains du moins de s'accorder dans le rr-isûp.«. de

leur voûç. Et n'est-ce pas là, après tout, la chose importante? N'est-
il pas inévitable, comme Delitzsch le dit excellemment dans une de

ses lettres, que dès que nous sortons du sanctuaire de l'homme

intérieur, «où nous sommes tous un dans l'Unique de qui nous
sommes nés » spirituellement, dès que nous essayons d'enchâsser
dans les formes de la pensée et du langage ce dont nous sommes
certains par l'expérience immédiate de la foi, le oui, prononcé à

l'unisson, ne tarde pas à se décomposer pour ainsi dire en oui et en

non L'entente n'en est pas moins possible dans la mesure où ceux
qui diffèrent, non de sentiment, mais de pensée et de langage, se

souviennent du sol commun où plongent leurs racines, et à condition
qu'en vertu de la charité ils sachent se mettre à la place les uns
des autres.

Ajoutons en terminant, pour ceux qui connaissent la fâcheuse

réputation dont jouit, non sans cause, le style d'Hofmann, que
dans ses lettres le célèbre théologien d'Erlangen écrit un allemand
beaucoup moins rébarbatif que dans ses autres ouvrages. La
lecture en est même facilement abordable pour quiconque a

quelque habitude du patois théologique. V. R.



THEOLOGIK 40o

Arnold Rüegg. — La critique du texte du Nouveau
Testament depuis Lachmann1.

L'auteur de cet essai ne se trompe guère en supposant qu'il s'en

faut bien que les résultats acquis en matière de critique textuelle du
Nouveau Testament soient entrés dans le domaine commun de la
théologie. Sans doute quiconque a suivi un cours et passé un examen

sur ce qu'on est convenu d'appeler l'Introduction au Nouveau
Testament, a retenu quelques notions sur cette matière et prononce
avec le respect qui leur est dû le nom de certains hommes qui s'en

sont spécialement occupés. Mais il est entendu que c'est là un
domaine à part, un parvis réservé, accessible seulement à une élite
d'initiés, et l'on se contente généralement d'une connaissance en

gros, d'idées vagues, confuses, souvent erronées sur les principes et
les méthodes mis en œuvre, sur l'état actuel de la discipline, sur ce

qui a été publié et acquis à la science depuis Tischendorf et son
fameux Sinaïticus.

M. Arnold Rüegg, pasteur à Zumikon près Zurich, a donc rendu
un excellent service à ses compagnons d'ceuvre dans le saint ministère

en publiant à leur intention ce petit volume. Son but est de

leur aider à s'orienter dans ce domaine. Il désire les renseigner aussi

complètement et aussi exactement que possible sur les principales
phases de l'histoire de la critique en question, sur les travaux, les

découvertes, les discussions, les publications qui ont marqué dans
la période demi-séculaire ouverte en 1831 par l'œuvre révolutionnaire

de Carl Lachmann et couronnée en 1881 par la mémorable
édition du Nouveau Testament de MM. Westcott et Hort. Un
chapitre final donne un aperçu des « résultats pratiques. »

Chacun lira ces pages avec un réel intérêt et en retirera jouissance
et profit. L'auteur est remonté autant que possible aux sources. Il
aeu l'avantage de pouvoir utiliserles richesses du Musée britannique
et le privilège d'être aidé des conseils du Dr Hort à Cambridge. Il
nous montre à l'œuvre les savants et infatigables promoteurs de la
critique, nous décrit les labeurs et les sacrifices qu'ils se sont imposés

à la poursuite de leur idéal : créer un texte qui ressemble
toujours mieux à celui des originaux. Il les rapproche de nous en les

1 Die neutestamentliche Textkritik seit Lachmann. Ein Versuch zur
Orientirung. — Zurich, Orell Füssli, 1892. — Vili et 97 pages grand in-8°.
Prix : 3 francs.



406 BULLETIN

faisant parler eux-mêmes, raconter leurs voyages d'exploration,
leurs joies et leurs déconvenues, exposer leurs principes quant à

l'usage à faire des matériaux accumulés, en vue de perfectionner les

méthodes critiques et de rendre à l'Eglise les récits des évangélistes,
la pensée des apôtres sous leur forme la plus authentique possible
L'ouvrage est bien ordonné et se lit facilement.

On trouve à la fin du volume un tableau synoptique renfermant
la liste des manuscrits en onciales et une demi-douzaine des meilleurs

manuscrits en écriture cursive, avec indication exacte des

sigles, des noms, des lieux de dépôt, de l'âge, du contenu de chaque
codex, des éditions qu'on en a faites ainsi que des critiques qui les

ont collationnés. Les manuscrits découverts depuis 1830 sont marqués

d'une croix. Un astérisque distingue les éditions et les collations

les plus dignes de confiance.
En fait de « résultats, » nous ne croyons pas nous abuser en disant

que M. Rüegg réussira non seulement à instruire et à orienter ses

lecteurs, mais à faire comprendre à plusieurs, mieux qu'ils ne l'ont
peut-être fait jusqu'ici, l'importance pratique des travaux en apparence

si arides dont il s'est efforcé de leur rendre compte. Le
moment, d'ailleurs, ne pouvait être mieux choisi puisque d'une part,
avec l'édition Westcott et Hort, nous sommes arrivés à la fin d'une
période historique, et que, d'autre part, on s'occupe un peu partout,
dans nos églises protestantes, de révisions ou de versions nouvelles
du Nouveau Testament. A ce point de vue le chapitre où l'auteur
vient à parler de la revision anglo-américaine et des discassions

provoquées par cette œuvre, si remarquable à tant d'égards (p. 50

sqq.), mérite une attention spéciale.
Nul doute qu'à l'heure actuelle les anglo- américains ne tiennent

le premier rang dans ce genre d'études. Quant à nos pays de langue
fratiçaise, leur rôle, dans toute cette histoire, est bien effacé, si
même on peut parler de rôle. M. Rüegg trouve pourtant l'occasion
de mentionner M. Godet en parlant des adversaires de MM. Westcott

et Hort (p. 78.) Il cite aussi, mais comme ne la connaissant que
de nom, Y Introduction à la critique textuelle du Nouveau Testament

publiée par M. Martin en 1885 (p. 59). Peut-être les Sources du
Nouveau Testament de M. Ed. Mitchell (Paris 1882) méritaient-elles
de n'être pas passées sous silence. Quel que soit le jugement que
l'on porte sur les deux premières parties de cet ouvrage, lesquelles
traitent de l'authenticité et du canon, la troisième, relative à l'histoire

du texte, n'est pas « durchaus unkritisch, » comme le dit som-



THÉOLOGIE 407

mairement Holtzmann (Lehrbuch der historisch-kritischen
Einleitung in das Neue Testament p. XVI de la lre édition.) Pour
s'assurer du contraire il suffit de savoir que feu Ezra Abbot, professeur

à Cambridge (Etats-Unis), avait pris la puîné de revoir
« sérieusement » cette partie du manuel ainsi que les tableaux, qui y
sont annexés. Ce qui est certain c'est que ce travail est pour le

moment ce que nous avons de moins imparfait sur la matière. Quoi

qu'il en soit, ceux de nos jeunes théologiens, pasteurs ou étudiants,
qui lisent l'allemand feront bien de compléter Mitchell par Rüegg.

R.

F. et E. Thévoz et Ph. Bridel. — La Palestine illustrée.
Seconde série L

La première série de la Palestine illustrée nous avait conduits de

Jaffa à Jérusalem et de Jérusalem à Hebron, en passant par Jéricho,
la mer Morte, Marsaba et Bethlehem. Les deux volumes de cette
seconde série nous font parcourir le reste du pays en deçà du
Jourdain, depuis Gaza jusqu'au Liban. Nous visitons successivement

l'ancien pays des Philistins, les monts et vaux de la Judée et
de la Samarie, la còle maritime depuis Cesaree jusqu'à Sidon (tome
III) ; de là, nos guides nous ramènent en Galilée pour nous conduire
de Nazareth au lac de Tibériade et aux sources du Jourdain, et

après une excursion à Damas et à Ba'albek, nous faire reposer sous
les cèdres du Liban (tome IV).

Nous ne répéterons pas ce que nous avons déjà eu l'occasion de
dire à deux reprises (mars 1889 et novembre 1890) des grands
mérites de cette belle et utile publication si propre à donner une
idée vraie de la nature du pays, de ses principaux sites, de ses

édifices les plus remarquables, des costumes et mœurs de ses

habitants. Planches et texte, ces dix dernières livraisons ne le
cèdent en rien aux dix premières. Disons seulement que chaque

1 La Palestine illustrée. Collection de vues recueillies en Orient par F.
et E. Thévoz, de Genève, reproduites par la phototypie. Texte explicatif

par Philippe Bridel, pasteur à Lausanne. — Seconde série. Tomes : III
et IV. Dix livraisons contenant chacune dix vues avec texte explicatif.
— Lausanne, Georges Bridel et Cia éditeurs, 1890 et 1891. — Prix : en
Suisse, 40 fr.; à l'étranger, 45 fr. Les dix livraisons reliées en 1 vol. 52 fr.,
en 2 vol. 56 fr.



408 BULLETIN

volume est muni d'une table des matières et qu'un répertoire
alphabétique, ajouté à la fin de l'ouvrage, facilite au lecteur la
recherche de certaines données géographiques, historiques et

archéologiques renfermées dans les substantielles notices qui
servent de commentaire aux photographies.

Il ne nous reste qu'à féliciter collaborateurs et éditeurs d'avoir
mené à bien cette entreprise qui leur fait aux uns et aux autres
le plus grand honneur, et à les remercier de nous avoir fourni le

moyen de faire et de refaire, d'une manière aussi instructive
qu'agréable, ce voyage en Terre-Sainte qu'il n'est donné qu'à
quelques privilégiés d'accomplir sur les lieux mêmes.

H. V.

R. Leuzinger. — Carte de la Palestine L

Les beaux travaux topographiques exécutés par les agents du
Palestine Exploration Fund ont donné à la cartographie des pays
bibliques une nouvelle impulsion en même temps qu'une base plus
sûre. Aux différentes éditions de la carte anglaise est venue s'ajouter
il y a deux ans la Neue HandKarte du D1' Hans Fischer, publiée
d'abord dans la revue de la Société allemande pour l'exploration
de la Palestine, avec le concours du professeur Herrn. Guthe de

Leipzig (v. Revue de théol. et de phil. 1890, p. 529).

A son tour,un de nos meilleurs cartographes suisses, M. Leuzinger,
a fait imprimer récemment chez J. Schlumpf (successeur de Wurster,
Randegger et C'°) à Winterthour, la Biblisch topographische Karte
que nous avons sous les yeux. Elle va du Nahr el-Litani au nord,
jusqu'au Ouady es-Séba et à l'extrémité méridionale de la mer
Morte au sud, et s'étend à l'est du Jourdain jusqu'à une quarantaine
de kilomètres de cette rivière, c'est-à-dire jusqu'à Déra'at (Edreï) et

Amman (Rabbath-Ammon). Moins étendue, moins complète, moins

chargée de noms que la carte du Dr Fischer, elle a l'avantage d'être
moins fatigante pour la vue et de donner du pays une idée plus
plastique. Elle est dressée à l'échelle de 1: 500000 (au lieu de

1: 700000) et d'après le système de courbes employé dans les cartes

topographiques de la Suisse. C'est dire que le relief est bien marqué.

1 Biblisch topographische Karte von Palästina. Nach den englischen
topographischen Aufnahmen.... bearbeitet von R. Leuzinger. — Berne,
Schmid, Francke et C°. 1892. — Prix : 2 francs.



REVUES 409

On distingue également sans peine les parties cultivées, boisées et

marécageuses du pays. Peut-être aurait-il été utile de faire une
différence entre les cours d'eau pérennes et les simples ouadys.

Ajoutons que M. Leuzinger a eu pour collaborateur un homme
éminemment compétent en matière de palestinologie. Nous voulons

parler du Dr Conrad Furrer, pasteur et professeur à Zurich, dont
les Wanderungen durch das heilige Land, traduites naguère en

français par les soins de M. Gustave Revillod, viennent de paraître
en une nouvelle édition revue et augmentée de 62 illustrations et
de 2 cartes (chez Orell Fussli, à Zurich, au prix de 10 francs).

H. V.

REVUES

Revue philosophique
Octobre 1891.

L. Errera : Sur la loi de conservation de la vie. — Evellin : De
la possibilité d'une méthode dans les problèmes du réel. IL Le
second moment de la méthode. — Calinon: Les espaces géométriques.

— Th. Ribot : Enquête sur les idées générales. — Notes et

discussions — Analyses et comptes rendus. — Société de pyschologie
physiologique.

Novembre 1891.

A. Fouillée : Les origines de notre structure intellectuelle et

cérébrale. I. Le Kantisme. — Gourd : Du rôle de la volonté dans la

croyance — G. Tarde: Etudes criminelles et pénales d'après les

publications récentes. — Analyses et comptes rendus. — Revue des

périodiques étrangers.
Décembre 1891.

L. Dauriac : Un problème d'acoustique psychologique. — A.
Fouillée : Les origines de notre structure intellectuelle et cérébrale.
II. L'évolutionnisme. — G. Séailles : Léonard de Vinci artiste et

savant. — J. Passy : Sur les dessins d'enfants. — A. Binet : Sur un
cas d'inhibition psychique. — Analyses et comptes rendus. —
Revue des périodiques étrangers.

Janvier 1892.
Dunan:Ve problème de la vie.— B- Perey : La maladie du

pessimisme. — J. M. Guardia: Philo.-ophes espagnols de Cuba : F.


	Théologie

