
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Ernest Bertrand. — Une nouvelle conception de la
rédemption. (Suite.)

Une des doctrines capitales du système de Bitschl est celle du

royaume de Dieu.

i Ce royaume, écrit le critique, but supérieur du monde, de

l'homme et de Dieu lui-même, est, suivant la définition de Bitschl,
le « souverain bien, » F« idéal moral » par excellence. Il comprend
comme membres tous les hommes dont la conduite et dont les

actes sont vraiment inspirés par la grande loi de l'amour. Ce

royaume est un, car unique est le but que doivent se proposer ceux

qui en font partie, et unique le mobile intérieur, c'est-à-dire la charité

réciproque qui les anime tous. Aussi, bien qu'il soit composé
d'une pluralité d'êtres moraux, ce royaume, objet de l'amour
divin, constitue une unité spirituelle d'une nature analogue à celle du
sujet aimant, le Dieu-Esprit qui est un. Le royaume de Dieu est,
de plus, universel, en ee sens qu'il renferme dans son sein tous

ceux qui croient en Jésus-Christ sans distinction de sexe, de classe

ou de nationalité. Il est surnaturel, c'est-à-dire que le but qu'il
propose à notre activité morale nous oblige souvent à subordonner
la satisfaction de tous nos intérêts particuliers, de tous nos instincts
naturels, à la réalisation de ce dessein suprême. (J'aurais défini ce

qualificatif surnaturel assez différemment.) Enfin, ce royaume est

invisible, car nous ne pouvons soumettre à l'observation matérielle
le principe d'amour en vertu duquel agissent ceux qui en sont
membres. » (Bertrand, p. 46.)



THÉOLOGIE 309

Ici une question se pose au lecteur. Comment se peut-il qu'une
définition aussi ordinaire d'un terme aussi connu, qu'une série de

lieux communs aussi authentiques, et qui vraiment ne cessent

d'être communs que pour devenir contestables, que cette notion du

royaume de Dieu, dis-je, familière aux élèves de nos catéchismes
et de nos écoles du dimanche, se trouve être devenue : « l'idée
centrale, directrice, » d'un système qui a révolutionné l'Allemagne et
la théologie contemporaine ; que l'auteur de ce système et ses disciples

aient pu la considérer « comme le fil conducteur à l'aide duquel
nous devons toujours étudier la vérité chrétienne et nous orienter
dans le vaste champ de la doctrine évangélique. » (P. 46.) J'aurais
souhaité que M. Bertrand essayât de nous rendre compte de cette

mystérieuse disproportion entre la cause et l'effet, et se fût demandé,

par exemple, si l'explication ne s'en trouverait pas dans la
sentence de l'Evangile : « A celui qui a, il sera donné davantage. » Eh
non I ce ne serait pas la toute première fois qu'une banalité pure et

simple, issue de la bouche ou de la plume d'un homme supérieur
ou seulement célèbre, aurait été saluée comme une révélation 1.

Un premier fait me frappe, c'est que cette idée du royaume de

Dieu, si prépondérante et si envahissante dans le système du
théologien allemand, n'occupe qu'un rang secondaire dans l'Evangile ;

elle figure sous forme d'image dans l'enseignement populaire de

Jésus-Christ, comme répondant aux préoccupations de la génération
et de la nation à laquelle il s'adressait ; elle s'efface déjà dans les

enseignements particuliers donnés par lui à ses disciples et plus
complètement encore dans l'enseignement apostolique.

Cette incongruité entre l'enseignement du théologien et celui des

apôtres, à raison de laquelle un élément secondaire dans l'un est
déclaré capital dans l'autre, n'avait pas échappé à notre auteur ;

mais, selon sa coutume, au lieu de lui rendre suspecte sa

préférence, elle se convertit chez lui en un nouveau grief contre les

apôtres, coupables d'indocilité :

« Bitschl, écrit M. Bertrand, déplore que de telles préoccupations
aient entraîné les apôtres à ne faire presque plus de place, dans
leurs écrits, à cette grande idée du royaume de Dieu qui était
comme l'âme de l'enseignement du Christ. Cette lacune (Verlust)
dans la théologie apostolique, Bitschl s'efforce de la combler et

1 Que n'a-t-on pas dit sur la théorie de l'effort de Maine de Biran
comme preuve de son génie! Encore si elle prouvait quelque chose contre
le déterminisme



310 BULLETIN

montre fort bien que toutes les vérités proclamées dans l'Evangile
sont en rapport étroit, en connexité profonde avec la doctrine du

royaume de Dieu. » (P. 48.)

Pardon, pardon 1 Laissez-moi donc une minute pour reprendre
mon souffle Cette supposition qu'un théologien allemand de la
seconde moitié du dix-neuvième siècle pourrait avoir mieux rendu la
pensée du Maître que les apôtres qui vivaient au premier, me rend
rêveur ; et s'il y a une lacune (ein Verlust) quelque part, mon
orthodoxie invétérée me portera toujours à la chercher dans les
cahiers des professeurs de théologie plutôt que sous la plume ou sur
les lèvres des témoins de Jésus-Christ. J'espère ne pas tomber par
ce que je vais dire sous le coup de la sentence : « Ne jugez point
afin que vous ne soyez point jugés ; » mais lorsque je me demande

quel intérêt si considérable l'on trouve aujourd'hui à cette idée du

royaume de Dieu, voici ce que je découvre :

L'idée du royaume de Dieu est très commode aux théologiens

parce qu'elle est très élastique et très compressible. Comme avec
toute image, on peut y loger et surtout on peut en faire sortir tout ce

qu'on veut.Elle permet d'éliminer, sans que personne y prenne garde,
de la dogmatique, le chapitre entier de la sacrificature de Christ, et

surtout la section de ce chapitre où Christ est présenté comme
victime. Elle permet aussi d'intervertir, sous le couvert de l'autorité
de Jésus-Christ, les rapports institués par l'Evangile entre la
collectivité et l'individu et si bien marqués par le Seigneur dans la
parole à Nicodème : « Si quelqu'un n'est né de nouveau, il ne peut
voir le royaume de Dieu. » La théologie de Bitschl, comme celle de

Schleiermacher déjà, est anti-individualiste et collectiviste, c'est-à-
dire que pour l'un et pour l'autre, c'est la collectivité, sous les
différents noms d'Eglise et de royaume de Dieu, qui est le souverain
bien; et tandis que, d'après le principe spiritualiste et chrétien,
c'est l'individu qui est le facteur premier de la communauté, il ne

compte ici que comme sa fraction ou son produit.
Avez-vous remarqué, par exemple, que c'est comme membre de

l'Eglise que l'individu, nous dit-on, peut devenir l'objet de la
justification et cela, comme M. Bertrand l'a très bien fait observer,
sans qu'on ait eu la précaution de nous dire de quelle Eglise il
s'agit, ni de nous indiquer les critères auxquelles on reconnaîtra
cette Eglise hors de laquelle il n'y a pas de salut. Ce n'est donc pas
sans avoir singulièrement prêté à cette accusation que Bitschl a été

présenté plus d'une fois, lui qui prétend être à tout propos le dis-



THÉOLOGIE 311

ciple fidèle des réformateurs, comme un partisan du principe catholique.

Et quelle pauvre notion de la vie éternelle on nous offre sous le

couvert du royaume de Dieu I A quoi se réduit donc l'objet des

espérances et des soupirs du chrétien « La vie éternelle, d'après
Bitschl, consiste daus la domination royale (Königsherrschaft) que
le chrétien exerce ici-bas sur l'univers matériel auquel il se sait
supérieur en valeur et en durée. » (Bertrand, p. 115.) Ah que voilà
une belle consolation pour le chrétien qui vient de recevoir une
pierre sur la tête I Quant à moi, je préfère à cette « domination
royale » que le théologien m'octroie sur « l'univers matériel, » et

qui est sujette à de si fréquentes et si complètes éclipses, la
certitude que « les souffrances du temps présent ne sont point comparables

à la gloire à venir qui doit être manifestée en nous. »

Il serait étonnant que, dans le gros volume de M. Bertrand, il
n'y eût pas des endroits où j'aurais à défendre Bitschl contre son

critique, sans préjudice de ceux où je donnerais tort à l'un et à

l'autre.
J'ai, par exemple, des réserves à faire sur l'emploi constant chez

M. Bertrand du mot expiation et aussi sur la chose qui est par là
désignée.

« Pour que notre discussion, écrit-il, ait quelque chance d'aboutir
à un résultat positif, il convient, avant tout, de déterminer le

sens du mot « expiation. » Bitschl assure que ce substantif désigne
en général un châtiment subi bon gré mal gré par le coupable. »

(P. 438.)
M. Bertrand aurait bien dû nous dire quel est le terme allemand

qu'il a traduit par expiation ; car n'ayant en mains que la seconde

édition de Rechtf. und Versöhn., tandis que M. Bertrand cite d'après
la troisième, j'ai cherché en vain le texte original auquel il nous
renvoie à cette occasion. (III, p. 539.) Quant au mot Sühne qui est

l'équivalent ordinaire du mot français expiation, il ne se trouve
d'après l'Index que dans un seul endroit du tome III, page 528

(2e édition), où je lis ce qui suit :

« Si familière que soit à beaucoup de théologiens contemporains
la formule que Christ a par ses souffrances expié les péchés (dass

Christus durch sein Leiden die Sünden gesühnt hat), elle n'a pas
d'appui direct dans le cercle des pensées bibliques. Car le mot
allemand Sühne n'a été introduit dans l'usage que par imitation de la
fausse traduction grecque de la formule hébraïque employée à pro-



312 BULLETIN

pos des sacrifices. (Tome II, p. 199.) En soi, ce mot signifie ou punition

ou paix » (entweder Strafe oder Friede.)
M. Bertrand oppose quelques lignes plus loin sa propre définition

à celle qu'il nous rapporte comme étant celle de Bitschl : «

L'expiation consiste, au contraire, à assumer volontairement la punition
que lajustice inflige au coupable. »Je crains que M. Bertrand n'ait
introduit ici l'adverbe « volontairement » dans l'intérêt de la bonne

cause, car cette idée me parait étrangère à l'acception ordinaire du
mot expiation. Ne parle-t-on pas d'expiations imposées d'un côté,
subies de l'autre Ne dit-on pas couramment que le malfaiteur expie

sa faute, — bien malgré lui, apparemment, — par la peine qu'il
subit

Je crois pouvoir définir le mot français expiation : une satisfaction

suffisante donnée à la justice offensée par la souffrance du
coupable ou de son substitut. Cette définition me donne le droit d'affirmer

que ni le mot ni la chose n'ont aucun équivalent dans la langue
et les intuitions scripturaires. Car, d'une part, la souffrance n'étant
pas morale en elle-même, ne saurait, comme telle et devant lajustice

parfaite, compenser aucune faute ; et d'autre part, les deux
termes bibliques kipper et ìliaxecQcu, qui expriment l'effet de la
souffrance sainte, dépassent la notion purement juridique et

doivent être rendus par l'expression : faire propitiation. Comme j'ai
cherché à le montrer dans ma Dogmatique et dans les Thèses sur
la propitiation publiées ici même, le mot expiation, qui demande
d'abord à être corrigé ou complété pour pouvoir servir, devrait être

définitivement banni du langage théologique.
Est-ce l'usage malencontreux du mot expiation qui a induit

M. Bertrand à se contredire quelque peu ou du moins à osciller
dans la détermination de la notion de substitution Aux pages 332

et 333, il affirme résolument le principe de la substitution exprimé
toujours par la préposition óvrì et très fréquemment par imèp, et sur
ce point, je lui donne raison contre Bitschl qui nie que (mip ait
jamais ce sens dans le Nouveau Testament. Or, il nous a paru que
dans la quatrième partie de son ouvrage, M. Bertrand abandonnait

sans avertissement cette position, et qu'après avoir établi que
Christ s'était mis par ses souffrances et sa mort à la place des

coupables, il finissait par réduire le sacrifice de Christ à un fait de

participation à la peine de l'humanité, de solidarité avec l'humanité
coupable : « Ainsi entendu, écrit-il page 441, le sacrifice du Calvaire
est, de la part du Christ, un acte d'identification plutôt qu'un acte



THÉOLOGIE 313

de substitution. » Je réponds que l'un n'exclut point l'autre, et

que pour être un acte légitime de substitution, la mort de Christ
a dû être un acte de solidarité.

Je ne saurais non plus souscrire à l'interprétation que M.
Bertrand donne des mots : « Il a condamné le péché dans la chair, »

(Bom. VIII, 3) en opposition à celle de Bitschl. Je crois avec ce

dernier, et avec M. Godet, qu'il s'agit ici non pas de la condamnation
méritée par les péchés de toute créature humaine et subie par le
Fils de Dieu sur la croix, (p. 396), mais bien de celle qui fut
prononcée contre le péché par la vie sainte de Christ ; et ce qui me le

prouve, c'est la nature du contexte qui ne traite plus de l'œuvre
de la propitiation, mais de la communication de la sainteté de

Christ au croyant.
Dans un ou deux cas, les arguments du critique ne m'ont pas

paru suffisamment topiques ; le suivant, par exemple : « Si tous les
hommes naissent, comme le veut Bitschl, avec une aspiration générale

au bien, sans aucune tendance naturelle au mal, comment se

fait-il que des enfants confiés au même maitre, élevés dans le même
milieu et dans les mêmes conditions se comportent parfois si
différemment les uns des autres dans l'existence quotidienne. C'est au

point de vue de la théorie de Bitschl qu'il est absolument impossible

d'expliquer pourquoi la même éducation produit fréquemment

des résultats si opposés. » (P. 249.) Mais non l'argument ne
serait valable que contre le déterminisme ; et si la difficulté réside,
comme nous le croyons, dans l'alea de la liberté humaine, elle existe

pour nous comme pour lui.
Ailleurs, en réponse à l'affirmation de Bitschl que le mal physique

est ici-bas nécessaire, attendu qu'il résulte de l'organisation
mécanique et chimique du monde, M. Bertrand objecte qu'affirmer
la nécessité du mal physique, c'est proclamer jusqu'à un certain
point la nécessité du mal moral, et il ajoute : « Dans bien des cas,
en effet, l'homme pèche parce qu'il souffre, et l'on peut certifier
qu'il pécherait moins s'il souffrait moins. » (P. 268.) Il me parait
que ni la prémisse ni la conséquence ne sont rigoureuses ; car si la
présence du mal physique se trouve être, aussi fréquemment que le

contraire, un instrument de relèvement moral, elle ne saurait,
même transformée en nécessité, impliquer la nécessité du mal moral.

D'accord avec Ritschl et M. Lobstein, M. Bertrand maintient
qu'il faut commencer par traiter de l'œuvre de Christ pour passer



314 BULLETIN

de là à sa personne, et il me prend à partie, bien que dans les

termes les plus flatteurs pour moi, pour avoir soutenu contre Gess

comme seul rationnel l'ordre inverse. (P. 190.) Je réponds que je
comprends cette marche chez les partisans de la méthode dite
expérimentale, qui ne veulent connaître de la personne de Christ que la

partie qui s'en est révélée dans son apparition historique. Mais il
est si vrai que l'antéposition de la personne à l'œuvre de Christ
était donnée avec les prémisses communes à Gess. à M. Bertrand
et à moi-même, que c'est là l'ordre que Gess a instinctivement
indiqué dans le titre de son ouvrage : Das Dogma von Christi Person

und Werk; et celui aussi que M. Bertrand a suivi en gros
dans sa propre tractation.

Plus que deux critiques de détails.
La petite leçon donnée aux Allemands (p. 265) et l'allusion à un

mot connu de Gambetta (p. 277) ne semblent-ils pas détonner quelque

peu avec la gravité de la matière traitée et aussi avec la sérénité

qui est le ton général de l'ouvrage Nous sommes ici dans la

république de la pensée, où l'actualité politique et brûlante n'a
plus sa place.

Enfin, éloge qui n'est pas mince : je n'ai relevé que deux fautes

typographiques, page 290 et page 312.

Je termine ce compte rendu peut-être trop long, mais dont les

critiques comme les éloges ont dû prouver à l'auteur le cas que je
fais de son travail, en félicitant la Faculté de Montauban de recevoir

l'enseignement d'un nouveau maître aussi fidèlement attaché

aux principes bibliques en même temps que familier avec le
mouvement de la pensée contemporaine, et en exprimant à M. Bertrand
mes vœux sincères pour le succès de ses futurs travaux.

A. Gretillat.

Paul Pascal. — Elie Benoist1.

Le savant et véridique historien de l'Edit de Nantes méritait
bien une biographie plus complète que la notice, très précieuse
d'ailleurs, que lui a consacrée Chauffepié, et que les articles de diction-

1 Elie Benoist et l'Eglise réformée d'Alençon, d'après des documents
inédits. Avec portrait, vues et autographes, par Paul Pascal, licencié en

droit, bachelier en théologie. — Paris, librairie Fischbacher. 1892. 207 p.
grand in-8°.



théologie 315

naires ou d'encyclopédies dont cette notice a été la source principale

sinon unique. M. Pascal s'est livré à ce travail complémentaire
avec un sympathique intérêt et une exactitude minutieuse. Il a mis
à contribution soit les publications historiques qui pouvaient lui
fournir de nouveaux renseignements, soit surtout un assez grand
nombre de documents inédits relatifs aux diverses phases de la
longue et laborieuse carrière du célèbre pasteur d'Alençon et de

Delft. Ces documents ont trouvé place, les uns dans le texte même,
les autres dans un appendice qui remplit le dernier tiers du volume.
L'ouvrage est orné d'un portrait d'Elie Benoist, d'après J. Clopper ;

de deux gravures représentant, l'une la maison où il naquit (dans
les communs de l'hôtel de la Trémouille, rue de Vaugirard, dont
son père était concierge), l'autre, l'intérieur de l'église française de

Delft où il exerça pendant 30 ans le ministère de la parole; enfin,
d'une page d'autographes. Cette monographie est digne à tous égards
de prendre rang dans le musée, si riche déjà et pourtant bien
incomplet encore, que l'érudition historique de notre siècle, de concert
avec la piété filiale, a ouvert aux illustrations protestantes de la
France, principalement à celles du Refuge. — A propos des ouvrages
laissés par Benoist, une question reste à éclaircir : est-ce à lui, oui
ou non, que doit être attribué un commentaire anonyme du
Catéchisme d'Heidelberg, composé en vue des Français réfugiés en
Hollande, publié à Delft, chez Adr. Beman, en 1707, plusieurs fois
réédité au siècle dernier et connu dans la Suisse française sous le nom
de « Catéchisme de M. Benoist? »

V. R.

P. Lobstein. — Réflexions sur le baptême des enfants1.

Apologie remarquable du baptême tel qu'il se pratique généralement

au sein de nos églises.
Remarquable d'abord par les raisons que l'auteur fait valoir à

l'appui de la légitimité de cette pratique : «I? nous a aimés le
premier. Il est plus grand que notre cœur. Il ne peut se renier lui-
même : telle est la triple vérité que nous rappelle le baptême des

enfants, gage bienheureux de l'amour divin qui s'y exprime et

s'y révèle dans son initiative gratuite, sa souveraine indépendance
et son immuable fidélité. » (P. 33.)

1 Lausanne, Georges Bridel et Cle, éditeurs ; Paris, librairie Fischbaclier,

1892. Brochure de 36 pages



316 bulletin

Remarquable ensuite comme exemple de l'application à la
dogmatique chrétienne de la méthode organique par opposition à la
méthode atomistique. « Au lieu d'accumuler sur tel point spécial
une série plus ou moins considérable de passages scripturaires, il
faut saisir el reproduire l'ensemble des vérités renfermées dans le
Nouveau Testament; il faut dégager et exprimer la substance
religieuse qui fait le fonds intime de l'enseignement biblique. » Autrement

on s'expose, particulièrement dans le sujet en question, « à

piétiner sur place et à tourner dans un cercle sans issue. » (P. 10.)

Remarquable, enfin, sous le rapport de la forme. Tout en faisant
de la dogmatique, de la vraie et bonne dogmatique, M. Lobstein a

su rendre ses Réflexions attrayantes pour les laïques qui désirent
s'éclairer et se rendre compte des choses de la foi. C'est, nous
n'hésitons pas à le dire, un petit chef-d'œuvre de théologie édifiante.

« J'ose croire, dit l'auteur, — et comment ne pas lui donner raison

— que de tout enseignement sérieux procède une édification
positive. Il y a bien des moyens d'édifier, c'est-à-dire d'élever et
d'affermir les consciences et les cœurs sur le fondement unique et
inébranlable de l'Eglise et de la vie chrétienne, savoir Jésus-Christ
et Jésus-Christ seul. La voie que j'essaie de suivre et dans laquelle
je voudrais faire entrer mes lecteurs est la route royale et bénie que
nous ont frayée nos réformateurs. » La leçon et l'exemple ne seront

pas perdus, nous aimons à l'espérer.
R.

Frank Puaux. — Le protestantisme français en Suède1.

Le Refuge est loin d'avoir eu en Suède l'importance qu'il
présenta dans les autres pays protestants de l'Europe. Le nationalisme
luthérien y était trop raide, trop exclusif pour favoriser et même,
pendant longtemps, pour tolérer ouvertement l'établissement d'une
« religion » différente. L'histoire de cet établissement, en dépit des

obstacles, des persécutions même, qu'il devait rencontrer, n'en est

que plus intéressante. M. Frank Puaux, qui fut de 1868 à 1871
pasteur de l'Eglise réformée française de Stockholm, nous la retrace
avec la compétence d'un historien bien informé. Il le fait avec une
largeur de vues qui, sans exclure une cordiale sympathie pour les

1 Histoire de l'établissement desprotestants français en Suède, par F. Puaux.
Paris, G. Fischbacher ; Stockholm, Emile Giron, éditeur. 1892. 212 pages.



théologie 317

héros de son récit, ses coreligionnaires et ses compatriotes, lui permet

d'entrer aussi dans le point de vue du parti adverse et d'apprécier

équitablement les causes de sa longue résistance à l'établissement

d'un culte public réformé.

Il put sembler un instant, vers le milieu du seizième siècle, que
le calvinisme trouverait en Suède un terrain favorable grâce à la
protection royale. Gustave Wasa n'avait-il pas confié à un réfugié
français, Denis Beurrée, l'éducation d'Erik, l'héritier de la
couronne? Et n'accueillait-il pas avec une faveur marquée un homme
tel que Hubert Languet? Peut-être même Calvin, lorsqu'en 1559 il
dédiait à Gustave son commentaire sur les douze petits prophètes
et qu'il écrivait propria manu au prince héritier, se flattait-il que
celui-ci du moins, une fois arrivé au trône, inclinerait du côté de la
Réforme ]. Erik XIV ouvrit en effet ses Etats aux victimes des

persécutions qui recommencèrent de plus belle en France. Grâce à son
édit de 1561, Stockholm était considéré comme un asile pour les
membres affligés de l'Eglise du Christ. Aussi une petite colonie de

Français répondit-elle à ce généreux appel. Mais les Suédois dans
leur grande majorité ne partageaient pas les sentiments de leur
souverain à l'égard de ces étrangers. Les disputes dogmatiques se

mirent de la partie. Erik dut commander le silence, et la colonie
française de la capitale, bien que protégée par le roi, ne put arriver
à posséder le lieu de culte qu'elle réclamait. A la suite de cet échec,
les Français réfugiés ne tardèrent pas à se rattacher au culte national.

La famille de Beurrée elle-même, après la mort tragique de son
chef qui fut tué par son royal élève tombé en démence, se fit
luthérienne. Ce qui acheva d'étouffer toute liberté du culte ce furent les

luttes que la Suède eut à soutenir après le règne d'Erik contre la
réaction catholique. « Sans les intrigues coupables de Jean III cédant
aux menées delà curie romaine (et, ajouterons-nous, à l'influence de

sa femme, qui était polonaise), sans les projets ouvertement avoués
de Sigismond (le docile instrument des jésuites), des vues plus

1 Calvin connaissait personnellement un troisième français alors en
séjour à la cour. M. Puaux ne le mentionne qu'en passant, dans une note
(p. 8), comme correspondant du réformateur, sous le nom de Philipperio.
C'était Jean Philippier, qui avait passé près d'une année à Lausanne, en
1547 et 1548, avec un subside des seigneurs de Berne. Il était l'ami familier

de Beurrée et. comme lui, « en office » auprès d'Erik. C'est par lui
que Calvin fit parvenir son commentaire au roi de Suède. (V. Calv. Opp.
XVII, 444, 450 sq. 454 sq.)



318 bulletin
libérales auraient sans doute prévalu et dès le seizième siècle une
Eglise réformée française eût été fondée à Stockholm. » Le synode
d'Upsal, de 1593, voulut que la Suède ne fût plus dorénavant
qu'« un seul homme » ayant « un seul Dieu ». Les « erreurs > de

Zwingli et de Calvin étaient procrites au même titre que celles du

papisme.
Il faut aller jusqu'en 1662 pour retrouver à Stockholm une modeste

communauté française présidée par un pasteur. Sans doute, dans

l'intervalle, le trône de Suède avait été illustré par Gustave-Adolphe,
un adversaire déclaré de l'intolérance religieuse. A la cour de sa

fille Christine on avait vu paraître les Saumaise et les Bochart.
Mais tant que l'Edit de Nantes déploya ses effets, les réformés de

France ne songeaient guère à s'expatrier. Ce n'est qu'à l'époque où

Louis XIV en vint à resserrer la liberté de conscience dans des

limites de plus en plus étroites, en attendant de la supprimer tout
à fait, que l'émigration recommença à s'étendre jusqu'aux royaumes
du Nord. Les Français qui vinrent s'établir en Suède y trouvèrent
une colonie wallonne, établie non pas à Stockholm, mais à Fin-
spong, dans la province d'Ostrogothie. Il y avait là des mines de fer
importantes exploitées par la noble famille néerlandaise de Geer.
Celle-ci avait obtenu de Gustave-Adolphe, pour elle et les
nombreux ouvriers de ses usines, la concession d'une entière liberté
de conscience. Le culte se célébrait dans la chapelle du château
seigneurial, et c'est vers 1640 que cette colonie d'ouvriers eut son

premier pasteur à elle dans la personne d'un ministre envoyé de
la Hollande.

Vingt ans plus tard, un membre de cette même famille de Geer
demandait au synode wallon un ministre pour la petite église qui
se réunissait dans son hôtel de Stockholm. Ce fut là le berceau de

l'Eglise française de cette ville ; car les Français qui s'y étaient
établis se rapprochèrent de leurs coreligionnaires wallons. La position

de la communauté fut d'abord des plus précaires. Il s'agissait
moins d'une Eglise régulièrement constituée que d'un culte domestique.

Encore ce culte était-il trop fréquenté au gré du clergé
suédois. Cependant, à force de prudence, de patience et de sacrifices,
cette pauvre Eglise sous la croix parvint non seulement à se maintenir,

mais à se développer, tandis que sa sœur aînée, celle de Fin-
spong, succomba par suite des restrictions apportées coup sur coup,
surtout pendant le règne de Charles XI, à la liberté octroyée jadis
par Gustave-Adolphe et garantie par Christine.



théologie 319

Quand vint la Bévocation de l'édit de Nantes, le roi Charles XI,
qu'irritaient les allures hautaines de Louis XIV et les excès de pouvoir

des agents de Louvois à l'égard de certains sujets suédois, se

montra ému de l'infortune des victimes de la persécution. 11 avait
même autorisé en leur faveur une collecte générale et offert des

secours aux industriels français qui viendraient s'établir en Suède.

Mais quant au culte des réfugiés, le roi dut compter avec l'opposition

du clergé national qui se refusait à toute concession envers ces

dissidents. Il eut recours à une demi-mesure qui ne pouvait satisfaire

personne : celle de la fondation à Stockholm d'une Eglise française

luthérienne. Cette Eglise d'Etat ne compta jamais que de rares
fidèles et cessa d'exister le jour où le gouvernement prit enfin le

parti de la tolérance. En attendant, les Français et les Wallons
continuaient, en dépit des dénonciations et des amendes, à se réunir
dans l'hôtel de M. de Geer, puis, dès l'année 1696, dans la chapelle
de la légation d'Angleterre.^Guillaume III d'Orange s'était constitué
le protecteur de la communauté anglo-française de Stockholm à

laquelle il accordait un subside important pour l'entretien de son
pasteur.

Avec le règne de Charles XII commence une période d'apaisement.

Le culte pouvait se célébrer sans entraves. L'Eglise songea
même en 1715 à se donner une organisation en nommant un
Consistoire. Ce ne fut toutefois qu'en 1741 qu'elle obtint du roi Frédéric
(de la maison de Hesse-Cassel) une déclaration qui l'autorisait à célébrer

publiquement son culte, déclaration sanctionnée par le
consentement des Etats. Accorder la liberté de culte, c'était autoriser la
construction d'un temple. Aussi les protestants français de Stockholm
n'eurent-ils pas de repos qu'ils ne fussent en possession d'un édifice
religieux à eux. C'était à leurs yeux la garantie même de la liberté
de conscience. Grâce à l'infatigable activité du pasteur d'Artis et

aux riches subsides des églises étrangères, leurs vœux furent accomplis.

La dédicace du nouveau temple se fit le 1er janvier 1752 par le

successeur de d'Artis, M. Voullaire, précédemment ministre à

Amsterdam.
Nous ne pousserons pas plus loin ce résumé. Nos lecteurs feront

mieux de prendre en mains le livre de M. Puaux et de se faire
raconter par lui-môme la suite des destinées de cette Eglise sous le
pastorat des Mourier et des Gatteau-Calleville au siècle dernier, des
Is. Secrétan, des Bauty, des Leuthold, des Trottet dans le nôtre,
pour ne pas parler de ceux qui sont encore en vie. Ils ne parcour-



320 bulletin

ront pas non plus sans intérêt les pièces justificatives que l'auteur
a jointes à son récit, y compris le Bèglement de l'Eglise ainsi que
la liste des pasteurs qui lui ont voué les soins de leur ministère.

H. V.

La Voie parfaite ou le Christ ésotérique, par Anna Kingsford,
docteur en médecine de la faculté de Paris, et Edouard Mait-
land, avec une préface d'EDOUARD Schüre. — 1 vol. in-8°,
traduit de l'anglais. Prix: 6 fr. Félix Alcan, éditeur.

« Les auteurs ont eu pour but défaire pour le mysticisme de

l'Occident ce que la société théosophique a entrepris en faveur du
mysticisme de l'Orient. Il s'agit de mettre l'interprétation de ce mysticisme

en harmonie avec son but originel, afin d'arracher les

Ecritures et la religion à l'obscurcissement qu'elles ont subi sous

un contrôle exclusivement sacerdotal.
»C'est aujourd'hui un fait reconnu que le dogme chrétien, tel qu'il

s'enseigne depuis dix-huit cents ans, ne répond plus aux besoins
de notre époque.

» Le livre de Mm<> Kingsford et de M. Maitland répond à un besoin

impérieux de notre temps ; il expose des idées, habituellement
enveloppées de formules obscures, dans le langage clair de la
philosophie moderne, et il les appuie sur des données empruntées aux
sciences. On y trouve un essai de synthèse ésotérique au point de

vue de la science contemporaine et en vue de notre civilisation. La
révélation n'est plus un privilège sacerdotal, elle est destinée à
devenir de plus en plus individuelle et universelle, mais graduée selon
les capacités. On ne voit plus le Christ historique, mais le Christ-
principe, le Verbe humain et divin, le Fils de l'homme devenant

par sa régénération le Fils de Dieu, dont chaque homme porte en
lui-même le germe latent. »


	Théologie

