Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

Eug. RITTER. — MAGNY ET LE PIETISME ROMAND !,

On ne se douterait guére, a lire les ouvrages publiés jusqu'a ce
jour sur I'histoire, spécialement I'histoire religieuse et ecclésiastique,
de notre pays romand, du réle considérable qu’y ont joué, dés la fin
du dix-septiéme et jusque vers le milieu du dix-huitiéme siécle, les
diverses manifestations religieuses comprises sous le nom vague et
élastique de piétisme. « C’était, dit M. Ritter, un fourmillement
continu, une agitation mystérieuse et sourde, qui dura plus d’'une
génération. L’histoire en est encore 4 faire. A peine a-t-on dé-
brouillé quelques-uns des fils de ce vaste enchevétrement. »

Cette histoire est en effet des plus complexes, Toutes les nuances
imaginables du piétisme se sont donné rendez-vous sur les bords
du Léman et du lac de Neuchatel. Toute sorte d’influences exoti-
ques s’y sont exercées tour & tour et souvent simultanément, au
moment méme ou dans les églises officielles se produisait sous l'in-
fluenice indigéne des Ostervald et des Turrettini, une sorte de
reveil, ou du moins une réaction contre 'orthodoxie confession-
nelle et scolastique. Pour la bien faire, cette histoire, il s’agirait
non seulement de recueillir une foule de documents trés dissé-
minés et en partie difficilement accessibles, de lire et d’extraire
toute une bibliothéque qu'il faudrait commencer par former 4
grand’peine, mais il serait indispensable de connaitre & fond I’his-
toire générale du piétisme et des formes infiniment variées qu’il a

1 Extrait des Mémoires et documents de la Suisse romande, seconde
gérie, tome Il[, p. 257-324, avec un préface de v pages. — Lausanne,
Georges Bridel et Cle éditeurs, 1891.



204 BULLETIN

revétues, principalement en Hollande, en Allemagne et dans la
Suisse allemande.

Nous ne possédons encore que quelques monographies qui ont
commencé 4 porter un peu de lumiére dans ce chaos: celle, entre
auilres, de F. Trechsel, de Berne, sur le pasteur Samuel Lutz
d'Yverdon; celles de Jules Chavannes sur le théosophe quiétiste
Dutoit-Membrini et sur le pamphlétaire antipiétiste Adam, de
Vevey (dans un chapitre de ses Réfugiés frangais dans le pays de
Vaud); les articles que 1’auleur de ces lignes a consacrés ici méme
4 Théodore Crinsoz de Bionnens et & son groupe; les notices pu-
bliées dans les Etrennes chrétiennes de Genéve, par M. Eug. Ritter,
sur la famille et la jeunesse de Marie Huber, sur Jeanne Bonnet,
sur I'histoire du piétisme & Genéve et dans le pays romand; la
dissertation de M. de Greyerz sur Béat de Muralt, etec.

M. le professeur Ritter vient d’ajouter 4 cette galerie d’originaux
un nouveau portrait bien curieux, celui de Frangois Magny, secré-
taire du conseil de Vevey, mort dans cette ville en 1730. M. Jules
Chavannes avait déja parlé de ce piétiste dans ses deux ouvrages
tout & I’heure cités. M. Albert de Montet, 'auteur de M=¢ de Wa-
rens et le pays de Vaud, nous a révélé les relations qui existaient
entre lui et la famille de la Tour d’ou est sortie Mme de Warens.
M. Ritter a son tour a pris occasion de l'influence religieuse que
J.-J. Rousseau dit avoir subie de la part de cette romanesque vau-
doise pour reconstituer dans la mesure du possible la biographie
de celui qu’il n’hésite pas a appeler (Préface, p. V)le « maitre de
religion » de M=e de Warens, « son directeur. »

Nous aurions sur ce dernier point quelques réserves 4 faire. Nous
ne saurions, en particulier, souscrire 4 cette opinion que, par le
fait des relations qu’elle avait eues avec ce «chretien éminent »,
la dite dame se serait « trouvée initiée & tout ce que la religion
protestante a de plus intime et de plus profond » (p. 322). Les rap-
ports qui ont uni ce vieillard et cette jeune femme ne nous semblent
avoir été ni assez étroits, ni assez suivis pour donner lieu 4 une
gsemblable « initiation », & supposer méme que ’excellent Magny
en elit eu I'étoffe. Mais c’est & cet endroit-1a surtout que nous nous
permettons d'éire sceptique. Malgré le respect, la sympathie méme,
que nous inspire la figure du piétiste veveysan, il nous serait diffi-
cile, d’'aprés ce que nous savons de lui, de lui assigner un rang
aussl « éminent. » C’était certes un bien digne homme, trés pieux
4 sa maniére, d'un trés grand sérieux moral, mais qui semble avoir



THEOLOGIE 205

eu des idées passablement confuses et manqué a un haut degré du
don qui s’appelle le discernement des esprits. Sa religiosité, comme
celle de beaucoup de ses pareils, était d’autant moins protestante
gqu’elle se montre plus pénétrée de « piétisme. » Nous confessons
que si nous avions a choisir un directeur pour nous initier a ce
que la religion protestante a de plus intime et de plus profond
nous ne nous adresserions pas de préférence & un brave homme qui
aurait employé, pour ne pas dire perdu son temps & traduire en
francais les 800 pages in-4° d’un illuminé tel que le perruquier Jean
Tennhard, de Nuremberg, lequel estimait « que le Dr Martin
Luther aurait beaucoup mieux fait de garder pour soi la connais-
sance que Dieu lui avait donnée au commencement. »

Nous voila en tout cas bien loin de Spener qui, lui, était fort
bon luthérien, assez peu mystique et pas du tout illuminé. Si,
comme essaie de le montrer ’honorable doyen de la Faculté des
leitres de Genéve, c’est par Magny et Mme de Warens que « quel-
ques-unes des idées de 1’école de Spener » sont venues jusqu’'a Jean-
Jacques, ce n'est 4 coup sir qu’apres avoir passé par toute une série
de travestissements au travers desquels leur premier auteur aurait
eu sans doute quelque peine & les reconnaitre.

Mais laissons 1a les questions relatives a4 la genése et a la filia-
tion des idées religieuses que l'indiscret éleve de I’Egérie des Char-
mettes a développées danslerécit de la mort de Julie de Wolmar
et dans la profession de foi du vicaire savoyard. Ce qui est indiscu-
table ce sont les nouveaux titres & la reconnaissance de tous les
amis de notre histoire religieuse que s’est acquis M. Ritter en sau-
vant de 'oubli la respeclable figure de cetle « téte de colonne des
piétisles dans le pays romand. » Grice aux documents fournis par
les archives de Genéve (registres du Consistoire et du Conseil), la
bibliothéque cantonale et les archives ecclésiastiques et académi-
ques de Lausanne, la bibliothéque de la faculté de théologie de
I'Eglise libre du canton de Vaud, et le dossier réuni par M. Albert
de Montet (extraits des registres du Consistoire de Vevey), il est
parvenu & faire revivre ce laique dévot, depuis le moment o, déja
au déclin de la vie, son réle commenca a se dessiner. C’était a l'oc-
casion d'un Sermon sur le vrai pietisme que lui avait dédié Elie
Merlat, pasteur & Lausanne (1699) et qu'il réfuta dans un écrit
supprimé par ordre de LL, EE. de Berne. Chemin faisant nous
apprenons a connaltre le petit monde piétiste de Vévey et des envi-
rons, ainsi que les conventicules des inspirés el des piétistes de



206 BULLETIN

Genéve, ou Magny, menacé de poursuites & cause de son Tennhard,
se refugia en 1713 et ou il vécut jusqu’en 1720. Les archives de
Berne permettraient sans doute de combler quelques-unes des
lacunes qui subsistent dans le récit de sa vie, mais il est probable
que ces données ne modifieraient pas essentiellement la physiono-
mie (ui se dégage des pages sl1 intéressantes que lui a consacrées

M. Ritter.
H. VUILLEUMIER,

M. A. GooszeEN. — LE CATECHISME D'HEIDELBERG 1.

Nombreuse est la littérature relative a ce joyau catéchétique du
seiziéme siécle, principalement celle quia paru 4 l'occasion de son
jubilé triséculaire en 1863 et postérieurement & cette date. L’auteur
du beau volume que nous annongons passe lui-méme en revue,
dans son Avant-propos, les principaux ouvrages qui se sont occu-
pés jusqu'ici de I'histoire du texte ainsi que de quelgues-uns des
hommes qui ont concouru a la composition du catéchisme palatin,
Néanmoins cette nouvelle Contribution a Uhistoire de ses origines
et a la connaissance du protestantisme réformé (tel est le sous-
titre de I'ouvrage) ne fait en aucune facon double emploi avec ce
qui existe. Elle «contribue» en réalité 4 'enrichissement de nos
connaissances touchant I'histoire de la catéchése et, indirectement,
celle des dogmes. Elle redresse certaines erreurs traditionnelles
quant aux hommes qui ont collaboré & la rédaction du catéchisme,
gquant a la part qui revient, dans cette aceuvre collective, aux diffé-
rents collaborateurs. Elle compléte et précise trés heureusement
les indications fournies par les devanciers au sujet des « sources »
et de la maniére dont ces sources ont été utilisées.

Le livre se divise en deux parties distinctes ayant chacune sa pa-
gination & elle. La premiére, sous le titre d’Introduction, établit
d’abord que, contrairement & I'opinion régnante, laquelle se fonde
uniquement sur un passage de 1'Histoire ecclésiastique palatine de
H. Alting (+1644), Ursin et Olévian ne sont pas les seuls auteurs du
catéchisme. Celui-ci est né du concours de toute la Faculté de théo-

1 De Heidelbergsche Catechismus. Textus receptus met teelichtende texten.
Bijdrage tot de Kennis van zijne wordingsgeschiedenis en van het ge-
reformeert Protestantisme, door M. A. Gooszen, hoogleeraar in de god-
geleerdheid te Leiden. — Leide, E. J. Brill, 1890. — XIV, 166 et 253 pages.



THEOLOGIE 07

logie d’Heidelberg, de tous les «superintendants » et des princi-
paux « serviteurs de 'Eglise », y compris les membres laiques du
Conseil ecclésiastique, et c’est apres que le projet en eut été examiné
et approuvé par un synode, assemblé & Heidelberg les premiers
jours de 1563, qu’il fut enfin publié, muni d’une préface de I'élec-
teur Frédéric IIT, du 19 janvier de cette année-la. Il résulte de cette
étude sur les auteurs du catéchisme que le protestantisme de lan-
gue francaise a eu, lui aussi, son représentant au sein de la com-
mission de rédaction, et cela dans la personne d’'un des membres de
la Faculté de théologie et du Conseil ecclésiastique : Pierre Boquin
Pour avoir été malmené par Calvin et éclipsé par ses collégues al-
lemands, cet ex-prieur des carmes de Bourges (mort comme pasteur
a Lausanne en 1582) n’en a pas moins joué un réle assez saillant
dans I'histoire religieuse du Palatinat et dans les controverses con-
fessionnelles de ’époque. A peine connu en France, il a été, déja
avant M. Gooszen, remis en lumiere, j’ai presque dit réhabilité, par
feu le professeur Heppe dans sa Dogmatique du protestantisme
allemand. « Qui nous donnera, demande notre historien, une biogra-
phie de cet homme méconnu? » Il serait en effet a désirer que
nous possédions sur lui quelque chose de plus complet que l'article
trop sommaire que lui consacre la seconde édition de la France
protestante. Mais pour autant que nous pouvons en juger, les ma-
tériaux de cette biographie sont extrémement dispersés.

Apreés les auteurs, les svurces consultées et plus ou moins large-
ment mises & contribution par eux. Indépendamment des travaux
préliminaires de Zacharie Ursin, dont il sera question tout a 'heure,
ces sources sont de provenance zuricoise (le grand catéchisme de
Léon Jude, de 1634 ; le petit du méme auteur, de 1535 — et non de
1541, comme on I’'a cru jusqu'icl; — le compendium latin de Bul-
linger, de 15659), genevoise, (le second catéchisme de Calvin) et neer-
landaise (les deux catéchismes de la communaute néerlandaise de
Londres, composés sous l'influence de Jean a Lasco, et celui de
IEglise d’Emden).

Suit un chapitre des plus intéressants sur la maniére dont le ca-
téchisme palatin fut composé et sur ses premiéres édilions. Le sa-
vant professeur de Leide commence par caractsriser les deux caté-
chismes lating d’Ursinus : le grand, basé sur l'idée du feedus Der, et
qui était sans doute déja depuis plus ou moins longtemps composé
lorsque les théologiens palatins re¢urent ordre de rédiger un ma-
nuel catéchétique & l'usage de la jeunesse ; le petit, dont I'idée do-



208 BULLETIN

minante était celle de la consolation fondée sur la rédemption par
Jésus-Christ, et qui servit de base au travail des rédacteurs. Mais
Pauteur montre que méme ce projet simplifié passa encore par bien
des remaniements avant de recevoir sa forme définitive. La rédac-
tion de derniére main, en langue allemande, fut, selon toute appa-
rence, 'ceuvre d’Olévian. C’est aussi, selon M. Gooszen, & I'instiga-
tion d’Olévian que I'Electeur aurait ordonné d’sntroduire dans la se-
conde édition la fameuse demande 80me, — encore accentuée dans la
troisiéme édition, — celle ol la messe est qualifiée de maudite idola-
trie. Il est cependant permis de se demander si les mots: in prima
editione omissa erat, qui se trouvent dans la lettre d’Olévian a
Calvin du 3 avril 1563, ne signifient pas plutét que cette demande
avait été omise, ¢’est-2-dire supprimée, lors de la premiére impres-
sion, et qu'Olévian avait obtenu de I'Electeur qu'elle fut, non pas
introduite aprés coup, mais rétablie dans la seconde édition. Quoi
qu’il en soit, le caléchisme ne fut pas imprimé moins de quatre fois
la méme année. La quatriéme édition est celle qui figure dans les
Ordonnances ecclésiastiques du méme Olévian. Cest cette édition
définitive, et en quelque sorte plus officielle que les autres, qui peut
8tre envisagée comme textus receptus.

Le dernier chapitre de l'introduction est intitulé: Le caractere
dogmatique du Catéchisme d Heidelberg. L’auteur développe iei
ces {rois théses : Le Catéchisme en question est marqué d’une em-
preinte foncierement proteséante ; il est un fruit du protestantisme
réforme ; parmi les catéchismes réformés, il représente un type suz
generis. M. Gooszen s’applique & démontrer que, & la différence de
la tendance « intellectualiste et spéculative » qui I'emporte de plus
en plus chez Calvin, le catéchisme palatin se rattache 4 la tendance
de Bullinger, qui est celle d’'une théologie plutét « sotériologique et
biblique, » d’une théologie qui met 'accent sur 1'ordre du salut tel
qu’il ressort de la révelation historique de Dieu en Israél et en Jé-
sus-Christ, et rejette & 'arriére-plan les spéculations plus ou moins
philosophiques concernant les mystéres insondables de 1’éternel deé-
cret de Dieu. Nous avouons éprouver quelques doutes & 1’endroit
de cette derniére thése. Il est trés vrai que, de méme que Bullinger,
le catéchisme palatin laisse dans I'ombre le ¢6té « horrible » de la
prédestination pour s’en tenir & ce qu’il y a de consolant dans 'idée
de I'élection. Mais y aurait-il réellement 14 une différence de prince-
pes 2 Serions-nous en présence de deux theologies essentiellement
différentes ? Calvin lui-méme, lorsqu'il s’adressait au peuple, spé-



THEOLOGIE 209

cialement & la jeunesse, ne savait-il pas faire taire en lui le théolo-
gien « intellectualiste-spéculatif ? » Et d’autre part, dans les contro-
verses théologiques, les théologiens palatins, et Bullinger comme
eux, ne prenaient-ils pas parti pour le prédestinatianisme le plus
authentique ? C’est done plutét, pensons-nous, le tact pédagogique,
joint aux égards dus par I'Electeur 4 la Confession d’Augsbourg
« bien comprise», qui a déterminé la « tendance» dogmatique des
auteurs du catechisme.

Toute la seconde partie du volume est remplie par le textus re-
ceptus et « les textes qui lui servent d’éclaircissement » ; ¢’est-a-dire
que chaque demande ou groupe de demandes du catéchisme palatin
est suivi des textes correspondants soit des deux catéchismes d'Ur-
sin, soif des autres « sources » zuricoises, genevoise et néerlandaises,
De cette fagon on peut se faire une idée trés exacte du travail de la
commission instituéce par I’Electeur palatin et de I'influence plus ou
moinsg considérable que ces auxiliaires ont exercée soit sur le fond
soit sur la forme de l'ceuvre sortie de ses délibérations. Il est parti-
culiérement intéressant de constater les modifications qu’elle a fait
subir au projet qui lui était soumis par Ursin.

Quoique le catéchisme d’'Heidelborg n'occupe plus dans notre vie
la place qu’il occupait dans celle de nos péres et qu’il n’ait pas pour
nous l'intérédt pratique qu’il a encore aujourd’hui pour certaines
Eglises de confession réformeée, il n'en demeure pas moins un des
monuments les plus vénerables et les plus précieux de notre passé
religieux. Nous connaissons, en ce qui nous concerne, peu de lectu-
res plus sainement édifiantes. Quant a I'ouvrage que lui a consacré
le savant historien hollandais, il mérite & tous égards de prendre
place au premier rang de notre littérature catéchétique.

H. VUILLEUMIER.

F. NEF. — ABREGE DE L’HISTOIRE DES EGLISES REFORMEES
DU PAyYs DE GEX PAR THEOD. CLAPAREDE!.

Parmi les nombreuses monographies publiées, depuis une tren-
taine d’années surtout, sur ’histoire particuliére, soit provinciale
soit locale, des Eglises réformées de France, celle de Théodore
Claparéde sur les églises du pays de Gex occupera toujours une

! Gentve, A. Cherbuliez, 1891. — 253 p. in-12.
THEOL. ET PHIL. 1892. 14



210 BULLETIN

place distincte et distinguée. Cette place lui est assurée non seule-
ment par le fait qu’elle a été une des premieéres publications de ce
genre, ainsi que par sa valeur intrinséque, mais parce que, comme
I’auteur le disait dans sa préface, I'histoire des églises dont il nous
a retracé les luttes se distingue, sous plus d'un rapport, de celle
de leurs sceurs desautres provinces de la France. Réunies fort tard
& ces derniéres, les églises du pays de Gex essuyérent, avant la
plupart d’entre elles, les orages de la persécution. D’autre part,
c’est & Genéve et 4 la Suisse que le pays de Gex s'est toujours
rattaché comme & son centre naturel. C’est 4 la Suisse que les
Eglises réformeées de cette petite province durent surtout leur
existence, leur conservation au milieu des circonstances les plus
défavorables et, apres une période d’entier anéantissement, leur
reconstitution partielle depuis la fin du siécle dernier. C’est en
Suisse enfin que la plupart des détails qui se rapportent a leur
histoire ont été conservés et que I'historien a pu les recueillir.

La meilleure preuve de l'intérét inhérent a l’histoire religieuse
de ce petit coin de terre, que tout semblait prédestiner & étre et a
rester suisse, et des meérites du travail que lui avait consacré le
modeste et consciencieux Claparéde, ¢’est qu’on ait pu songer, au
bout de trente-cing ans, a en donner une nouvelle édition. Per-
sonne n’était mieux placé pour l'entreprerdre que 1'ancien collabo-
rateur de Th. Claparéde, M. F. Nef, ancien pasteur. En effet, la
premiere édition de ce livre n’était au fond que le développement
d’un travail moins étendu sur le méme sujet, rédigé en commun
par les deux ministres genevois, mais dont diverses circonstances
avaient empéché la publication. Lorsque ensuite Claparéde eut été
amené par de nouvelles recherches 4 refondre le travail primitif et
a en faire un ouvrage nouveau, il réunit au fruit de ses propres
investigations les matériaux que son ami et collaborateur avait
rassembliés de son cOté et mettait obligeamment & sa disposi-
tion.

La nouvelle édition, ainsi que le titre 'indique, est une édition
abrégee. Les 250 pages in-8° de l'ancien texte sont condensées
en 238 pages in-12. Les notes ont disparu, de méme que les pieces
Justificatives qui remplissaient prés de cent pages dans le vo-
lume de 1856. Seul le Rdle des pasteurs des Eglises réformeées
du pays de Gex a été consecvé en appendice. Au reste, 'ouvrage
n’a guére été modifié. Dans la troisiéme partie seulement, celle qui
embrasse la période allant de la révocation de I'édit de Nantes



THEOLOGIE 211

jusqu’au temps actuel, quelques additions ont été faites en vue de
conduire 'histoire jusqu’a nos jours.

Nous ne pouvons nous empécher de regretter que le premier
chapitre de la premiére période, celui qui traite de 1’établissement
de la Réforme et de la domination bernoise, n’ait pas recu, lui
aussi, quelques additions. Le rééditeur ettt pu consulter avec avan-
tage, en fait de sources nouvelles, la Correspondance des Réfor-
mateurs de M. Herminjard et le Thesaurus epistolicus Calvinianus
publié par MM. Cunitz et Reuss dans l’édition brunswigoise des
ceuvres de Calvin, Ces mémes sources lui auraient permis aussi de
compléter le réle des pasteurs. Elles nous apprennent, entre autres
choses, que les deux premiers pasteurs de la paroisse de Gex s’ap-
pelaient Jaques Hugues et Jaques Camerle, et que ceux de Collon-
ges-Pougny étaient Jaques Camerle et Pierre Hostet. En outre, le
Bulletin de la Société du protestantisme francgais et la France
protestante auraient pu fournir quelques données intéressantes.
On voit, par exemple, qu’entre 1550 et 1560 Prévessin et Ornex
avaient un pasteur dans la personne d’Etienne de Longueville, et
gue Claude Aubery qui figure (p. 243 sq.) dans la liste des « pas-
teurs dont les noms nous ont été conservés sans que nous sachions
dans quelle paroisse ils accomplirent leur ministére », était en 1590
a Collonges et en 1592 4 Sacconex, ol on le trouve encore en 1603.
J’ajoute, d’aprés un registre des classes du pays de Vaud, qu’Abiel
(et non Abel) Péreald ou Perreaud était avant le dit Aubery pas-
teur a Collonges, qu’il quittait en 1589 pour aller & Echallens. Il
est probable que les annales des paroisses vaudoises du voisinage,
celles en particulier de la paroisse frontiére de Crassier, offriraient
aussi de précieux renseignements pour les temps qui précédérent
et suivirent la révocation de 1’édit de Nantes.

Mais assez de ces menus détails! Il n’entrait évidemment pas
dans les vues du rééditeur de remanier I'ouvrage de facon & le
remettre au point & 1'usage des spécialistes. Son but était de le
mettre 4 la portée d'un public plus nombreux, de le rendre plus
populaire. Le livre tel qu’il est répond pleinement & ce but, et
nous ne pouvons que lui souhaiter de nombreux lecteurs, non seu-
lement & Genéve, mais ailleurs. Malgré 'exiguité du territoire qui
sert de théatre a cette dramatique histoire, le sujet est d’'un intérét
général et mérite d'étre connu de tout bon protestant.

V. R.



212 BULLETIN

ERNEST BERTRAND. — UNE NOUVELLE CONCEPTION DE LA
REDEMPTION 1,

Le succés de la méthode et de la doctrine de Ritschl qui, aprés
avoir envahi ’Allemagne et la Suisse allemande, s’est propagé dans
notre théologie de langue francaise, est un des phénomeénes les plus
considérables en méme temps que, — selon moi, — les plus sur-
prenants qui se soient produits dans le domaine de la pensée théo-
logique depuis la Réformation. Considérable : il suffit d’ouvrir les
yeux pour s’en assurer. Toutes les productions actuelles de la pen-
sée théologique en France ou dans la Suisse romande sont domi-
nées, dans une intention soit favorable ou hostile, par la préoccu-
pation de la méthode dite expérimentale, inaugurée ou du moins
ressuscitée par le maitre de Géttingue; et il est entre autres peu des
théses qui nous sont soumises ou adressées par des candidats en
théologie, qui ne trahissent pas l'influence plus ou moins consciente
et formulée de cette prémisse. L’'importance acquise par le nom et
la pensée de Ritschl ne m’en apparalt pas moins, — peut-étre suis-
je injuste, prévenu ou... jaloux ? — comme l’effet d’'un engouement,
comme le passage d’'un souffle puissant plutét que comme la
marque d'une crise profonde, bienfaisante et durable du travail
dogmatique. Nous y voyons en touf cas une réaction, — excessive
comme toutes les réactions, — contre 1’abus de I'idéologie et de la
dialectique qui avait rempli la premiére moitié de ce siécle dans les
domaines de la philosophie et de la théologie, et dont le nom du
théologien Rothe a été la derniere illustration. Aujourd’hui la mé-
taphysique, panthéiste ou théiste, confondue avec son ancienne
rivale dans un égal dédain, s’en est allée rejoindre la dogmatique
dans le musée des antiquités ; mais nous osons ajouter que la réac-
tion de Ritschl contre la métaphysique de Platon, de Hegel et de
Rothe, a €té en méme temps la substitution d’une autorité nouvelle
aux anciennes, et non moins impérieuse ni moins intolérante.

Si méritoires que fussent les études déja faites par MM. Balden-
sperger, Aguiléra et Emery de la « théologie de 'avenir, » il valait
la peine d’offrir au public de langue frangaise un exposé suivi,
complet et aussilucide que la matiére le comportait, de la méthode

! La doctrine de la justification et de la réconciliation dans le systéme théo-

logique de Ritschl, — Paris, librairie Fischbacher, 1891. 505 pages grand
in-8e.



THEQOLOGIE 213

et des principes de 'école de Gottingue. Aprés lecture faite de ’ou-
vrage de M. Bertrand, je crois pouvoir témoigner que l'exécution
de ce dessein, qui a déja valu a son auteur le titre de docteur en
théologie, comble d'une fagon & peu prés détinitive la lacune signa-
lée.

J’ai quelque envie de commencer mon compte rendu du livre de
M. Bertrand par une chicane sur la teneur de son titre, ou le qua-
lificatif nouvelle est accolé 4 la conception de la rédemption qui a
éte I'objet de son étude. Est-ce dans sa pensée un éloge, est-ce une
crilique préliminaire? Je ne sais, car ce vocable est employé au-
jourd’hui tour a tour &4 'une et 'autre intention, et nous venons
d’assister & un débat entre adversaires et partisans de la Gauche
évangéliqgue ol les uns accusaient cette école d’étre nouvelle, et les
autres l'en défendaient avec une énergie trempée d’indignation.
Suspecte de ce chef ou non, nous demandons si la conception de la
redemption qui se rattache aujourd’hui au nom de Ritschl est aussi
nouvelle que cela. Avait-on attendu jusqu'a lui pour nier toute cer-
titude en dehors des Werthurtheile ? Fut-il le premier théologien a
statuer 'incompatibilité, dans la nature divine, entre I'amour et la
justice ? Est-ce a4 lui que revient I'honneur d’avoir pour la premiére
fois réduit 'ceuvre de la rédemption 4 'exemple de sainteté donné
par Christ au monde, et la divinité de sa personnea la perfection de
son humanité ?

La seule chose que nous puissions trouver nouvelle en tout cela,
¢’est la cohérence apparente ou réelle que 'auteur a su mettre entre
les diverses parties de son systéme, el les tours de force exégéti-
ques auxquels il a recouru pour en établir 'accord avec I'Ecriture
sainte.

La tache entreprise par M. Bertrand était considérable et grossie
de difficultés spéciales. Ce n’était pas seulement la somme des lec-
tures 4 faire qui aurait pu rebuter un travailleur moins résolu, un
admirateur moins 4évoué; c’était surtout la forme adoptée par
Pauteur, Adoptée, ai-je dit, car on vieut de nous apprendre que
cette langue pesante et obscure, dont chacun se plaignait depuis
longtemps, était chez lui le fait moins d’une incapacité naturelle
que d’une intention coupable : « Ritschl lui-méme, écrit M. Ber-
trand, nous déclarait un jour avec une fierté quelque peu naive
que, de tous les écrivains allemands des deux derniers siécles, il
était peut-étre le plus malaisé & comprendre, » (P. 13.) Nous savions
déja que la vanité humaine prend son bien ou elle le trouve, mais



214 BULLETIN

pour le coup, nous n’en avions pas prévu cette variété-la. Ce que je
vais dire n’est pas pour nous vanter; mais si jamais nous autres,
Suisses romands et Francais, nous fimes poussés par le démon de
T'orgueil, si jamais nous laissdmes s’agiter sous nos narines notre
encensoir intime, ce fut, n’est-ce pas? lorsque quelque critique,
trop bienveillant peut-étre, loua la clarté de notre langage; et
quand nous nous escrimions sur les pages de Theologie und Meta-
physik ou de Rechtfertigung und Versthnung, nous avions 'ado-
rable simplicité de nous en prendre & la matiere traitée du labeur
infligé & nos cerveaux. Quelle erreur suiwie de quelle révélation !
Voici donc un écrivain, chef d’école, et, selon toute probabilité,
bon époux, bon pére et bon citoyen, qui mettait son honneur a mal
écrire ; qui souriait dans son cabinet 4 la pensée de la peine qu’il
causait & son prochain; qui 'augmentait a plaisir; qui savourait
intérieurement nos coléres.... Horrible, horrible!

L’homme capable de prononcer devant un étranger et un Frangais
la phrase rapportée plus haut, était capable de tout, y compris de
qualifier Vinet : Hdchst oberfidichlich. Cest encore M. Bertrand
qui, dans un autre endroit de son livre (que je ne retrouve plus),
nous a conservé cette seconde perle non moins précieuse que la
premiére. G’est done un auditeur terrible que M. Bertrand. Il inter-
roge et n'oublie rien. Gréice 4 lui, — car nous n’hésitons pas a
I'en remercier, — les propos symptomatiques d’'un professeur
illustre, épanchés entre deux bouffées de tabac et derriére deux
chopes de biére, passeront a la postérité et s’imposeront a 'atten-
tion des futurs biographes. Vinet souverainement superficiel!
Lisez que Vinet, lui, parlait et écrivait avant tout pour se faire en-
tendre. On dit méme qu'il ne dédaignait pas de scumettre ses dis-
cours & sa domestique pour s'assurer qu’il serait compris de tout
le monde ; et lorsque, & tort ou & raison, Vinet confessait que
ses livres auraient eu besoin d’étre traduits, ¢’était la tristesse au
front et presque le remords au cceur !

M. Bertrand a sur nous un grand avantage, qui devait singulié-
rement lui faciliter la tache, celui d’avoir été un des auditeurs de
Ritschl et d’étre resté, malgré tout, un de ses fervents admirateurs.
J’ai eu plus d’une occasion de m’assurer que l'impression produite
par la parole vivante du maltre de Géttingue était beaucoup plus
favorable que celle que procure la seule lecture de ses livres. Mais
si I'on donnait & M. Bertrand le titre de disciple, ce ne pourrait
étre en tout cas que dans le sens de discipulus in partibus infide-



THEOLOGIE 215

lium ; et si je ne craignais de le compromettre, je dirais que dans
ges presque incessantes contestations avec son ancien professeur,
je me suis senti presque constamment d’accord avee lui.

Une des convictions que le critique de Ritschl a confirmées chez
moi, ¢’est que I’exégese de notre théologien fut la trés humble an-
cilla de sa dogmatique : « Jamais, écrit M. Bertrand (p. 365), pareils
efforts n’avaient été déployés pour expulser du domaine de I’An-
cien et du Nouveau Testament, l1a notion de I’expiation. Ritschl ne
nous semble pas avoir réussi dans son audacieuse entreprise, et
nous regrettons qu’il ait dépensé si souvent en pure perte tant de
science, tant d’érudition, tant de virtuosité dialectique pour con-
damner vainement les doctrines ou les notions les plus bibliques,
au nom de la Bible elle-méme. Certes, nous 'admettons, dans le
domaine de la théologie systématique, un penseur chrétien a le
droit de soutenir les théories qui peuvent lui paraltre le plus con-
formes a l'esprit, & la tendance générale de I'enseignement évangé-
lique. Le développement progressif des sciences dogmatiques est &
ce prix. Mais ce que nous reprochons & Ritschl, ¢’est de manquer
de cette impartialité objective qui consiste & interpréter les Kcri-
fures avec candeur, et & respecter toujours la pensée des écrivains
sacrés, méme quand leur témoignage semble contraire 4 nos pro-
pres vues. »

Passons sur les privautés, admissibles jusqu’a un certain point &
I’égard de confréres s’appelant Frank, Weiss ou Luthardt, dont
Ritschl use envers les auteurs, apétres ou non, du Nouveau Tes-
tament. Peut-étre aurait-on pu mettre plus de grdce & désigner
Pauteur de 'épitre aux Hébreux comme un « Juif ignorant 1'hé-
breu » (des Hebrdischen unkundiger Jude), ou moins d’assurance &
faire la legon & 1'ap6tre saint Jean pour avoir traduit I’héhreu Aip-
per par Déoxesbue. (1 Jean 11,21V, 10; voir Bertrand, p. 97 ; Rechif.
w. Versohn. 11, p. 211.) Ce qui me choque le plus chez notre auteur,
ce n’est pas tant la prétention, en tout cas fort risquée, d'opposer
son opinion personnelle 4 de si hautes autorités, que cette fagon
d’appliquer aux écrivains sacrés le procédé de Procuste, dont lui-
méme sait trés bien signaler les inconvénients chez ses adversaires.
{Voir Theol. w. Metaph.)

Lisez dans les chapitres Il et IV du livre de M. Bertrand les dé-
terminations prétendues bibliques et pauliniennes que fait I'auteur
de Rechtf. und Verséhn. des notions de la sainteté, de la justice et
de la colére de Dieu, et vous me direz si jamais des textes, profanes



216 BULLETIN

ou sacrés, furent plus audacieusement torturés, si jamais on recula
jusqu’a une plus lointaine limite l'art qui consiste 4 arracher 4 la
plume d’un auteur le contraire de sa pensée. Nous assistons & un
second duel entre ’homme et I'ange ou c’est I'ange qui cette fois
quitte la place battu et boiteux. En vérité,si j'avais ici un reproche
a4 faire au critique, ce serait d’avoir déployé tant de mansuétude
dans I'analyse de ces tours de force; de ne pas avoir fait éclater au
moment voulu une de ces saintes coléres qui purifient 'atmosphére
et satisfont la conscience outragée,

L’ouvrage de M. Bertrand se compose de deux parties princi-
pales : 'une, consacrée a I’exposition suivie de la méthode et du
systéme (p. 25-148) ; la seconde intitulée : Critigue de la théologie
de Ritsehl. (P. 149-501.) Je ne meconnais point les avantages de
cette disposition de la matiére, que, par exemple, mon collégue,
M. Georges Godet, avec qui je viens d’en causer, approuve pleine-
ment. Le principal inconvénient que j’y vois cependant est de né-
cessiter, & chaque pas de la critique, la répétition au moins résumée
du théme exposé deux ou trois cents pages plus haut. C’est ainsi
qu’on ne comprendrait qu’avee difficulté les critiques faites pages 372
et suivantes, &4 la doctrine de la justification et de la réconciliation
selon Ritschl, si 'on ne nous mettait de nouveau sous les yeux le
résumé des pages 115 et suivantes, qui en donnent P’analyse; et
bien qu’en fait deux expositions puissent ne pas paraitre superflues
pour nous rendre quelque peu compte d’'une matiére aussi confuse
et aussi incohérente, il reste qu’il y a 14 une imperfection de forme
qu’on et évitée en faisant alterner ’exposition et la critique.

Je crois également que le critique elit mieux fait de s’affranchir
de la division générale de I'ouvrage de Ritschl, dont le tome II con-
tient ’exposé biblique, der biblische Stoff, et le tome III, le déve-
loppement positif, die positive Entwickelung, de la doctrine. Cette
distinetion, qui pouvait avoir sa raison d’'dtre dans la maniére
dont Ritschl entendait 1'autorité des Eecritures, devait également
condamner a certaines répétitions un critique qui fait de ce livre la
source et la norme de la dogmatigue.

M. Bertrand ne s’étonnera pas que l'exposé trés consciencieux et
trés fidéle qu’il nous a fait & deux reprises des notions de la justifi-
cation et de la réconciliation d’apres Ritschl, m’ait laissé aussi per-
plexe qu’il a pu le demeurer lui-méme sur la véritable signification
attachée par l'auteur & chacun de ces termes et sur la délimitation
exacte de ces deux notions dans le systéme, et 1’on conviendra



THEOLOGIE 217

qu’'un reésultat aussi négatif de 'étude de trois volumes intitulés
Rechtfertigung und Verséhnung et de 1'étude de cette étude, est
quelque chose de bien affligeant.

D’une part, « la justification est, suivant Ritschl, le jugement syn-
thétique, synthetisches Urtheil, (en opposition, sans doute, & une
imputation conditionnelle et individuelle), en vertu duquel Dieu
regoit le pécheur dans sa communion, sans avoir égard 4 ses bonnes
ceuvres et a ses prétendus meérites. » (Bertrand, p. 114, 115, 374, 375.)
Acte objectif et déclaratif, par conséquent. Or, justification et récon-
ciliation sont synonymes. (P. 372.) Mais, d’autre part, la réconcilia-
tion, xareddayn, dans le langage de saint Paul interprété par notre
auteur, désigne exclusivement la réconciliation des hommes avec
Dieu et non la réconciliation de Dieu avec les hommes (non pas
méme Rom. V, 10; 2 Cor. V, 19, 20!). Acte, par conséquent, subjectif
et effectif. Comment deux termes désignant des choses aussi oppo-
sées que l'objectif et le subjectif, une declaration et un effet, peu-
vent-ils étre les synonymes 'un de 'autre ? C’est que, nous fait-on
observer, s’ils sont synonymes, « la notion de la réconciliation a
plus de précision et d’ampleur que celle de la justification, »
(P. 114.) Je dirai plutét qu’en fait de précision, ces deux notionsn’en
offrent pas plus 'une que l'autre.

M. Bertrand a reconnu comme nous les contradictions qui exis-
tent enire ces définitions: « Au point de vue méme de sa propre
théorie, écrit-il pages 374 et 375, Ritschl a tort d’enseigner que
justification et réconciliation sont des notions corrélatives. Pour
lui, en effet, la justification est le jugement synthétique par lequel
Dieu regoit le pécheur dans sa« communion. Le mot Rechifertigung
a donc ici, sous la plume de Ritschl, un sens objectif. Or, notre
théologien ne peut, d’autre part, atiribuer au substantif Verséhnung
qu’un sens tout subjectif, puisque c¢’est ’homme seul, d’apres lui,
qui doit se réconcilier avec Dieu. Dés lors, nous nous demandons
comment on peut affirmer que les deux termes : « justification » et
« réconciliation » sont essentiellement identiques, »

Ce qui est plus singulier encore au jugement de M. Bertrand
(p. 373) comme au notre, c'est que les deux termes : Rechtfertigung
et Versohnung, qui devaient se révéler & peu prés identiques dans
la tractation, figurent I'un & c6té de 'autre dans le titre de l'ou-
vrage comme choses distinctes.

Mais si ces critiques si graves sont fondées, elles nous paraissent
détruire d’avance 1’éloge contenu page 436 :



218 BULLETIN

« Pour étre équitable, nous devons ajouter qu’en présentant
la doctrine de la justification comme le dogme fondamental du
christianisme, Ritschl a rendu un immense service 4 la cause de
IEvangile. »

Trop d’équité, mon cher confrere! Pour évaluer a son juste titre
le service rendu par I'auteur de Justification et Réconciliation a la
cause de I’Evangile, il faudrait avoir mis au méme point les signes
et les choses signifiées.

Dans une conception de la rédemption dont les notions de coulpe,
de justice, de propitiation, de rédemption, ont été successivement
éliminées, quel sera le réle assigné a la personne de Christ ? C’est
sur ce point vital que devait porter et a porté, en effet, 'effort du
critique :

« Il est une critique particuliérement grave que nous devons
maintenant adresser 4 la doctrine de Ritschl sur la justification.
Dans ce systeme, la rémission de nos péchés ne saurait découler
directement de 'ceuvre et de la personne de Jésus-Christ. D’aprés
Ritschl, en effet, Dieu a résolu, dés la création du monde, de par-
donner les péchés de I’humanité coupable, afin de réaliser par celle-
c¢i le royaume qu’il veut fonder ici-bas, Cette résolution divine est
donc absolue, éternelle. Elle ne peut, par conséquent, dépendre
d'un fait historique tel que la vie ou la mort de Jésus-Christ. L’ac-
tivité bhienfaisante que le Sauveur a déployee ici-bas ne change
rien a I'immuable direction de la volonté de Dieu. Le rapport de
grace qui unit le Créateur & ses creatures étant antérieur a tout
acte humain, ce rapport ne saurait avoir pour condition nécessaire
I'ceuvre de rédemption accomplie dans le temps par le Seigneur
Jésus. Dés lors il est inexact de dire que nous avons obtenu la
réconciliation (Rom. V, 11) et 'accés auprés du Pére (Eph. II, 18)
non seulement par Jésus-Christ (per Christum), mais aussi & cause
de lui (propter Christum). » (Voir livre II, chap. II, p. 380 et 381.)

C’est ici qu’éclale, en effet, la contradiction intestine qui travaille
la christologie de Ritschl et de ses congénéres et disciples, entre les
attributions diverses dont Christ est 1’'objet, selon qu’on suit les
ingpirations inavouées de la métaphysique ou de la dogmatique
traditionnelles, ou qu’on se pose en réformateur et inaugurateur
de voies nouvelles. Si Christ n’est apparu que comme le révélateur
supréme de 'amour de Dieu, de quel droit lui attribuez-vous un
réle unique dans le royaume de Dieu? ou si ce réle n’est pas abso-
lument unique, de quel droit vous réclamez-vous encore unique-



THEOLOGIE 219

ment de son nom ? Si, en particulier, 1a mort de Christ sur la croix
n’a été qu'un sublime exemple de patience, « en quoi, demande
M. Bertrand, un tel sacrifice était-il nécessaire ? En quoi distingue-
t-il spécifiquement Jésus-Christ de ceux qui, dans les temps anciens
comme dans les temps modernes, ont affronté la mort avec une
intrépidité stoique? En quoi surtout nous sauve-t-il nous-mémes
de la destruction, si tant est qu’il nous enseigne a regarder la mort
en face ? » (P. 392.)

Telle la conception de la mort de Christ, telle aussi celle de sa
résurrection ; et ici, nous croyons devoir relever une lacune dans
le travail de M. Bertrand. Il nous expose sur ce point central de
la vérité chrétienne sa propre conception qui est aussi la nétre;
(p. 402, sq.); mais il ne nous apprend pas ou il nous dit & peine
quelle était celle de I'auteur qu’il critique, et le seul renseignement,
4 notre souvenir, qu’il nous donne & ce sujet se rapporte au texte
Romains IV, 25, que Ritschl semblait ne considérer, nous dit-on,
que comme une simple formule de rhétorique: (In rhetorischer
Hebung des Ausdrucks.)

Tout me fait penser qu’il y avait & cet endroit dans la dogma-
tique de Ritschl, comme dans celle de Schleiermacher, une lacune
dont I'extréme gravité aurait du, selon moi, nous étre plus expres
sément signalée.

M. Georges Godet, qui a été lui aussi éléve de Ritschl, ne se sou-
vient pas, me dit-il, que son enseignement oral se soit arréte sur
la résurrection de Christ, et je me suis assuré également que le mot
Auferstehung manque dans l'index qui termine les volumes II et
III de Rechifertigung und Versohnung. I’auteur méme eut-il affir-
mé sa croyance a la réalité du fait, 'expérience que nous pouvons
avoir des discussions théologiques actuelles nous conseillerait en-
core de ne pas nous réjouir trop tot.

C’est en effet I'honneur ou la misére (selon le point de vue au-
quel on se place) de la théologie moderne et contemporaine que
les pavillons qu’elle arbore, ou, pour parler sans image, que le
vocabulaire qu’elle emploie,recouvrent si fréquemment les marchan-
dises les plus diverses. On dit que les rabbins distinguent dans la
nature divine entre la volonté du parvis et la volonté du sanctuaire.
Je dirai de méme que les principaux termes de la langue parlée
aujourd’hui dans la polémique des partis comportent une double
acception, l'acception du parvis et I'acception du sanctuaire. En
voici quelques exemples :



220 BULLETIN

Divinité de Christ. Acception du parvis : communauté d’essence
entre Christ et Dieu. — Acception du sanctuaire : perfection de
I’humanité de Christ.

Préexistence de Christ. Acception du parvis : préexistence per-
sonnelle. — Acception du sanctuaire : préexistence idéale.

Reésurrection de Christ. Acception du parvis : relévement du
corps terrestre de Christ d'entre les morts au troisiéme jour.
(1 Cor. XV ; Act. XVII, 31; comp. Jean XX.) — Acception du sanc-
tuaire : formation chez le Christ rendu 4 la vie d’'un nouveau corps
spirituel, composé d’éléments supérieurs et étrangers 4 son corps
inhumé, dont le sort échappe a 'investigation de la science et d’ail-
leurs n'importe pas a la foi. Ainsi création nouvelle, mais non pas
victoire sur la mort.

« Il parait, écrivait récemment M. le professeur Astié, qu’il existe
encore deux maniéres de comprendre la résurrection du Sauveur,
I'une, physique, matérielle, en vertu de laquelle le corps ressus-
cité de Jésus-Christ aurait contenu les mémes atomes chimiques
que le corps antérieur a la résurrection, en un mot, la résurrection
de la chair, tellement prénée jadis par Tertullien.

» D’aprés I'autre conception, Jésus-Christ aurait eu, aprés sa ré-
surrection, un corps spirituel, glorifié, échappant aux lois de I’espace
et du temps. G'est cette seconde conception que j'adopte avec saint
Paul, avec Calvin et avec piusieurs écrivains populaires d’Angle-
terre, d’Amérique et méme de nos pays de langue frangaise, »
(Evangile et Liberté, numéro du 25 décembre 1891 1))

t C'est par erreur que, dans le méme numéro d'Evangile et Liberté,
M. le professeur Astié m'a reproché de l'avoir accusé dans ma dogma-
tique de nier la résurrection corporelle de Christ. Niha la page 457 de
mon dernier volume, ni en aucun endroit de ma dogmatique, je n'ai éerit
cela. Dire qu'un théologien n'attache pas d’importance & la résurrection
corporelle de Christ, ce n'est pas, que je sache, prétendre qu'il la nie. Ce
n'est pas le lieu de montrer laquelle des deux conceptions rivales de la
résurrection, de la conception dite « matérielle » ou de la spirituelle, est
la plus conforme & I'enseignement de Calvin et de saint Paul; peut-étre
le tenterai-je plus tard, ici ou ailleurs. En attendant, je laisse i chacun
le soin de rechercher s’il existait une différence fondamentale et moti-
vant un démenti absolu, entre la déclaration de M. Astié rapportée ci-
dessus et les paroles que, victime ou mon d’une hallucination de mes
sens, je lui avais prétées. A. GRETILLAT.

(A suivre.)




	Théologie

