
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Eug. Ritter. — Magny et le piétisme romand C

On ne se douterait guère, à lire les ouvrages publiés jusqu'à ce

jour sur l'histoire, spécialement l'histoire religieuse et ecclésiastique,
de notre pays romand, du rôle considérable qu'y ont joué, dès la fin
du dix-septième et jusque vers le milieu du dix-huitième siècle, les
diverses manifestations religieuses comprises sous le nom vague et
élastique de piétisme. « C'était, dit M. Ritter, un fourmillement
continu, une agitation mystérieuse et sourde, qui dura plus d'une
génération. L'histoire en est encore à faire. A peine a-t-on
débrouillé quelques-uns des fils de ce vaste enchevêtrement. »

Cette histoire est en effet des plus complexes. Toutes les nuances
imaginables du piétisme se sont donné rendez-vous sur les bords
du Léman et du lac de Neuchâtel. Toute sorte d'influences exotiques

s'y sont exercées tour à tour et souvent simultanément, au
moment même où dans les églises officielles se produisait sous
l'influence indigène des Ostervald et des Turrettini, une sorte de

réveil, ou du moins une réaction contre l'orthodoxie confessionnelle

et scolastique. Pour la bien faire, cette histoire, il s'agirait
non seulement de recueillir une foule de documents très
disséminés et en partie difficilement accessibles, de lire et d'extraire
toute une bibliothèque qu'il faudrait commencer par former à

grand'peine, mais il serait indispensable de connaître à fond l'histoire

générale du piétisme et des formes infiniment variées qu'il a

1 Extrait des Mémoires et documents de la Suisse romande, seconde

série, tome III, p. 257-324, avec un préface de va pages. — Lausanne,
Georges Bridel et Cie éditeurs, 1891.



204 BULLETIN

revêtues, principalement en Hollande, en Allemagne et dans la
Suisse allemande.

Nous ne possédons encore que quelques monographies qui ont
commencé à porter un peu de lumière dans ce chaos : celle, entre

autres, de F. Trechsel, de Berne, sur le pasteur Samuel Lutz
d'Yverdon; celles de Jules Chavannes sur le théosophe quiétiste
Dutoit-Membrini et sur le pamphlétaire antipiétiste Adam, de

Vevey (dans un chapitre de ses Réfugiés français dans le pays de

Vaud); les articles que l'auteur de ces lignes a consacrés ici même
à Théodore Crinsoz de Bionnens et à son groupe ; les notices
publiées dans les Etrennes chrétiennes de Genève, par M. Eug. Ritter,
sur la famille et la jeunesse de Marie Huber, sur Jeanne Bonnet,
sur l'histoire du piétisme à Genève et dans le pays romand ; la
dissertation de M. de Greyerz sur Béat de Murait, etc.

M. le professeur Ritter vient d'ajouter à cette galerie d'originaux
un nouveau portrait bien curieux, celui de François Magny, secrétaire

du conseil de Vevey, mort dans cette ville en 1730. M. Jules
Chavannes avait déjà parlé de ce pietiste dans ses deux ouvrages
tout à l'heure cités. M. Albert de Montet, l'auteur de Mme de Wa-

rens et le pays de Vaud, nous a révélé les relations qui existaient
entre lui et la famille de la Tour d'où est sortie Mms de Warens.
M. Ritter à son tour a pris occasion de l'influence religieuse que
J.-J. Rousseau dit avoir subie de la part de cette romanesque vau--
doise pour reconstituer dans la mesure du possible la biographie
de celui qu'il n'hésite pas à appeler (Préface, p. V) le « maître de

religion » de MmB de Warens, « son directeur. »

Nous aurions sur ce dernier point quelques réserves à faire. Nous
ne saurions, en particulier, souscrire à cette opinion que, par le
fait des relations qu'elle avait eues avec ce « chrétien eminent »,

la dite dame se serait c trouvée initiée à tout ce que la religion
prolestante a de plus intime et de plus profond » (p. 322). Les

rapports qui ont uni ce vieillard et cette jeune femme ne nous semblent
avoir été ni assez étroits, ni assez suivis pour donner lieu à une
semblable « initiation », à supposer même que l'excellent Magny
en eût eu l'étoffe. Mais c'est à cet endroit-là surtout que nous nous
permettons d'être sceptique. Malgré le respect, la sympathie même,

que nous inspire la figure du pietiste veveysan, il nous serait difficile,

d'après ce que nous savons de lui, de lui assigner un rang
aussi « eminent. » C'était certes un bien digne homme, très pieux
à sa manière, d'un très grand sérieux moral, mais qui semble avoir



THÉOLOGIE 205

eu des idées passablement confuses et manqué à un haut degré du
don qui s'appelle le discernement des esprits. Sa religiosité, comme
celle de beaucoup de ses pareils, était d'autant moins protestante
qu'elle se montre plus pénétrée de « piétisme. » Nous confessons

que si nous avions à choisir un directeur pour nous initier à ce

que la religion protestante a de plus intime et de plus profond
nous ne nous adresserions pas de préférence à un brave homme qui
aurait employé, pour ne pas dire perdu son temps à traduire en
français les 800 pages in-4° d'un illuminé tel que le perruquier Jean

Tennhard, de Nuremberg, lequel estimait « que le Dr Martin
Luther aurait beaucoup mieux fait de garder pour soi la connaissance

que Dieu lui avait donnée au commencement. »

Nous voilà en tout cas bien loin de Spener qui, lui, était fort
bon luthérien, assez peu mystique et pas du tout illuminé. Si,
comme essaie de le montrer l'honorable doyen de la Faculté des

lettres de Genève, c'est par Magny et Mms de Warens que «

quelques-unes des idées de l'école de Spener » sont venues jusqu'à Jean-
Jacques, ce n'est à coup sûr qu'après avoir passé par toute une série
de travestissements au travers desquels leur premier auteur aurait
eu sans doute quelque peine à les reconnaître.

Mais laissons là les questions relatives à la genèse et à la filiation

des idées religieuses que l'indiscret élève de l'Egèrie des Char-
mettes a développées dans le récit de la mort de Julie de Wolmar
et dans la profession de foi du vicaire savoyard. Ce qui est indiscutable

ce sont les nouveaux titres à la reconnaissance de tous les;

amis de notre histoire religieuse que s'est acquis M. Ritter en
sauvant de l'oubli la respectable figure de cette « tête de colonne des

piétistes dans le pays romand. » Grâce aux documents fournis par
les archives de Genève (registres du Consistoire et du Conseil), la
bibliothèque cantonale et les archives ecclésiastiques et académiques

de Lausanne, la bibliothèque de la faculté de théologie de

l'Eglise libre du canton de Vaud, et le dossier réuni par M. Albert
de Montet (extraits des registres du Consistoire de Vevey), il est

parvenu à faire revivre ce laïque dévot, depuis le moment où, déjà
au déclin de la vie, son rôle commença à se dessiner. C'était à

l'occasion d'un Sermon sur le vrai piétisme que lui avait dédié Elie
Merlat, pasteur à Lausanne (1699) et qu'il réfuta dans un écrit
supprimé par ordre de LL. EE. de Berne. Chemin faisant nous

apprenons à connaître le petit monde pietiste de Vevey et des environs,

ainsi que les conventicules des inspirés el des piétistes de



206 BULLETIN

Genève, où Magny,menacé de poursuites à cause de son Tennhard,
se réfugia en 1713 et où il vécut jusqu'en 1720. Les archives de

Berne permettraient sans doute de combler quelques-unes des

lacunes qui subsistent dans le récit de sa vie, mais il est probable
que ces données ne modifieraient pas essentiellement la physionomie

qui se dégage des pages si intéressantes que lui a consacrées

M. Ritter.
H. Vuilleumier.

M. A. Gooszen. — Le Catéchisme d'Heidelberg1.

Nombreuse est la littérature relative à ce joyau catéchétique du
seizième siècle, principalement celle qui a paru à l'occasion de son

jubilé triséculaire en 1863 et postérieurement à cette date. L'auteur
du beau volume que nous annonçons passe lui-même en revue,
dans son Avant-propos, les principaux ouvrages qui se sont occupés

jusqu'ici de l'histoire du texte ainsi que de quelques-uns des

hommes qui ont concouru à la composition du catéchisme palatin.
Néanmoins cette nouvelle Contribution à l'histoire de ses origines
et à la connaissance du protestantisme réformé (tel est le sous-
titre de l'ouvrage) ne fait en aucune façon double emploi avec ce

qui existe. Elle « contribue » en réalité à l'enrichissement de nos
connaissances touchant l'histoire de la catéchèse et, indirectement,
celle des dogmes. Elle redresse certaines erreurs traditionnelles
quant aux hommes qui ont collaboré à la rédaction du catéchisme,

quant à la part qui revient, dans cette œuvre collective, aux
différents collaborateurs. Elle complète et précise très heureusement
les indications fournies par les devanciers au sujet des « sources »

et de la manière dont ces sources ont été utilisées.
Le livre se divise en deux parties distinctes ayant chacune sa

pagination à elle. La première, sous le titre d'Introduction, établit
d'abord que, contrairement à l'opinion régnante, laquelle se fonde

uniquement sur un passage de l'Histoire ecclésiastique palatine de

H. Alting (fl644), Ursin et Olévian ne sont pas les seuls auteurs du
catéchisme. Celui-ci est né du concours de toute la Faculté de théo-

1 De Heidelbergsehe Catechismus. Textus receptus met tœlichtende texten-

Bijdrage tot de Kennis van zijne ivordingsgeschiedenis en van het ge-
reformeert Protestantisme, door M. A. Gooszen, hoogleeraar in de god-
geleerdheid te Leiden. - Leide, E. J. Brill, 1890. — XIV, 166 et 253 pages.



théologie 207

logie d'Heidelberg, de tous les « superintendants » et des principaux

« serviteurs de l'Eglise », y compris les membres laïques du
Conseil ecclésiastique, et c'est après que le projet en eut été examiné
et approuvé par un synode, assemblé à Heidelberg les premiers
jours de 1563, qu'il fut enfin publié, muni d'une préface de l'électeur

Frédéric III, du 19 janvier de cette année-là. II résulte de cette
étude sur les auteurs du catéchisme que le protestantisme de langue

française a eu, lui aussi, son représentant au sein de la
commission de rédaction, et cela dans la personne d'un des membres de

la Faculté de théologie et du Conseil ecclésiastique : Pierre Boquin
Pour avoir été malmené par Calvin et éclipsé par ses collègues
allemands, cet ex-prieur des carmes de Bourges (mort comme pasteur
à Lausanne en 1582) n'en a pas moins joué un rôle assez saillant
dans l'histoire religieuse du Palatinat et dans les controverses
confessionnelles de l'époque. A peine connu en France, il a été, déjà
avant M. Gooszen, remis en lumière, j'ai presque dit réhabilité, par
feu le professeur Heppe dans sa Dogmatique du protestantisme
allemand. « Qui nous donnera, demande notre historien, une biographie

de cet homme méconnu » Il serait en effet à désirer que
nous possédions sur lui quelque chose de plus complet que l'article
trop sommaire que lui consacre la seconde édition de la France
protestante. Mais pour autant que nous pouvons en juger, les
matériaux de cette biographie sont extrêmement dispersés.

Après les auteurs, les sources consultées et plus ou moins largement

mises à contribution par eux. Indépendamment des travaux
préliminaires de Zacharie Ursin, dont il sera question tout à l'heure,
ces sources sont de provenance zuricoise (le grand catéchisme de

Léon Jude, de 1534 ; le petit du même auteur, de 1535 — et non de

1541, comme on l'a cru jusqu'ici ; — le compendium latin de Bul-
linger, de 1559), genevoise, (le second catéchisme de Calvin) et
néerlandaise (les deux catéchismes de la communauté néerlandaise de

Londres, composés sous l'influence de Jean a Lasco, et celui de

l'Eglise d'Emden).
Suit un chapitre des plus intéressants sur la manière dont le

catéchisme palatin fut composé et sur ses premières éditions. Le
savant professeur de Leide commence par caractériser les deux
catéchismes latins d'Ursinus : le grand, basé sur l'idée du fœdus Dei, et

qui était sans doute déjà depuis plus ou moins longtemps composé
lorsque les théologiens palatins reçurent l'ordre ie rédiger un
manuel catéchétique à l'usage de la jeunesse ; le petit, dont l'idée do-



208 BULLETIN

minante était celle de la consolation fondée sur la rédemption par
Jésus-Christ, et qui servit de base au travail des rédacteurs. Mais
l'auteur montre que même ce projet simplifié passa encore par bien
des remaniements avant de recevoir sa forme définitive. La rédaction

de dernière main, en langue allemande, fut, selon toute
apparence, l'œuvre d'Olévian. C'est aussi, selon M. Gooszen, à l'instigation

d'Olévian que l'Electeur aurait ordonné d'introduire dans la
seconde édition la fameuse demande 80mB, — encore accentuée dans la
troisième édition, — celle où la messe est qualifiée de maudite idolâtrie.

Il est cependant permis de se demander si les mots : in prima
editione omissa erat, qui se trouvent dans la lettre d'Olévian à

Calvin du 3 avril 1563, ne signifient pas plutôt que cette demande

avait été omise, c'est-à-dire supprimée, lors de la première impression,

et qu'Olévian avait obtenu de l'Electeur qu'elle fût, non pas
introduite après coup, mais rétablie dans la seconde édition. Quoi

qu'il en soit, le catéchisme ne fut pas imprimé moins de quatre fois
la même année. La quatrième édition est celle qui figure dans.les
Ordonnances ecclésiastiques du même Olévian. C'est cette édition
définitive, et en quelque sorte plus officielle que les autres, qui peut
être envisagée comme textus receptus.

Le dernier chapitre de l'introduction est intitulé : Le caractère
dogmatique du Catéchisme d'Heidelberg. L'auteur développe ici
ces trois thèses : Le Catéchisme en question est marqué d'une
empreinte foncièrement protestante ; il est un fruit du protestantisme
réforme ; parmi les catéchismes réformés, il représente un type sui
generis. M. Gooszen s'applique à démontrer que, à la différence de

la tendance « intellectualiste et spéculative » qui l'emporte de plus
en plus chez Calvin, le catéchisme palatin se rattache à la tendance
de Bullinger, qui est celle d'une théologie plutôt « sotériologique et

biblique, » d'une théologie qui met l'accent sur l'ordre du salut tel
qu'il ressort de la révélation historique de Dieu en Israël et en
Jésus-Christ, et rejette à l'arrière-plan les spéculations plus ou moins
philosophiques concernant les mystères insondables de l'éternel
décret de Dieu. Nous avouons éprouver quelques doutes à l'endroit
de cette dernière thèse. Il est très vrai que, de même que Bullinger,
le catéchisme palatin laisse dans l'ombre le côté « horrible » de la
prédestination pour s'en tenir à ce qu'il y a de consolant dans l'idée
de l'élection. Mais y aurait-il réellement là une différence de principes?

Serions-nous en présence de deux théologies essentiellement
différentes Calvin lui-même, lorsqu'il s'adressait au peuple, spé-



théologie 209

cialement à la jeunesse, ne savait-il pas faire taire en lui le théologien

« intellectualiste-spéculatif? » Et d'autre part, dans les controverses

théologiques, les théologiens palatins, et Bullinger comme

eux, ne prenaient-ils pas parti pour le prédestinatianisme le plus
authentique C'est donc plutôt, pensons-nous, le tact pédagogique,
joint aux égards dus par l'Electeur à la Confession d'Augsbourg
«bien comprise», qui a déterminé la « tendance» dogmatique des

auteurs du catéchisme.
Toute la seconde partie du volume est remplie par le textus re-

ceptus et « les textes qui lui servent d'éclaircissement » ; c'est-à-dire

que chaque demande ou groupe de demandes du catéchisme palatin
est suivi des textes correspondants soit des deux catéchismes d'Ur-
sin, soit des autres «sources » zuricoises, genevoise et néerlandaises.
De cette façon on peut se faire une idée très exacte du travail de la
commission instituée par l'Electeur palatin et de l'influence plus ou
moins considérable que ces auxiliaires ont exercée soit sur le fond
soit sur la forme de l'œuvre sortie de ses délibérations. Il est

particulièrement intéressant de constater les modifications qu'elle a fait
subir au projet qui lui était soumis par Ursin.

Quoique le catéchisme d'Heidelborg n'occupe plus dans notre vie
la place qu'il occupait dans celle de nos pères et qu'il n'ait pas pour
nous l'intérêt pratique qu'il a encore aujourd'hui pour certaines

Eglises de confession réformée, il n'en demeure pas moins un des

monuments les plus vénérables et les plus précieux de notre passé

religieux. Nous connaissons, en ce qui nous concerne, peu de lectures

plus sainement édifiantes. Quant à l'ouvrage que lui a consacré
le savant historien hollandais, il mérite à tous égards de prendre
place au premier rang de notre littérature catéchétique.

H. Vuilleumier.

F. N.EF. — Abrégé de l'Histoire des Eglises réformées
du Pays de Gex par Théod. Claparède1.

Parmi les nombreuses monographies publiées, depuis une
trentaine d'années surtout, sur l'histoire particulière, soit provinciale
soit locale, des Eglises réformées de France, celle de Théodore
Claparède sur les églises du pays de Gex occupera toujours une

1 Genève, A. Cherbuliez, 1891. — 253 p. in-12.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 14



210 BULLETIN

place distincte et distinguée. Cette place lui est assurée non seulement

par le fait qu'elle a été une des premières publications de ce

genre, ainsi que par sa valeur intrinsèque, mais parce que, comme
l'auteur le disait dans sa préface, l'histoire des églises dont il nous
a retracé les luttes se distingue, sous plus d'un rapport, de celle
de leurs sœurs des autres provinces de la France. Réunies fort tard
à ces dernières, les églises du pays de Gex essuyèrent, avant la

plupart d'entre elles, les orages de la persécution. D'autre part,
c'est à Genève et à la Suisse que le pays de Gex s'est toujours
rattaché comme à son centre naturel. C'est à la Suisse que les

Eglises réformées de cette petite province durent surtout leur
existence, leur conservation au milieu des circonstances les plus
défavorables et, après une période d'entier anéantissement, leur
reconstitution partielle depuis la fin du siècle dernier. C'est en
Suisse enfin que la plupart des détails qui se rapportent à leur
histoire ont été conservés et que l'historien a pu les recueillir.

La meilleure preuve de l'intérêt inhérent à l'histoire religieuse
de ce petit coin de terre, que tout semblait prédestiner à être et à

rester suisse, et des mérites du travail que lui avait consacré le
modeste et consciencieux Claparède, c'est qu'on ait pu songer, au
bout de trente-cinq ans, à en donner une nouvelle édition.
Personne n'était mieux placé pour l'entreprendre que l'ancien collaborateur

de Th. Claparède, M. F. Nsef, ancien pasteur. En effet, la
première édition de ce livre n'était au fond que le développement
d'un travail moins étendu sur le même sujet, rédigé en commun
par les deux ministres genevois, mais dont diverses circonstances
avaient empêché la publication. Lorsque ensuite Claparède eut été

amené par de nouvelles recherches à refondre le travail primitif et
à en faire un ouvrage nouveau, il réunit au fruit de ses propres
investigations les matériaux que son ami et collaborateur avait
rassemblés de son côté et mettait obligeamment à sa disposition.

La nouvelle édition, ainsi que le titre l'indique, est une édition
abrégée. Les 250 pages in-8° de l'ancien texte sont condensées

en 238 pages in-12. Les notes ont disparu, de même que les pièces

justificatives qui remplissaient près de cent pages dans le
volume de 1856. Seul le Rôle des pasteurs des Eglises réformées
du pays de Gex a été conservé en appendice. Au reste, l'ouvrage
n'a guère été modifié. Dans la troisième partie seulement, celle qui
embrasse la période allant de la révocation de l'édit de Nantes



théologie 211

jusqu'au temps actuel, quelques additions ont été faites en vue de

conduire l'histoire jusqu'à nos jours.
Nous ne pouvons nous empêcher de regretter que le premier

chapitre de la première période, celui qui traite de l'établissement
de la Réforme et de la domination bernoise, n'ait pas reçu, lui
aussi, quelques additions. Le rééditeur eût pu consulter avec avantage,

en fait de sources nouvelles, la Correspondance des

Réformateurs de M. Herminjard et le Thesaurus epistolicus Calvinianus
publié par MM. Cunitz et Reuss dans l'édition brunswigoise des

œuvres de Calvin. Ces mêmes sources lui auraient permis aussi de

compléter le rôle des pasteurs. Elles nous apprennent, entre autres
choses, que les deux premiers pasteurs de la paroisse de Gex
s'appelaient Jaques Hugues et Jaques Camerle, et que ceux de Collon-
ges-Pougny étaient Jaques Camerle et Pierre Hostet. En outre, le
Bulletin de la Société du protestantisme français et la France
protestante auraient pu fournir quelques données intéressantes.
On voit, par exemple, qu'entre 1550 et 1560 Prévessin et Ornex
avaient un pasteur dans la personne d'Etienne de Longueville, et

que Claude Aubery qui figure (p. 243 sq.) dans la liste des « pas-
leurs dont les noms nous ont été conservés sans que nous sachions
dans quelle paroisse ils accomplirent leur ministère », était en 1590

à Collonges et en 1592 à Sacconex, où on le trouve encore en 1603.

J'ajoute, d'après un registre des classes du pays de Vaud, qu'Abiel
(et non Abel) Péreald ou Perreaud était avant le dit Aubery pasteur

à Collonges, qu'il quittait en 1589 pour aller à Echallens. Il
est probable que les annales des paroisses vaudoises du voisinage,
celles en particulier de la paroisse frontière de Crassier, offriraient
aussi de précieux renseignements pour les temps qui précédèrent
et suivirent la révocation de l'édit de Nantes.

Mais assez de ces menus détails Il n'entrait évidemment pas
dans les vues du rééditeur de remanier l'ouvrage de façon à le

remettre au point à l'usage des spécialistes. Son but était de le
mettre à la portée d'un public plus nombreux, de le rendre plus
populaire. Le livre tel qu'il est répond pleinement à ce but, et

nous ne pouvons que lui souhaiter de nombreux lecteurs, non
seulement à Genève, mais ailleurs. Malgré l'exiguïté du territoire qui
sert de théâtre à cette dramatique histoire, le sujet est d'un intérêt
général et mérite d'être connu de tout bon protestant.

V.R.



212 bulletin

Ernest Bertrand. — Une nouvelle conception de la
rédemption1.

Le succès de la méthode et de la doctrine de Ritschl qui, après

avoir envahi l'Allemagne et la Suisse allemande, s'est propagé dans

notre théologie de langue française, est un des phénomènes les plus
considérables en même temps que, — selon moi, — les plus
surprenants qui se soient produits dans le domaine de la pensée

théologique depuis la Réformation. Considérable : il suffit d'ouvrir les

yeux pour s'en assurer. Toutes les productions actuelles de la pensée

théologique en France ou dans la Suisse romande sont dominées,

dans une intention soit favorable ou hostile, par la préoccupation

de la méthode dite expérimentale, inaugurée ou du moins
ressuscitée par le maitre de Göttingue; et il est entre autres peu des

thèses qui nous sont soumises ou adressées par des candidats en

théologie, qui ne trahissent pas l'influence plus ou moins consciente
et formulée de cette prémisse. L'importance acquise par le nom et
la pensée de Ritschl ne m'en apparaît pas moins, — peut-être suis-

je injuste, prévenu ou... jaloux — comme l'effet d'un engouement,
comme le passage d'un souffle puissant plutôt que comme la

marque d'une crise profonde, bienfaisante et durable du travail
dogmatique. Nous y voyons en tout cas une réaction, — excessive

comme toutes les réactions, — contre l'abus de l'idéologie et de la
dialectique qui avait rempli la première moitié de ce siècle dans les

domaines de la philosophie et de la théologie, et dont le nom du
théologien Rothe a été la dernière illustration. Aujourd'hui la
métaphysique, panthéiste ou théiste, confondue avec son ancienne
rivale dans un égal dédain, s'en est allée rejoindre la dogmatique
dans le musée des antiquités ; mais nous osons ajouter que la réaction

de Ritschl contre la métaphysique de Platon, de Hegel et de

Rothe, a été en même temps la substitution d'une autorité nouvelle
aux anciennes, et non moins impérieuse ni moins intolérante.

Si méritoires que fussent les études déjà faites par MM.
Baldensperger, Aguiléra et Emery de la « théologie de l'avenir, » il valait
la peine d'offrir au public de langue française un exposé suivi,
complet et aussi lucide que la matière le comportait, de la méthode

1 La doctrine de la justification et de la réconciliation dans le système
théologique de Ritschl. — Paris, librairie Fischbacher, 1891. 505 pages grand
in-8".



THEOLOGIE 213

et des principes de l'école de Göttingue. Après lecture faite de

l'ouvrage de M. Bertrand, je crois pouvoir témoigner que l'exécution
de ce dessein, qui a déjà valu à son auteur le titre de docteur en

théologie, comble d'une façon à peu près définitive la lacune signalée.

J'ai quelque envie de commencer mon compte rendu du livre de

M. Bertrand par une chicane sur la teneur de son titre, où le

qualificatif nouvelle est accolé à la conception de la rédemption qui a
été l'objet de son étude. Est-ce dans sa pensée un éloge, est-ce une
critique préliminaire? Je ne sais, car ce vocable est employé
aujourd'hui tour à tour a l'une et l'autre intention, et nous venons
d'assister à un débat entre adversaires et partisans de la Gauche
évangélique où les uns accusaient cette école d'être nouvelle, et les

autres l'en défendaient avec une énergie trempée d'indignation.
Suspecte de ce chef ou non, nous demandons si la conception de la
rédemption qui se rattache aujourd'hui au nom de Ritschl est aussi
nouvelle que cela. Avait-on attendu jusqu'à lui pour nier toute
certitude en dehors des Werthurtheile Fut-il le premier théologien à

statuer l'incompatibilité, dans la nature divine, entre l'amour et la
justice Est-ce à lui que revient l'honneur d'avoir pour la première
fois réduit l'œuvre de la rédemption à l'exemple de sainteté donné

par Christ au monde, et la divinité de sa personne à la perfection de

son humanité
La seule chose que nous puissions trouver nouvelle en tout cela,

c'est la cohérence apparente ou réelle que l'auteur a su mettre entre
les diverses parties de son système, el les tours de force exégétiques

auxquels il a recouru pour en établir l'accord avec l'Ecriture
sainte.

La tâche entreprise par M. Bertrand était considérable et grossie
de difficultés spéciales. Ce n'était pas seulement la somme des

lectures à faire qui aurait pu rebuter un travailleur moins résolu, un
admirateur moins dévoué ; c'était surtout la forme adoptée par
l'auteur. Adoptée, ai-je dit, car on vient de nous apprendre que
cette langue pesante et obscure, dont chacun se plaignait depuis
longtemps, était chez lui le fait moins d'une incapacité naturelle

que d'une intention coupable : « Ritschl lui-même, écrit M.

Bertrand, nous déclarait un jour avec une fierté quelque peu naïve

que, de tous les écrivains allemands des deux derniers siècles, il
était peut-être le plus malaisé à comprendre. » (P. 13.) Nous savions

déjà que la vanité humaine prend sort bien où elle le trouve, mais



214 BULLETIN

pour le coup, nous n'en avions pas prévu cette variété-là. Ce que je
vais dire n'est pas pour nous vanter ; mais si jamais nous autres,
Suisses romands et Français, nous fûmes poussés par le démon de

l'orgueil, si jamais nous laissâmes s'agiter sous nos narines notre
encensoir intime, ce fut, n'est-ce pas lorsque quelque critique,
trop bienveillant peut-être, loua la clarté de notre langage ; et

quand nous nous escrimions sur les pages de Theologie und
Metaphysik ou de Rechtfertigung und Versöhnung, nous avions l'adorable

simplicité de nous en prendre à la matière traitée du labeur
infligé à nos cerveaux. Quelle erreur suivie de quelle révélation
Voici donc un écrivain, chef d'école, et, selon tonte probabilité,
bon époux, bon père et bon citoyen, qui mettait son honneur à mal
écrire ; qui souriait dans son cabinet à la pensée de la peine qu'il
causait à son prochain ; qui l'augmentait à plaisir ; qui savourait
intérieurement nos colères.... Horrible, horrible!

L'homme capable de prononcer devant un étranger et un Français
la phrase rapportée plus haut, était capable de tout, y compris de

qualifier Vinet : Höchst oberflächlich. C'est encore M. Bertrand
qui, dans un autre endroit de son livre (que je ne retrouve plus),
nous a conservé cette seconde perle non moins précieuse que la
première. C'est donc un auditeur terrible que M. Bertrand. Il interroge

et n'oublie rien. Grâce à lui, — car nous n'hésitons pas à

l'en remercier, — les propos symptomatiques d'un professeur
illustre, épanchés entre deux bouffées de tabac et derrière deux
chopes de bière, passeront à la postérité et s'imposeront à l'attention

des futurs biographes. Vinet souverainement superficiel
Lisez que Vinet, lui, parlait et écrivait avant tout pour se faire
entendre. On dit même qu'il ne dédaignait pas de soumettre ses

discours à sa domestique pour s'assurer qu'il serait compris de tout
le monde; et lorsque, à tort ou à raison, Vinet confessait que
ses livres auraient eu besoin d'être traduits, c'était la tristesse au
front et presque le remords au cœur 1

M. Bertrand a sur nous un grand avantage, qui devait singulièrement

lui faciliter la tâche, celui d'avoir été un des auditeurs de

Ritschl et d'être resté, malgré tout, un de ses fervents admirateurs.
J'ai eu plus d'une occasion de m'assurer que l'impression produite
par la parole vivante du maître de Göttingue était beaucoup plus
favorable que celle que procure la seule lecture de ses livres. Mais
si l'on donnait à M. Bertrand le titre de disciple, ce ne pourrait
être en tout cas que dans le sens de discipulus in partions infide-



THÉOLOGIE 215

Hum; et si je ne craignais de le compromettre, je dirais que dans

ses presque incessantes contestations avec son ancien professeur,
je me suis senti presque constamment d'accord avec lui.

Une des convictions que le critique de Ritschl a confirmées chez

moi, c'est que l'exégèse de notre théologien fut la très humble
anelila de sa dogmatique : t Jamais, écrit M. Bertrand (p. 365), pareils
efforts n'avaient été déployés pour expulser du domaine de l'Ancien

el du Nouveau Testament, la notion de l'expiation. Ritschl ne

nous semble pas avoir réussi dans son audacieuse entreprise, et

nous regrettons qu'il ait dépensé si souvent en pure perte tant de

science, tant d'érudition, tant de virtuosité dialectique pour
condamner vainement les doctrines ou les notions les plus bibliques,
au nom de la Bible elle-même. Certes, nous l'admettons, dans le
domaine de la théologie systématique, un penseur chrétien a le

droit de soutenir les théories qui peuvent lui paraître le plus
conformes à l'esprit, à la tendance générale de l'enseignement évangélique.

Le développement progressif des sciences dogmatiques est à

ce prix. Mais ce que nous reprochons à Ritächl, c'est de manquer
de cette impartialité objective qui consiste à interpréter les Ecritures

avec candeur, et à respecter toujours la pensée des écrivains
sacrés, même quand leur témoignage semble contraire à nos
propres vues. »

Passons sur les privautés, admissibles jusqu'à un certain point à

l'égard de confrères s'appelant Frank, Weiss ou Luthardt, dont
Ritschl use envers les auteurs, apôtres ou non, du Nouveau
Testament. Peut-être aurait-on pu mettre plus de grâce à désigner
l'auteur de l'épître aux Hébreux comme un « Juif ignorant
l'hébreu » (des Hebräischen unkundiger Jude), ou moins d'assurance à

faire la leçon à l'apôtre saint Jean pour avoir traduit l'hébreu kipper

par 'àâtrxeoBtu. (1 Jean II, 2 ; IV, 10 ; voir Bertrand, p. 97 ; Rechtf.
u. Versöhn. II, p. 211.) Ce qui me choque le plus chez notre auteur,
ce n'est pas tant la prétention, en tout cas fort risquée, d'opposer
son opinion personnelle à de si hautes autorités, que cette façon

d'appliquer aux écrivains sacrés le procédé de Procuste, dont lui-
même sait très bien signaler les inconvénients chez ses adversaires.

(Voir Theol u. Metaph.)
Lisez dans les chapitres II et IV du livre de M. Bertrand les

déterminations prétendues bibliques et pauliniennes que fait l'auteur
de Rechtf. und Versöhn, des notions de la sainteté, de la justice et
de la colère de Dieu, et vous me direz si jamais des textes, profanes



216 BULLETIN

ou sacrés, furent plus audaeieusement torturés, si jamais on recula

jusqu'à une plus lointaine limite l'art qui consiste à arracher à la

plume d'un auteur le contraire de sa pensée. Nous assistons à un
second duel entre l'homme et l'ange où c'est l'ange qui cette fois

quitte la place battu et boiteux. En vérité, si j'avais ici un reproche
à faire au critique, ee serait d'avoir déployé tant de mansuétude
dans l'analyse de ces tours de force ; de ne pas avoir fait éclater au
moment voulu une de ces saintes colères qui purifient l'atmosphère
et salisfont la conscience outragée.

L'ouvrage de M. Bertrand se compose de deux parties principales

: l'une, consacrée à l'exposition suivie de la méthode et du

système (p. 25-148) ; la seconde intitulée : Critique de la théologie
de Ritschl. (P. 149-501.) Je ne méconnais point les avantages de

cette disposition de la matière, que, par exemple, mon collègue,
M. Georges Godet, avec qui je viens d'en causer, approuve pleinement.

Le principal inconvénient que j'y vois cependant est de

nécessiter, à chaque pas de la critique, la répétition au moins résumée
du thème exposé deux ou trois cents pages plus haut. C'est ainsi
qu'on ne comprendrait qu'avec difficulté les critiques faites pages 372

et suivantes, à la doctrine de la justification et de la réconciliation
selon Bitschl, si l'on ne nous mettait de nouveau sous les yeux le
résumé des pages 115 et suivantes, qui en donnent l'analyse; et
bien qu'en fait deux expositions puissent ne pas paraître superflues

pour nous rendre quelque peu compte d'une matière aussi confuse
et aussi incohérente, il reste qu'il y a là une imperfection de forme
qu'on eût évitée en faisant alterner l'exposition et la critique.

Je crois également que le critique eût mieux fait de s'affranchir
de la division générale de l'ouvrage de Ritschl, dont le tome II
contient l'exposé biblique, der biblische Stoff, et le tome III, le
développement positif, die positive Entwickelung, de la doctrine. Cette

distinction, qui pouvait avoir sa raison d'être dans la manière
dont Ritschl entendait l'autorité des Ecritures, devait également
condamner à certaines répétitions un critique qui fait de ce livre la
source et la norme de la dogmatique.

M. Bertrand ne s'étonnera pas que l'exposé très consciencieux et
très fidèle qu'il nous a fait à deux reprises des notions de la justification

et de la réconciliation d'après Ritschl, m'ait laissé aussi
perplexe qu'il a pu le demeurer lui-même sur la véritable signification
attachée par l'auteur à chacun de ces termes et sur la délimitation
exacte de ces deux notions dans le système, et l'on conviendra



THÉOLOGIE 217

qu'un résultat aussi négatif de l'étude de trois volumes intitulés
Rechtfertigung und Versöhnung et de l'étude de cette étude, est

quelque chose de bien affligeant.
D'une part, «r la justification est, suivant Ritschl, le jugement

synthétique, synthetisches Urtheil, (en opposition, sans doute, à une

imputation conditionnelle et individuelle), en vertu duquel Dieu
reçoit le pécheur dans sa communion, sans avoir égard à ses bonnes

œuvres et à ses prétendus mérites. » (Bertrand, p. 114,115, 374, 375.)
Acte objectif et déclaratif, par conséquent. Or, justification et
réconciliation sont synonymes. (P. 372.) Mais, d'autre part, la réconciliation,

xaTallajh, dans le langage de saint Paul interprété par notre

auteur, désigne exclusivement la réconciliation des hommes avec
Dieu et non la réconciliation de Dieu avec les hommes (non pas
même Rom. V, 10 ; 2 Cor. V, 19, 20 Acte, par conséquent, subjectif
et effectif. Comment deux termes désignant des choses aussi opposées

que l'objectif et le subjectif, une déclaration et un effet,
peuvent-ils être les synonymes l'un de l'autre C'est que, nous fait-on
observer, s'ils sont synonymes, « la notion de la réconciliation a

plus de précision et d'ampleur que celle de la justification. »

(P. 114.) Je dirai plutôt qu'en fait de précision, ces deux notions n'en
offrent pas plus l'une que l'autre.

M. Bertrand a reconnu comme nous les contradictions qui existent

entre ces définitions : « Au point de vue même de sa propre
théorie, écrit-il pages 374 et 375, Ritschl a tort d'enseigner que
justification et réconciliation sont des notions corrélatives. Pour
lui, en effet, la justification est le jugement synthétique par lequel
Dieu reçoit le pécheur dans sa communion. Le mot Rechtfertigung
a donc ici, sous la plume de Ritschl, un sens objectif. Or, notre
théologien ne peut, d'autre part, attribuer au substantif Versöhnung
qu'un sens tout subjectif, puisque c'est l'homme seul, d'après lui,
qui doit se réconcilier avec Dieu. Dès lors, nous nous demandons
comment on peut affirmer que les deux termes : « justification » et
« réconciliation » sont essentiellement identiques. »

Ce qui est plus singulier encore au jugement de M. Bertrand
(p. 373) comme au nôtre, c'est que les deux termes : Rechtfertigung
et Versöhnung, qui devaient se révéler à peu près identiques dans
la tractation, figurent l'un à côté de l'autre dans le titre de

l'ouvrage comme choses distinctes.
Mais si ces critiques si graves sont fondées, elles nous paraissent

détruire d'avance l'éloge contenu page 436 :



218 BULLETIN

» Pour être équitable, nous devons ajouter qu'en présentant
la doctrine de la justification comme le dogme fondamental du

christianisme, Ritschl a rendu un immense service à la cause de

l'Evangile. »

Trop d'équité, mon cher confrère! Pour évaluer à son juste titre
le service rendu par l'auteur de Justification et Réconciliation à la
cause de l'Evangile, il faudrait avoir mis au même point les signes
et les choses signifiées.

Dans une conception de la rédemption dont les notions de coulpe,
de justice, de propitiation, de rédemption, ont été successivement

éliminées, quel sera le rôle assigné à la personne de Christ C'est

sur ce point vital que devait porter et a porté, en effet, l'effort du
critique :

« Il est une critique particulièrement grave que nous devons
maintenant adresser à la doctrine de Ritschl sur la justification.
Dans ce système, la rémission de nos péchés ne saurait découler
directement de l'œuvre et de la personne de Jésus-Christ. D'après
Ritschl, en effet, Dieu a résolu, dès la création du monde, de
pardonner les péchés de l'humanité coupable, afin de réaliser par celle-
ci le royaume qu'il veut fonder ici-bas. Cette résolution divine est

donc absolue, éternelle. Elle ne peut, par conséquent, dépendre
d'un fait historique tel que la vie ou la mort de Jésus-Christ.
L'activité bienfaisante que le Sauveur a déployée ici-bas ne change
rien à l'immuable direction de la volonté de Dieu. Le rapport de

grâce qui unit le Créateur à ses créatures étant antérieur à tout
acte humain, ce rapport ne saurait avoir pour condition nécessaire

l'œuvre de rédemption accomplie dans le temps par le Seigneur
Jésus. Dès lors il est inexact de dire que nous avons obtenu la
réconciliation (Rom. V, 11) et l'accès auprès du Père (Eph. II, 18)

non seulement par Jésus-Christ (per Christum), mais aussi à cause
de lui (propter Christum). » (Voir livre II, chap. II, p. 380 et 381.)

C'est ici qu'éclate, en effet, la contradiction intestine qui travaille
la christologie de Ritschl et de ses congénères et disciples, entre les

attributions diverses dont Christ est l'objet, selon qu'on suit les

inspirations inavouées de la métaphysique ou de la dogmatique
traditionnelles, ou qu'on se pose en réformateur et inaugurateur
de voies nouvelles. Si Christ n'est apparu que commele révélateur
suprême de l'amour de Dieu, de quel droit lui attribuez-vous un
rôle unique dans le royaume de Dieu? ou si ce rôle n'est pas
absolument unique, de quel droit vous réclamez-vous encore unique-



THÉOLOGIE 219

ment de son nom? Si, en particulier, la mort de Christ sur la croix
n'a été qu'un sublime exemple de patience, i en quoi, demande
M. Bertrand, un tel sacrifice était-il nécessaire En quoi distingue-
t-il spécifiquement Jésus-Christ de ceux qui, dans les temps anciens

comme dans les temps modernes, ont affronté la mort avec une
intrépidité stoïque? En quoi surtout nous sauve-t-il nous-mêmes
de la destruction, si tant est qu'il nous enseigne à regarder la mort
en face? » (P. 392.)

Telle la conception de la mort de Christ, telle aussi celle de sa

résurrection; et ici, nous croyons devoir relever une lacune dans
le travail de M. Bertrand. Il nous expose sur ce point central de

la vérité chrétienne sa propre conception qui est aussi la nôtre ;

(p. 402, sq.) ; mais il ne nous apprend pas ou il nous dit à peine
quelle était celle de l'auteur qu'il critique, et le seul renseignement,
à notre souvenir, qu'il nous donne à ce sujet se rapporte au texte
Romains IV, 25, que Ritschl semblait ne considérer, nous dit-on,
que comme une simple formule de rhétorique : (In rhetorischer
Hebung des Ausdrucks.)

Tout me fait penser qu'il y avait à cet endroit dans la dogmatique

de Ritschl, comme dans celle de Schleiermacher, une lacune
dont l'extrême gravité aurait dû, selon moi, nous être plus exprès
sèment signalée.

M. Georges Godet, qui a été lui aussi élève de Ritschl, ne se

souvient pas, me dit-il, que son enseignement oral se soit arrêté sur
la résurrection de Christ, et je me suis assuré également que le mot
Auferstehung manque dans l'index qui termine les volumes II et

III de Rechtfertigung und Versöhnung. L'auteur même eût-il affirmé

sa croyance à la réalité du fait, l'expérience que nous pouvons
avoir des discussions théologiques actuelles nous conseillerait
encore de ne pas nous réjouir trop tôt.

C'est en effet l'honneur ou la misère (selon le point de vue
auquel on se place) de la théologie moderne et contemporaine que
les pavillons qu'elle arbore, ou, pour parler sans image, que le

vocabulaire qu'elle emploie, recouvrent si fréquemment les marchandises

les plus diverses. On dit que les rabbins distinguent dans la

nature divine entre la volonté du parvis et la volonté du sanctuaire.
Je dirai de même que les principaux termes de la langue parlée

aujourd'hui dans la polémique des partis comportent une double

acception, l'acception du parvis et l'acception du sanctuaire. En

voici quelques exemples :



220 BULLETIN

Divinité de Christ. Acception du parvis : communauté d'essence

entre Christ et Dieu. — Acception du sanctuaire : perfection de

l'humanité de Christ.
Préexistence de Christ. Acception du parvis : préexistence

personnelle. — Acception du sanctuaire : préexistence idéale.
Résurrection de Christ. Acception du parvis : relèvement du

corps terrestre de Christ d'entre les morts au troisième jour.
(1 Cor. XV ; Act. XVII, 31 ; comp. Jean XX.) — Acception du
sanctuaire : formation chez le Christ rendu à la vie d'un nouveau corps
spirituel, composé d'éléments supérieurs et étrangers à son corps
inhumé, dont le sort échappe à l'investigation de la science et d'ailleurs

n'importe pas à la foi. Ainsi création nouvelle, mais non pas
victoire sur la mort.

« Il parait, écrivait récemment M. le professeur Astié, qu'il existe
encore deux manières de comprendre la résurrection du Sauveur,
l'une, physique, matérielle, en vertu de laquelle le corps ressuscité

de Jésus-Christ aurait contenu les mêmes atomes chimiques
que le corps antérieur à la résurrection, en un mot, la résurrection
de la chair, tellement prônée jadis par Tertullien.

» D'après l'autre conception, Jésus-Christ aurait eu, après sa

résurrection, un corps spirituel, glorifié, échappant aux lois de l'espace
et du temps. C'est cette seconde conception que j'adopte avec saint
Paul, avec Calvin et avec plusieurs écrivains populaires d'Angleterre,

d'Amérique et même de nos pays de langue française. »

(Evangile et Liberté, numéro du 25 décembre 1891 '.)

1 C'est par erreur que, dans le même numéro d'Evangile et Liberté,
M. le professeur Astié m'a reproché de l'avoir accusé dans ma dogmatique

de nier la résurrection corporelle de Christ. Ni à la page 457 de

mon dernier volume, ni en aucun endroit de ma dogmatique, je n'ai écrit
cela. Dire qu'un théologien n'attache pas d'importance à la résurrection
corporelle de Christ, ce n'est pas, que je sache, prétendre qu'il la nie. Ce

n'est pas le lieu de montrer laquelle des deux conceptions rivales de la
résurrection, de la conception dite « matérielle » ou de la spirituelle, est

la plus conforme a l'enseignement de Calvin et de saint Paul ; peut-être
le tenterai-je plus tard, ici on ailleurs. En attendant, je laisse à chacun
le soin de rechercher s'il existait une différence fondamentale et motivant

un démenti absolu, entre la déclaration de M. Astié rapportée ci-
dessus et les paroles que, victime ou non d'une hallucination de mes

sens, je lui avais prêtées. A. Gretillat.
(A suivre.)


	Théologie

