
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Qui est Jésus? : Lettre à M. le pasteur Paul Chapuis

Autor: Barnaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUE EST JÉSUSÌ

Lettre à M. le pasteur Paul Ch.aprj.is

PAR

E. BARNAUD

I

Du connu à l'inconnu, de l'humain au divin, du Christ
historique au Christ métaphysique : telle est, cher frère et ami,
la marche que vous avez suivie dans votre étude d'un si palpitant

intérêt sur ce La transformation du dogme christologique
au sein de la théologie moderne. »

Et celte marche était celle de la raison, du bon sens même.
Jésus a donc été un homme. Un homme, c'est-à-dire un

être de nature divine, puisque, selon la Bible, l'homme a

été créé à l'image de Dieu, puisqu'il est de la race de Dieu.
Entre Dieu et l'homme il y a parenté, lien étroit, non opposition

et moins encore séparation.
Et vous en concluez que « Jésus-Christ n'a possédé qu'une

nature, » la nature humano-divine dont l'élément essentiel
réside dans les « qualités spirituelles, » dans les « énergies
morales » que Dieu a déposées en chacune de ses créatures.
C'est la sainteté, c'est « la perfection des qualités morales »

qui rend l'homme «participant de la nature divine». Plus
l'homme est saint, plus il est divin, plus sa nature est divine.
L'appellation de « Fils de Dieu » attribuée à Jésus dans l'Evan-



QUI EST JÉSUS 577

gilè n'a pas d'autre signification. Jésus est le Fils de Dieu parce

qu'il est le Saint par excellence.

Cependant le « témoignage évangélique et apostolique »

semble dire autre chose encore, attribuer au Seigneur « une
essence divine autre que celle des mortels. » N'est-ce là qu'une
simple apparence? Les Epîtres de Paul, celles surtout de la
seconde période, la lettre aux Hébreux, l'Apocalypse, l'Evangile

de Jean répondent plutôt non ; d'autre part, les Evangiles
synoptiques, les Actes des apôtres, la lettre de Pierre et celle
de Jacques, — c'est-à-dire « l'Evangile primitif et le christianisme

palestinien », — n'abordent pas même ce problème ;

ils se taisent sur la préexistence du Sauveur.

Et, là-dessus, vous analysez les textes ¦< qui, selon la lettre,
posent très nettement l'existence personnelle, avant le temps,
du Sauveur des hommes. »

Ces textes, vous les expliquez d'une manière générale en
disant qu'ils sont un « fruit de la spéculation théosophique »

et qu'ils doivent simplement s'entendre dans ce sens que
« Dieu a prévu, Dieu a préparé de toute éternité le salut et les

instruments appelés à le réaliser. » ce Prédestination et préexistence

sont deux catégories pour exprimer une seule idée. »

D'où vous concluez que Jésus « était lui-même ce Messie, ce

Fils de l'homme descendu du ciel, que les docteurs et les

littérateurs (ses contemporains) décrivaient comme existant de

toute éternité dans le sein de Dieu, en vertu du plan divin de

la Rédemption. »

Très sympathique à l'effort que vous tentez, cher frère,
pour résoudre le problème de la nature humano-divine du
Sauveur des hommes, très désireux d'arriver sous ce rapport
à une solution qui satisfasse également ma raison, ma
conscience et mon cœur, vous l'avouerai-je, en face de votre
exposé, j'éprouve cependant un doute irrésistible et que je tiens
à vous communiquer. Que le Prologue de Jean ait une couleur
spéculative marquée, j'y consens volontiers ; mais que cette
même couleur se retrouve dans toutes les autres déclarations
de cet apôtre, dans toutes celles aussi de l'apôtre Paul, c'est

ce que j'ai quelque peine à accepter. Vos déductions sont
THÉOL. ET PHIt.. 1892. 37



578 E. BARNAUD

spécieuses parfois, il en est même qui me persuadent presque,
qui m'ébranlent, mais il en est d'autres qui me rejettent comme
d'instinct dans les rangs des interprètes traditionnels.

Ainsi, lorsque Jésus prononce la parole : Avant qu'Abraham
fut, je suis, cela signifierait uniquement : de toute éternité
j'existe dans le sein de Dieu, en vertu du plan divin de la

Rédemption? Convenez au moins, cher frère, que ce n'est

pas là le sens le plus naturel, celui qui vient de lui-même
se placer devant notre esprit. Et quand Jésus dit encore :

Glorifie-moi, toi, ô Père, auprès de toi-même, de la gloire que
j'avais avant que le monde fut, auprès de toi..., cela ne
donnerait pas clairement à entendre que Jésus avait pleinement
conscience d'avoir joui, lui-même, personnellement, d'une

gloire céleste dès avant l'existence du monde? L'apôtre Jean

était-il donc tellement pénétré de l'esprit grec qu'il ne pût
parler de Jésus qu'à la manière grecque, que d'une manière

symbolique?
Non, malgré tout, et jusqu'à meilleur informé, je ne puis me

refuser à admettre que Jean, que Paul, que les auteurs du

Nouveau Testament aient cru à la préexistence personnelle de

Jésus de Nazareth et qu'ils l'aient affirmé dans leurs écrits.

L'idée de préexistence n'implique d'ailleurs nullement celle

d'éternité ; antérieur à la création du monde, créateur de tout
ce qui existe, le Fils de Dieu n'en est pas moins le premier-né
de toute créature (Col. I, 15) ; il est Fils, il a été engendré
de Dieu.

Mais c'est ici que vous m'attendez peut-être, cher ami, pour
triompher de mon obstination. Affirmer la préexistence du

Christ, déclarez-vous, c'est, du même coup, « renoncer à tout

jamais à une solution quelconque du problème christologique, »

c'est se rendre «incompréhensible, inintelligible la personnalité
du Rédempteur, » c'est « détruire la valeur de son œuvre, ruiner
son humanité (p. 14), » anéantir « la réalité morale de son

œuvre rédemptrice (p. 27). »

Votre objection a du poids, elle me met mal à l'aise, elle

m'oblige à convenir que je manque de logique, de

conséquence ; un Christ préexistant, « portion de l'être divin, » cela



QUI EST JÉSUS 579

me gène considérablement, moi qui n'ai jamais été trinitaire,
qui suis absolument réfractaire àia théorie des deux natures,
à la Kénose, moi qui crois fermement à l'humanité de Jésus, à

ses luttes morales, à sa sainteté acquise ou conquise...
Mais, cher ami, ne pourriez-vous pas, en un sujet pareil,

excuser mon défaut de logique, le trouver compréhensible et,
jusqu'à un certain point, légitime? Un Jésus non préexistant est

un être plus simple, plus intelligible, plus naturel, mieux ordonné
qu'un Jésus préexistant, même alors que cette préexistence
n'entraînerait pas une idée d'éternité. Mais je ne puis m'empè-
cher de penser que, précisément, la personne du Sauveur
n'est pas simple et qu'il est presque impossible de s'en rendre
maître par la raison. Pourquoi ne vous l'avouerais-je pas, au

risque même de vous fournir de nouvelles armes contre la

cause que je soutiens ici? Après plus de vingt-six années de

ministère je déclare ne rien comprendre à la personne du
Sauveur et ne pas me rendre un compte exact de l'œuvre qu'il
est venu accomplir ici-bas : la formule de sa personne et la

formule de son œuvre m'échappent également. Je sais que
Jésus est mon Sauveur, je sais qu'il est venu chercher et sauver

ce qui était perdu, mais je ne le comprends pas, aucune
théorie en celte grave matière ne me satisfait. C'est par la foi
que je connais Jésus, c'est par la foi que je vis en communion

avec Jésus, c'est la foi qui me le fait adorer, mais toutes les

fois que j'ai cherché à m'en emparer par l'intelligence, j'ai
échoué. N'avez-vous pas vous-même écrit ces paroles : ce La foi

au sens suprême du mot est le seul organe par lequel nous

puissions réellement saisir le Christ et la valeur intrinsèque
de son œuvre »

Et comme cette expérience, des milliers et des milliers de

chrétiens l'ont faite ainsi que moi, je me vois obligé de

conclure, contrairement à vos propres conclusions, cher ami,

que « sans m'abriter sous le mystère, » sans appartenir à la

race des « intellectualistes désabusés et des croyants paresseux,

» sans statuer le moins du monde une opposition
entre la nature de Dieu et celle de l'homme, le problème

christologique est insoluble pour la raison humaine.



580 E. BARNAUD

Voilà dix-huit siècles que ce problème est agité : ne serait-
ce pas une indication que, par la voie spéculative ou théologique,

il est sans solution possible
Ce qui ne condamne nullement l'œuvre de la théologie.

Pour ne pas résoudre tous les problèmes qu'elle aborde, la

théologie n'en a pas moins sa considérable utilité en posant
des questions, en les soumettant à un sérieux examen et en

contribuant à hâter leur solution. Dieu, qui est l'âme même
de la religion et le foyer auquel s'alimente la théologie, Dieu

n'est-il pas l'Inconnaissable même, envisagé du point de vue
de la raison

II

De la préexistence du Christ, passons à sa divinité.
Jésus-Christ est le Fils de Dieu. Selon vous, selon d'autres

aussi, il est le Fils de Dieu parce qu'il est le Fils de l'homme,
parce qu'il fut parfaitement saint. La sainteté étant l'essence
même de Dieu, quiconque est saint est fils de Dieu. Il n'y adone

pas, à votre point de vue, — partagé, je le répète, par
plusieurs, — entre Jésus et l'homme de différence de qualité,
d'essence, mais seulement de quantité, de rang, de fonction.
L'homme aussi est fils de Dieu dans la mesure où il réalise la

sainteté divine, et c'est ce qui nous explique pourquoi les

rachetés du Seigneur sont aussi appelés « fils de Dieu. »

Cette sainteté de Jésus, qui constitue sa filialité divine, n'est
donc point innée chez lui, elle n'est pas un « don de nature, »

elle est acquise, voulue, elle est le résultat d'une conquête, de

sa seule liberté. Autrement, la sainteté du Seigneur eût été

destituée de caractère moral, partant elle n'eût plus été une
sainteté véritable, et les luttes et les tentations et les victoires
du Sauveur du monde n'eussent été qu'un mensonge, qu'une
comédie.

Nous entendons tout cela et tout cela n'est pas pour nous
déplaire, parce que tout cela fait bien de Jésus notre frère et

un exemple que nous pouvons imiter parce qu'il est à notre
portée.

Seulement, que faites-vous, mon cher frère, de la naissance



QUI EST JÉSUS 581

du Sauveur telle que Matthieu et Luc nous la donnent? Pas

plus que vous je n'admets « que l'hérédité morale se transmet
par les hommes seuls et jamais par les femmes » et qu'ainsi
Jésus ait pu être préservé de l'inclination au mal par le seul fait
qu'il est né d'une femme. Ou Marie était une pécheresse, et
alors Jésus a hérité par elle du péché, ou elle a été sans

péché, et alors nous donnons en plein dans le dogme
catholique de l'immaculée conception. Quant à la préservation

du péché par l'intervention du Saint-Esprit, ne pouvait-
elle pas tout aussi bien s'exercer, Joseph et Marie étant
mariés?

Mais la question que je vous pose parce que vous ne l'avez

pas même abordée dans votre travail, d'ailleurs si complet, est
celle-ci : Ne statuez-vous aucune différence entre la naissance
du Sauveur et celle de tout autre créature humaine? Jésus

n'est-il pas né tout au moins à l'état d'innocence et n'est-ce
pas pour cela qu'il est appelé par Paul le second Adam Jésus

n'a-t-il pas été une nouvelle création? Si vous me répondez

non, je vous demande alors comment Jésus a pu devenir
entièrement saint Est-il possible à un homme né pécheur de vaincre
entièrement le péché? Si oui, cela nous est aussi possible à

nous : comment donc se fait-il que Jésus, seul, y soit parvenu
De toute nécessité il faut, admettre que Jésus n'est pas né

exactement dans les mêmes conditions que nous, que sa

liberté, dès sa naissance, n'a pas été déterminée, comme la

nôtre, dans le sens du péché.
Vous dites : « Jésus-Christ a réalisé la sainteté parce que dès

l'aurore de sa vie consciente, à chaque degré de sa croissance, il
est demeuré en communion obéissante, constante et progressive
avec Dieu la source et l'inspiration de la vie parfaite. » Mais

ne vous apercevez-vous pas que c'est répondre à la question

par la question même? Votre « parce que », excusez ma

hardiesse, n'explique rien puisqu'il s'agit précisément de savoir

pourquoi, comment, en vertu de quoi « il est demeuré en

communion... avec Dieu. » C'est au point de départ de la vie
du Sauveur qu'il faut chercher la solution du problème, non

ailleurs, non dans la liberté. Encore un coup, si Jésus a été



582 E. BARNAUD

placé dès sa naissance dans les mêmes conditions que nous, il
n'a pu faire de sa liberté l'usage qu'il en a fait parce que cette
liberté n'était pas entière.

Vous ne vous rendez pas toutefois. Vous affirmez encore

que, seul, Jésus a pu réaliser pleinement la filialité divine, de

même que l'histoire n'a fourni qu'un Moïse, qu'un Socrate,

qu'un Christophe Colomb. A quoi je réponds tout simplement
et sans hésitation: un Moïse? un Socrate? un Christophe
Colomb Mais il y en a eu plusieurs, au contraire, durant le

cours des siècles Sans doute qu'il n'y a eu qu'un seul individu
ayant porté le nom de Moïse, de Socrate, de Christophe
Colomb et ayant accompli l'œuvre que l'histoire leur attribue.
Mais comme valeur morale, philosophique, scientifique, ces

hommes ont eu des rivaux, peut-être même des supérieurs.
Que d'hommes de bien, que de serviteurs de l'Eternel pareils
à Moïse sous l'ancienne et sous la nouvelle alliance Que de

philosophes, que de penseurs de la taille de Socrate Que

d'explorateurs qui supportent d'être mis en parallèle avec

Christophe Colomb
Les hommes de génie dans tous les domaines sont rares,

mais, grâce à Dieu, l'humanité en compte quelques-uns. De

Jésus, il n'y en a eu qu'un seul : pourquoi, si quelque chose

de particulier n'est intervenu à l'origine de son existence? Seul

ce « quelque chose » explique la sainteté parfaite réalisée par le
Christ. Nous ne partageons pas ici le point de vue de M. Gretillat,
mais nous ne pouvons pas davantage, jusqu'à plus ample
explication, partager le vôtre, cher frère, sur ce terrain spécial.

III

Jésus-Christ, Fils de Dieu, saint, a pu s'attribuer « une autorité

qui s'identfie avec celle de Dieu. » A ce titre, et dans cet

ordre, il se dilla lumière, la vérité, le chemin, la vie. » «

Conscient de sa position centrale dans l'œuvre de la restauration
morale de l'humanité, il dira: Celui qui aime son père ou

sa mère plus que moi.... »

Voilà encore, cher frère, ce qu'il m'est difficile d'admettre.



QUI EST JÉSUS 583

Si Jésus n'a pas eu de préexistence, si sa naissance n'a pas été
le fait d'une intervention directe de Dieu, s'il n'a jamais été

qu'un homme, le plus saint des hommes, comment peut-il
s'attribuer une autorité identique, à celle de Dieu Mais, quoi
que vous en disiez, il me semble qu'il y aurait là une flagrante
usurpation de pouvoir. Jésus-Christ n'est pas Dieu, il n'est pas
l'égal de Dieu, il est subordonné et soumis à Dieu: vous le
reconnaissez vous-même hautement puisque vous vous appliquez

à combattre le point ae vue de l'orthodoxie qui tend,
précisément, à faire de Jésus l'une des trois personnes
de la Trinité, un personnage divin plutôt qu'humain.
Désormais, comment Jésus pourrait-il s'assimiler à Dieu en

consentant à devenir, à l'égal de Dieu, un objet de foi, de

suprême amour et de suprême obéissance, à s'appeler la

vérité, la vie En se plaçant au point de vue de Jésus, l'homme
parfait Jésus n'a pas le droit de revêtir ces titres, car c'est à

Dieu seul qu'ils appartiennent. Pensez-vous que lorsque nous-
mêmes nous serons parvenus à la perfection, nous tiendrons
ce langage Nous exalterons le nom de Dieu et celui de

l'Agneau : nous ne nous exalterons pas nous-mêmes. Plus un
homme est saint, plus il se rapproche de la perfection, plus
aussi il est humble, moins il cherche à attirer les regards sur
lui et à revendiquer pour lui-même la gloire qui ne revient
qu'à Dieu.

Vous me répondrez peut-être que je suis dans l'erreur et que
mon erreur provient de ce que je sépare trop l'homme de

Dieu, de ce que j'oublie que l'homme est d'essence divine....
Mais non, je ne l'oublie pas et je puis même vous dire que

c'est là l'un de mes thèmes favoris, que je me plais et même me

complais à faire ressortir la grandeur de l'homme et son caractère

divin. Seulement, gardons-nous d'effacer la différence
capitale qui existe et qui existera toujours entre Dieu et
l'homme. Dieu seul est l'Etre éternel, absolu, infini, Dieu seul
est le Créateur, le Père, le Souverain; tandis que nous, nous
avons eu un commencement, nous sommes des êtres limités,
des créatures et des serviteurs. Cela ne constitue-t-il pas une
différence essentielle Même parfait, l'homme ne sera jamais



584 E. BARNAUD

Dieu, jamais son égal et ne pourra jamais recevoir des

hommages divins.
C'est vous laisser entendre, mon cher frère, que l'objection

de M. Gretillat : « De quel droit adorez-vous un homme qui ne
diffère de vous que par le rang et non par l'essence? » me

paraît entièrement fondée, et, pour vous exprimer le fond de ma

pensée, c'est là, c'est cette objection qui s'oppose, actuellement,
à ce que je partage sur la personne de Jésus les vues que vous
soutenez. Cette objection me semble être un coup droit porté
à votre théorie.

Vous y répondez, mais, que je vous le confesse: je trouve
que votre réponse est embarrassée, qu'elle manque de

rondeur, d'assurance, qu'elle trahit un certain malaise moral.
Vous commencez, sans vous l'être proposé peut-être, par

rabaisser ou par diminuer l'importance de la personne même
du Sauveur comparée à celle de Dieu. Vous vous plaisez
ensuite à constater que Jésus, dans le Nouveau Testament,
n'est invoqué que deux fois. Puis, vous cherchez à atténuer la

signification des hommages rendus au Christ durant son
ministère. Et, enfin, vous terminez par cet aveu qui me trouble
plus que je ne puis dire : « Après cela, nous n'avons aucune
raison pour le cacher, il reste, entre nos opposants et nous,
sur le fait de l'adoration, une divergence très sérieuse. Nous
rendons hommage au Fils sans le confondre avec Dieu. Il y a,
si l'on veut, entre l'honneur rendu au Père et l'honneur rendu
au Fils, une différence de degré, celle-là même qui sépare
l'adoration absolue de l'adoration relative, le Créateur unique
de la créature, fût-elle même, comme le dit saint Paul du

Christ, le premier-né des êtres créés. »

Et voilà rétabli, en plein protestantisme, le culte de latrie
et celui de dulie, l'adoration absolue s'adressant à Dieu,
l'adoration relative s'adrsessant à Jésus! Mais qu'est-ce donc que
cette adoration « relative » si ce n'est précisément le culte de

« dulie » On adore ou on n'adore pas. Si l'on n'adore Jésus

que relativement ou secondairement, cela équivaut à dire qu'on
ne l'adore pas réellement, mais simplement qu'on éprouve

pour lui des sentiments de profond respect.



QUI EST JÉSUS 585

Et c'est bien là votre pensée puisque vous n'envisagez pas
Jésus comme un être divin au sens particulier du mot, puisque
vous ne reconnaissez en lui rien qui sorte de l'humanité. Vous
êtes conséquent, vous êtes logique, mais c'est précisément là ce

qui m'effraie et ce qui me fait reculer.... ou demeurer clans le
statu quo.

Et pourtant, je le répète encore, je ne suis pas trinitaire, je
suis un monothéiste convaincu et je fais de l'humanité de Jésus

une absolue réalité, croyant à ses luttes, à ses tentations,
croyant que, comme Adam, il aurait pu succomber aux pièges
de l'adversaire.

Vous donc, encore une fois, cher ami, vous, vous êtes

conséquent avec votre point de départ, au lieu que moi, et bien
d'autres avec moi, — mais cela ne me console pas, — nous

sommes l'inconséquence même.

Oui, en cette matière je suis inconséquent : mes conclusions
contredisent mes prémisses, et j'en souffre vivement. J'en

souffre, et cependant je suis presque persuadé que c'est là la

situation normale de ceux qui marchent par la foi et non par
la vue. Il y a en Jésus, il y a dans son œuvre quelque chose

d'incompréhensible, d'énigmatique, de mystérieux que nous
ne parvenons pas à pénétrer ou à dissiper, quelque chose qui
nous dépasse, qui dépasse notre intelligence, qui défie notre

raison, quelque chose que nous comprendrons certainement
un jour, mais qu'il faut, je le pense, humblement accepter ici-
bas par la foi. Vous, cher ami, vous ne croyez pas au mystère
dans la personne du Seigneur; moi, j'y crois encore : de là

mes scrupules. Si je pouvais admettre comme vous que Jésus

n'a pas eu d'antécédents célestes, traiter de « mythologie » la

préexistence, considérer sa naissance comme n'ayant rien qui
la distingue de celle des autres hommes, si j'osais ne pas voir
en Jésus une « figure étrange, » appeler le Jésus de l'orthodoxie

« une idole métaphysique, » je me rangerais aussitôt à

votre point de vue. Mais je ne le puis, mais je ne l'ose. Il me
faut d'autres lumières, d'autres preuves, d'autres évidences

encore.
Cependant, que je vous dise avant de terminer, cher frère



586 PAUL CHAPUIS

et ami, combien votre travail m'a intéressé. S'il m'a troublé, il
m'a aussi réjoui. Il y a chez vous, dans l'exposition de vos

idées, une clarté, une franchise, une loyauté, une rigueur
logique en même temps qu'une élévation, qu'un souffle de

piété, qui font du bien. Ces pages consacrées à la personne du

Christ n'auront pas été inutiles, elles auront, au contraire,
servi la cause de la vérité, fait réfléchir, provoqué la contradiction,

ce qui est tout à leur éloge. Votre mot de la fin sera aussi

le mien : « Le Sauveur n'a pas dit qu'il se révélerait le mieux
à ceux qui entassent formules inintelligibles sur formules

inintelligibles, mais aux cœurs purs qui, avec lui, par lui,
cherchent Dieu. C'est là la science des parfaits. Qu'elle
devienne la nôtre tous les jours davantage s

Croyez-moi votre bien dévoué,
E. Barnaud, pasteur.

Réponse de M. Paul Chapuis.

Chexbres, le 17 octobre 1892.

Mon cher ami,

Vous ne mesurerez pas au long retard de ma réponse
l'impression profonde que m'a causée votre lettre. Elle m'a ému et
édifié. Elle respire la sincérité franche et l'affection du cœur.
Vous nousy donnez un bel exemple de toute la charité, de toute

l'irénique que l'on peut apporter à des discussions, qui, parce
qu'elles touchent aux questions capitales, nous emportent parfois,

par notre faute, à des violences regrettables. Mais vos pages
m'émeuvent surtout par les sentiments et les luttes intérieures
qu'elles trahissent. Vos objections me touchent, parce que je les

ai traversées ; elles me font revivre dans un état d'âme qui fut le

mien. Il me souvient du jour, il y a seize ans de cela, où jeune
professeur je m'essayais dans une leçon inaugurale1 à poser les

principes de la question christologique. Ces principes sont ceux
1 Discours prononcé le 20 octobre 1876 à la séance d'installation de

M. le pasteur Paul Chapuis. Lausanne, 1876.



QOI EST JÉSUS 587

qu'a développés sous une autre forme l'étude que vise votre
lettre. J'y ajoutais, il est vrai, une note, affirmant ou tout au
moins supposant un accord possible entre la christologie
historico-morale de l'école à laquelle j'appartiens et la christologie

métaphysique. Les jeunes hommes, maintenant nos

collègues, qui suivaient alors mes leçons, me rendront peut-être
le témoignage qu'à cette tentative de synthèse je me suis
sincèrement appliqué. Aujourd'hui, vous le savez, à la suite
d'études que j'ose dire longuement poursuivies, l'incompatibilité

des deux conceptions m'apparaît éclatante et
définitive. Je serais incomplet, si je n'ajoutais pas que l'expérience
intime, l'évangile toujours mieux entrevu comme religion
de la conscience, culte en esprit et en vérité, ont puissamment
contribué à ce résultat, tandis que le savant Ritschl n'y est

que pour très peu de chose.

Vous n'ignorez pas, du reste, que cette christologie à base

historique et morale est à ce jour la profession de foi de nombre de

chrétiens distingués, arrivés à cette solution par ces voies

multiples et diverses que Dieu montre à ceux qui le
cherchent. Je ne me ferais pas fort de cet argument, si je ne

tenais à rappeler qu'avant nous et avec nous plusieurs de

ceux qui sont des maîtres et des croyants ont trouvé là le repos
de l'esprit et les satisfactions du cœur.

Vos objections n'en demeurent pas moins très sérieuses et,
puisque vous m'y invitez avec tant de bienveillance, j'essaierai
d'y répondre sans trop répéter ce qui a été dit ailleurs. Au fait,
mon cher ami, vos objections sont des scrupules, que je
rangerais volontiers sous trois noms. Il y a le scrupule du philo-
losophe-théologien, celui de l'historien, celui surtout de la foi

expérimentée.

I

Votre philosophie nous dit que « le problème christologique

est insoluble par la raison humaine. » Vous n'en voulez

pas moins que votre foi saisisse le Sauveur, sans « rien
comprendre ni à sa personne, ni à son œuvre. » Permettez que je
trouve excessive cette opposition statuée entre la foi et la



588 PAUL CHAPUIS

science. Sans entrer dans l'étude de leurs réciproques
rapports, il convient à coup sûr de distinguer leurs domaines
respectifs, les lois qui les régissent et la nature des acquisitions
qu'elles nous procurent. Mais nos aspirations les plus constantes,

ce besoin d'unité qui est au fond de notre être ne nous
invitent-ils pas à statuer, donc à rechercher l'harmonie suprême,
harmonie incomplète, harmonie souvent faussée par nos
incrédulités ou nos ignorances, mais harmonie désirée parce
qu'elle doit être. L'homme s'épuise à cet effort ; il s'égare, il
revient; il souffre, il se blesse; mais tant qu'il lui restera un
souffle de vie et de dignité, il tentera de s'approcher de la cime
de la vérité. Or je crains que votre conception ne nous ramène
à la thèse de docteurs illustres, qu'il y a des vérités de science et
des vérités de foi, une évidence, mais que les unes peuvent
contredire les autres, ce qui me paraît monstrueux. La foi
d'ailleurs est un des éléments vitaux de notre être. Elle perçoit
certains phénomènes ; elle fournit donc des faits à l'observation.
Serait-il téméraire d'analyser ces données, de leur marquer
leur place dans l'ordre de l'univers, d'en tirer des conclusions,
comme nous le faisons légitimement pour tous les autres
phénomènes psychiques?

Sur un point toutefois, et ceci nous ramène à l'objet direct
de cette lettre, je me sens en plein accord avec vous. C'est

quand vous dites « qu'il y a en Jésus quelque chose

d'incompréhensible,... quelque chose qui nous dépasse. » Mais ici
encore entendons-nous ; car je crains que nous ne définissions
assez différemment cette inconnue.

Dans la préface de son Tite-Live, M. Taine demandait :

« Peut-on employer dans la critique des mélhodes exactes?
Un talent sera-t-il exprimé par une formule? Les facultés d'un
homme, comme les organes d'une plante dépendent-elles les

unes des autres? Sont-elles mesurées et produites par une loi

unique? Cette loi donnée, peut-on prévoir leur énergie et
calculer d'avance leurs bons et leurs mauvais effets? Peut-on les

reconstruire comme les naturalistes reconstruisent un animal
fossile? Y a-t-il en nous une faculté maîtresse, dont l'action
uniforme se communique différemment à nos différents rouages,



QUI EST JÉSUS? 589

et imprime à notre machine un système nécessaire de mouvements

prévus? »

M. Taine répond oui. Nous disons non; parce que derrière
la machine humaine nous entrevoyons la liberté humaine. Les
études historiques les plus sagaces et les plus complètes arrivent
à montrer dans l'œuvre d'unhomme la résultante de divers
facteurs : le pays où il vécut, la race, la famille, l'éducation, ses

luttes, son travail, sa constitution physico-morale ; mais après
celail reste encore des mobiles indéterminables, des déterminations

qui se perdent dans le secret des cœurs, qui sont le secret
de Dieu. Nous appelons cela notre équation personnelle, d'autant
plus énergique dans son influence causale que l'individualité
étudiée dépasse le niveau commun et manifeste dans son action
des motifs de l'ordre moral, des volitions puissantes. A supposer
que cette inconnue puisse se calculer et se réduire en formule
à la façon d'une réaction chimique, l'homme-machine serait
démontré. Il ne l'est pas et au nom des intérêts supérieurs de

l'humanité qui postule la liberté morale, nous pensons vous
et moi qu'il ne le sera jamais. N'est-ce pas notre dignité,
autant que notre misère, que de devoir nous écrier : « Je ne
fais pas le bien que je voudrais faire et je fais le mal que je
ne voudrais pas faire? »

A ce titre et dans ces limites, je vous accorde grandement que
Jésus a « quelque chose d'énigmatique, quelque chose qui nous

dépasse. » Ce quelque chose, c'est précisément cette inconnue
d'autant plus impressionnante que le caractère et l'œuvre du
Maître s'élèvent dans le monde moral comme un sommet bien
haut au-dessus des autres sommets, grâce à l'usage unique en

son genre qu'il a fait de cette liberté morale, sa dignité et la

nôtre. Mais vous remarquerez du même coup que cet élément

indéterminable, que vous statuez, n'est pas propre au Seigneur,
bien qu'il soit dans sa personnalité particulièrement frappant. Il
appartient à l'humanité et à ce point de vue, toute différence de

degré réservée, il y a « quelque chose qui nous dépasse »

chez un Moïse, chez un Socrate, dans toute individualité
géniale et puissante du monde moral. Mais, en aucun cas, cette
constatation ne saurait nous empêcher de scruter avec tous les



590 PAUL CHAPUIS

instruments en notre pouvoir la grande figure du Rédempteur.
Si la foi seule, comme vous le rappelez au moyen de mes

propres paroles, est capable de saisir religieusement le Christ,
je veux dire de tirer de sa personne et de son œuvre des énergies

positives pour notre personne et notre œuvre, cette foi

produit des impressions, fournit des expériences qui, ajoutées
aux faits donnés par l'histoire même de Jésus, constituent
quelques-unes des données les plus importantes ou tout au moins
quelques-uns des éléments de solution du problème
christologique.

D'ailleurs, cher ami, ne voyez-vous pas que votre thèse

agnostique se contredit elle-même? Vous prétendez
maintenir, en renonçant de propos délibéré à leur synthèse, et

le Christ historique et le Christ de la spéculation. Vous
déclarez ainsi à peu près nul et non avenu, illusion et

vanité, l'effort gigantesque et permanent de l'Eglise qui sans

cesse s'est penchée sur le mystère. L'intuition de cet effort
me paraît juste et nécessaire. Elle suppose que l'affirmation
de la préexistence et toutes les thèses qui s'y rattachent se

présentent dans nos documents comme une tentative
d'explication du Christ historique. Ce ne sont pas deux grandeurs
juxtaposées, mais deux grandeurs organiquement reliées, dont
l'une est la cause de l'autre. Votre réserve agnostique méconnaît

la nature de ce rapport, tel que le présentent les écrits du

Nouveau Testament; et si, malgré l'histoire, vous mainteniez la
double affirmation sans chercher la synthèse à vos yeux introuvable,

ne serait-il pas utile de formuler ainsi vos conclusions9
Les éléments saisissables de la personnalité du Sauveur sont

ceux que donnent les lois ordinaires de la vie morale, soit son

humanité parfaite. La préexistence, tentative d'explication de

sa perfection, appartient, quelle qu'en soit la valeur, à l'ordre
de l'incommensurable. L'intelligence s'y perd; la foi ne s'en

nourrit jamais ; dès lors, en tout état de cause, elle n'a pas, à

proprement parler, de portée pratique. Elle est là, à l'arrière-
plan, dans les lointains obscurs, sans définitions possibles. Il y
aurait loin de là, n'est-il pas vrai, au rôle qu'on fait jouer à ce

dogme spéculatif dans la dogmatique hellénisante des conciles



QUI EST JÉSUS 591

et de l'orthodoxie vulgaire et actuelle, qui va répétant partout
que la négation de la préexistence personnelle du Seigneur
produira un affaiblissement de la vie de l'Eglise.

J'imagine, permettez cette supposition, qu'à tout prendre
vous vous contenteriez peut-être de cette place très secondaire
faite à la christologie spéculative. Elle me semblerait presque
acceptable s'il s'agissait purement et simplement de se courber
sous « un mystère insondable ». La question n'est pas aussi simple.

Ce n'est pas un mystère que nous repoussons comme tel ;

nous sommes trop habitués à ignorer et à sentir nos étroites
limites pour avoir cet orgueil. Mais mystère ou pas, la logique
et la conscience, l'histoire et la psychologie, nous obligent à

rejeter toute explication du Christ, toute affirmation au sujet
du Christ qui anéantirait la portée morale de son œuvre, telle
que l'histoire la constate.

Je ne demande pas, remarquez-le, je vous prie, s'il est
possible de trouver cette affirmation supérieure qui réunirait en

une unité véritable et l'humanité complète et la préexistence
personnelle du Sauveur. Je demande si ces deux affirmations
ne se détruisent pas nécessairement l'une l'autre, comme le oui
détruit le non, comme les ténèbres anéantissent la lumière.
Nous pouvons nous passer de la synthèse, mais notre esprit
se refuse à affirmer des contraires qui se détruisent, parce
qu'en le faisant il se renie lui-même et se meurt dans le scepticisme.

Relevez donc en Jésus ses sentiments humains, ses luttes,
ses angoisses, ses dépendances de l'espace et du temps, le

caractère contingent de son être, son apprentissage de l'obéissance

au Père, cette vie, qui, de son aurore à son couchant, s'est

progressivement épanouie jusqu'à arriver volontairement à ce

dépouillement absolu qui se nomme l'amour sans bornes ni

taches, lajustice accomplie, le chemin de la victoire ouvert à

tous ceux qui, sous l'influence de l'Esprit, marcheront sur ces

traces. Voilà le Christ que vous prêchez, dont vous vivez, celui
qui touche et convertit les cœurs. Les plus nobles accents de

votre lettre procèdent de cette source et je soupçonne fort
qu'avec la plupart de vos contemporains, vous ne nourrissez



592 PAUL CHAPUIS

guère, ni votre foi en lui, ni votre expérience de sa grâce des

éléments spéculatifs que pourtant vous voulez conserver à sa

personne. Placez plutôt un instant et sérieusement derrière ce

Sauveur, homme parfait, comme pour expliquer sa grandeur,
cet être éternel et préexistant, ce substratum divin, cette

hypostase trinitaire, cette personnalité infinie et éternelle,
revêtue de toute-science, de sainteté native, qui créa et
conserve les mondes et dans son état incarné se souvient de

cette gloire. Que devient l'homme de tout à l'heure, luttant
comme vous, souffrant comme vous, conquérant pas à pas sa

perfection morale, pilant, mieux que Jacob en sa lutte avec
l'être mystérieux, pour être délivré de la mort qu'il craignait,
se laissant vaincre en une noble et sainte défaite par les
supplications croyantes d'une femme de Sidon — Que devient ce

Sauveur Il s'évanouit, il disparaît.
Cette conclusion, que pour ma part je ne saurais refouler,

démontre suffisamment tout ce qu'a de précaire un expédient
christologique qui se borne à affirmer non des contraires,
mais des contradictions. Et ce n'est pas ma raison, cher ami,
comme vous semblez le penser, c'est ma foi qui est ici intéressée.

Vous paraîtrai-je hardi, sacrilège? Non, je vous le confie :

la préexistence après tout ne choquerait pas ma raison. Pourquoi

donc la choquerait-elle? Que savons-nous des mystères,
des origines? Mais la préexistence ébranle ma confiance en

l'efficacité de l'œuvre rédemptrice. Elle énerve la vertu pratique

de l'Evangile. Voilà pourquoi le problème christologique,
selon le programme qui est le nôtre, ne constitue pas un

simple exercice théologique. Il touche à la vie et à l'avenir de

l'Eglise.
Pour nous en convaincre encore, oserai-je vous demander

quel rôle joue l'affirmation de la préexistence dans votre foi

personnelle et votre œuvre pastorale Vous allez sans doute

me renvoyer aux documents apostoliques et à dix-neuf siècles

d'histoire durant lesquels cette doctrine, malgré les résistances

qu'elle a provoquées, a été constamment maintenue dans le

credo de la chrétienté.
Des apôtres, nous parlerons tout à l'heure. L'Eglise, elle,



QUI EST JÉSUS 593

c'est vrai, depuis et avant les grands conciles trinitaires, a

toujours aftirmé cette origine supérieure de son Chef. Elle a

même repoussé Arius et sa doctrine d'une préexistence
commençant dans le temps, que vous semblez préconiser et qui, à

mes yeux, offre autant el plus de difficultés que l'engendrement
éternel enseigné par les docteurs orthodoxes. Cette conception
donne au Sauveur des hommes une grandeur surhumaine,
quelque chose d'unique qui l'élève formellement à la hauteur
« d'un Dieu ». On regarde, on contemple et l'on est d'autant
plus saisi par cette figure que la tradition de dix-neuf siècles l'a
profondément implantée dans la pensée chrétienne. Je

comprends qu'en rejetant cette formule, à nos yeux erronée et
dangereuse pour le temps présent, nous soyons accusés
d'enlever au Seigneur de gloire une part de sa couronne et je
saisis avec une sympathie émue les scrupules d'hommes

pieux, les effrois du traditionalisme, pour qui le Sauveur, tel
que nous le comprenons, ne semble plus être ce Fils unique venu
du Père, dont la dignité et la suprême grandeur paraissent
liées aux affirmations reçues. J'ajouterai même que ce dogme,
malgré l'imperfection de la formule, répond à un sentiment
très juste, à celui là même qui dans les siècles passés a créé et

soutenu la notion trinitaire, qui, pourtant à votre propre
sentiment, n'est ni biblique, ni vraie.

Qu'ont cherché nos grands docteurs en cet effort gigantesque,

qui me pénètre d'admiraiion Ils ont voulu rendre

compte de la grandeur unique de Jésus-Christ, lui assigner la

place qu'appelle cette grandeur et l'expliquer par des causes
suffisantes. Les moyens qu'ils ont employés, la réponse qu'ils
ont donnée au problème, nous les trouvons aujourd'hui
caducs ; mais ils correspondaient au degré et à la forme de

leur culture, comme à la nature de leurs préoccupations. Et
ces préoccupations demeurent; nous cherchons, comme les
pères, à nous rendre compte de l'œuvre et de la personne du
Rédempteur; mais cette longue histoire, cette histoire
tourmentée, ne devrait-elle pas nous avoir appris à distinguer
entre la substance même des problèmes posés et les formules
inadéquates et changeantes qui nous servent à exprimer les

THÉOL. ET PHIL. 1892. 38



594 PAUL CHAPUIS

solutions proposées? Voilà pourquoi la verlu des faits
salutaires se manifeste, malgré les erreurs des théories. Vous
souvenez-vous de la pauvre femme de l'Evangile qui fut guérie
en vertu de sa foi, bien que la superstition grossière qui
enveloppait la confiance de son cœur ait rattaché le pouvoir de

guérison du Maître à quelque vertu magique, communicable
même parle manteau du prophète? Dans un autre domaine,
j'imagine qu'au seizième siècle beaucoup d'âmes très pieuses,
dont la foi était comme enchâssée dans les doctrines romaines,
ont dû prendre les réformateurs pour des destructeurs coupables.

N'y aurait-il pas, sans que chacun puisse s'en rendre
compte, quelque chose de cet enchâssement de la foi dans les

formules de la foi, dans le rôle si capital que plusieurs accordent

à la préexistence du Christ?
Citez-moi, je vous prie, un réveil de conscience, une con

version, une impulsion morale, produits par cette affirmation.
Est-ce là ce qui brisa la résistance de Saul la préexistence a-t-
elle consolé l'âme troublée du moine de Wittemberg? Lorsque
sous l'étreinte des angoisses morales et des vides du cœur
nous avons vu des âmes trouver la paix en Jésus-Christ qui les

conduit au Père, ont-elles posé le pied sur ces hauteurs
spéculatives comme sur le roc inébranlable de leurs espérances
Je veux que, sans ou avec intention, elles aient laissé subsister
ces affirmations séculaires à titre d'explication dernière de la

puissance et de la grandeur du Rédempteur; mais je ne vois

pasque ces affirmations procèdent de la foi, je ne vois pas

non plus qu'elles créent la vie croyante. Ne serait-ce pas

qu'elles appartiennent à une autre sphère que celle de la
religion pratique et vécue, à la sphère de la réflexion théologique?

Si je ne craignais d'être entraîné hors des limites d'une

simple réponse à vos excellentes pages, j'essaierais de vous
dire comment ce qui renverse pour nous ou tout au moins

transforme la notion de la préexistence est précisément ce qui
explique son rôle dans le passé. D'où vient-elle cette pensée,
bien antérieure au siècle de Jésus-Christ? Des écoles

palestiniennes, de la spéculation judaïque, qui partout aboutit à la



QUI EST JÉSUS 595

personnification des idées * C'est très probable. Mais ces écoles
elles-mêmes ont subi l'ascendant de la Grèce et la Grèce, c'est
encore une de ses gloires, a dominé le monde et les docteurs
de l'Eglise. Je reconnais sa trace dans cette habitude même
de considérer les choses sous la catégorie de la substance et
de l'être. Elle fut métaphysique et nous lui devons les plus
hardis efforts de l'esprit humain. Qu'est à tout prendre la

préexistence sinon l'affirmation que les vertus de Jésus-Christ
s'expliquent par les attributs de son être, par sa substance,

par sa naturel Une analyse plus exacte du fait religieux, une
conscience plus juste des limites de notre savoir, la théorie de
la connaissance modifiée et précisée parles méthodes d'observation

qui remplacent la spéculation pure, les Kant, les Vinet,
les Secrétan, tous ces faits, tous ces hommes ont révolutionné
les anciens procédés et la révolution va s'accentuant tous les

jours. Nous ne méprisons pas, comme le suppose M. Gretillat
qui nous reproche d'en faire, la métaphysique. La science de

l'être est impérissable; mais elle s'est modifiée. Jadis elle
commandait l'observation et l'expérience; aujourd'hui elle n'est

que la conclusion ou la généralisation des faits acquis par
l'observation et l'expérience. Voilà pourquoi, indépendamment de

tout autre motif, la préexistence, discussion de substance de

choses qu'on n'entend ni ne peut entendre, nous apparaît
comme une donnée spéculative, en harmonie avec les conceptions

d'une époque passée et, qui ne cadrent plus ni avec nos

besoins, ni avec nos méthodes d'investigation, une conception,
en un mot, qui ne se rapporte à aucune réalité objective.

J'ai hâte d'en revenir à ma question indiscrète. Quel rôle
attribuez-vous au dogme discuté dans votre vie et votre œuvre

pastorale? Car enfin, si cette affirmation est capitale ou
simplement utile, si elle fournit une explication du Christ et de

ses puissances, il y va de notre fidélité de lui donner sa place
dans l'enseignement ou l'édification pratique. Vous la trouverez
sans aucun doute dans d'anciens sermonnaires, peut-être, ce

1 Voir encore sur ce sujet un volume qui vient de paraître : Les

Apocalypses juives, par Eug. de Faye, licencié en théologie. 1 vol. grand in-12.

- Paris, Fischbaclier, 1892.



596 PAUL CHAPCIS

que j'ignore, dans de plus récents; mais je n'ai pas besoin de

vous conseiller, cher ami, de donner à vos ouailles plus
fortifiante nourriture.

Vous prêchez Jésus-Christ. Avec saint Paul vous avez parlé
peut-être, permettez cette supposition, de l'imitation de Jésus-

Clirisi ; peut-être avez-vous essayé d'attirer les volontés vers
Celui qui affranchit du péché, en montrant que, tenté comme

nous, il peut secourir ceux qui sont tentés. Vos auditeurs vous
ont entendu avec cette sympathie que votre parole pleine de

foi et de vie sait inspirer. Je suis en mesure de résumer

quelques-unes des impressions reçues. Les voici :

Quelques personnes, parmi celles, heureusement rares,
auxquelles le joug de l'orthodoxie a voilé la personne du Rédempteur,

ont été scandalisées en vous entendant affirmer,
conformément aux Ecritures, que le Saint et le Juste aurait pu
tomber dans le mal. La plupart, heureuses des appels reçus,
partisans traditionnels du dogme traditionnel appris du

catéchisme, ne se sont pas demandé si oui ou non vous
admettiez la préexistence, parce que cette explication de la

personne et de l'œuvre de Jésus n'a trouvé aucune place dans

vos paroles, (une lacune, cher ami, si le dogme est réellement
utile,) parce qu'aussi elle ne joue aucun rôle appréciable dans

leur propre vie religieuse.
Voici, le phénomène se présente quelquefois, un de vos

auditeurs, âme qui cherche, âme qui a soif de la justice, mais

peu disposée à se contenter du demi-jour. Il a été touché de

la manière impressive dont vous avez dépeint Jésus-Christ,
son frère et son libérateur, selon vous; il aspire à marcher sur
ses traces, à régler sa vie sur celle du Maître. « Monsieur le

pasteur, vous dit-il, nul plus que moi ne désire imiter le

Maître, son amour, sa justice, sa vie sanctifiée. Mais les conditions

de la lutte pour lui et pour moi ne sont pas seulement
inégales, ce que je comprends trop, hélas! elles sont
absolument dissemblables. Lui un homme qui fut Dieu, et se

souvient de son éternité, moi... vous savez » Que répondrez-
vous? — Je vous laisse cette tâche ; je vous laisse soulever le

poids de cette objection à mes yeux formidable et qui énerve



QUI EST JÉ^US 597
¦»

pour les plus réfléchis et les plus sérieux, la puissance
vivifiante de l'Evangile.

Ne peut-on pas conclure de là, une fois encore, que le dogme
a besoin de revision profonde, que la notion de préexistence
appartient à la réflexion théologique d'une grande époque,
mais non au patrimoine de la foi chrétienne proprement dite?

M. Gretillat. on le sait, n'est point de cet avis. Dans un bel

article, qu'il publiait en juillet dernier dans cette Revue1, il
nous dit que la négation de la préexistence a pour effet un
amoindrissement de l'exemple donné par Jésus-Christ à

l'humanité et à chaque fidèle, que, si la sainteté suffit à rendre

compte du rôle propitiateur du Crucifié, elle n'explique pas
son rôle créateur et régénérateur.

L'exemple de Jésus-Christ Mais la préexistence, au sens où

l'entend le docteur de Neuchâtel, semble précisément, même

avec l'infortunée kénose, énerver la puissance pratique du

modèle, puisqu'on tend à motiver et son autorité et sa

puissance par des faits, des qualités d'être et des considérations,
qui ne sauraient s'appliquer à l'humanité.

Un riche, qui s'est fait pauvre, en se souvenant de ses

richesses passées, que d'ailleurs il reconquiert chaque jour, ne

saurait recommander sa méthode à un pauvre qui ne fut jamais
que pauvre et qui n'a pas dans sa nature les éléments propres
à faire fortune. Si Jésus-Christ, comme le dit si bien M.

Gretillat, est le Régénérateur de l'humanité rachetée, en quel sens

faut-il entendre ce relèvement? A-t-il communiqué sa substance,

un sang nouveau? Alors je saisis la valeur de la préexistence,
mais du coup la rédemption est rabaissée au rang d'une

précipitation organique ou d'un opus operatum. Si cette

restauration est celle de ma volonté par sa volonté, une œuvre

morale, un affranchissement du mal, alors je ne vois plus la

valeur pratique de la préexistence. Assez, cher ami. A

supposer que vous ne vous effrayiez pas du caractère de réflexion
théologique que nous attribuons au dogme discuté, vous avez

néanmoins une objection tout prête : Cette réflexion théologique

n'a pas commencé à Nicée; elle remplit quelques
1 Foi et théologie, p. 331 et suivantes.



598 PAUL CHAPUIS

livres canoniques : elle fait partie du témoignage de Jésus lui-
même, du moins d'après le quatrième évangile. Nous arrivons
ainsi à votre scrupule historique.

II

Ce scrupule, si je vous comprends bien, concerne essentiellement

la manière dont j'entends la préexistence et la place
accordée aux récits de la naissance surnaturelle du Sauveur.

Vous avez bien compris, et je vous en remercie, que si nous

repoussons l'affirmation de la préexistence personnelle, nous
cherchons pourtant à nous rendre compte des motifs qui ont
dicté cette conception à quelques-uns de nos documents

apostoliques ; nous cherchons à retrouver le contenu religieux
de cette thèse spéculative. Deux textes surtout, Jean VIII 58 et
XVII 7, des témoignages de Jésus lui-même sur sa personne,
vous «rejettent, dites-vous, comme d'instinct dans le rang des

interprêtes traditionnels. »

Avant qu'Abraham fût, je suis! M. Gretillat dans l'article
cité me reproche d'entendre ce texte comme s'il signifiait :

Avant qu'Abraham fût, je n'étais pas. C'est charmant comme
trait d'esprit du très spirituel professeur. Mais vous conviendrez

que c'est trop me prêter. J'ai dit et je confesse encore que,
entendue dans sa lettre, cette déclaration peut certainement
signifier que le fils de Marie existait, existait de toute éternité
(je suis et non j'étais) conscient.de lui-même avant le père des

croyants, de même qu'entendus à la lettre « naître de nouveau

» signifie ce que disait Nicodème, « manger la chair et

boire le sang du Fils de l'homme » ce qu'imaginaient les Juifs,
« voir le Père » ce que désirait Philippe, « se garder du levain
des Pharisiens » ce que supposaient les Douze. C'est même,
on le sait, un des traits les plus caractéristiques de

l'enseignement du Maître que cette manière paradoxale, ce coup
d'aile qui brusquement emporte les auditeurs au-dessus de

leurs préoccupations limitées dans les sphères de l'Esprit. A

oeux qui le cherchent parce qu'ils ont été. terrestrement nourris,
il se donne comme pain de vie, supérieur à la manne tombée



QUI EST JÉSUS 599

du ciel ; l'eau du puits de Jacob le transporte vers cette eau
vive qu'en sa personne il est venu offrir aux altérés; les splendeurs

de la Fête des Tabernacles lui inspirent son : « Je suis la
lumière du monde. » Dans le cas qui nous occupe, tandis que
les Juifs supputent son état civil et son âge, d'un bond, d'un
élan le voilà au centre de sa misison, au rôle qu'il s'attribue, à

son âge spirituel : Avant qu'Abraham fût, je suis t c'est-à-dire,
mon rôle, mon but, mon œuvre, ma raison d'être sont
antérieurs au patriarche et fixés de toute éternité dans les conseils
de Dieu. Dans la belle étude qu'il vient de publier, M. Philippe
Bridel ' exprime très exactement la même pensée ; montrant
dans l'Homme-Dieu le but et le centre de l'histoire, il écrit :

« Quelque unique qu'il eoit au milieu de ses frères imparfaits
et coupables, le Christ n'y sera point un intrus ; au contraire,
il est leur raison d'être, à eux tous; rien n'a jamais existé, rien
n'a jamais été. conservé, rien ne s'est jamais développé qu'en
vue de l'apparition de l'Homme-Dieu; car toute l'histoire, toute
la nature n'ont d'autre but que la réalisation de la vie divine,
comme toute la plante ne vit que pour porter sa graine. C'est

« à travers lui et pour lui » que Dieu a tout créé ; c'est pour
et « en lui » que tout a subsisté, car c'est en lui que tout avait

sa raison d'être et quand il vient, il peut dire non seulement :

« J'étais avant que vous fussiez » mais, « avant que vous fussiez

« je suis. »

Nous avons dans ces mots, qui ont d'autant plus de portée

qu'ils n'ont point d'intention exégétique, une très exacte

indication de la valeur religieuse et du sens qu'il faut attribuer

à la préexistence non seulement dans les textes rappelés,
mais partout. Elle revient à la pensée de Vinet que M. Bridel
a excellemment choisie comme épigraphe : « Tout dans la

religion chrétienne est morale, la divinité du Christ, la rédemption,

tous les mystères sont, au fond, de la morale. » J'ajoute

que s'ils ne sont pas cela, ils ne sont rien au point de vue

religieux et c'est faute de l'avoir compris que la tradition
ecclésiastique en est arrivée à matérialiser cette notion de la

1 La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la religion définitive
— Brochure in-8.



600 PAUL CHAPUIS

préexistence, familière à l'horizon judaïque, pour faire du
Rédempteur et de son œuvre plus encore une évolution de la
substance divine, qu'une création de vie restaurée et renouvelée

et longuement préparée par tout ce qui a précédé la

venue du Fils de l'Homme.

J'ai hâte d'en arriver à votre question au sujet de la «

naissance miraculeuse ». Vous avez l'air, je dis l'air, car l'esprit
général de votre lettre vous absout à l'avance, d'en faire une
des colonnes de la divinité du Christ. Mais ce que vous ne
faites pas, d'autres le font. On voudrait expliquer le Sauveur,
fonder sa divinité sur le protévangile que, tout récemment,
quelques frères de Germanie appelaient « le roc sur lequel
viendra se briser toute la sagesse de ce siècle. » Au point de

vue populaire, cette énergique revendication doit être d'un
grand effet. L'orthodoxie vulgaire a tellement habitué les

esprits à trouver dans des causes physiologiques l'origine de

la grandeur du Rédempteur, qu'on ne saurait s'étonner de la

puissance d'action d'un tel argument. Mais, à le regarder de

près, il constitue une erreur historique et un grand danger
moral.

Erreur historique Je ne saurais en quelques lignes discuter
l'évangile de l'enfance. Mon étude a donné sur ce point mon
sentiment : J'apprécie toute la valeur des pages, si rigoureuses
d'analyse, d'un Lobstein. Je conçois très bien qu'on refuse au

protévangile le caractère d'une histoire pour y voir une christologie

rudimentaire et matérialisée. Je conçois également
l'opinion, c'est la mienne, qui admet la réalité historique de

ces récits, tout au moins l'affirmation de la naissance
surnaturelle. C'est un problème critique, dont la solution décisive

ne me paraît pas achevée. Mais, cette solution, quelle qu'elle
soit, est indifférente à la dogmatique. Elle n'apporte pas de

lumière. Voici pourquoi :

L'affirmation natus e spirita sancto ne joue aucun rôle
appréciable dans la réflexion christologique primitive. Je ne
dis pas qu'elle soit nécessairement niée; je dis qu'aucun texte,



QUI EST JÉEUS 601

en dehors des chapitres connus de Matthieu et de Luc, ne la
fait pressentir, qu'elle n'est nulle part utilisée. Cette conclusion,

on ne l'appuiera pas sur le silence très explicable qu'aurait

gardé Jésus lui-même sur cette matière. Ni Marc, ni le

quatrième évangile n'en font mention et je renonce à inférer
quoi que ce soit de ce silence. Mais lisez, pour prendre le

meilleur des exemples, les épîtres de Paul. Cet apôtre parle
assez, faut-il le rappeler, de la suprême grandeur du Maître,
de sa divinité, de sa gloire, de son rôle, de sa dignité unique,
de ses origines mêmes. Pourtant dans aucune de ses pages
vous ne rencontrez une mention delà conception surnaturelle,
pas même une allusion à ce fait; jamais celui-ci n'est employé
à titre d'argument, phénomène inexplicable si l'écrivain eût
accordé au protévangile seulement un dixième de la valeur

que lui ont donné l'orthodoxie et l'opinion vulgaires. Il appartient

à cette orthodoxie, qui a la noble prétention de posséder
et de défendre la « saine doctrine », de nous expliquer cet
indubitable silence. La seule affirmation paulinienne qui se

rapproche du sujet se trouve dans Rom. I, 5, où Jésus est

appelé « fils de David selon la chair et fils de Dieu selon l'esprit
de sainteté par sa résurrection d'entre les morts.» Et vous savez

que cette formule ne donne en la question qu'une lumière

douteuse, puisqu'on en peut tirer tout aussi bien, peut-être
plus raisonnablement, la négation du protévangile, qu'une
preuve, en sa faveur.

Il faut donc dépasser, et de beaucoup, l'âge apostolique

pour trouver le moment où les évangiles de la naissance sont

utilisés comme argument en faveur de la divinité du Christ.
Les documents apocryphes fournissent ici d'utiles indications.

L'esprit de l'Eglise s'est modifié : on cherche dans la nature
du Christ l'explication de son caractère et de son œuvre
et l'on modifiera, pour la préciser et la matérialiser, la formule
du Symbole qui disait : « né du Saint-Esprit et de la vierge
Marie » en celle que nous connaissons : « conçu du Saint-

Esprit et né de la vierge Marie. »

Dans cette situation, je ne vois que deux chemins de sortie,
entre lesquels ont est obligé de choisir.



602 PAUL CHAPUIS

Voici le premier :

La conception surnaturelle régit la personne du Maître; elle

explique sa divinité; elle explique, sinon sa sainteté, du moins
la possibilité de cette sainteté, puisqu'au dire des savants de

l'école traditionnelle, Jésus fut ainsi soustrait à l'influence du

péché originel et sa mère à tout ce qu'il y a d'impur, dit-on,
dans les lois ordinaires et. universelles de la génération. «La
pureté absolue de sa naissance, écrira M. Godeti, résulte d'un
côté, de la sainteté positive du principe divin qui en est la cause

efficiente; de l'autre, de l'absence de tout mouvement impur
chez celle qui devient mère sous l'empire d'un tel principe. »

Vous trouverez dans les ouvrages, si remarquables à d'autres
égards, que feu le professeur Gess a consacrés à la personne du

Christ, des détails plus précis et qu'inspire le même esprit.
Je vois là, pour ma part, un double et très grave danger moral.
D'un côté, contrairement à tous les phénomènes constatés, on

suppose que l'hérédité morale se transmet par l'homme et non

par la femme. Si l'on ne veut pas, avec les récits apocryphes
et le dogme catholique qui a l'incontestable mérite du courage
logique, aboutir à l'immaculée conception de Marie, vase
préparé, physiquement purifié pour recevoir l'enfant divin, on

statuera de la part de l'Esprit, à côté de sa fonction créatrice,
je ne sais quel rôle matériel d'agent de désinfection, qu'il me

répugne de signaler. Sous prétexte de péché originel, on
rabaisse l'activité sainte du Saint-Esprit de Dieu au rang d'une
force moléculaire.

Que dire, d'autre part, de ces affirmations sur le caractère

prétendu impur des fonctions sexuelles Elles s'insurgent
contre une loi qu'on appelle à bon droit une loi divine. Elles

sont les germes de cette immorale morale du faux ascétisme

qui a manifesté et manifeste encore, hélas! dans l'Eglise ses

douloureuses conséquences.

Ajouterai-je que l'esprit de l'Evangile proteste contre de

pareilles conceptions, que ces conceptions finissent par expliquer

la sainteté du Rédempteur par des causes physiologiques,
qu'elles ruinent dès lors la portée morale de son œuvre et

1 F. Godet, Commentaire sur saint Luc. — Neuchâtel, 1871.



QUI EST JÉSUS? 603

nous la rendent inassimilable? Cette sainteté a, en effet, pour
point de départ ou pour condition un phénomène naturel ; elle
est susceptible de se perdre, comme je puis perdre ma robuste
santé dans la débauche, mais elle n'est ni une énergie conquise,
ni une volonté d'être, ce que Dieu voudrait que nous soyons. Je

ne sais comment saisir, dans une telle supposition, ce devenir
comme Christ, que l'Evangile nous impose comme idéal. Les

conditions naturelles qui le préparent me font défaut, je ne
saurais les posséder et parce que je ne les possède pas le salut
offert m'apparaît comme une illusion. Le Sauveur est un
heureux, un privilégié, fort parmi les forts, qui nous dit à nous,
paralytiques de naissance : Allons, mes amis! escaladons le
Cervin

Non, non, cher ami, si le protévangile signifie cela, s'il est

né sous ces influences morbides contre lesquelles proteste
l'épitre aux Hébreux, quand elle dit que le lit nuptial est sans

souillure, s'il a pour but de fournir à la grandeur de l'enfant
de Bethlehem un piédestal emprunté aux évolutions de la

matière, alors il est jugé et on a fourni contre sa réalité historique

le plus formidable des arguments. Ce n'est plus un mythe
ou une légende pénétrés de sève religieuse, l'Ecriture sainte

nous en fournit quelques exemples, c'est un mauvais mythe,
une détestable légende qu'on fera bien de laisser dans l'ombre.

Mais ce n'est pas là l'impression que nous laisse l'évangile de

la naissance ; voilà pourquoi il y a un autre chemin de sortie.

Mythe ou histoire, le ton de ces récits, leur sobriété, cette

tendre poésie qui les enveloppe, tout nous dit que leur
inspiration est celle d'une pure et naïve piété. Les hommes qui

nous racontent ces choses n'ont pas débattu le problème du

péché originel; à coup sûr ils avaient conservé de la religion
israélite cet amour pour la paternité, ce légitime orgueil que
donne la bénédiction des fils dont on remplit son carquois, et

qui se refuse à voir une souillure dans les conditions de la

naissance physique.
Mythe ou histoire, ces récits ne peuvent signifier qu'une

chose : c'est que Jésus est une création nouvelle au sein de

l'humanité, qu'en tout état de cause il a rompu la chaîne infer-



604 PAUL CHAPUIS

naie du mal et posé un commencement nouveau dont il est

lui-même le premier anneau. Si c'est de l'histoire, nous constaterons

simplement qu'il a plu à Celui qui dit jadis: « Que la

lumière soil » d'accomplir encore un acte créateur pour
donner au monde vieilli et mourant le Chef de l'humanité
restaurée.

Vous voyez, cher ami, que la peur ou l'horreur du « surnaturel

» ne nous lente point. Mais cette forme même de l'entrée du

Christ dans le monde ne saurait ni conditionner, ni limiter la

formation morale du Rédempteur. Car, faut-il le répéter pour la

dixième fois, toute tentative de donner à la sainteté une cause
extérieure au sujet, tout au moins étrangère à sa volonté, en

dissout le caractère moral. Le vainqueur du péché et de la mort
doit avoir, s'il m'invite à vaincre par Lui les mêmes adversaires,
rencontré l'ennemi clans des conditions analogues à celles où

je suis moi-même placé. Ceci n'est point un à priori, mais un
postulat nécessaire au fait même de la rédemption par celui

qui nous sauve, parce qu'il connaît par expérience nos luttes
et nos sentiers.

M. Godet1 a écrit cette phrase : « Le fait de la naissance
miraculeuse est en relation étroite et directe avec celui de la sainteté

parfaite du Christ, base de la christologie, tellement que celui

qui nie le premier de ces miracles doit nécessairement être
conduit à nier le second et que celui qui accepte le second ne

peut manquer de remonter jusqu'au premier qui en est la
supposition.

Nos constatations historiques, comme nos déductions, nous
amènent à poser la thèse directement contraire : le fait de la

naissance miraculeuse est sans relation aucune avec la perfection

morale de Jésus, base nécessaire, de toute christologie
évangélique. Celui qui rattache ce mode d'être à ce mode de

naître, comme l'effet à la cause, est directement et nécessairement

conduit à nier le caractère moral de cette sainteté,

qui est une vertu conquise et non pas un don de nature comme
le talent ou la vigueur physique. Si nos adversaires ont raison,

l'appropriation du salut doit pouvoir s'obtenir par une sorte

1 Ouv. cité-



QUI EST JÉSUS 605

d'inoculation, à laquelle la volonté et l'énergie morale ne

sont que peu intéressées. C'est peut-être bien là un des traits
de la dogmatique traditionnelle ; mais c'est aussi une erreur
catholisante qu'il faut faire disparaître.

Vous répondrez peut-être, en admettant une partie des

objections présentées, que la naissance miraculeuse ne constitue

pas la cause unique de la sainteté du Christ, puisqu'elle n'exclut

pas la nécessité de la lutte pour conserver et épanouir
cette obéissance parfaite, ni dès lors la possibilité éventuelle de

faillir. Mais vous voulez en même temps créer, pour le Sauveur,

par cette naissance miraculeuse, une innocence initiale, le

placer dans cette situation, où nous ne sommes ni vous ni
moi, et qui lui confère « la liberté de ne pas pécher et de
réaliser ainsi le but proposé à l'humanité dès l'origine de son
histoire. » Les origines du Maître lui créeraient donc ce qu'on a

appelé « la condition négative de la sainteté. » J'entends.

L'argument est spécieux; mais répond-il aux réalités psychologiques?

Je pourrais demander d'abord ce que signifie « cette
liberté de ne pas pécher. » Y a-t-il donc un péché ou « des

péchés nécessaires? » S'ils sont nécessaires, inévitables, sont-ils
encore des péchés, c'est-à-dire des transgressions voulues et
réfléchies de la loi de Dieu, des manquements que j'aurais pu
et dû éviter. Vous voyez que c'est la notion même du mal
héréditaire, de l'inclination mauvaise de la race qu'il s'agirait de

reviser. Mais je passe à d'autres questions plus directes. Cette

innocence, cette faculté du libre choix absolu que vous réclamez

pour Jésus reposeraient donc selon vous sur un don naturel;

c'est une question de sang. Et vous voulez que cette
condition d'ordre physique ait protégé l'innocence de l'enfant, les

premiers mouvements de son âme, consciente d'elle-même, en
face des exemples, des tentations que les hommes et le monde
présentaient à ses yeux, à ses oreilles, à son cœur. N'est-ce
pas réduire le mal aux proportions d'un désordre organique
ou, s'il pouvait rester dans de telles conditions un désordre moral,

n'est-ce pas lui fournir à titre de préservatif des forces
infimes? Le mal digne de ce nom, j'entends la désobéissance



606 PAUL CHAPUIS

coupable, exige, nous allons le voir, de plus efficaces remparts.
Que résulte-t-il d'ailleurs du point de vue que j'essaie de
combattre et qui offre la plus étrange confusion de l'ordre de la

nature et de celui de la grâce Il en résulte, si l'on va au fond
des choses, qu'un pécheur qui pèche peut être moralement
aussi grand que Jésus-Christ qui ne pèche pas. Le Seigneur a

remporté les parfaites victoires... à l'aide, selon vous, des privilèges

de sa constitution physico-morale. Vous et moi, si nous
avons imparfaitement, très imparfaitement appris l'obéissance,
résisté au mal, malgré le boulet que nous traînons et que le
Sauveur ne traîna pas, n'avons-nous pas réalisé nous aussi une
œuvre digne d'attention Et comme, en matière morale, la
valeur de l'acte dépend moins de la réussite que de l'intensité de

l'effort, ne se trouverait-il pas des hommes « nés dans le péché
et enclins au mal, » aussi avancés que Jésus le Saint et le

Juste, à la façon dont vous concevez et expliquez cette justice?
La pite infime de la veuve dénuée vaut plus que les milliers de

francs du millionnaire, selon l'arithmétique de Jésus lui-même
et cette arithmétique doit être ici appliquée.

Ces arguments n'épuisent pas encore votre question. Vous
demandez comment nous expliquons cette apparition unique
de Jésus de Nazareth, son âme pure, exempte de tout égarement,

la limpidité de sa conscience toujours obéie, autant que
la perfection de son amour. Je veux que mon appel aux génies

que j'avais cités comme lointaine analogie ne vous ait pas
convaincu. Vous me faites souvenir que ni Socrate, ni Moïse, ni les

autres ne furent seuls en leur genre ; je ne nie point, mais ne

peut-on pas constater chez tous les hommes supérieurs, et c'est

en ce sens que je les ai appelés en témoignage, une large part
d'inconnue, « ce quelque chose qui nous dépasse » Peu

importe l'étendue de cet élément, n'est-il pas partout de même

catégorie, en ce sens qu'il détermine au plus haut point la
personnalité?

Jésus est le génie achevé du monde moral. Je puis concevoir
des individualités plus savantes, des grandeurs d'un autre

genre dans le domaine de l'esthétique, je ne conçois, ni ne
vois rien de plus harmonique, rien de plus parfait que la cons-



QUI EST JÉSUS 607

cience obéissante du fils de Marie. Et si je cherche à me rendre

compte de cette grandeur unique, n'est-ce pas à des causes

morales, à des causes libres et non à des phénomènes
naturels que je dois m'adresser? Ceci vous dit ma réponse à votre
question. Je consens, je dois consentir à ignorer le pourquoi.
La sainteté ne se déduit pas comme une formule de chimie,
c'est ici qu'il faut savoir ignorer et je ne saurais mieux marquer
ma pensée qu'en vous rappelant une page de M. Philippe
Bridel L

« L'Homme-Dieu » sera un don de Dieu, une grâce, but de

l'histoire, il ne sera pas le résultat spontané de l'histoire, mais

un commencement nouveau dans l'histoire. Est-ce là ce qui
vous arrête? Songez pourtant que sur plus d'un point notre
science est obligée d'accepter des hiatus du même genre, je
veux dire l'opposition d'un principe nouveau venant se greffer
sur ce qui existe, mais en le pliant à des fins nouvelles. Par

exemple, tous les phénomènes de la vie végétative sont conformes

aux lois de la chimie ; mais la vie elle même est quelque
chose que la chimie ne produit point, quelque chose qui vient

s'ajouter à la chimie pour la dominer et, comme disait Claude

Bernard, la soumettre à une idée directrice. Même hiatus pour
ce qui concerne la vie consciente, dominant la vie inconsciente
en s'appuyant sur elle sans la détruire. Même hiatus encore

pour la liberté morale qui s'affirme au-dessus du mécanisme

intérieur de nos idées, de nos désirs, de nos craintes, en

dirigeant ce mécanisme sans le briser. Tout individu n'est-il pas
d'une manière relative un commencement nouveau, qui ne

rompt point la chaîne héréditaire et qui pourtant, s'il est

quelqu'un, marque la réalité, au moins la possibilité de quelque
modification dans cette chaîne »

Voilà, je crois, tout ce que l'on peut dire et vous conviendrez

que cette confession d'ignorance, qui tient à la nature même
des choses, est mieux à sa place que les affirmations contradictoires

de la christologie traditionnelle pour laquelle on voudrait

1 Ph. Bridel, pasteur, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la

religion définitive Conférence apologétique. — Lausanne, Georges Bridel
& C".



608 PAUL CHAPUIS

réclamer les bénéfices du mystère. Tout au plus, en notre sujet
et dans la ligne où nous poursuivons la solution du problème,
est-il possible de poser quelques jalons indicateurs.

Le premier nous dirait qu'en face de la sainteté du Maître la

question du péché originel doit être pour sa personne laissée

de côté. Nous ne pouvons plonger aucun regard dans cette

phase de l'inconscience. Nous ne pouvons ni nier, ni affirmer en

cette matière. Le seul fait à retenir, le fait central, c'est que le

Seigneur dès l'aurore de sa vie consciente ne révèle aucun
égarement. Le second marquerait le rôle joué dans cette lutte

pur la volonté du Sauveur, toujours et constamment appliquée
au bien qui triomphe en sa personne. Enfin, si vous voulez, un
mot qui exprimerait cette notion de causalité à laquelle vous

paraissez tenir, je dirais que la perfection de Jésus de Nazareth

est, comme tout triomphe moral, l'œuvre de la grâce de Dieu.

Il a été gardé, pénétré, entouré, conduit, fortifié par l'Esprit.
Sa sainteté a pour source les énergies morales, mais à aucun
degré les puissances physiques. Dans ce domaine ainsi limité
et précisé, on n'accentuera jamais trop l'éducation divine. Et

vous ne me direz pas que cette action fait sortir le Christ des

conditions humaines générales. Destiné et préparé à l'œuvre
capitale du monde, Dieu a doté son Fils, en proportion même
de la grandeur de son œuvre, comme il dota et dote encore
ses serviteurs, donnant ici cinq, là deux talents suivant le
travail à accomplir. La différence entre lui et ses frères ne

gît point, dès lors, dans un privilège naturel et nécessaire,
mais dans une obéissance qui ici s'affirme dans sa perfection,
à chaque moment du développement personnel, tandis que
là cette obéissance due se détruit par son contraire. Le drame

entier, avec les motifs profonds qui le déterminent, pour
Christ et pour nous, a pour théâtre la sphère morale. Son

obéissance et nos révoltes y sont renfermées. Hors de là sa

sainteté n'est plus une vertu, pas plus que nos chutes ne
seraient des péchés, mais des malheurs inévitables.

Aussi dois-je protester contre un cliché que vous ne commettriez

jamais, mais qui court les pages de nos contradicteurs,
alors qu'ils opposent, avec M. Gretillat, le Christ « descendu du



QUI EST JÉSUS 609

ciel» au Christ « monté du néant pour devenir homme. » Il est

bien entendu que ce dernier serait le nôtre. Monté du néant
Pour ameuter ou effrayer les fidèles, la formule est précieuse.
Monté du néant! Qu'est-ce cela? Des mots qui sonnent creux
et ne présentent absolument aucun sens. M. Gretillat lui-même,
qui n'est point « descendu du ciel, » est-il donc monté du

néant? Et pour appartenir à la chaîne humaine, les Paul, les

Jean, tous les fidèles témoins ne seraient plus des dons divins,
des « vases d'élection, » des créations de la miséricorde de

Dieu, mais des êtres venus on ne sait d'où, ni comment, à moins

qu'ils ne soient « montés du néant! » Gardons-nous des phrases

vides et disons ensemble, cher ami, malgré nos divergences

théoriques, que le Sauveur, le vôtre et le mien, est
descendu du ciel, oui descendu du ciel, sinon comme un éon

gnostique, façon orthodoxe, du moins comme le don le plus
excellent de la pitié de Dieu pour les pécheurs, don préparé,
promis, attendu, supplié, qui enfin a réalisé la pensée du
Père : l'union intime de l'homme et de Dieu dans la perfection
de l'obéissance.

Après cela, malgré les lacunes de notre savoir, nous pouvons
nous réjouir avec les bergers de Bethlehem, très ignorants du

néant et de la kénose, un néant encore, de ce qu'un Sauveur

nous est né. Nous possédons en Lui un Rédempteur, qui, tenté
comme nous, peut compatir à nos infirmités et sauver parfaitement

ceux qui s'approchent de Dieu par lui. Il est le seul
médiateur entre Dieu et les hommes et ce médiateur s'appelle:
Jésus-Christ homme (1 Tim. II, 5), un nom qui dit toutes les
divines vertus du fils de Marie, un nom que la doctrine
traditionnelle n'a jamais su lui donner.

Vous souffrez, sans doute, des proportions inattendues de

ma réponse à vos pages brèves et limpides. Permettez pourtant
quelques lignes encore touchant les scrupules de votre foi.

III
Ces scrupules touchent à l'autorité du Christ et à la place

que nous donnons à sa personne dans l'ordre universel.
Vous pensez que nos théories rendent incompréhensible

THÉOL. ET PHIL. 1892. 39



610 PAUL CHAPUIS

cette autorité toute spéciale qu'a revendiquée Jésus quand il
se dit, par exemple, la lumière, la vérité, la vie. Vous ne voulez

pas qu'un homme, même le plus saint, puisse légitimement
réclamer cette obéissance. L'argument a quelque chose de

frappant. Voulez-vous que nous l'analysions
Vous conviendrez d'abord, j'en suis assuré, que cette autorité

du Maître est limitée à la sphère morale. Elle appartient
entière à l'ordre de la sainteté. Jésus est la vérité dans la

sphère du bien moral ; il n'a jamais prétendu à l'absolu dans

l'art, dans la science. Il a ignoré, il le dit lui-même, montrant
ainsi tout ce qu'a de complet son caractère d'être fini et limité.

Or dans le domaine moral, la valeur et l'étendue de l'autorité
se mesurent au degré de confiance morale qu'inspire le sujet.
S'il est vrai qu'ici le Seigneur soit la perfection même, son
autorité sera parfaite aussi. liest dans son apparition l'expression
adéquate de la vérité religieuse, de la vie morale. Dans ce

sens et ces limites, il révèle Dieu, le manifeste, non dans son
éternité ou sa toute-puissance mais dans ses vertus communi-
cables: lajustice, la sainteté, l'amour. Et s'il est ainsi, en tant
qu'homme parfait, l'image du Père, le rayonnement de sa

gloire, purifiant et éclairant l'humanité, n'est-il pas du même

coup par l'œuvre médiatrice qu'il a accomplie le représentant,
l'agent divin qui peut dire au nom de son Père, comme
l'ambassadeur au nom de son souverain : Venez à moi1?

Et vous verriez là chez l'homme saint une prétention faite

d'orgueil? Je ne sais y voir que l'exacte expression, le miroir
fidèle de la conscience de Jésus de Nazareth, un homme rempli

de la « plénitude de Dieu » et qui veut donner à ses disciples

cette même plénitude1. Cela est si vrai qu'un apôtre a pu
dire : « soyez mes imitateurs, comme je le suis moi-même de

Christ, » sans que nous songions à l'accuser d'outrecuidance
ou de blasphème. Le même sentiment, nous le retrouvons
chez les prophètes, alors qu'ils parlent au nom de l'Eternel.
Jésus n'a pas parlé autrement, lui qui ne fit rien sans l'avoir
vu faire au Père, lui dont la nourrilure était d'accomplir cette
volonté paternelle. Si ses discours ne sont point accompagnés,
comme les antiques oracles du : ainsi parle l'Eternel, c'est que

1 Eph. ill, 14-19.



QUI EST JÉSUS 611

sa volonté et sa pensée se confondent si bien avec la pensée
et la volonté du Père qu'il n'y a plus lieu de distinguer entre
le maître et le porteur du message. Sa conscience et son activité

reproduisent à toute heure la vie divine ; dans cette union
morale, qui a pour origine le vouloir et non la nature ou la
substance, la communion est parfaite ; le Père est en Jésus, et
Jésus dans le Père, une situation, cher ami, qui d'après des

affirmations très certaines mais résolument niées par l'orthodoxie,

doit devenir la nôtre. Comment donc deviendrait-elle la
nôtre si le nom de fils de Dieu, appliqué à Jésus, devait au

mépris des textes les plus formels s'entendre autrement que
lorsqu'il est appliqué aux sanctifiés?

Nous sommes ainsi amenés à-votre dernier scrupule. J'ai

appelé, faute de mieux, je l'avoue, relative l'adoration, je dirais
plus strictement l'hommage rendu au Christ par les documents

apostoliques et par nous-mêmes. Vous voulez cette adoration
absolue, en tous cas rattachée aux attributs métaphysiques du

Rédempteur et si vous parlez encore, avec cette exigence, de
la subordination du Fils au Père, vous me permettrez d'ajouter
que je ne vous entends pas.

Votre lettre me montre qu'en l'état actuel des esprits, cette
matière mériterait une étude spéciale que vous m'avez excité à

entreprendre mais que je n'ai pas achevée1. Je me bornerai
donc à quelques larges affirmations.

La première ressemblera à un mouvement offensif. Voyons,
en sortant des nuages, en précisant les choses, êtes-vous
monothéiste? Croyez-vous à la valeur permanente de ce principe
invoqué par Jésus: « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le
serviras lui seul? » Admettez-vous que Jésus se soit constamment

distingué de Dieu, lorsqu'entre autres il a refusé pour lui,
le réservant à Dieu seul, au sens que vous savez, le titre de
boni Ces simples constatations nous interdisent déjà cette
adoration absolue, que vous proclamez. La conclusion pratique et
logique de votre point de vue, qui est l'opinion traditionnelle,
me semble impliquer un retour au polythéisme, une négation
de l'unité, de la transcendance divine. Vous avez, au fond,

1 Nous espérons fournir à nos lecteurs une étude historico-exégétique
relative à cette question de « l'adoration » du Christ.



612 PAUL CHAPUIS

deux divinités : le Père et le Fils, et malgré ce qu'a d'étrange
l'opinion que je vous prête, elle s'explique. Je ne suis pas certain

du tout que l'élaboration christologique des premiers
conciles n'ait encore subi quelques influences du polythéisme
grec, que semblaient d'ailleurs favoriser, entendus d'une
certaine manière, quelques textes apostoliques.

Mais en fait la piété et la pensée apostolique ne sont point
tombées dans cette erreur, qui eût provoqué de la part de la

synagogue la plus formidable et la plus justifiée des objections.
Tout en accordant au Christ une place unique et centrale,
parce que son œuvre médiatrice est unique et centrale, les

documents primitifs ne ravissent point à Dieu sa gloire. Jésus

y est invoqué, dans les textes que j'ai cités et que j'aurais dû

compléter en rappelant 2 Cor. IX, et Apoc. XXI, et quelques
autres encore. Cette invocation repose sur le fait que le glorifié

est vivant, que le Seigneur c'est l'Esprit et qu'il demeure
ainsi en communication avec son Eglise ; elle se légitime
ensuite par cette considération que Dieu n'est entrevu par nous
qu'au travers de l'unique médiateur, qui nous conduit au Père
et nous le fait connaître. En Christ, pour tout dire, l'homme et
Dieu se confondent ; la création est arrivée à son terme ; l'œuvre

est achevée.

Voilà, cher ami, mes raisons pour distinguer très nettement
l'hommage divin que je rends à mon Sauveur de l'adoration
absolue que je dois au Créateur suivant l'antique et éternelle
prescription : Tu n'auras point d'autres dieux devant ma face.

Je crains que la piété chrétienne n'ait plus d'une fois
oublié cette loi divine, et si les efforts de la « nouvelle théologie

» pouvaient avoir pour effet de nous ramener ici, comme
dans d'autres domaines, à la religion vraie, elle accomplirait
une œuvre réformatrice au premier chef. Dieu nous l'accorde
Cette prière, du reste, est aussi la vôtre, et c'est avec conviction,

cher ami, que je vous prie d'agréer ici l'expression de ma
reconnaissance pour les pages que vous avez écrites et qui malgré

r.os divergences nous aideront à servir la cause de notre
commune foi au même Sauveur.

Votre affectionné
Paul Chapuis.


	Qui est Jésus? : Lettre à M. le pasteur Paul Chapuis

