Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Qui est Jésus? : Lettre a M. le pasteur Paul Chapuis
Autor: Barnaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUL EST JESUS?

Lettre a M. le pasteur Paul Chapuis

PAR

E. BARNAUD

Du connu & I'inconnu, de I’humain au divin, du Christ his-
torique au Christ métaphysique: telle est, cher fréere et ami,
la marche (ue vous avez suivie dans votre étude d’un si palpi-
tant intérét sur « La transformation du dogme christologique
au sein de la théologie moderne. »

Et celte marche était celle de la raison, du bon sens méme.

Jésus a donc été un homme. Un homme, c’est-a-dire un
étre de nature divine, puisque, selon la Bible, I'homme a
été créé 4 l'image de Dieu, puisqu’ll est de la race de Dieu.
Entre Dieu et ’homme il y a parenté, lien étroit, non opposi-
tion et moins encore séparation.

Et vous en concluez ue « Jésus-Christ n’a possédé qu’une
nature, » la nature humano-divine dont 1’élément essentiel
réside dans les « qualités spirituelles, » dans les « énergies
morales » que Dieu a déposées en chacune de ses créatures.
(’est la sainteté, c’est « la perfection des qualités morales »
gqui rend I’homme « participant de la nature divine ». Plus
I’homme est saint, plus il est divin, plus sa nature est divine.
L’appellation de « Fils de Dieu » attribuée & Jésus dans 'Evan-



QUI EST JESUS ? 577

gile n’a pas d’autre signification. Jésus est le Fils de Dieu par-
ce qu’il est le Saint par excellence.

Cependant le « témoignage évangélique et apostolique »
semble dire autre chose encore, attribuer au Seigneur « une
essence divine autre que celle des mortels. » N’est-ce 14 qu'une
simple apparence? Les Epitres de Paul, celles surtout de la
seconde période, la lettre aux Hébreux, I’Apocalypse, I'Evan-
gile de Jean répondent plutdt non; d’autre part, les Evangiles
synoptiques, les Actes des apodtres, la lettre de Pierre et celle
de Jacques, — c’est-a-dire « ’Evangile primitif et le christia-
nisme palestinien », — n’abordent pas méme ce probléme ;
ils se taisent sur la préexistence du Sauveur.

Et, la-dessus, vous analysez les textes « qui, selon la lettre,
posent trés nettement 'existence personnelle, avant le temps,
du Sauveur des hommes. »

Ces textes, vous les expliquez d’une maniére générale en
disant qu’ils sont un « fruit de la spéculation théosophique »
et qu’ils doivent simplement s’entendre dans ce sens que
« Dieu a prévu, Dieu a préparé de toute éternité le salut et les
instruments appelés & le réaliser. » « Prédestination et préexis-
tence sont deux catégories pour exprimer une seule idée. »
D’ol vous concluez que Jésus « était lui-méme ce Messie, ce
Fils de ’homme descendu du ciel, que les docteurs et les litté-
rateurs (ses contemporains) décrivaient comme existant de
toute éternité dans le sein de Dieu, en vertu du plan divin de
la Rédemption. »

Trés sympathique & 'effort que vous tentez, cher frére,
pour résoudre le probléeme de la nature humano-divine du
Sauveur des hommes, trés désireux d’arriver sous ce rapport
a une solution qui satisfasse également ma raison, ma cons-
cience et mon cceur, vous l'avoueral-je, en face de votre
exposeé, j’éprouve cependant un doute irrésistible et que je tiens
a vous communiquer. Que le Prologue de Jean ait une couleur
spéculative marquée, j’y counsens volontiers; mals que cette
méme couleur se retrouve dans foutes les autres déclarations
de cet apotre, dans toutes celles aussi de P'apotre Paul, c’est
ce que j'ai quelque peine & accepter. Vos déductions sont

THEOL. ET PHIL. 1892. 37



578 E. BARNAUD

spécieuses parfois, il en est méme qui me persuadent presque,
qul m’ébranlent, mais il en est d’autres qui me rejettent comme
d’instinct dans les rangs des interprétes traditionnels.

Ainsi, lorsque Jésus prononce la parole : Avant quw’ Abraham
fut, je suis, cela signifierait uniquement : de toute éternité
jexistr dans le sein de Dieu, en vertu du plan divin de la
Rédemption ? Convenez au moins, cher frére, que ce n’est
pas la le sens le plus naturel, celul qui vient de lui-mémne
se placer devant notre esprit. Et quand Jésus dit encore :
Glorifie-moz, toi, 0 Pére, aupres de toi-méme, de la gloire que
J avais avant que le monde fut, aupreés de toi..., cela ne don-
nerait pas clairement 4 entendre que Jésus avait pleinement
conscience d’avoir joui, lui-méme, personnellement, d’une
gloire céleste dés avant I'existence du monde? L’apdtre Jean
était-il donc tellement pénétré de T'esprit grec qu’il ne pit
parler de Jésus qu’a la maniére grecque, que d’une maniére
symbolique ?

Non, malgré tout, et jusqu’a meilleur informé, je ne puis me
refuser & admettre que Jean, que Paul, que les auteurs du
Nouveau Testament aient cru & la préexistence personnelle de
Jésus de Nazareth et qu’ils l'aient affirmé dans leurs écrits.
L’idée de préexistence n’implique d’ailleurs nullement celle
d’éternité ; antérieur a la création du monde, créateur de tout
ce qui existe, le Fils de Dieu n’en est pas moins le premier-né
de toute créature (Col. I, 15) ; il est Fils, il a été engendré
de Dieu.

Mais c’est ici que vous m’atlendez peut-étre, cher ami, pour
triompher de mon obstination. Affirmer la préexistence du
Christ, déclarez-vous, c¢’est, du méme coup, « renoncer & tout
jamais & une solution quelconque du probléme christologique, »
c’estserendre «incompréhensible, inintelligible la personnalité
duRédempteur, » c’est « détruire la valeur de son euvre, ruiner
son humanité (p. 14), » anéantir « la réalité morale de son
ceuvre rédemptrice (p. 27). »

Votre objection a du poids, elle me met mal & l'aise, elle
m’oblige a4 convenir que je manque de logique, de consé-
quence ; un Christ préexistant, « portion de I'étre divin, » cela



~

QUI EST JESUS ? 579

me géne considérablement, mo1 qui n’ai jamais été trinitaire,
gui suis absolument réfractaire & la théorie des deux natures,
& la Kénose, moi qui crois fermement & 'humanité de Jésus, a
ses luttes morales, 4 sa sainteté acquise ou conquise.. .

Mais, cher ami, ne pourriez-vous pas, en un sujet pareil,
excuser mon défaut de logique,le trouver compréhensible et,
jusqu’a un certain point, légitime? Un Jésus non préexistant est
un étre plus simple, plusintelligible, plus naturel, mieux ordonné
qu'un Jésus préexistant, méme alors que cette préexistence
n’entrainerait pas une idée d’éternité. Mais je ne puis m’empé-
cher de penser que, précisément, la personne du Sauveur
n’est pas simple et qu’il est presque 1mpossible de s’en rendre
maitre par la raison. Pourquol ne vous I'avouerais-je pas, au
risque méme de vous fournir de nouvelles armes contre la
cause que Je soutiens ici? Aprés plus de vingt-six années de
ministére je déclare ne rien comprendre & la personne du
Sauveur et ne pas me rendre un compte exact de 'ceuvre qu’il
est venu accomplir ici-bas: la formule de sa personne et la
formule de son ceuvre m’échappent également. Je sais que
Jésus est mon Sauveur, je sais qu’il est venu chercher et sau-
ver ce qui était perdu, mais je ne le comprends pas, aucune
théorie en celte grave matiere ne me satisfait. C’est par la foi
que je connais Jésus, c’est par la foi que je vis en communion
avec Jésus, c’est la foi qui me le fait adorer, mais toutes les
fois que j’ai cherché 2 m’en emparer par lintelligence, j’ai
échoué. N'avez-vous pas vous-méme écrit ces paroles : « La foi
au sens supréme du mot est le seul organe par lequel nous
puissions réellement saisir le Christ et la valeur intrinseque
de son ceuvre ? »

Et comme cette expérience, des milliers et des milliers de
chrétiens 'ont faite ainsi que moi, je me vois obligé de con-
clure, contrairement & vos propres conclusions, cher ami,
gque « sans m’abriter sous le mystére, » sans appartenir 4 la
race des « intellectualistes désabusés et des croyants pares-
seux, » sans statuer le moins du monde une opposition
entre la nature de Dieu et celle de ’homme, le probléme
christologique est insoluble pour la raison humaine.



930 E. BARNAUD

Voila dix-huit siécles que ce probléme est agité : ne serait-
ce pas une indication que, par la voie spéculative ou théologi-
que, il est sans solution possible ?

(e qui ne condamne nullement l'ccuvre de la théologie.
Pour ne pas résoudre tous les problémes qu’elle aborde, la
théologie n’en a pas moins sa considérable utilité en posant
des questions, en les soumettant & un sérieux examen et en
contribuant a hater leur solution. Dieu, qui est I’Aime méme
de la religion et le foyer auquel s’alimente la théologie, Dieu
n’est-il pas 'lnconnaissable méme, envisagé du point de vue
de la raison?

II

De la préexistence du Christ, passons & sa divinité.

Jésus-Christ est le Fils de Dieu. Selon vous, selon d’autres
aussi, il est le Fils de Dieu parce qu’il est le Fils de I’homme,
parce qu’il fut parfaitement saint. La sainteté étant I’essence
méme de Dieu, quiconque est saint estfils de Dieu. Il n’y a donc
pas, & votre point de vue, — partagé, je le répcte, par plu-
sieurs, — entre Jésus et 'homme de différence de qualité,
d’essence, mais seulement de quantité, de rang, de fonction.
L’homme aussi est fils de Dieu dans 12 mesure ol il réalise la
sainteté divine, et c’est ce qui nous explique pourquoi les
rachetés du Seigneur sont aussi appelés « fils de Dieu. »

Cette sainteté de Jésus, qui constitue sa filialité divine, n
done point innée chez lui, elle n’est pas un « don de nature, »
elle est acquise, voulue, elle est le résultat d’une conquéte, de
sa seule liberté. Autrement, la sainteté du Seigneur et été
destituée de caractére moral, partant elle n’etit plus été une
sainteté véritable, et les luttes et les tentations et les victoires
du Sauveur du monde n’eussent été qu'un mensonge, qu’une
comédie.

Nous entendons tout cela et tout cela n’est pas pour nous
déplaire, parce que tout cela fait bien de Jésus notre frére et
un exemple que nous pouvons imiter parce qu’il est & notre

?

est

portée.
Seulement, que faites-vous, mon cher frére, de la naissance



-

QUI EST JEsvus ? 581

du Sauveur telle que Matthieu et Luc nous la donnent ? Pas
plus que vous je n'admets « que ’hérédité morale se transmet
par les hommes seuls et jamais par les femmes » et gu’ainsi
Jésus ait pu étre préservé de 'inclination au mal par le seul fait
qu’il est né d’une femme. Ou Marie était une pécheresse, et
alors Jésus a hérité par elle du péché, ou elle a été sans
péche, et alors nous donnons en plein dans le dogme
catholique de I'immaculée conception. Quant & la préserva-
tion du péché par I'intervention du Saint-Ksprit, ne pouvait-
elle pas tout aussi bien s’exercer, Joseph et Marie étant
mariés?

Mais la question que je vous pose parce que vous ne l'avez
pas méme abordée dans votre travail, d’ailleurs si complet, est
celle-ci : Ne statuez-vous aucune différence entre la naissance
du Sauveur et celle de tout autre créature humaine? Jésus
n’'est-il pas né tout au moins & I’état d’innocence et n’est-ce
pas pour cela qu’il est appelé par Paul le second Adam ? Jésus
n’a-t-il pas été une nouvelle création? Si vous me répondez
non, je vous demande alors comment Jésusa pu devenir entié-
rement saint ? Est-il possible & un homme né pécheur de vaincre
entiérement le péché ? Si oui, cela nous est aussi possible &
nous: comment done se fait-il que Jésus, seul, y soit parvenu ?
De toute nécessité il faut admettre que Jésus n’est pas né
exactement dans les mémes conditions que nous, que sa
liberté, dés sa naissance, n’a pas été déterminée, comme la
notre, dans le sens du péché.

Vous dites : « Jésus-Christ a réalisé la sainteté parce que deés
l'aurore de sa vie consciente, & chaque degré de sa croissance, 1l
est demeuré en communion obéissante, constante et progressive
avec Dieu la source et Iinspiration de la vie parfaite. » Mais
ne vous apercevez-vous pas que c’est répondre a la question
par la question méme? Votre « parce que », excusez ma har-
diesse, n’explique rien puisqu’il s’agit précisément de savoir
pourquoi, comment, en vertu de quoi «il est demeure en
communion... avec Dieu. » C’est au point de départ de la vie
du Sauveur qu’il faut chercher la solution du probléme, non
ailleurs, non dans la liberté. Encore un coup, si Jésus a été



582 E. BARNAUD

placé deés sa naissance dans les mémes conditions que nous, il
n’a pu faire de sa liberté 'usage qu’il en a fait parce que cette
liberté n’était pas entiére.

Vous ne vous rendez pas toutefois. Vous affirmez encore
que, seul, Jésus a pu réaliser pleinement la filialité divine, de
méme que ’histoire n’a fourni qu’'un Moise, qu'un Socrate,
qu’un Christophe Colomb. A quoi je réponds tout simplement
et sans hésitation : un Moise? un Socrate? wun Christophe
Colomb ? Mais il y en a eu plusieurs, au contraire, durant le
cours des siecles ! Sans doute qu’il n’y a eu qw’un seul individu
ayant porté le nom de Moise, de Socrate, de Christophe
Colomb et ayant accompli 'ceuvre que I'histoire leur attribue.
Mais comme valeur morale, philosophique, scientifique, ces
hommes ont eu des rivaux, peut-étre méme des supérieurs.
Que d’hommes de bien, que de serviteurs de I’Eternel pareils
a Moise sous l'ancienne et sous la nouvelle alliance ! Que de
philosophes, que de penseurs de la taille de Socrate! Que
d’explorateurs qui supportent d’étre mis en paralléle avec
Christophe Colomb !

Les hommes de génie dans tous les domaines sont rares,
mais, grice a4 Dieu, ’humanité en compte quelques-uns. De
Jésus, il 'y en a eu qu’un seul: pourquoi, si quelque chose
de particulier n’est intervenu a l'origine de son existence ? Seul
ce « quelque chose » explique la sainteté parfaite réalisée par le
Christ. Nous ne partageons pasici le point de vue de M. Gretillat,
mais nous ne pouvons pas davantage, jusqu’ad plus ample
explication, partager le votre, cher frere, sur ce terrain spe-
cial.

I

Jésus-Christ, Fils de Dieu, saint, a pu s’attribuer « une auto-
rité qui s’identfie avec celle de Dieu. » A ce titre, et dans cet
ordre, il se dit la lumiere, la vérité, le chemin, la vie. » « Con-
scient de sa position centrale dans 'ceuvre de la restauration
morale de I’humanité, il dira: .... Celui qui aime son pere ou
sa mere plus que moi.... »

Voila encore, cher frere, ce qu’il m’est difficile d’admeltre.



QUI EST JESUS ? 583

Si Jésus n’a pas eu de préexistence, si sa naissance n’a pas été
le fait d’'une intervention directe de Dieu, s’il n’a jamais été
quun homme, le plus saint des hommes, comment peut-il
s’attribuer une autorité identique i celle de Dieu ? Mais, quoi
que vous en disiez, il me semble qu’il y aurait 13 une flagrante
usurpation de pouvoir. Jésus-Christ n’est pas Dieu, il n’est pas
I'égal de Dieu, il est subordonné et soumis & Dieu: vous le
reconnaissez vous-méme hautement puisque vous vous appli-
quez a combattre le point ae vue de l'orthodoxie qui tend,
précisément, a faire de Jésus l'une des trois personnes
de la Trinité, un personnage divin pluldt qu’humain. Dé-
sormais, comment Jésus pourrait-il s’assimiler & Dieu en
consentant 4 devenir, a4 ’égal de Dieu, un objet de foi, de
supréme amour et de supréme obéissance, & s’appeler la
vérité, la vie ? En se placant au point de vue de Jésus, I'homme
parfait Jésus n’a pas le droit de revétir ces titres, car c’est &
Dieu seul qu’ils appartiennent. Pensez-vous que lorsque nous-
mémes nous serons parvenus a la perfection, nous tiendrons
ce langage ? Nous exalterons le nom de Dieu et celui de
I’Agneau: nous ne nous exalterons pas nous-mémes. Plus un
homme est saint, plus il se rapproche de la perfection, plus
aussi il est humble, moins il cherche & attirer les regards sur
lui et & revendiquer pour lui-méme la gloire qui ne revient
qu’a Dieu.

Vous me répondrez peut-étre que je suis dans lerreur et que
mon erreur provient de ce que je sépare trop 'homme de
Dieu, de ce que joublie que 'homme est d'essence divine....

Mais non, je ne I'oublie pas et je puis méme vous dire que
c’est 1a I’'un de mes thémes favoris, que je me plais et méme me
complais & faire ressortir la grandeur de 'homme et son carac-
tere divin. Seulement, gardons-nous d’effacer la différence
capitale qui existe et qui existera toujours entre Dieu et
Phomme. Dieu seul est I'Etre éternel, absolu, infini, Dieu seul
est le Créateur, le Pére, le Souverain; tandis que nous, nous
avons eu un commencement, nous sommes des étres limités,
des créatures et des serviteurs. Cela ne constitue-t-il pas une
différence essentielle? Méme parfait, ’homme ne sera jamais



584 E. BARNAUD

Dieu, jamais son égal et ne pourra jamais recevoir des hom-
mages divins.

C’est vous laisser entendre, mon cher frere, que I'objection
de M. Gretillat : « De quel droit adorez-vous un homme qui ne
differe de vous que par le rang et non par 'essence? » me
parait entierement fondée, et, pour vous exprimer le fond de ma
pensée, c’est 13, c’est cette objection qui s’oppose, actuellement,
ace que je partage sur la personne de Jésus les vues que vous
soutenez. Cette objection me semble éire un coup droil porté
A votre théorie.

Vous y répondez, mais, que je vous le confesse: je trouve
que votre réponse est embarrassée, qu’elle manque de ron-
deur, d’assurance, qu’elle trahit un certain malaise moral.

Vous commencez, sans vous l'étre proposé peut-étre, par
rabaisser ou par diminuer I'importance de la personne méme
du Sauveur comparée a celle de Dieu. Vous vous plaisez
ensuite & constater que Jésus, dans le Nouveau Testament,
n’est invoqué que deux fois. Puis, vous cherchez & atténuer la
signification des hommages rendus au Christ durant son
ministére. Et, enfin, vous terminez par cet aveu qui me trouble
plus que je ne puis dire: « Aprés cela, nous n’avons aucune
raison pour le cacher, 1l reste, entre nos opposants et nous,
sur le fait de 'adoration, une divergence trés sérieuse. Nous
rendons hommage au Fils sans le confondre avec Dieu, Il y a,
si I’on veut, entre I'honneur rendu au Pére et ’honneur rendu
au Fils, une différence de degré, celle-12 méme qui sépare
I'adoration absolue de I'adoration relative, le Créateur unique
de la créature, fut-elle méme, comme le dit saint Paul du
Christ, le premier-né des étres créés. »

Et voild rétabli, en plein protestantisme, le culte de latrie
et celui de dulie, 'adoration absolue s’adressant & Dieu, I’ado-
ration relative s’adrsessant & Jésus! Mais qu’est-ce donc que
cette adoration « relative » si ce n’est précisément le culte de
« dulie » ?0n adore ou on n’adore pas. Si 'on n’adore Jésus
que relativement ou secondairement, cela équivaut a dire qu’on
ne l'adore pas réellement, mais simplement qu’on éprouve
pour lui des sentiments de profond respect.



QUI EST JEsuUs ? o8b

Et c’est bien la volre pensée puisque vous n’envisagez pas
Jésus comme un étre divin au sens particulier du mot, puisque
vous ne reconnaissez en lui rien qui sorte de ’humanité. Vous
étes conséquent, vous éteslogique, mais c¢’est précisément la ce
qui m’effraie et ce qui me fait reculer.... ou demeurer dans le
statu quo.

Et pourtant, je le répéte encore, je ne suis pas trinitaire, je
suls un monothéiste convaincu et je fais de I’humanité de Jésus
une absolue réalité, croyant & ses luttes, & ses tentations,
croyant que, comme Adam, il aurait pu succomber aux piéges
de l'adversaire.

Vous done, encore une fois, cher ami, vous, vous étes con-
séquent avec votre point de départ, au lieu que moi, et bien
d’autres avec moi, — mais cela ne me console pas, — nous
sommes 'inconséquence meéme.

Oui, en cette matiere je suis inconséquent : mes conclusions
contredisent mes prémisses, et j’en souffre vivement. J’en
souffre, et cependant je suis presque persuadé que c’est la la
situation normale de ceux qui marchent par la foi et non par
la vue. Il y a en Jésus, il y a dans son ceuvre quelque chose
d’incornpréhensible, d’énigmatique, de mystérieux que nous
ne parvenons pas a pénétrer ou a dissiper, quelque chose qui
nous dépasse, qui dépasse notre intelligence, qui défie notre
raison, quelque chose que nous comprendrons certainement
un jour, mais qu’il faut, je le pense, humblement accepter ici-
bas par la foi. Vous, cher ami, vous ne croyez pas au mystére
dans la personne du Seigneur; moi, j’y crois encore : de la
mes scrupules. Sije pouvais admettre comme vous que Jésus
n’a pas eu d’antécédents célestes, traiter de « mythologie » la
préexistence, considérer sa naissance comme n’ayant rien qui
la distingue de celle des autres hommes, si j’osais ne pas voir
en Jésus une «figure étrange, » appeler le Jésus de l'ortho-
doxie « une idole métaphysique, » je me rangerais aussilot &
votre point de vue. Mais je ne le puis, mais je ne l'ose. Il me
faut d’autres lumiéres, d’autres preuves, d’autres évidences
encore,

Cependant, que je vous dise avant de terminer, cher frére



586 PAUL CHAPUIS

et ami, combien votre travail m’a intéressé. S’il m’a troublé, il
m’a aussi réjoui. ll y a chez vous, dans I’exposition de vos
idées, une clarté, une franchise, une loyauté, une rigueur
logique en méme temps qu’une élévation, qu’un souffle de
piété, qui font du bien. Ces pages consacrées & la personne du
Christ n’auront pas été inutiles, elles auront, au contraire,
servi la cause de la vérité, fait réfléchir, provoqué la contradic-
tion, ce qui est tout & leur éloge. Votre mot de la fin sera aussi
le mien: « Le Sauveur n’a pas dit qu’il se révélerait le mieux
4 ceux qui entassent formules inintelligibles sur formules
inintelligibles, mais aux cceurs purs qui, avec lui, par lui,
cherchent Dieu. C'est la la science des parfaits. Qu’elle de-
vienne la notre tous les jours davantage ! »

Croyez-mol votre bien dévoué,
E. BARNAUD, pasteur,

Réponse de M. Paul Chapuis.

Chexbres, le 17 octobre 18992.
Mon cher ami,

Vous ne mesurerez pas au long retard de ma réponse 1'im-
pression profonde que m’a causée votre lettre. Elle m’a ému et
édifié. Elle respire la sincérité franche et 'affection du ceceur.
Vous nousy donnez un belexemple de toute la charité, de toute
Iirénique que 'on peut apporter & des discussions, qui, parce
gqu’elles touchent aux questions capitales, nous emportent par-
fois, par notre faute, a des violences regrettables. Mais vos pages
m’émeuvent surtout par les sentiments el les luttes intérieures
qu’elles trahissent. Vos objections me touchent, parce que je les
al traversées; elles me font revivre dans un état d’ame qui fut le
mien. Il me souvient du jour, il y a seize ans de cela, oll jeune
professeur je m’essayais dans une lecon inaugurale! & poser les
principes de la question christologique. Ces principes sont ceux

! Discours prononcé le 20 octobre 1876 & la séance d'installation de
M. le pasteur Paul Chapuis. Tansanne, 1876.



QUI EST JEsuSs ? b87

qu’a développés sous une autre forme Pétude que vise votre
lettre. J'y ajoutais, il est vrai, une note, affirmant ou tout au
moins supposant un accord possible entre la christologie
historico-morale de I’école & laquelle jappartiens et la christo-
logie métaphysique. Les jeunes hommes, maintenant nos
collégues, qui suivaient alors mes legons, me rendront peut-étre
le témoignage qu’a cetle tentative de synthése je me suis
sincérement appliqué. Aujourd’hui, vous le savez, & la suite
d’études que jose dire longuement poursuivies, l'incompa-
tibilité des deux conceptions m’apparait éclatante et defi-
nitive. Je serais incomplet, si je n’ajoutais pas que ’expérience
intime, ’évangile toujours mieux entreva comme religion
de la conscience, culte en esprit et en vérité, ont puissamment
contribué & ce résultat, tandis que le savant Ritschl n’y est
que pour tres peu de chose.

Vous n’ignorez pas, du reste, que cette christologie 4 base his-
torique et morale est & ce jour la profession de fol de nombre de
chrétiens distingués, arrivés a celte solution par ces voies
multiples et diverses que Dieu montre & ceux qui le cher-
chent. Je ne me ferais pas fort de cet argument, si je ne
tenais & rappeler qu’avant nous et avec nous plusieurs de
ceux quisont des maitres et des croyants ont trouvé la le repos
de esprit et les satisfactions du cceur.

Vos objections n’en demeurent pas moins trés sérieuses et ,
puisque vous m'y iavitez avec tant de bienveillance, }’essaierai
d’y répondre sans trop répéter ce qui a été dit ailleurs. Au fait,
mon cher ami, vos objections sont des scrupules, que je ran-
gerais volontiers sous trois noms. Il y a le scrupule du philo-
losophe-théologien, celui de 'historien, celui surtout de la foi
experimentée,

Votre philosophie nous dit que «le probléme christolo-
gique est insoluble par la raison humaine. » Vous n’en voulez
pas moins que votre foi saisisse le Sauveur, sans « rien com-
prendre ni & sa personne, ni & son ceuvre. » Permeltez que je
trouve excessive cette opposition statuée entre la foi et la



D88 PAUL GHAPUIS

science. Sans entrer dans 'étude de leurs réciproques rap-
ports, il convient & coup str de distinguer leurs domaines res-
pectifs, les lois qui les régissent et la nature des acquisitions
qu’elles nous procurent. Mais nos aspirations les plus constan-
tes, ce besoin d'unité qui est au fond de notre étre ne nous
invitent-ils pas & statuer, donc arechercher I’harmonie supréme,
harmonie incompléte, harmonie souvent faussée par nos
Incrédulités ou nos ignorances, mais harmonie désirée parce
qu’elle doit étre. L’homme s’épuise a cet effort ; il s’égare, il
revient; il souflre, il se blesse; mais tant qu’il lui restera un
souffle de vie et de dignité, il tentera de s’approcher de la cime
de la vérité. Or je crains que votre conception ne nous rameéne
a la thése de docteurs illustres, qu’il y a des vérités de science et
des vérités de foi, une évidence, mais que les unes peuvent
contredire les aulres, ce qui me parait monstrueux. La foi d’ail-
leurs est un des éléments vitaux de notre étre. Elle pergoit
certains phénomenes; elle fournit donc des faits & 'observation.
Serait-il téméraire d’analyser ces données, de leur marquer
leur place dans 'ordre de 'univers, d’en tirer des conclusions,
comme nous le faisons légitimement pour tous les autres phé-
nomenes psychiques ?

Sur un point toutefois, et ceci nous ramene & I'objet direct
de cette leltre, je me sens en plein accord avec vous. C’est
quand vous dites « qu’il v a en Jésus quelque chose d'incom-
préhensible,... quelque chose qui nous dépasse. » Mais ici
encore entendons-nous ; car je crains que nous ne définissions
assez différemment cette inconnue.

Dans la préface de son Tite-Live, M. Taine demandait :
« Peut-on employer dans la critique des méthodes exactes?
Un talent sera-t-il exprimé par une formule ? Les facultés d’un
homme, comme les organes d’une plante dépendent-elles les
unes des autres ? Sont-elles mesurées et produites par une loi
unique ? Cette loi donnée, peut-on prévoir leur énergie et cal-
culer d’avance leurs bons et leurs mauvais effets ? Peut-on les
reconstruire comme les naturalistes reconstruisent un animal
fossile ? Y a-t-il en nous une faculté maitresse, dont l'action
uniforme se communique différemment & nos différents rouages,



QUI EST JESUS? 589

et imprime & notre machine un systéme nécessaire de mouve-
ments prévus ? »

M. Tzine répond oui. Nous disons non; parce que derriére
la machine humaine nous entrevoyons la liberté humaine. Les
études historiques les plus sagaces et les plus complétes arrivent
amontrer dans ';euvre d’'unhomme la résultante de divers fac-
teurs : le pays ou il vécut, la race, la famille, ’éducation, ses
luttes, son travail, sa constitution physico-morale ; mais aprés
celail reste encore des mobiles indéterminables, des détermina-
tions qui se perdent dans le secret des coeurs, qui sont le secret
de Dieu. Nous appelons cela notre équation personnelle, d’autant
plus énergique dans son influence causale que lindividualité
étudiée dépasse le niveau commun et manifeste dans son action
des motifs de I'ordre moral, des volitions puissantes. A supposer
(ue cette inconnue puisse se calculer et se réduire en formule
4 la facon d’ane réaction chimique, ’homme-machine serait
démontré. Il ne ’est pas et au nom des intéréts supérieurs de
I'humanité qui postule la liberté morale, nous pensons vous
et moi qu’il ne le sera jamais. N'est-ce pas notre dignité, au-
tant que notre misére, que de devoir nous écrier : « Je ne
fais pas le bien que je voudrais faire et je fais le mal que je
ne voudrais pas faire? »

A ce titre et dans ces limites, je vous accorde grandement que
Jésus a « quelque chose d’énigmatique, quelque chose qui nous
dépasse. » Ce quelque chose, c’est précisément cette inconnue
d’autant plus impressionnante que le caractére et 'ceuvre du
Maitre s’élévent dans le monde moral comme un sommet bien
haut au-dessus des autres sommets, grice 4 'usage unique en
son genre qu’il a fait de cette liberté morale, sa dignité et la
notre. Mais vous remarquerez du méme coup que cet élément
indéterminable, (que vous statuez, n’est pas propre au Seigneur,
bien qu’il soit dans sa personnalité particulierement frappant. Il
appartient 4 I’humanité et & ce point de vue, toute différence de
degré réservée, il y a « quelque chose qui nous dépasse »
chez un Moise, chez un Socrate, dans toute individualité
géniale et puissante du monde moral. Mais, en aucun cas, cette
constatation ne saurait nous empécher de scruter avec tous les



590 PAUL CHAPUIS

instruments en notre pouvoir la grande figure du Rédempteur.
S1 la foi seule, comme vous le rappelez au moyen de mes
propres paroles, est capable de saisir religieusement le Christ,
je veux dire de tirer de sa personne et de son ceuvre des éner-
gies positives pour notre personne et notre ceuvre, ceite foi
produit de2s nmpressions, fournit des expériences qui, ajoutées
aux faits donnés par ’histoire méme de Jésus, constituent quel-
ques-unes des données les plus importantes ou tout au moins
quelques-uns des éléments de solution du probléme christo-
logique.

D’ailleurs, cher ami, ne voyez-vous pas que votre theése
agnostique se contredil elle-méme? Vous prétendez main-
tenir, en renoncant de propos délibéré & leur synthése, et
le Christ historique et le Christ de la spéculation. Vous
déclarez ainsi & peu prés nul et non avenu, illusion et
vanité, leffort gigantesque et permanent de I’Eglise qui sans
cesse s’est penchée sur le mystére. L’'intuition de cet effort
me parait juste et nécessaire. Flle suppose que l'affirmation
de la préexistence et toutes les theéses qui s’y rattachent se
présentent dans nos documents comme une tentative d’ex-
plication du Christ historique. Ce ne sont pas deux grandeurs
juxtaposées, mais deux grandeurs organiquement reliées, dont
I'une est la cause de l'autre. Votre réserve agnostique mécon-
nait la nature de ce rapport, tel que le présenient les écrits du
Nouveau Testament; et si, malgré 'histoire, vous mainteniez la
double affirmation sans chercher la synthése & vos yeux introu-
vable, ne serait-il pas utile de formuler ainsi vos conclusions ?
Les éléments saisissables de la personnalité du Sauveur sont
ceux que donnent les lois ordinaires de la vie morale, soit son
humanité parfaite. La préexistence, tentative d’explication de
sa perfection, appartient, quelle qu’en soit la valeur, & 'ordre
de l'incommensurable. L’intelligence s’y perd; la foi ne s’en
nourrit jamais ; dés lors, en tout état de cause, elle n’a pas, a
proprement parler, de portée pratique. Elle est 14, & 'arriere-
plan, dans les lointains obscurs, sans définitions possibles. Il y
aurait loin de la, n’est-il pas vrai, au role qu’on fait jouer a ce
dogme spéculatif dans la dogmatique hellénisante des conciles



QUI EST JESUs ? 591

et de orthodoxie vulgaire et actuelle, qui va répétant partout
que la négation de la preexistence personnelle du Seigneur
produira un affaiblissement de la vie de I’Eglise.

J'imagine, permettez cette supposition, qu’a tout prendre
vous vous contenteriez peut-ftre de cette place trés secondaire
faite & la christologie spéculative. Elle me semblerait presque
acceplable §’il s’agissait purement et simplement de se courber
sous « un mystére insondable ». La question n’est pas aussi sim-
ple. Ce n’est pas un mystére que nous repoussons comme tel ;
nous sommes trop habitués & ignorer et 4 sentir nos étroites
limites pour avoir cet orgueil. Mais mystére ou pas, la logique
et la conscience, l'histoire et la psychologie, nous obligent a
rejeter toute explication du Christ, toute affirmation au sujet
du Christ qui anéantirait la portée morale de son ceuvre, telle
que I'histoire la constate.

Je ne demande pas, remarquez-le, je vous prie, s’ll est pos-
sible de trouver cette affirmation supérieure qui réunirait en
une unité véritable et 'numanité compléte et la préexistence
personnelle du Sauveur. Je demande si ces deux affirmations
ne se détruisent pas nécessairement ’'une 'autre, comme le oui
détruit le non, comme les ténébres anéantissent la lumiere,
Nous pouvons nous passer de la synthése, mais notre esprit
se refuse & affirmer des contraires qui se détruisent, parce
gu’en le fuisantil se renie lui-méme et se meurt dans le scepti-
cisme.

Relevez donc en Jésus ses sentimenis humains, ses luttes,
ses angoisses, ses dépendances de l'espace et du temps, le
caractére contingent de son étre, son apprentissage de I'obéis-
sance au Pére, cette vie, qui, de son aurore & son couchant, s’est
progressivement épanouie jusqu’a arriver volontairement & ce
dépouillement absolu qui se nomme 'amour sans bornes ni
taches, la justice accomplie, le chemin de la victoire ouvert a
tous ceux qui, sous l'influence de I'Esprit, marcheront sur ces
traces. Voila le Christ que vous préchez, dont vous vivez, celui
qui touche et convertit les cceurs. Les plus nobles accents de
votre lettre procédent de cette source et je soupconne fort
qu’avec la plupart de vos contemporains, vous ne nourrissez



592 PAUL CHAPUIS

guére, ni votre foi en lui, ni votre expérience de sa grice des
éléments spéculatifs que pourtant vous voulez conserver a sa
personne. Placez plutdt un instant et sérieusement derriére ce
Sauveur, homme parfait, comme pour expliquer sa grandeur,
cet élre éternel et préexistant, ce substratum divin, cette
hypostase trinitaire, cette personnalité infinie et éternelle,
revétue de toute-science, de sainteté native, qui créa et con-
serve les mondes et dans son état incarné se souvient de
cette gloire. Que devient I’homme de tout & I’heure, luttant
comme vous, souffrant comme vous, conquérant pas & pas sa
perfection morale, priant, mieux que Jacob en sa lutte avec
I'étre mystérieux, pour étre délivré de la mort qu’il craignait,
se laissant vaincre en une noble et sainte défaite par les suppli-
cations croyantes d’'une femme de Sidon? — Que devient ce
Sauveur ? Il s’évanouit, il disparait.

Cette conclusion, que pour ma part je ne saurais refouler,
démontre suffisamment tout ce qu’a de précaire un expédient
christologique qui se borne & affirmer non des contraires,
mais des contradictions. Et ce n’est pas ma raison, cher ami,
comme vous semblez le penser, c’est ma foi qui est ic1 intéres-
sée. Vous paraitrai-je hardi, sacrilege ? Non, je vous le confie :
la préexistence apres tout ne choquerait pas ma raison. Pour-
quoi donc la choquerait-elle? Que savons-nous des mystéres,
des origines? Mais la préexistence ébranle ma confiance en
lefficacité de I'ceuvre rédemptrice. Elle énerve la vertu prali-
que de I’Evangile. Voild pourquoi le probleme christologique,
selon le programme qui est le notre, ne constitue pas un
simple exercice théologique. Il touche a la vie et & 'avenir de
I'liglise.

Pour nous en convaincre encore, oserai-je vous demander
quel role joue laffirrnation de la préexistence dans votre foi
personnelle et votre ceuvre pastorale ? Vous allez sans doute
me renvoyer aux docaments apostoliques et & dix-neuf siécles
d’histoire durant lesquels cette doctrine, malgré les résistances
qu’elle a provoquées, a été constamment maintenue dans le
credo de la chrétienté.

Des apotres, nous parlerons tout a I’heure. L'Eglise, elle,



QUI EST JESUS ? 593

c’est vral, depuis ef avant les grands conciles trinitaires, a
toujours aftirmé cette origine supérieure de son Chef. Elle a
méme repoussé Arius et sa doctrine d’une préexistence com-
menc¢ant dans le temps, que vous semblez préconiser et qui, &
mes veux, offre autant el plus de difficultés que ’engendrement
éternel enseigné par les docteurs orthodoxes. Cette conception
donne au Sauveur des hommes une grandeur surhumaine,
quelque chose d’unique qui I’éléve formellement & la hauteur
« d’un Dieu ». On regarde, on contemple et 'on est d’autant
plus saisi par cette ficure que la tradition de dix-neuf siécles I’a
profondément implantée dans la pensée chrétienne. Je com-
prends qu’en rejetant cette formule, & nos yeux erronée et
dangereuse pour le temps présent, nous soyons accusés d’en-
lever au Seigneur de gloire une part de sa couronne et je
saisis avec une sympathie émue les scrupules d’hommes
pieux, les effrois du traditionalisme, pour qui le Sauveur, tel
que nous le comprenons, ne semble plus étre ce Fils unique venu
du Pere, dont la dignité et la supréme grandeur paraissent
liees aux affirmations recues. J’ajouterai méme que ce dogme,
malgré I'imperfection de la formule, répond & un sentiment
trés juste, & celui-1a méme qui dans les siécles passés a créé et
soutenu la notion trinitaire, qui, pourtant & votre propre sen-
timent, n’est ni biblique, ni vraie.

Qu’ont cherché nos grands docteurs en cet effort gigantes-
que, qui me pénetre d’admiration ? Ils ont voulu rendre
compte de la grandeur unique de Jésus-Christ, lul assigner la
place qu’appelle cette grandeur et Pexpliquer par des causes
suffisantes. Les moyens qu’ils ont employés, la réponse qu’ils
ont donnée au probleme, nous les trouvons aujourd’hui
caducs ; mais ils correspondaient au degré et 4 la forme de
leur culture, comme a la nature de leurs préoccupations. Et
ces préoccupations demeurent; nous cherchons, comime les
péres, & nous rendre compte de 'ceuvre et de la personne du
Rédempteur; mais cette longue histoire, cette histoire tour-
mentée, ne devrait-elle pas nous avoir appris & distinguer
entre la substance méme des problémes posés et les formules
inadéquates et changeantes qui nous servent & exprimer les

THEOL. ET PHIL. 1892, 38



594 PAUL CHAPUIS

solutions proposées? Voild pourquoi la vertu des faits salu-
taires se manifeste, malgré les erreurs des théories. Vous sou-
venez-vous de la pauvre femme de I'Evangile qui fut guérie
en vertu de sa foi, bien que la superstition grossiére qui enve-
loppait la confiance de son cceur ait rattaché le pouvoir de
guérison du Maitre & (uelque vertu magique, commuuicable
méme par le manteau du prophéte ? Dans un autre domaine,
Jimagine qu’au seiziéme siécle beaucoup d’ames trés pieuses,
dont la fol était comme enchéssée dans les doctrines romaines,
ont da prendre les réformateurs pour des destructeurs coupa-
bles. N’y aurait-il pas, sans que chacun puisse s’en rendre
compte, quelque chose de cet enchissement de la foi dans les
formules de la foi, dans le role si capital que plusieurs accor-
dent & la préexistence du Christ ?

Citez-moi, je vous prie, un réveil de conscience, une con
version, une impulsion morale, produits par cette affirmation.
Est-ce 14 ce qui brisa la résistance de Saul ?la préexistence a-t-
elle consolé I'dme troublée du moine de Wittemberg ? Lorsque
sous I’étreinte des angoisses morales et des vides du cceur
nous avons vu des Ames trouver la paix en Jésus-Christ qui les
conduit au Pére, ont-elles posé le pied sur ces hauteurs spécu-
latives comme sur le roc inébranlable de leurs espérances ?
Je veux que, sans ou avec intention, elles aient laissé subsister
ces affirmations séculaires a titre d’explication derniere de la
puissance et de la grandeur du Rédempteur; mais je ne vois
pas que ces affirmations procedent de la foi, je ne vois pas
non plus qu’elles créent la vie croyante. Ne serait-ce pas
gu’elles appartiennent & une autre sphére que celle de la reli-
gion pratique et vécue, & la sphére de la réflexion théolo-
gique ?

Si je ne craignais d’étre entrainé hors des limites d’une
simple réponse & vos excellentes pages, j'essaierais de vous
dire comment ce qui renverse pour nous ou tout au moins
transforme la notion de la préexistence est précisément ce (ui
explique son role dans le passé. D’ou vient-elle cette pensée,
bien antérieure au siécle de Jésus-Christ? Des écoles palesti-
niennes, de la spéculation judaique, qui partout aboutit & la



QUI EST JRSUS ? 595

personnification des idées1? (Vest trés probable. Mais ces écoles
elles-mémes ont subi 'ascendant de la Gréce et la Gréce, c’est
encore une de ses gloires, a dominé le monde et les docteurs
de I'Eglise. Je reconnais sa trace dans cette habitude méme
de considérer les choses sous la catégorie de la substance et
de I'étre. Elie fut métaphysique et nous lui devons les plus
hardis efforts de P'esprit humain. Qu’est & tout prendre la
préexistence sinon l'affirmation gue les vertus de Jésus-Christ
s’expliquent par les attributs de son étre, par sa substance,
par sa nature? Une analyse plus exacte du fait religieux, une
conscience plus juste des limites de notre savoir, la théorie de
la connaissance modifiée et précisée par les méthodes d’obser-
vation qui remplacent la spéculation pure, les Kant, les Vinet,
les Secrétan, tous ces faits, tous ces hommes ont révolutionné
les anciens procédés et la révolution va s’accentuant tous les
jours. Nous ne méprisons pas, comme le suppose M. Gretillat
qui nous reproche d’en faire, la métaphysique. La science de
I'étre est impérissable ; mais elle s’est modifiée. Jadis elle com-
mandait observation et P’expérience; aujourd’hui elle n’est
(que la conclusion ou la généralisation des faits acquis par I'ob-
servation et I'expérience. Voila pourquoil, indépendamment de
tout autre motif, la préexistence, discussion de substance de
choses qu'on n’entend ni ne peut entendre, nous apparait
comme une donnée spéculative, en harmonie avec les concep-
tions d’une époque passée et qui ne cadrent plus ni avec nos
besoins, ni avec nos méthodes d’investigation, une conception,
en un mot, qui ne se rapporte & aucune réalité objective.

J’ai hite d’en revenir & ma question indiscrete. Quel role
attribuez-vous au dogme discuté dans votre vie et votre wuvre
pastorale ? Car enfin, si cette affirmation est capitale ou sim-
plement utile, si elle fournit une explication du Christ et de
ses puissances, il y va de notre fidélité de lui donner sa place
dans I’enseignement ou I’édification pratique. Vous la trouverez
sans aucun doute dans d’anciens sermonnaires, peut-étre, ce

1 Voir encore sur ce sujet un volume qui vient de paraitre: Les Apo-
calypses juives, par Eug. de Faye, licencié en théologie. 1 vol. grand in-12.
— Paris, Fischbacher, 1892



596 PAUL CHAPUIS

que j’ignore, dans de plus récents; mais je n’ai pas besoin de
vous conseiller, cher ami, de donner & vos ouailles plus forti-
fiante nourriture.

Vous préchez Jésus-Christ. Avec saint Paul vous avez parlé
peut-étre, permetlez cette supposition, de 'imitation de Jésus-
Christ; peut-étre avez-vous essayé d’attirer les volontés vers
Celui qui affranchit du péché, en montrant que, tenté comme
nous, il peut secourir ceux qui sont tentés. Vos auditeurs vous
ont entendu avec cette svimpathie que votre parole pleine de
foi et de vie sail inspirer. Je svis en mesuare de résumer
quelques-unes des impressions recues. Les voici :

Quelques personnes, parmi celles, heureusement rares, aux-
quelles le joug de Porthodoxie a voilé la personne du Rédemp-
teur, ont été scandalisées en vous entendant affirmer, confor-
mément aux Ecritures, que le Saint et le Juste aurait pu
tomber dans le mal. La plupart, heureuses des appels recus,
partisans traditionnels du dogme traditionnel appris du
catéchisme, ne se sont pas demandé si oul ou non vous
admettiez la préexistence, parce (ue cette explication de la
personne ef de 'ceuvre de Jésus n’a trouvé aucune place dans
vos paroles, (une lacune, cher ami, si le dogme est réellement
utile,) parce qu’aussi elle ne joue aucun role appréciable dans
leur propre vie religieuse.

Voici, le phénoméne se présente quelquefois, un de vos
auditeurs, dme qul cherche, Ame qui a soif de la justice, mais
peu disposée & se contenter du demi-jour. Il a été touché de
la maniére impressive dont vous avez dépeint Jésus-Christ,
son frére et son libérateur, selon vous; il aspire & marcher sur
ses traces, 4 régler sa vie sur celle du Maitre. « Monsieur le
pasteur, vous dit-il, nul plus que moi ne désire imiter le
Maitre, son amour, sa justice, sa vie sanctifiée. Mais les condi-
tions de la lutte pour lui et pour moi ne sont pas seulement
inégales, ce que je comprends trop, hélas! elles sont abso-
lument dissemblables. Lui! un homme qui fut Dieu, et se
souvient de son éternité, moi... vous savez! » Que répondrez-
vous ? — Je vous laisse cette tache ; je vous laisse soulever le
poids de cette objection & mes yeux formidable et qui énerve



QUI EST JESUS ? 597

pour les plus réfléchis et les plus sérienx, la puissance vivi-
fiante de I’Evangile.

Ne peut-on pas conclure de la, une fois encere, que le dogme
a besoin de revision profonrle, que la notion de préexistence
appartient a la réflexion théologique d’une grande époque,
mals non au patrimoine de la foi chrétienne proprement dite?

M. Gretillat, on le sait, n’est point de cet avis. Dans un bel
article, quil publiait en juillet dernier dans cette Revuel, il
nous dit que la négation de la préexistence a pour effet un
amoindrissement de 'exemple donné par Jésus-Christ 4 I'hu-
manité et & chaque fideéle, que, si la sainteté suffit a rendre
compte du role propitiateur du Crucifié, elle n’explique pas
son role créateur et régénérateur.

L’exemple de Jésus-Christ! Mais la préexistence, au sens ol
Pentend le docteur de Neuchdtel, semble précisément, méme
avec Uinfortunée kénose, énerver la puissance pratique du
modele, puisqu’on tend 4 motiver et son autorité et sa puis-
sunce par des faits, des qualités d’étre et des considérations,
qui ne sauraient s’appliquer & ’humanité.

Un riche, qui s’est fait pauvre, en se souvenant de ses
richesses passées, que d’ailleurs il reconquiert chaque jour, ne
saurait recommander sa méthode & un pauvre qui ne fut jamais
(ue pauvre et qui n’a pas dans sa nature les éléements propres
a faire fortune. Si Jésus-Christ, comme le dit si bien M. Gre-
tillat, est le Régénérateur de ’humanité rachietée, en quel sens
faut-il entendre ce relévement? A-t-il communiqué sa substance,
un sang nouveau ? Alors je saisis la valeur de la préexistence,
mais du coup la rédemption est rabaissée au rang d’'une
précipitation organique ou d’un opus operatum. Si cette
restauration est celle de ma volonté par sa volonté, une ceuvre
morale, un affranchissement du mal, alors je ne vois plus la
valeur pratique de la préexistence. Assez, cher ami. A sup-
poser que vous ne vous effrayiez pas du caractére de réflexion
théologique que nous attribuons au dogme discuté, vous avez
neanmoins une objection tout préte : Cette réflexion théolo-
gique n’a pas commencé a Nicée; elle remplit quelques

! Foi et théologie, p. 331 et suivantes.



598 PAUL CHAPUIS

livres canoniques : elle fait partie du témoignage de Jésus lui-
méme, du moins d’aprés le quatrieme évangile. Nous arrivons
ainsi & votre scrupule historique.

II

Ce scrupule, si je vous comprends bien, concerne essentiel-
lement la maniére dont j’entends la préexistence et la place
accordée aux récits de la naissance surnaturelle du Sauveur.

Vous avez bien compris, et je vous en remercie, que si nous
repoussons l'affirmation de la préexistence personnelle, nous
cherchons pourtant & nous rendre compte des motifs qui ont
dicté cette conception & quelques-uns de nos documents
apostoliques ; nous cherchons & retrouver le contenu religieux
de cette thése spéculative. Deux textes surtout, Jean VIII 58 et
XVII 7, des témoignages de Jésus lui-ménie sur sa personne,
vous «rejettent, dites-vous, comme d'instinct dans le rang des
interprétes traditionnels. »

Avant qu’ Abraham fit, je suis! M. Gretillat dans Tarticle
citt me reproche d’entendre ce texte comme 8’1l signifiait :
Avant quw’ Abraham fut, je neétars pas. C’est charmant comme
trait d’esprit du trés spirituel professeur. Mais vous conviendrez
que c’est trop me préter. I'ai dit et je confesse encore que,
entendue dans sa lettre, cette déclaration peut certainement
signifier que le fils de Marie existait, existait de toute éternité
(je suis el non j’étais) conscient de lui-méme avant le pére des
croyants, de méme qu’'entendus a la lettre « naitre de nou-
veau » signifie ce que disait Nicodéme, « manger la chair et
boire le sang du Fils de I'homme » ce qu'imaginaient les Juifs,
« voir le Pére » ce que désirait Philippe, « se garder du levain
des Pharisiens » ce que supposaient les Douze. C’est méme,
on le sait, un des traits les plus caractéristiques de I’ensei-
gnement du Maitre que cette maniére paradoxale, ce coup
d’aile qui brusquement emporte les auditeurs au -dessus de
leurs préoccupations limitées dans les sphéres de I'Esprit. A
eeux quile cherchent parce qu’ils ont été terrestrement nourris,
il se donne comme pain de vie, supérieur a4 la manne tombée



QUI EST JisUus ? 599

du ciel ; eau du puits de Jacob le transporte vers cette eau
vive qu’en sa personne il est venu offrir aux altérés; les splen-
deurs de la Féte des Tabernacles lui inspirent son : « Je suis la
lumiére du monde. » Dans le cas qui nous occupe, tandis que
les Juifs supputent son état civil et son 4ge, d’un bond, d'un
élan le voild au centre de sa misison, au role qu’il s’attribue, a
son dge spirituel : Avant qu'Abraham fit, je suis ! ¢’est-a-dire,
mon role, mon but, mon ceuvre, ma raison d’étre sont anté-
rieurs au patriarche et fixés de toute éternité dans les conseils
de Dieu. Dans la belle étude qu’il vient de publier, M. Philippe:
Bridel! exprime trés exactement la méme pensée ; montrant
dans 'Homme-Dieu le but et le centre de I’histoire, il écrit :
« Quelque unique qu’il soit au milieu de ses fréres imparfaits
et coupables, le Christ n’y sera point un intrus; au contraire,
il est leur raison d’étre, 4 eux tous; rien n’a jamals existé, rien
n’a jamais été conservé, rien ne s’est jamais développé qu’en
vue de 'apparition de ’'Homme-Dieu; car toute I'histoire, toute
la nature n’ont d'autre but que la réalisation de la vie divine,
comme toute la plante ne vit que pour porter sa graine. Cest
« & travers lui et pour lui » que Dieu a tout créé; c’est pour
et « en lui » que tout a subsisté, car c’est en lui que tout avait
sa raison d’étre et quand il vient, il peut dire non seulement :
« J'étais avant que vous fussiez » mais, « avant que vous fussiez
« je suis. »

Nous avons dans ces mots, qui ont d’autant plus de portée
gu’ils n'ont point d’intention exégétique, une tres exacte
indication de la valeur religieuse et du sens qu’il faut attri-
buer & la préexistence non seulement dans les textes rappelés,
mais partout. Elle revient & la pensée de Vinet que M. Bridel
a excellemment choisie comme épigraphe : « Tout davs la
religion chrétienne est morale, la divinité du Christ, la rédemp-
tion, tous les mystéres sont, au fond, de la morale. » J'ajoute
que s’ils ne sont pas cela, ils ne sont rien au point de vue
religieux et ¢’est faute de I'avoir compris que la tradition ecclé-
siastique en est arrivée & matérialiser cette notion de la

Y La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la religion définitive ?
— Brochure in-8.



600 PAUL CHAPUIS

préexistence, familiere a I’horizon judaique, pour faire du
Rédempteur et de son ceuvre plus encore une évolution de la
substance divine, qu’une création de vie restaurée et renou-
velée et longuement préparée par tout ce qui a précédé la
venue du Fils de ’'Homme.

%
* %

J’ai hate d’en arriver & votre question au sujet de la « nais-
sance miraculeuse ». Vous avez lair, je dis I'air, car l'esprit
général de votre lettre vous absout a l'avance, d’en faire une
des colonnes de la divinité du Christ. Mais ce que vous ne
faites pas, d’autres le font. On voudrait expliquer le Sauveur,
fonder sa divinité sur le protévangile que, tout récemment,
quelques fréeres de Germanie appelaient « le roc sur lequel
viendra se briser toute la sagesse de ce siécle. » Au point de
vue populaire, cette énergique revendication doit étre d’un
grand eflet. L’orthodoxie vulgaire a tellement habitué les
esprits &4 trouver dans des causes physiologiques Porigine de
la grandeur du Rédempteur, qu’on ne saurait s’é¢tonner de la
puissance d’action d’'un tel argument. Mais, a le regarder de
prés, il constitue une erreur historique et un grand danger
moral.

Erreur historique ! Je ne saurais en ¢uelques lignes discuter
I’évangile de I'enfance. Mon étude a donné sur ce point mon
sentiment : J’apprécie toute la valeur des pages, si rigoureuses
d’analyse, d’'un Lobstein. Je congois tres bien qu’on refuse au
protévangile le caractére d’une histoire pour y voir une christo-
logie rudimentaire et matérialisée. Je concols également
Iopinion, c’est la mienne, qui admet la réalité historique de
ces récits, tout au moins Paffirmation de la naissance surna-
turelle. G’est un probléeme critique, dont la solution décisive
ne me parait pas achevée. Mais, cette solution, quelle qu’elle
soit, est indifférente & la dogmatique. Elle n’apporte pas de
lumiére. Voici pourquoi :

L’affirmation natus e spiritic suncto ne joue aucun role ap-
préciable dans la réflexion christologique primitive. Je ne
dis pas qu’elle soit nécessairement niée ; je dis qu'aucun texte,



QUI EST JEEUS ? 601

en dehors des chapitres connus de Matthieu et de Luc, ne la
fait pressentir, qu’elle n’est nulle part utilisée. Cette conclu-
sion, on ne l'appuiera pas sur le silence trés explicable qu’au-
rait gardé Jésus lui-méme sur cette matiére. Ni Marc, nile
quatrieme évangile n’en font mentiou et je renonce i inférer
quol que ce soit de ce silence. Mais lisez, pour prendre le
meilleur des exemples, les épitres de Paul. Cet apdtre parle
assez, faut-il le rappeler, de la supréme grandeur du Maitre,
de sa divinité, de sa gloire, de son role, de sa dignité unique,
de ses origines mémes. Pourtant dans aucune de ses pages
vous ne rencontrez une mention de la conception surnaturelie,
pas méme une allusion & ce fait; jamais celui-ci n’est employé
a titre d’argument, phénoméne inexplicable si I’écrivain elt
accordé au protévangile seulement un dixiéme de la valeur
que lui ont donné I'orthodoxie et I'opinion vulgaires. Il appar-
tient & cette orthodoxie, qui a la noble prétention de posséder
et de défendre la « saine doctrine », de nous expliquer cet
indubilable silence. La seule affirmation paulinienne qui se
rapproche du sujet se trouve dans Rom. I, 5, ou Jésus est
appelé « fils de David selon la chair et fils de Dieu selon Pesprit
de sainteté par sa résurrection d’entre les morts.» Et vous savez
que cette formule ne donne en la (uestion qu’une lumiére
douteuse, puisqu’on en peut tirer tout aussi bien, peut-étre
plus raisonnablement, la négation du protévangile, qu’une
preuve en sa faveur,

Il taut donc dépasser, et de beaucoup, l'dge apostolique
pour trouver le moment ol les évangiles de la naissance sont
utilisés comme argument en faveur de la divinité du Christ.
Les documents apocryphes fournissent ici d’utiles indications.
L’esprit de I'Eglise s’est modifié : on cherche dans la nature
du Christ lexplication de son caractére et de son ceuvre
et 'on modifiera, pour la préciser et la matérialiser, la formule
du Symbole qui disait: « né du Saint-Esprit et de la vierge
Marie » en celle que nous connaissons : « con¢u du Saint-
Esprit et né de la vierge Marie. »

Dans cette situation, je ne vois ue deux chemins de sortie,
entre lesquels ont est obligé de choisir.



602 PAUL CHAPUIS

Voici le premier :

La conception surnaturelle régit la personne du Maitre ; elle
explique sa divinité ; elle explique, sinon sa sainteté, du moins
la possibilité de cette sainteté, puisqu’au dire des savants de
Iecole traditionnelle, Jésus fut ainsi soustrait & I'influence du
péché originel et sa meére a tout ce qu’il y a d’impur, dit-on,
dans les lois ordinaires et universelles de la génération. «La
pureté absolue de sa naissance, écrira M. Godet !, résulte d’'un
cOté, de la sainteté positive du principe divin qui en est la cause
efficiente; de l'autre, de I’absence de tout mouvement impur
chez celle qui devient mere sous I’empire d'un tel principe.»
Vous trouverez dans les ouvrages, si remarquables & d’autres
égards, (ue feu le professcur Gess a consacrés & la personne du
Christ des détails plus précis et qu’inspire le méme esprit.
Je vois 14, pour ma part, un double et trés grave danger moral.
D’un coté, contrairement & tous les phénomeénes constatés, on
suppose que 'hérédité morale se transmet par 'homme et non
par la femme. Si I’on ne veut pas, avec les récits apocryphes
et le dogme catholique qui a I'incontestable mérite du courage
logique, aboutir & 'immaculée conception de Marie, vase pré-
paré, physiquement purifié pour recevoir I'enfant divin, on
statuera de la part de ’Esprit, & coté de sa fonction créatrice,
je ne sais quel role matériel d’agent de désinfection, qu’il me
répugne de signaler. Sous prétexte de péché originel, on
rabaisse Pactivité sainte du Saint-Esprit de Dieu au rang d’une
force moléculaire.

Que dire, d’autre part, de ces affirmations sur le caractére
prétendu impur des fonctions sexuelles ! Elles s’insurgent
conlre une loi qu’on appelle & bon droit une loi divine. Elles
sont les germes de cette immorale morale du faux ascétisme
qui a manifesté et manifeste encore, hélas! dans I'Eglise ses
douloureuses conséqusnces.

Ajouterai-je que l'esprit de I'Evangile proteste contre de
pareilles concepticns, que ces conceptions finissent par expli-
quer la sainteté du Rédempteur par des causes physiologiques,
gqu'elles ruinent dés lors la portée morale de son ccuvre et

LTE. Godet, Commentaire sur saint Luc. — Neuchétel, 1871



QUI EST JESUS? 603

nous la rendent inassimilable? Cette sainteté a, en effet, pour
point de départ ou pour condition un phénomeéne naturel ; elle
est susceptible de se perdre, comme je puis pecdre ma robuste
santé dans la débauche, mais elle n’est ni une énergie conquise,
ni une volonté d’étre, ce que Dieu voudrait que nous soyons. Je
ne sais comment saisir, dans une telle supposition, ce devenir
comme Christ, que I'Evangile nous impose comwme idéal. Les
conditions naturelles qui le préparent me font défaut, je ne
saurais les posséder et parce que je ne les posséde pas le salut
offert m’apparait comme une illusion. Le Sauveur est un heu-
reux, un privilégié, fort parmi les forts, qui nous dit 4 nous,
paralytiques de naissance: Allons, mes amis! escaladons le
Cervin!

Non, non, cher ami, si le protévangile signifie cela, s’il est
né sous ces influences morbides contre lesquelles proteste
Pépitre aux Hébreux, quand elle dit que le lit nuptial est sans
souillure, §'il a pour but de fournir & la grandeur de I’enfant
de Bethléhem un piédestal emprunté aux évolutions de la
matiére, alors il est jugé et on a fourni contre sa réalité histo-
rique le plus formidable des arguments. Ce n’est plus un mythe
ou une légende pénétrés ds séve religieuse, Ecriture sainte
nous en fournit quelques exemples, c’est un mauvais mythe,
une détestable légende qu’on fera bien de laisser dans 'ombre.

Mais ce n’est pas la I'impression que nous laisse I’évangile de
la naissance ; voild pourquoi il y a un autre chemin de sortie.

Mythe ou histoire, le ton de ces récits, leur sobriété, cette
tendre poésie qui les enveloppe, tout nous dit que leur inspi-
ration est celle d’'une pure et naive piété. Les hommes qui
nous racontent ces choses n’ont pas débattu le probléeme du
péché originel ; 4 coup sar ils avaient conservé de la religion
israélite cet amour pour la paternité, ce légitime orgueil que
donne la bénédiction des fils dont on remplit son carquois, et
qui se refuse & voir une souillure dans les conditions de la
naissance physique.

Mythe ou histoire, ces récits ne peuvent signifier qu’une
chose : ¢’est que Jésus est une création nouvelle au sein de
Phumanité, qu’en tout état de cause il a rompu la chaine infer-



604 PAUL CHAPUIS

nale du mal et posé un commencement nouveau dont il est
lui-méme le premier anneau. Si ¢’est de I'histoire, nous consta-
terons simplement qu’il a plu & Celui qui dit jadis: « Que la
lumiére soil!l » d’accomplir encore un acte créateur pour
donner au monde vieilli et mourant le Chef de I’humanite
restaurée.

Vous voyez, cher ami, que la peur ou I’horreur du «surna-
turel » ne nous tente point. Mais cette forme méme de 'entrée du
Christ dans le monde ne saurait ni conditionner, ni limiter la
formation morale du Rédempteur. Car, faut-il le répéter pour la
dixieme fois, toute tentative de donner & la sainteté une cause
extérieure au sujet, tout au moins étrangere i sa volonté, en dis-
sout le caractere moral. Le vainqueur du péché et de la mort
doit avoir, s’il 1n’invite & vaincre par Lul les mémes adversaires,
rencontré Pennemi dans des conditions analogues & celles ou
je suis moi-méme placé. Ceci n’est point un & priori, mais un
postulat nécessaire au fait méme de la rédemption par celui
qul nous sauve, parce (u’il connait par expérience nos lutte
et nos sentiers.

M. Godet? a écrit cette phrase : « Le fait de la naissance mira-
culeuse est en relation étroite et directe avec celui de la sainteté
parfaite du Christ, base de la christologie, lellement que celul
qui nie le premier de ces miracles doit nécessairement étre
conduit & nier le second et que celui qui accepte le second ne
peut manquer de remonter jusqu’au premier qui en est la
supposttion.

Nos constatations historiques, comme nos déductions, nous
aménent a poser la thése directement contraire: le fait de la
naissance miraculeuse est sans relation aucune avec la perfec-
tion morale de Jésus, base nécessaire de toute christologie
évangelique. Celui qui rattache ce mode d’étre & ce mode de
naitre, comme lelfet & la cause, est directement et nécessai-
rement conduit & nier le caractére moral de cette sainteté,
qui est une vertu conquise et non pas un don de nature comme
le talent ou la vigueur physique. Si nos adversaires ont raison,
Pappropriation du salut doit pouvoir s’obtenir par une sorte

1 Quw. cité.



QUI EST JESUs ? 605

d’inoculation, & laquelle la volonté et l'énergie morale ne
sont que peu intéressées. (’est peut-étre bien la un des traits
de la dogmatique traditionnelle ; mais c'est aussi une erreur
catholisante qu’il faut faire disparaitre.

Vous répondrez peut-étre, en admettant une partie des ob-
jections présentées, que la naissance miraculeuse ne constitue
pas la cause unique de la sainteté du Christ, puisqu’elle n’ex-
clut pas la nécessité de la lutte pour conserver et épanouir
cette obéissance parfaite, ni dés lors la possibilité éventueile de
taillir. Mais vous voulez en méme temps créer, pour le Sauveur,
par cette naissance miraculeuse, une innocence initiale, le
placer dans cette situation, ol nous ne sommes ni vous ni
roi, et qui lui confere « la liberté de ne pas pécher et de réa-
liser ainsi le but proposé & 'humanité dés 'origine de son his-
toire. » Les origines du Maitre iui créeraient donc ce qu'on a
appelé « la condition négative de la sainteté. » J'entends. L’ar-
gument est spécieux; mais répond-il aux réalités psycholo-
giques ?

Je pourrais demander d’abord ce que signifie « cette li-
berté de ne pas pécher.» Y a-t-il donc un péché ou « des pé-
chés nécessaires ? » S’ils sont nécessaires, inévitables, sout-ils
encore des péchés, c’est-d-dire des transgressions voulues et
réfléchies de la loi de Dieu, des manquements que j’aurais pu
et da éviter. Vous voyez que c’est la notion méme du mal héré-
ditaire, de I'inclination mauvaise de la race qu’il s’agirait de
reviser. Mais je passe & d’autres questions plus directes. Cette
innocence, cette faculté du libre choix absolu que vous récla-
mez pour Jésus reposeraient donc selon vous sur un don natu-
rel; c’est une question de sang. Et vous voulez que cette con-
dition d’ordre physique ait protégé 'innocence de I'enfant, les
premiers mouvements de son dme, consciente d’elle-méme, en
face des exemples, des tentations que les hommes et le monde
présentaient & ses yeux, 4 ses oreilles, & son cceur. N'est-ce
pas réduire le mal aux proportions d’'un désordre organique
ou, s'il pouvait rester dans de telles condilions un désordre mo-
ral, n’est-ce pas lui fournir a titre de préservatif des forces in-
fimes? Le mal digne de ce nom, j'entends la désobéissance



606 PAUL CHAPUIS

coupable, exige, nous allons le voir, de plus efficaces remparts.
Que résulte-t-il d’ailleurs du point de vue que j'essaie de com-
battre et qui offre la plus étrange confusion de l'ordre de la
nature et de celui de la grace ? Il en résulte, si 'on va au fond
des choses, qu'un pécheur qui péche peut éire moralement
aussi grund que Jésus-Christ qui ne peche pas. Le Seigneur a
remporté les parfaites victoires... & I'aide, selon vous, des privi-
leges de sa constitution physico-morale. Vous et moi, si nous
avons imparfaitement, trés imparfaitement appris 'obéissance,
résisté au mal, malgré le boulet que nous trainons et que le
Sauveur ne traina pas, n‘avons-nous pas réalisé nous aussi une
ceuvre digne d’attention ? Et comme, en matiére morale, la va-
leur de 'acte dépend moins de la réussite que de 'intensité de
Peffort, ne se trouverait-il pas des hommes « nés dans le péché
et enclins au mal, » aussi avancés que Jésus le Saint et le
Juste, & la facon donti vous concevez et expliquez cette justice?
La pite infime de la veuve dénuée vaut plus que les milliers de
francs du millionnaire selon arithmétique de Jésus lui-méme
et cette arithmétique doit étre ic1 appliquée.

Ces arguments n’épuisent pas encore votre question. Vous
demandez comment nous expliquons cette apparition unique
de Jésus de Nazareth, son 4me pure, exempte de tout égare-
ment, la limpidité de sa conscience toujours obéie, autant que
la perfection de son amour. Je veux que mon appel aux génies
que j'avais cités comme lointaine analogie ne vous ait pas con-
vaincu. Vous me faites souvenir que ni Socrate, ni Moise, ni les
autres ne furent seuls en leur genre; je ne nie point, mais ne
peut-on pas constater chez tous les hommes supérieurs, et c’est
en ce sens que je les al appelés en témoignage, une large part
d'inconnue, « ce quelque chose qui nous dépasse? » Peu
importe 'étendue de cet élément, n’est-il pas partout de méme
catégorie, en ce sens qu’il détermine au plus haut point la per-
sonnalité ?

Jésus est le génie achevé du monde moral. Je puis concevoir
des individualités plus savantes, des grandeurs d’un autre
genre dans le domaine de l’esthétique, je ne concois, ni ne
vois rien de plus harmonique, rien de plus parfait que la cons-



QUI EST JESUs ? 607

cience obéissante du fils de Marie. Kt si je cherche 4 me ren-
dre compte de cette grandeur unigue, n’est-ce pas & des cau-
ses morales, & des causes libres et non & des phénomeénes na-
turels que je dois m’adresser? Ceci vous dit maréponse & votre
question. Je consens, je dois consentir a ignorer le pourcquoi.
La sainteté ne se déduit pas comme une formule de chimie,
c’est ici gu’il faut savoir ignorer et je ne saurais mieux marquer
ma pensée qu’en vous rappelant une page de M. Philippe
Bridel!.

« L’Homme-Dieu » sera un don de Dieu, une grice, but de
I'histoire, il ne sera pas le résultat spontané de Uhistoire, mais
un commencement nouveau dans histoire. Est-ce 1a ce qui
vous arréle ? Songez pourtant que sur plus d’'un point notre
sciernce est obligée d’accepter des hiatus du méme genre, je
veux dire 'opposition d’un principe nouveau venant se greffer
sur ce qui existe, mais en le pliant & des fins nouvelles. Par
exemple, tous les phénomenes de la vie vegétative sont confor-
mes aux lois de la chimie ; mais la vie elle méme est quelque
chose que la chimie ne produit point, quelque chose qui vient
s’ajouter a la chimie pour la dominer et, comme disait Claude
Bernard, la soumettre 4 une idée directrice. Méme hiatus pour
ce qui concerne la vie consciente, dominant la vie inconsciente
en s’appuyant sur elle sans la détruire. Méme hiatus encore
pour la liberté morale qui s’aftirme au-dessus du mécanisme
intérieur de nos idées, de nos désirs, de nos craintes, en diri-
geant ce mécanisme sans le briser. Tout individu n’est-1l pas
d’une maniére relative un commencement nouveau, qui ne
rompt point la chaine héréditaire et qui pourtant, $’il est quel-
qu’un, marque la réalité, au moins la possibilité de quelque
modification dans cette chaine 7 »

Voila, je crois, tout ce que Pon peut dire et vous conviendrez
gue cette confession d’ignorance, qui tient & la nature méme
des choses, est mieux & sa place que les affirmations contradic-
toires de la christologie traditionnelle pour laquelle on voudrait

! Ph. Bridel, pasteur, La foi en Jésus de Nazareth peut-elle constituer la
religion définitive # Conférence apologétique. — Lausanne, Georges Bridel
& (e,



608 PAUL CHAPUIS

réclamer les bénéfices du mvstére. Tout au plus, en notre sujet
et dans la ligne olt nous poursuivons la solution du probléeme,
est-il possible de poser quelques jalons indicateurs.

Le premier nous dirait qu’en face de la sainteté du Maitre la
question du péché originel doit étre pour sa personne laissée
de coté. Nous ne pouvons plonger aucun regard dans cette
phase de I'inconscience. Nous ne pouvons ni nier, ni affirmer en
cette matiere. Le seul fait & retenir, le fait central, c’est que le
Seigneur des l'aurore de sa vie consciente ne révéle aucun
égarement. Le second marquerait le role joué dans cette lutte
par la volonté du Sauveur, toujours et constamment appliquée
au bien qui triomphe en sa personne. Enfin, si vous voulez, un
mot qui exprimerait cette notion de causalité & laquelle vous
paraissez tenir, je dirais que la perfection de Jésus de Nazareth
est, comme tout triomphe moral, 'ceuvre de la grice de Dieu.
Il a été gardé, pénétré, entouré, conduit, fortifié par I’Esprit.
Sa sainteté a pour source les énergies morales, mais & aucun
degré les puissances physiques. Dans ce domaine ainsi limité
et précisé, on n'accentuera jamais trop l’éducation divine. Et
vous ne me direz pas que cette action fait sortir le Christ des
conditions humaines générales. Destiné et préparé & 'ceuvre
capitale du monde. Dieu a doté son Fils, en proportion méme
de la grandeur de son ceuvre, comme 1l dota et dote encore
ses serviteurs, donnant ici cing, 13 deux talents suivant le
travail & accomplir. La différence entre lui et ses fréres ne
git point, des lors, dans un privilege naturel et nécessaire,
mais dans une obéissance qui ici s’affirme dans sa perfection,
4 chaque moment du développement personnel, tandis que
la cette ohéissance due se détruit par son contraire. Le drame
entier, avec les motifs profonds qui le déterminent, pour
Christ et pour nous, a pour thééitre la sphére morale. Son
obéissance et nos révoltes y sont renfermées. Hors de lia sa
sainteté n’est plus une vertu, pas plus que nos chutes ne se-
raient des péchés, mais des malheurs inévitables.

Aussi dois-je protester contre un cliché que vous ne commet-
triez jamais, mais qui court les pages de nos contradicteurs,
alors qu’ils opposent, avec M. Gretillat, le Christ « descendu du



QUI EST JEsus ? 609

ciel » au Christ « monté du néant pour devenir homme. » Il est
bien entendu que ce dernier serait le notre. Monté du néant!
Pour ameuter ou effrayer les fideles, la formule est précieuse.
Monté du néant! Qu’est-ce cela ? Des mots qui sonnent creux
et ne présentent absolument aucun sens. M. Gretillat lvi-méme,
qui n’est point « descendu du ciel, » est-il donc monté du
néant ? Et pour appartenir & la chaine humaine, les Paul, les
Jean, tous les fidéles témoins ne seraient plus des dons divins,
des « vases d’élection, » des créations de la miséricorde de
Dieu, mais des étres venus on ne sait d’ol1, ni comment, & moins
qu’ils ne soient « montés du néant! » Gardons-nous des phra-
ses vides et disons ensemble, cher ami, malgré nos divergen-
ces théoriques, que le Sauveur, le votre et le mien, est des-
cendu dw ciel, oui descendu du ciel, sinon comme un éon
gnostique, fagon orthodoxe, du moins comme le don le plus
excellent de la pitié de Dieu pour les pécheurs, don préparé,
promis, attendu, supplié, qui enfin a réalisé la pensée du
Pére: 'union intime de '’homme et de Dieu dans la perfection
de ’obéissance.

Apres cela, malgré les lacunes de notre savoir, nous pouvons
nous réjouir avec les bergers de Bethléhem, trés ignorants du
néant et de la kénose, un néant encore, de ce qu’'un Sauveur
nous est né. Nous possédons en Lul un Rédempteur, qui, lenté
comine nous, peut compatir & nos infirmités et sauver parfaite-
ment ceux qui s’approchent de Dieu par lui. Il est le seul mé-
diateur entre Dieu et les hommes et ce médiateur s’appelle:
Jésus-Christ homme (1 Tim. II, 5), un nom qui dit toutes les
divines vertus du fils de Marie, un nom que la doctrine tradi-
tionnelle n’a jamais su lui donner.

Vous souffrez, sans doute, des proportions inattendues de
ma réponse 4 vos pages bréves et limpides. Permettez pourtant
quelques lignes encore touchant les scrupules de votre foi.

11X

Ces scrupules touchent & l'autorité du Christ et & la place
que nous donnons a sa personne dans 'ordre universel.
Vous pensez que nos théories rendent incompréhensible

THEOL. ET PHIL. 1892. 39



610 PAUL CHAPUIS

cette autorité toute spéciale qu’a revendiquée Jésus quand il
se dit, par exemple, la lumiére, la vérité, la vie. Vous ne vou-
lez pas qu’un homme, méme le plus saint, puisse légitimement
réclamer cette obéissance. L’argument a quelque chose de
frappant. Voulez-vous que nous 'analysions ?

Vous conviendrez d’abord, j’en suis assuré, que cette auto-
rité du Maitre est limitée & la sphére morale. Elle appartient
entiére 4 l'ordre de la sainteté. Jésus est la vérité dans la
sphére du bien moral; il n’a jamais prétendu a I’absolu dans
I'art, dans la science. Il a ignoré, il le dit lui-méme, montrant
ainsitout ce qu’a de complet son caractere d’étre fini et limité.

Or dans le domaine moral, la valeur et I’éiendue de autorité
se mesurent au degré de confiance morale qu’inspire le sujet.
S’il est vrai qu’ici le Seigneur soit la perfection méme, son au-
torité sera parfaite aussi. Ilest dans son apparition 'expression
adéquate de la vérité religieuse, de la vie morale. Dans ce
sens et ces limites, il révele Dieu, le manifeste, non dans son
éternité ou sa toute-puissance mais dans ses vertus communi-
cables: la justice, la sainteté, 'amour. Et s’il est ainsi, en tant
quhomme parfait, 'image du Pére, le rayonnement de sa
gloire, purifiant et éclairant 'humanité, n’est-il pas du méme
coup par I’ceavre médiatrice qu’il a accomplie le représentant,
Pagent divin qui peut dire au nom de son Pére, comme 'am~
bassadeur au nom de son souverain : Venez & moi ?

Et vous verriez 14 chez ’homme saint une prétention faite
d’orgueil? Je ne sais y voir que 'exacte expression, le miroir
fidele de la conscience de Jésus de Nazareth, un homme rem-
pli de la « plénitude de Dieu » et qui veut donner & ses disci-
ples cette méme plénitude!. Cela est si vrai qu’un apétre a pu
dire: « soyez mes imitateurs, comme je le suis moi-méme de
Christ, » sans que nous songions & l'accuser d’outrecuidance
ou de blaspheme. Le méme sentiment, nous le retrouvons
chez les prophétes, alors qu’ils parlent au nom de I’Eternel.
Jésus n’a pas parlé autrement, lui qui ne fit rien sans l’avoir
vu faire au Pére, lui dont la nourriture était d’accomplir cette
volonté paternelle. Si ses discours ne sont point accompagnés,
comme les antiques oracles du : ainsi parle ’Eternel, c’est que

* Eph. 111, 14-19.



QUI EST JEsSUS ? 611

sa volonté et sa pensée se confondent si bien avec la pensée
et la volonté du Pére qu’il n’y a plus lieu de distinguer entre
le maitre et Je porteur du message. Sa conscience et son acti-
vité reproduisent & toute heure la vie divine; dans cette union
morale, qui a pour origine le vouloir et non la nature ou la
substance, la communion est parfaite ; le Pere est en Jésus, et
Jésus dans le Pére, une situation, cher ami, qui d’aprés des
affirmations trés certaines mais résolument niées par 1'ortho-
doxie, doit devenir la ndtre. Comment donc deviendrait-elle la
notre si le nom de fils de Dieu, appliqué & Jésus, devait au
mépris des textes les plus formels s’entendre autrement que
lorsqu’il est appliqué aux sanctifiés ?

Nous sommes ainsi amenés avotre dernier scrupule. J’ai ap-
pelé, faule de mieux, je I’avoue, relative ’adoration, je dirais
plus strictement ’hommage rendu au Ghrist par les documents
apostoliques et par nous-mémes. Vous voulez cette adoration
absolue, en tous cas rattachée aux attributs métaphysiques du
Rédempteur et si vous parlez encore, avec cette exigence, de
la subordination du Fils au Pére, vous me permettrez d’ajouter
que je ne vous entends pas.

Votre lettre me montre qu’en I’état actuel des esprits, cette
matiére mériterait une étude spéciale que vous m’avez excité &
entreprendre mais que je n’ai pas achevée!. Je me bornerai
donc & quelques larges affirmations.

La premiére ressemblera & un mouvement offensif. Voyons,
en sortant des nuages, en précisant les choses, étes-vous mo-
nothéiste ? Croyez-vous & la valeur permanente de ce principe
invoqué par Jésus: « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le
serviras lai seul? » Admettez-vous que Jésus se soit constam-
ment distingué de Dieu, lorsqu’entre autres il a refusé pour lui,
le réservant & Dieu seul, au sens que vous savez, le titre de
bon? Ces simples constatations nous interdisent déja cette ado-
ration absolue, que vous proclamez. La conclusion pralique et
logique de votre point de vue, qui est 'opinion traditionnelle,
me semble impliquer un retour au polythéisme, une négation
de 'unité, de la transcendance divine. Vous avez, au fond,

1 Nous espérons fournir & nos lecteurs une étude historico-exégétique
relative & cette question de « 'adoration » du Christ.



612 PAUL CHAPUIS

deux divinités : le Pére et le Fils, et malgré ce qu’a d’étrange
I’opinion que je vous préte, elle s’explique. Je ne suis pas cer-
tain du tout que I’élaboration christologique des premiers con-
ciles n’ait encore subi quelques influences du polythéisme
grec, que semblaient d’ailleurs favoriser, entendus d’une cer-
taine maniéere, quelques textes apostoliques.

Mais en fait la piété et la pensée apostolique ne sont point
tombées dans cette erreur, qui eiit provoqué de la part de la
synagogue la plusformidable et la plus justifiée des objections.
Tout en accordant au Christ une place unique et cenlrale,
parce que son ceuvre meédiatrice est unique et centrale, les
documents primitifs ne ravissent point & Dieu sa gloire. Jésus
y est invoqué, dans les textes (ue j'ai cités et que j'aurais di
compléter en rappelant 2 Cor. IX, et Apoc. XXI, et quelques
autres encore. Cette invocation repose sur le fait que le glo-
rifié est vivant, que le Seigneur c’est ’Esprit et qu’il demeure
ainsi en communication avec son Eglise; elle se légitime en-
suite par cette considération que Dieu n’est entrevu par nous
qu’au travers de 'unique médiateur, qui nous conduit au Pére
et nous le fait connaitre. En Christ, pour tout dire, ’homme et
Dieu se confondent ; la création est arrivée & son terme ; ’ceu-
vre est achevée.

Voila, cher ami, mes raisons pour distinguer trés nettement
I’hommage divin que je rends & mon Sauveur de l'adoration
absolue que je dois au Créateur suivant I'antique et éternelle
prescription: Tu n’auras point d’'autres dieux devant ma face.

Je crains que la piété chrétienne n’ait plus d’une fois
oublié cette loi divine, et si les efforts de la « nouvelle théo-
logie » pouvaient avoir pour effet de nous ramener ici, comme
dans d’autres domaines, & la religion vraie, elle accomplirait
une ceuvre réformatrice au premier chef. Dieu nous l'accorde !
Cette priére, du reste, est aussi la votre, et c’est avec convic-
tion, cher ami, que je vous prie d’agréer ici 'expression de ma
reconnaissance pour les pages que vousavez écrites et qui mal-
gré r.os divergences nous aideront & servir la cause de notre
commune foi au méme Sauveur.

Votre affectionné
PAuL CHAPUIS.




	Qui est Jésus? : Lettre à M. le pasteur Paul Chapuis

