
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La naissance du sauveur

Autor: Bovon, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NAISSANCE DU SAUVEUR

JULES BOVON1

Jésus naquit, suivant les calculs les plus probables, en

l'an 749 de Rome 2. Sa descendance davidique est fortement
ment attestée par les documents apostoliques. Saint Paul, saint

Pierre, tous les premiers prédicateurs de l'Evangile l'affir-

1 Chapitre détaché d'une Théologie du Nouveau Testament (avec esquisse
de la vie de Jésus), dont le premier volume est sous presse ei paraîtra
prochainement. (Réd.)

2 On sait que Denys le Petit fait commencer l'ère chrétienne en l'an 754;

voici cependant les raisons qui militent en faveur de l'autre supposition.
Matthieu piacela naissance de Jésus sous le règne d'Hérode le Grand,
vers la fin du gouvernement de ce prince (II, 1. 13 et suiv., 19, 22). Or,
Hérode étant mort avant la Pâque de l'an 750 (Josephe, Ant-XVll, 8,1,—
9,3. Debello jud-, 1,33, 8. Comp. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes,

I, p. 306, 343-345), si l'on tient compte de la fuite en Egypte et du séjour
des parents de Jésus à Bethléem, on est presque inévitablement ramené
à l'année qui précède, résultat que confirment du reste les renseignements

fournis par l'évangile de Luc. 11 est vrai que la notice sur Quiri-
nius (Luc II, 2) semble contredire nette donnée, car ce recensement est
de dix ans environ postérieur (759-760 de Rome, soit l'an 6-7 après .i.-C.),
et aucune des explications avancées pour écarter cette difficulté ne
paraissant acceptable, il ne reste qu'à constater la divergence des
documents sur ce point (comp, la discussion qu'en donne Schürer, I, p. 426-455).
Mais Luc lui-même rentre dans le courant du récit de Matthieu, qua.nd il
raconte le voyage de Joseph et de Marie (il, 4), déplacement qui ne se

comprend que sous Hérode, alors que la Galilée et la Judée dépendaient
du même souverain (contre Reuss, Hist, èv., p. 140 et suiv.). Nous voila
donc rejetés vers l'an 749, ce qui oblige à admettre, d'autre part, que la
notice de Luc II, 2 repose sur une confusion de l'évangéliste.



558 j. bovon

ment à l'envi (Rom. I, 3; 2 Tim. II, 8; Act. II, 30; XIII, 23 ;

Apoc. V, 5; XXII, 16)L Les foules, d'ailleurs, acclament
partout Jésus comme le fils de David (Matth. IX, 27 ; XV. 22, etc.),
sans qu'il repousse jamais ce titre2. Mais par quelle branche
de la famille royale Christ se rattache-t-il au glorieux souverain

d'Israël ; c'est ce qu'il est plus difficile de déterminer. On

sait que les deux généalogies que nous fournissent les évangiles

(Matth. I, 1-16; Luc III, 23-38) sont presque absolument

divergentes, et le lecteur attentif ne peut, me paraît-il, que
constater l'insuccès des efforts tentés par l'exégèse pour les

ramener à l'unité. L'explication la plus en vogue consiste à

affirmer que Matthieu donne la série des ancêtres de Joseph,
tandis que Luc dresserait le tableau généalogique de Marie3;
hypothèse qui rendrait compte assurément de la diversité des

deux textes. Mais si tel est le cas, pourquoi Luc raconte-t-il
que Jésus «était, comme on le croyait, fils de Joseph, fils
d'Héli... » (v. 23), sans dire mot de Marie? On répond que ce
n'était pas la coutume d'insérer dans de telles pièces des noms
de femmes ; « le sentiment antique », écrit M. Godet, « ne
comportant pas l'indication de la mère comme chaînon généalogique

» *. Le texte de Matthieu, cependant, qui n'hésite pas à

mentionner Thamar, Rahab, Ruth et Bath-Schéba (v. 3-6),
semble montrer que cette répugnance était moins forte qu'on
ne le suppose. Pour quelle raison saint Luc, s'il a donc eu
l'intention qu'on lui prête, omet-il précisément Marie, qui, dans

1 Comp, l'expression de l'épître aux Hébreux : « Il est notoire (irçoôy-

~aov) quo notre Seigneur est sorti de Juda... » (VII, 14).
2 L'exception indiquée dans Jean VII, 42 ne prouve pas que le Seigneur

entre dans la pensée de ceux qui s'expriment de la sorte. Tout ce que
montre ce récit, c'est que Jésus s'abstient très sagement d'opposer sa

filiation davidique à des hommes que cet argument extérieur ne pouvait

convaincre, puisqu'ils étaient décidés d'avance a ne pas avoir la foi

(v. 17-19; comp. Matthieu XXII, 41-46). Ce texte ne saurait donc

renverser le témoignage unanime de toute la littérature apostolique (comp.
Franke. Das alte Test, bei Joh., p. 53-54).

3 Par ex. F. Godet, Commentaire sur l'Evangile de saint Luc, J, p. 186-196

de la 1« édition ; 3me édit. I, p. 267-280.B. Weiss, Das Leben Jesu, I, p. 210-

212.
'¦ I, p. 192 (1™ edit.).



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 559

l'hypothèse de la conception miraculeuse, était le seul anneau
intermédiaire entre Jésus et son aïeul? Bien plus, dans quel
but, biffant le nom de Marie, a-t-il soin d'insérer celui de

Joseph, comme pour accumuler les détails qui étaient de
nature à donner le change à ses lecteurs en faussant l'interprétation

de sa pensée?
On conviendra que, si le troisième évangéliste a voulu rattacher

Jésus à David par Marie, sa rédaction est singulièrement
maladroite, et que seul l'intérêt harmonistique a pu suggérer
l'idée d'entendre le texte dans ce sens. Plusieurs commentateurs
allèguent, il est vrai, que l'absence du toù devant ìwtróp (III, 23)

impose cette exégèse. « Le mot imo-hf, » écrit encore M. Godet,
« s'il était destiné à devenir le point d'appui de toute la généalogie

subséquente, ne pourrait manquer d'être déterminé et
fixé par l'article, et cela à bien plus forts raison encore que
tous les noms suivants1.» Mais, comme le fait remarquer
M. Beyschlag, c'est voir des intentions bien profondes dans un
détail de grammaire2, qui s'explique d'ailleurs, me paraît-il,
le mieux du monde, si l'on réfléchit que i«ri<p, dépendant de

utôç, pouvait se passer d'article, tandis qu'il n'en est pas de

même des noms suivants qui, sans le toû chaque fois répété,
seraient comme suspendus dans le vide et privés de contact
avec l'anneau précédent3. Quant à la tradition talmudique
d'après laquelle Marie aurait été la fille d'Héli, ou même aux
déclarations de Justin Martyr et d'irénée4, tout ce que ces textes

prouvent, c'est que plus tard on interpréta parfois dans ce

sens le témoignage de Luc5 et que la littérature juive en porte

1 I. p. 191 (1™ édit), comp. 3rae édit., p. 271-272; de même M. Weiss, l.
p. 211.

2 Das Leb«n Jesu, I. p. 149.
3 La forme complète serait t'iòc 'lioayè, viov 'Hau, violi Mad Bad, etc.,tov

remplaçant »io». Quant a l'emploi de vloç avec un nom propre qui suit
sans article, voir, p. ex. vloç Jaßio, Matth. 1,20; tûv viûv Zeßeoaiov, Matth.
XX, 20, Marc X, 35, Luc V,10; vloç 'Aßpaau, Luc XIX, 9; viol 6eov

Matth. V, 9, etc.
¦'' Weiss, I, p. 211-212; Godet, I. p. 192; Steitz, dans la lr« édit. de

l'Encyclopédie de Herzog, IX, p. 79, note.
5 Au reste, ce ne peut avoir été qu'une exception; car on sait que, d'à-



560 J. BOVON

des traces; mais, à moins d'accepter les yeux fermés l'exégèse
des pères ou les propos des rabbins, la critique ne saurait
conclure de là que ce point, de vue ait été celui du document

qu'utilise l'évangéliste. Il ne reste donc, me paraît-il, qu'à
constater le désaccord des deux généalogies, en maintenant

qu'elles donnent toutes deux la série des ancêtres de Joseph1.

L'état d'abaissement dans lequel était tombée la famille davi-

dique explique sans peine ce désarroi, en même temps qu'il
fait comprendre la perplexité des premiers chrétiens qui,
cherchant à remonter de Jésus jusqu'à David, ne purent trouver
dans les registres privés ou publics d'indications concordantes.

Mais si les deux textes ne tiennent compte que de la famille
de Joseph, que deviennent les traditions évangéliques sur le

miracle des origines du Sauveur? Ceci nous amène à la question

vivement controversée et bien plus obscure encore de ia

conception surnaturelle2. Il est vrai qu'au point de vue dogmatique

on en a, me paraît-il, singulièrement exagéré la portée;
car, je tiens à l'affirmer dès l'abord, je ne saurais admettre que
le dogme de la sainteté de Jésus, ou même de sa divinité,
dépende de la solution de ce problème de critique et d'exégèse.
Non seulement la divinité ne s'infuse pas par un acte de

génération physique, mais les récits de l'enfance n'offrent à la théo-

près l'ancienne tradition de l'Eglise catholique, le père de Marie ne
s'appelait pas Héli, mais Joachim (voir déjà, dans les évangiles apocryphes
Protoev. Jacobi, c. 1 et suiv., Ec. de nativi-tate Marios.)

1 C'est ce que reconnaît même le P. Didon. (Jésus-Christ, II, p. 411-415.)
- L'historicité de la narration de Luc et de Matthieu a été mise en

doute par des théologiens de tendances très diverses, dont quelques-uns,
certes, ne peuvent être accusés de scepticisme ou d'hostilité systématique

: qu'il me suffise de rappeler, entre autres, les noms suivants :

Schleiermacher, Der christliche Glaube (2me édit.), Il, p. 70-/6; de Wette,
Biblische Dogmatik, § 281 ; Strauss, Das Leben Jesu (3ma édit.), 1, p. 205 et
suiv.; Meyer, Handbuch über das Ev- des Matthäus, a I, 18; Keim, Gesch.

Jesu v. Nazaret, I, p. 342 et suiv. ; Beyschlag, Das Leben Jesu, l,p. 161-170.

Récemment encore, M. P. Lobstein a présenté ces arguments négatifs
tout à nouveau dans un exposé admirable de clarté, d'abondance
d'informations et de sûre' i de logique : Le dogme de la naissance miraculeuse du

Christ, inséré d'abord clans la Revue de théol. et de phil. de Lausanne (Mai
1890, p. 205-249) et publié ensuite à part.



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 561

logie traditionnelle qu'un appui vacillant, qui fléchit et qui se
dérobe dès qu'on le touche, puisqu'ils ne parlent pas de
l'incarnation du Verbe, mais bien d'une action de cet Esprit qui,
d'après la théorie orthodoxe, est la troisième et non la seconde

personne de la Trinité1. Et quant à la sainteté du Sauveur, on
a souvent fait remarquer avec raison que, même dans l'hypothèse

de la conception surnaturelle, il faut admettre un miracle

affranchissant Jésus du péché de sa mère; ce miracle donc,
dès qu'on fait intervenir la toute-puissance divine, peut auss;
bien s'être produit sans que Jésus ait été conçu du Saint-

Esprit. D'ailleurs, si la naissance miraculeuse, telle que la
racontent Luc et Matthieu, a la valeur doctrinale que lui attribue

le dogme traditionnel, on s'étonne qu'il n'en soit fait
mention nulle part ailleurs dans l'Ecriture. Paul et Jean n'en
disent mot; même les évangiles, en dehors des récits de

l'enfance, l'ignorent2. Comment expliquer cette attitude, si

nous sommes, comme on l'affirme, en présence d'une des
vérités essentielles de la foi

Ce n'est pas que ce silence soit un argument décisif contre
l'historicité de l'événement lui-même : à cet égard, plusieurs
des critiques qui rejettent la tradition synoptique ont eu, me

paraît-il, le tort de trop abonder dans leur sens. Qu'on se

représente l'embarras dans lequel la connaissance de ce fait —
s'il est réel — devait plonger Marie. Comment en parler autour
d'elle, même à ses propres enfants, aussi longtemps du moins

qu'elle les voyait mal disposés pour leur frère (comp. Jean,

VII, 5)? Peut-être ne se hasarda-t-elle que très tard à dévoiler
ce mystère étrange, dont le souvenir ne se conserva dès lors

que dans un cercle restreint d'amis intimes, d'où serait
timidement sortie la tradition que nos évangélistes nous ont
conservée dans leurs écrits. Les premiers témoins de Jésus-Christ,
saint Paul surtout, ignorant ce fait, n'en auraient tenu nul

1 On arriverait donc à l'idée, monstrueuse si l'on s'en tient aux symboles

de l'Eglise, que c'est l'Esprit qui devint, en quelque mesure, le principe

générateur du Fils.
- Le fait est bien connu : pour le détail des textes, voir p. ex. Lobstein,

Revue de théol-, p. 215-219.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 36



562 j. bovon

compte dans l'élaboration de leurs systèmes; et quant à saint
Jean, il le passe sous silence comme maint autre point sur
lequel il n'a rien à reprendre au récit de ses devanciers. Si le

prologue johannique affirme que « la Parole a été faite chair»,
la question du comment ou du mode d'entrée du Fils de Dieu
dans le monde ne préoccupe guère l'apôtre, sans qu'on puisse
conclure de là qu'il nie ou qu'il écarte tout ce dont il dédaigne
de faire mention. En réalité la thèse de l'incarnation du Verbe
et celle de la naissance miraculeuse du Sauveur, loin d'être
incompatibles, se complètent au contraire, en faisant ressortir
ce qu'il y a d'unique dans la position que Jésus occupe au sein

de l'humanité. En Christ, Dieu a rompu le déterminisme du

péché; il a affranchi les hommes de ce joug d'ignominie,
brisant la lourde chaîne dont les replis enlaçaient dès le berceau
les fils d'Adam ; il a imprimé à la marche de l'histoire une
direction nouvelle. Voilà ce que le fait de la conception surnaturelle

exprime dans un langage plastique et vivant, bien plus

encore, me semble-t-il, s'il est réel, que s'il se transforme en

mythe dont on se borne à dégager la substance. Ce besoin de

la conscience chrétienne est reconnu d'ailleurs même par des

savants qui renoncent à maintenir l'historicité du récit évangélique.

M. Kaftan, par exemple, tout en applaudissant au travail
de M. Lobstein et aux résultats de sa critique acérée, voudrait
sauver l'idée d'un commencement extraordinaire de la vie
humaine du Sauveur. Car, dit-il, si l'absence de péché qui le
caractérise ne peut dépendre d'un avantage physique, il n'en est

pas moins vrai que les qualités morales d'un homme ont aussi

leur fondement dans sa nature, et que l'absolue supériorité, du

Christ semble supposer quelque chose d'unique dans les origines

de son existence ici-bas1.
Ou bien, changeant de tactique, dira-t-on, comme le fait

M. Lobstein, par exemple, que l'explication traditionnelle
entame l'humanité du Seigneur et que, ce si Jésus-Christ est

vraiment homme, il doit être né de la même manière que tout
autre homme2?» Mais à ce compte-là, l'homme serait mieux

1 Theol- Literaturzeitung (de Harnack et Schürer), 1891, N° 14, p. 361.
5 Page 246.



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 563

homme d'après les évolutionnistes, avec leur série indéfinie
de couples partant des êtres inférieurs, qu'il ne l'est selon la

conception chrétienne, qui, de quelque manière qu'on la

formule, admet une intervention créatrice à l'origine de l'humanité:

pourquoi contester dès lors que Jésus-Christ soit homme

authentique même dans l'hypothèse de la naissance miraculeuse?

Quoi donc faut-il chercher la marque distinctive de

l'homme dans l'animalité, ou dans l'image divine? L'humanité
d'Adam est-elle moins réelle et moins complète, parce que,
tout en se raltachant au passé par ses organes physiques, le

premier homme réalise sur la terre un type nouveau? Au
reste, si l'on se place sur le terrain de la doctrine biblique, —

qui est apparemment celui des rédacteurs de la narration
évangélique, — la question n'est pas douteuse : Adam n'est
certes pas venu dans le monde comme l'un de nous. Quelque
interprétation qu'on donne du récit de la Genèse, d'après cet

antique document, la vie humaine est autre chose que le

prolongement naturel de l'existence animale, et l'on chercherait
en vain des traces de cette idée moderne chez les apôtres,

qui, selon toute vraisemblance, ont admis le caractère

historique du texte hébreu. Les premiers prédicateurs de l'Evangile

se sont-ils représenté pour cela Adam comme incomplet,

et comme ne pouvant léguer à sa postérité qu'une
humanité bâtarde et mutilée Poser la question, c'est la

résoudre : nul n'aurait l'idée d'attribuer à saint Paul, par
exemple, une telle conception. Je ne pense donc pas que, si

l'apôtre avait connu la naissance miraculeuse du Sauveur, il
eût vu dans ce fait une atteinte portée à l'intégrité de nature
du Christ homme. Le parallélisme qu'il établit avec insistance

entre Adam et Christ (Rom. V, 12 et suiv., 1 Cor. XV, 45-49)
semble plutôt montrer qu'à l'origine de tous deux il admettait

un commencement nouveau. N'est-ce pas du Christ tout

entier, et non d'un être divin seulement, qu'il dit qu' « étant en

forme de Dieu, il s'est dépouillé lui-même »? (Phil. II, 6, 7.)

Paul tiendrait-il ce langage en parlant des autres hommes?

Sans nier que Jésus ne soit « de la postérité de David » (Rom.

I, 3), et « né de femme » (Gai. IV, 4), l'apôtre ne marque-t-il



564 J. bovon

pas, dès la naissance de cet être mystérieux, une différence de

nature qui le distingue des membres ordinaires de l'humanité?
Et la conscience chrétienne ne confirme-t-elle pas cet

enseignement sans réserve, lorsqu'elle réclame un Sauveur homme,

qui ait lutté comme nous et qui pourtant nous dépasse et nous

domine, vivant intermédiaire entre le Dieu des cieux et le

monde pécheur? La conception miraculeuse — à supposer la

réalité du fait — n'a donc rien de contraire à la pensée

évangélique : c'est un événement que les apôtres, je le pense, ont

ignoré, mais qui, s'ils l'avaient connu, serait rentré sans

effort dans l'organisme de leurs systèmes et de l'explication
qu'ils nous donnent de la personne du Christ homme-Dieu.

Mais si les récits de l'enfance sont compatibles, pour l'essentiel,

avec le reste du Nouveau Testament, n'ont-il pas du moins

le tort de n'avoir pas su se mettre d'accord avec eux-mêmes?

Cette question nous amène à resserrer le cercle de notre
discussion. Et tout d'abord nous nous heurtons au problème,

déjà résolu dans le sens indiqué, des généalogies: le dilemme

que fait surgir la comparaison de ces textes semble ne pouvoir
être éludé. Ou bien Jésus est fils de David pur Joseph, ce qui
fait tomber l'hypothèse de la naissance miraculeuse ; ou bien

celle-ci subsiste, ce qui oblige, semble-t-il du moins d'après
l'exégèse que nous avons adoptée, à renoncer à la descendance

davidique du Sauveur. On sait que les récits de l'enfance
juxtaposent, sans les ramener à l'unité, ces thèses parallèles ; tout
au plus pourrait-on trouver dans le texte de Luc quelques
essais timides de solution L II ne résulte pourtant pas de là que

1 Les auteurs du premier et du troisième évangile intercalent dans leurs

écrits les pièces généalogiques dont ils ont eu connaissance, en réservant
toutefois la conception surnaturelle de Jésus (Mat. I, 16; Luc UI, 23) :

ce sont deux traditions, selon toute apparence, d'origines différentes,

qu'ils reproduisent et mettent en quelque sorte bout à bout. Matthieu ne

dit mot de la famille de Marie (I, 18-21). Quant à Luc. il semble insinuer

que cette dernière était, elle aussi, de race royale (I, 32, comp, dans les

évangiles apocryphes : Ev. de nativitate Mariae,c- 1), quoiqu'il mette sans

contredit l'accent sur la descendance davidique de Joseph (I, 27; II, 4).

Peut-être les paroles de I, 32, 69 s'expliquent-elles, dans la pensée du

narrateur, par la notice précédemment donnée (I, 27). Marie étant déjà



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 565

ces deux traditions, — même s'il faut admettre, ce qui paraît
vraisemblable, qu'elles se sont formées dans des cercles différents

— soient en contradiction ou qu'elles s'excluent l'une
l'autre. Au fond, l'explication d'après laquelle c'est par Marie

que Jésus est descendant de David me semble être une défaite;
elle était sans valeur chez les Israélites, pour lesquels « la
famille de la mère ne compte pas1 » ; si Christ n'avait été de race

royale que par les femmes, il n'aurait pas eu vraiment, aux

yeux du peuple, le droit de se nommer le fils de David. Rien
de plus clair que ce fait au jugement des critiques qui nient la
naissance miraculeuse; quant aux autres, il faut bien qu'ils
prennent leur parti de se restreindre; on ne peut tout
embrasser à la fois. S'il est entré dans la pensée de Dieu, comme
le racontent les récits sacrés, que son Fils naquît d'une vierge,
pour que cet enfant divin fût en même temps de la maison de

David, la dispensation la plus opportune était qu'il entrât par
adoption dans la lignée royale. Telle est la position très nettement

indiquée par le premier évangile, qui, tout en affirmant
la naissance surnaturelle, n'en appelle pas moins Jésus fils
de David par Joseph (I, 1, 16, 18-21); il n'y a pas lieu non
plus, me paraît-il, d'interpréter autrement le texte de Luc
(I, 27, 32 ; II, 4, 5), ni de s'écarter eu quoi que ce soit de cette
solution, la seule correcte au point de vue théocratique. Les

évangélistes donc, lorsqu'ils laissent subsister l'une à côté de

fiancée « à un homme de la maison de David », l'ange lui fait comprendre
qu'au point de vue légal comme aux yeux du monde, c'est a cette famille
illustre qu'appartiendra l'enfant qui naîtra de son sein. Comp, la
discussion de ce point clans Beyschlag I, p. 148-149, note.

1 Familia materna non vocanda est familia... genus patris vocatur
genus, genus matris non vocatur genus. » Textes rabbiniques cités par
Keim, I, p. 339. C'est précisément pour cela que, si Luc avait voulu rattacher

Jésus à David par Marie, le caractère absolument exceptionnel de
cette position généalogique aurait dû être indiqué par la mention
expresse de la mère du Sauveur. On sait que plusieurs anciens auteur
écartent la difficulté en affirmant la très proche parenté de Joseph et de

Marie, d'où il résulterait que la généalogie de l'un serait applicable à
l'autre (voir encore le P. Didon, Jésus-Christ, II, p. 416-418); mais c'est, il
mon avis, un problème historique qu'il est impossible de vérifier faute de

renseignements.



566 j. bovon

l'autre ces deux traditions si souvent opposées par la critique,
n'ont nullement agi, comme on les en accuse, en serviles
compilateurs : ils établissent au contraire, dans les termes les plus
plausibles, la situation faite à Jésus, lo fils de David, par le

miracle de la conception, tel qu'ils l'admettent.
Quant aux autres détails de leur récit qu'on déclare poétiques

ou légendaires, même des exégètes conservateurs sacrifient les

apparitions d'anges (Luc I, 26-38), que M. Weiss, par exemple,
n'hésite pas à mettre sur le compte d'un artifice de composition1.

Je ne saurais en aucune façon me rattacher à cette
manière d'entendre le texte. Il me parait hors de doute que les

auteurs ont cru aux interventions merveilleuses dont ils racontent

les péripéties avec tant de grâce et de naïveté, et que c'est
bien ainsi, dans l'hypothèse de l'historicité des faits, que Marie
les a retenus et racontés à son entourage. Que s'était-il passé

réellement? c'est ce qu'il n'est pas facile de dire. Si l'on se

souvient de l'ignorance où nous sommes des réalités du monde

spirituel, a moins d'écarter de parti pris la possibilité du miracle,

on ne peut nier le pouvoir de Dieu d'user de tel intermédiaire

qu'il lui plait pour entrer en rapport, avec les hommes,
comme le racontent si souvent les livres historiques de l'Ancien

Testament. Il ne faut pas oublier non plus que, si les
relations de Dieu avec l'humanité se sont régularisées à partir de

l'œuvre de Jésus-Christ, elles devaient être entourées de plus
de merveilleux dans une période où le Saint-Esprit n'existait

pas encore (Jean VII, 39), que c'est là ce qui explique en quelque

mesure l'auréole de mystère dont s'enveloppent les
révélations divines au temps de l'alliance légale, et que cette religion

était, précisément celle de Marie et des Israélites fidèles
dont la foi naïve entoura le berceau du Sauveur. Si donc le

Seigneur a voulu que Jésus naquît dans les conditions qu'indiquent

les évangiles, il faut bien que, d'une manière quelconque,

il ait manifesté sa volonté à la vierge qu'il avait choisie;
et l'on comprend que Marie, nourrie des traditions de son

peuple, se soit représenté cette communication sous forme
d'une parole d'ange, comme le fit plus tard la foule dans une

1 L 11.213-214.



LA NAISSANCE DO SAUVEUR 567

des scènes mémorables du ministère du Sauveur (Jean XII,
28, 29).

Il est vrai que nous ne nous mouvons jusqu'ici que dans la
région des possibilités ; cependant, c'est quelque chose déjà,
me paraît-il, que d'avoir écarté de ce domaine les obstacles
principaux accumulés pai' la critique. D'ailleurs, le grand
écueil des hypothèses négatives restera toujours, à mon avis,
la difficulté d'expliquer l'origine de ces narrations qu'on
repousse, mais sans en montrer d'une manière suffisante la
formation. Allèguera-t-on, comme le font quelques-uns, l'analogie

des traditions païennes1? A cela d'autres historiens
opposent avec raison le caractère judéo-chrétien manifeste des

récits2. Se rejettera-t-on sur le judaïsme? Encore faut-il
choisir le terrain sur lequel on entend opérer. Si l'on ne voit
dans l'évangile de l'enfance qu'un recueil de gracieuses
légendes, il y a à objecter que la littérature apocryphe nous
offre des spécimens de ce genre, dont le contraste avec le

contenu du texte biblique fournit un argument d'une force

singulière à l'appui du sérieux des informations fournies par
les écrits canoniques3. Aussi la seule théorie négative qui se

laisse soutenir est-elle, me semble-t-il, celle du mythe,
enveloppe plastique de thèses dogmatiques ou morales, qui se

trouve à l'origine de toutes les religions. Rien distinct des

fictions issues du caprice d'une imagination rieuse et folâtre,
le mythe révèle un travail intense de la pensée des peuples ;

c'est la solution, donnée sous forme narrative, des problèmes
éternels qui se posent à l'esprit humain. Interprétés dans ce

1 Naissance de Pythagore, de Platon, d'Apollonius de Tyane. Usener,

Religionsgeschichtliche Untersuchungen. Das Weihnachtsfest (Bonn 1889),

p. 70 et suiv.; Hil I mann, Die Kindheitsgeschichte Jesu nach Lukas, dans les

Jahrbücher f.prot. Theol. de 1891, 2e cab.., p. 192-261, surtout p. 231 et suiv.
'2 Harnack. Theol- Literaturzeitung de 1889, n» 8, p. 199-212. Lobstein,

p. 229.
3 D'après le récit apocryphe, par exemple, Marie questionne l'ange sur

la manière dont s'opérera cette mystérieuse génération. Protoev. de

Jacques, c. 11, Ev. de la nativité de Marie, c. 9. Comp, l'exposé critique
qu'en a donné Rud. Hofmann dans son intéressant ouvrage Das Leben

Jesu nach den Apocryphen (Leipzig 1851), p. 67-80.



568 j. bovon

sens, les récits de l'enfance, si même on les dépouille de leur
substance historique, revivent et brillent d'une clarté
nouvelle. La critique y discerne une vérité profonde ; c'est un
essai d'explication du fait chrétien, parallèle, quoique inférieur
aux théories christologiques développées dans la suite par les

apôtres. Des deux côtés on s'efforce de comprendre la filialité
divine du Sauveur, d'exprimer le caractère surnaturel de cette
figure unique dans l'histoire. D'après la formule adoptée par
l'un des représentants de cette idée, c'est l'interprétation
physique de la divinité de Jésus se faisant jour à côté de la conception

métaphysique qui est propre aux écrits plus avancés de la

littérature chrétienne1.
D'autre part, pour qu'un mythe se produise, il faut, outre le

besoin religieux qui demande à se manifester, un point de

contact déterminé, un texte, une tradition qui fournisse
l'enveloppe de l'idée. Où trouver à l'origine des récits de l'enfance
les éléments de la forme qu'a prise la narration Nous avons
indiqué la raison pour laquelle c'est non dans la légende du

paganisme, mais dans le recueil sacré des Hébreux qu'il faut
chercher la solution désirée; ici le texte qui s'impose est celui
de la célèbre prophétie d'Esaïe VII, 14, tel que le traduisent les

Septante (f, napBévoç)^ ; quoique, à vrai dire, on ne puisse prouver
que l'interprétation messianique fût admise des Juifs de l'époque

apostolique3, et quoique ce seul passage, d'une exégèse

douteuse, ne fournisse àia théorie mythique qu'une base d'opération

singulièrement étroite, en l'absence de toute autre
donnée du même genre tirée de l'Ancien Testament. Le fait
est que les Israélites, qui ont toujours eu la paternité en

grand honneur, n'ont jamais songé, que je sache, à la supprimer

en faveur des héros de leur histoire4; une distinction de

1 P. Lobstein, p. 220 à 228. Herrn. Schultz, Die Lehre von der Gottheit

Christi (Gotha 1881), p. 391-394.
9 Harnack, art. cité-g. 204 et suiv. Lobstein, p. 228.
3 Weiss, I, p. 219.
4 Hillmann, art. cité p. 231 et suiv. Comp. Lobstein, p. 230. La tradition

talmudique sur la naissance miraculeuse de Moïse est, je crois, très

postérieure. Peut-être même s'est-elle formée sous l'influence de nos



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 569

ce genre était même si loin de leur esprit, que certains textes

rabbiniques mentionnent expressément le père et la mère du
Messie et que, d'après le témoignage d'un auteur fort compétent

en ces matières, l'idée d'une conception miraculeuse est

étrangère à la théologie juive 4 : tant il est vrai que l'analogie
des légendes helléniques, — si elle était possible, — fournirait
à l'hypothèse qu'on nous propose un point d'appui bien autrement

sûr2.
Au reste ce n'est pas là, il s'en faut de beaucoup, la seule

difficulté que soulève l'explication mythique. Non seulement la
date de composition des évangiles oblige à admettre que c'est

en quelques années au plus3 que seraient nées ces traditions
qui, s'il faut les rejeter comme inexactes, embellissent ou
dissimulent la vérité à une époque où les frères de Jésus et sa

mère peut-être vivaient encore; mais lorsqu'on présente
triomphalement cette solution comme répondant à toutes les conditions

du problème, se rend-on bien compte des circonstances
dans lesquelles le mythe se produit? Certes, je ne conteste pas

que la révélation de Dieu ne puisse revêtir cette forme ; mais

encore faudrait-il avoir soin de distinguer les époques et de ne

pas confondre par exemple, dans l'histoire israélite, ie temps
des origines avec celui du déclin. Expression narrative d'une
vérité philosophique ou d'un fait religieux, le mythe surgit à

un degré de culture qui ne comporte pas d'autre mode de

manifestation des croyances ; aussi n'existe-t-il que chez les peuples

rebelles à l'abstraction, inhabiles au maniement des idées ;

il est spécial à la période d'enfance de l'humanité. Est-il donc

naturel et selon la saine méthode historique de transporter un
tel travail inconscient et spontané en plein milieu judaïque

évangiles canoniques ; on ne voulait pas que Moïse eût été inférieur en
rien à Jésus-Christ.

1 F. Weber, Die Lehren des Talmud (System der altsynagogalen
palästinischen Theologie (Leipzig 1880), p, 342.

2 Quant aux rapports qu'on a établis entre l'évangile de l'enfance et
les traditions du bouddhisme, lire, en faveur de l'originalité de nos récits
bibliques, les remarques très justes, me paraît-il, de M. Ch. Gore, The

Incarnation of the Son of God, p. 251, 252.
3 Comp. Lobstein, p. 231.



570 J. BOVON

du siècle d'Auguste ; dans un pays où l'on discutait toutes les

subtilités de la métaphysique théologique, où même des hommes
du peuple — preuve en soient les apôtres — savaient lire et
trouvaient intérêt à ces débats; que dis-je dans une civilisation

vieillie et qui penchait déjà vers la ruine? Il y a là, me
semble-t-il, un anachronisme qu'une critique sévère aura quelque

peine à admettre. Pour ma part, quelque bonne volonté que
j'y apporte, je ne puis me représenter une formation mythique
et un développement, dialectique tel qu'on le trouve chez un
saint Paul comme étant choses simultanées. L'explication
physique et la théorie métaphysique dont on nous parle ne
sauraient être, à mon avis, des faits parallèles ; ils appartiennent
à deux degrés distincts et même fort éloignés de l'histoire
religieuse de l'humanité1.

Mais si l'origine de ces récits ne peut se justifier par la voie

qu'on nous indique, ne sommes-nous pas ramenés à l'hypothèse

qui semble la plus naturelle, à moins qu'on ne conteste
d'avance la possibilité du miracle et la réalité de l'intervention
divine dans la naissance du Sauveur? Je sais que l'historicité
de cette tradition ne saurait être établie par une preuve directe ;

mais encore moins la solution contraire s'impose-t-elle avec la
force d'un résultat acquis : dans l'état de la question, ce serait
être bien sûr de soi que de prononcer que Jésus n'est pas né

comme le racontent les auteurs bibliques. Au reste, je le

répète, il y a là un point de fait qu'il est permis de résoudre en

sens divers sans entamer l'essence du christianisme. Accuser
ceux qui rejettent ces narrations de nier l'origine divine du

Sauveur, c'est montrer peu de connaissance du sujet, pour ne

pas dire beaucoup de parti pris et d'injustice, puisque Schleiermacher

déjà a soin de faire remarquer que l'intervention créatrice

de Dieu pouvant s'être produite par le canal de Joseph et
de Marie aussi bien que par celui de Marie seulement, même

1 Aussi ne saurais-je souscrire à l'affirmation récente de M. F.-A.-B.
Nitzsch, d'après lequel le caractère mythique ou légendaire de l'évangile

canonique de l'enfance serait un de ces points démontrés par la
science, sur lesquels il n'y a pas à. revenir. (Lehrbuch der evangelischen

Dogmatik. Freiburg in B. 1892, p. 517.)



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 571

dans cette première supposition, la science est en droit de

parler de conception surnaturelle1. D'un autre côté on ne saurait

prétendre que la solution donnée soit absolument indifférente

à la pensée chrétienne : or, je crois ne dépasser en rien
ce qu'on est en droit de conclure de cette discussion, en
affirmant que, tout compte fait, l'historicité du récit, — dans le

sens indiqué, — est pour le moins aussi probable que l'hypothèse

contraire, et que, dans son appréciation de la valeur à

donner à ces traditions si naïves et si touchantes, la critique
se montrera d'autant plus sérieuse et digne d'elle-même qu'elle
usera de réserve en laissant la porte largement ouverte à la
foi.

Ce point élucidé, je ne m'arrêterai guère aux circonstances
qui accompagnèrent la naissance du Sauveur, sinon pour
rappeler qu'elles se présentent, dans les deux documents qui les

signalent, avec de notables divergences. Luc, en effet, transporte

le lecteur à Nazareth, domicile ordinaire de Joseph et de

Marie (I, 26 et suiv.); après quoi vient le récit du voyage en

Judée et de la naissance de Jésus à Bethléem (II, 1-20). L'enfant

est circoncis le huitième jour (21); le quarantième, il est

présenté dans le temple (v. 22 et suiv. ; comp. Lév. XII, 1-8) :

double cérémonie qui marque l'entrée du Messie dans l'alliance

théocratique. C'est comme Juif que Jésus devait vivre parmi
les hommes, ce que l'évangéliste, fidèle aux enseignements
de Paul, son maître, se garde bien d'oublier (comp. Gal. IV, 4).
Pendant ces six semaines environ, les parents de Jésus

semblent être restés en Judée; puis, ces différents rites accomplis,

ils retournent à Nazareth, leur patrie, d'où ils étaient

partis pour le dénombrement (II, 39).

Mais si cette conception historique est admise, que faire du

premier récit synoptique, qui, ne disant mot de la présentation
1 « Der allgemeine Begriff übernatürlicher Erzeugung bleibt also

wesentlich und nothvvendig, wenn der eigen thümliche Vorzug des Erlösers

unverringert bleiben soll; die nähere Bestimmung desselben aber
als Erzeugung ohne männliches Zutbun bangt mit den wesentlichen
Elementen der eigenthümlichen Würde des Erlösers gar nicht zusammen,
ist also auch an und für sich gar kein Bestandtheil der christlichen
Lehre. » Der christl. Glaube, 11, p. 74.



572 J. BOYON

de l'enfant Jésus au temple, raconte d'autre part la visite des

Mages, le voyage en Egypte et le massacre des Innocents

(Matth. II)? Quelques efforts qu'ait tentés l'harmonistique, elle

ne saurait, me paraît-il, enlever toute divergence entre ces

narrations. Sans doute Matthieu, comme Luc, place la

naissance de Jésus à Bethléem. Mais le premier de ces auteurs

paraît supposer que la cité de David était le domicile
précédent de Joseph et de Marie. Aucun indice d'un séjour
antérieur en Galilée; tout au contraire, quand, après la mort
d'Hérode, les parents de Jésus se disposent à quitter l'Egypte,
Bethléem semble être si naturellement le terme de leur voyage,
que seule la crainte d'Archélaûs et l'ordre spécial de Dmu les

détermine à se retirer ailleurs. Le nom de Nazareth apparaît
même alors pour la première fois dans le texte, et telle est la

gravité, de ce déplacement, que l'évangéliste sent le besoin de

le mettre en rapport avec une parole prophétique, qui en

donne après coup la justification (II, 19-23).
Luc, de son côté, partant d'une vue tout opposée du sujet,

prend soin de motiver le départ des parents de Jésus pour la

Judée, et de raconter que, après l'accomplissement des

cérémonies légales, ils rentrèrent dans leur domicile ordinaire de

Nazareth (II, 1 et suiv., 39). Il n'est donc pas possible, me
paraît-il, d'intercaler ces deux récits l'un dans l'autre. Rien
n'autorise à penser que Matthieu ait connu les faits rapportés par
le troisième évangile, ou l'inverse: prises en elles-mêmes, les

deux narrations s'excluent absolument.
Mais résulte-t-il de là que les événements ainsi racontés

soient incompatibles? Il n'est pas difficile, au contraire, d'en

reconstituer la série et de les mettre d'accord. Tandis que
Matthieu nous a conservé l'épisode de l'arrivée des Mages avec
les scènes qui s'y rattachent, Luc parle du séjour en Judée et
des rites accomplis à Jérusalem. Or, la visite des Mages et la

fuite en Egypte — si elles sont historiques — se placent
naturellement après la cérémonie du temple. La loi de Moïse

imposant à la mère de tout enfant mâle une purification de

quarante jours (Lév. XII, 2-4), il suffît de supposer que Joseph et
Marie passèrent ce temps à Bethléem, qu'au terme du délai



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 573

prescrit ils présentèrent leur enfant dans le sanctuaire théocratique,

mais que, au lieu de rentrer ensuite à Nazareth, ainsi

que Luc le raconte (II, 39), ils résolurent de se fixer, pour un
certain temps du moins, dans la cité de David. Les graves
événements qui s'étaient déroulés en leur présence, leur
respect pour les hautes destinées de ce divin enfant, leur désir de

vivre retirés, loin de l'entourage de leur ville natale, tout pouvait

les amener à cette décision, dont l'auteur du troisième
évangile ne parle pas, parce qu'il n'en a pas eu connaissance.
Ici s'ajouteraient les événements rapportés par le premier récit
synoptique, la visite des Mages, la fuite en Egypte, et le retour
de Joseph et de Marie en Galilée sur l'ordre exprès du

Seigneur.

On le voit, ce léger changement dans la narration de Luc
rend l'ordre des faits absolument correct et donne la série
historique suivante : d'un côté, la naissance à Bethléem avec les
circonstances qui l'accompagnent; et d'autre part, la visite des

Mages, couronnée des incidents qu'elle détermina. Ces deux

cycles seraient devenus si bien indépendants dans la tradition
chrétienne, qu'ils auraient passé isolément l'un dans le récit
de Luc et l'autre dans celui de Matthieu, au point que, ces

auteurs ne s'étant pas connus, chacun s'en tient à ce qu'il sait
et organise ses matériaux en conséquence. C'est ce qui ne

surprendra certes pas le lecteur familier avec les recherches

critiques; à moins que, par esprit de système, on ne dénigre
de parti pris l'histoire évangélique en étant décidé d'avance
à la trouver en défaut.

Il n'entre pas dans le plan de cette étude d'apprécier jusque
dans le détail la crédibilité des récits dont je viens d'indiquer
la marche1. Je tiens cependant à rappeler un fait qui, sans
fournir de preuve directe et péremptoire, mérite, me paraît-il,
d'être pesé. Il suffit de comparer l'évangile de l'enfance du
texte canonique avec celui des apocryphes pour mesurer la

1 Comp., a deux points de vue quelque peu différents, la discussion

large et serrée que donnent de cette question 'es Vies de Jésus de Weiss

(I, p. 201-264) et de Beyschlag (I, p. 144-170).



574 j. bovon

distance qui sépare la réalité de la légende1. D'un côté, ce

ne sont qu'exagérations, puérilité, boursouflure2 ; de l'autre,

sobriété, simplicité, tact exquis dans la peinture des scènes

les plus délicates, grâce touchante s'alliant à la grandeur
et à la pureté. Ce qui ressort en particulier de la lecture de

ces pages sublimes, c'est l'intensité du contraste qui éclate

partout ailleurs dans la vie et dans la personne du Sauveur
des hommes3. Jésus naquit dans l'indigence et dans l'humilité.
Nul ne s'empressa pour lui faire accueil à son entrée dans le
monde. Ignoré de la foule dans la cité de ses pères, il fut per-

1 Non qu'il faille exclure de la narration biblique toute adjonction
fictive ou poétique : tel me semble être le cas de la notice sur l'étoile qui,
d'après le texte du premier évangile, «marchait» devant les Mages et
« s'arrêta » sur la maison où était le petit enlant (« 'tôov 6 hoTyç, bv elôov

èv Tri avaroAij, ivçofjysv avTovç, ëuç è^tìòv èorady èirâvu ov yv tò iraiôiov.»
Matth. II, 9). Il ne suffit pas de dire, comme on le fait souvent, que ces

personnages venus d'Orient crurent voir cet astre se déplacer devant

eux; car l'auteur parle du mouvement même de l'étoile et non de l'idée

que pouvaient s'en faire ces voyageurs. L'intention du récit — s'il' est

historique— étant sans contredit de raconter un miracle, il ne reste qu'a
supposer que Dieu fit précéder les Mages d'un météore pour les diriger
sur leur chemin. Seulement on se demande pourquoi l'étoile ne les
conduisit pas du premier coup dans la cité davidique, ce qui eût évité
l'explosion des fureurs d'Hérodeet le massacre des Innocents.Le fait que ces

Orientaux s'en vont d'abord à Jérusalem pour prendre des informations
semble indiquer que, si même il y eut un phénomène astronomique à

l'origine de leur voyage, ce qui est admissible (hypothèse de Kepler sut-

la conjonction de Jupiter et de Saturne; comp. Farrar, The life of Christ,
popular edit., p. 14), les renseignements dont ils disposaient n'en étaient
pas moins très vagues. Aussi se rendent-ils tout droit dans la capitale de
la Judée, — le pays duquel devait sortir, selon la croyance répandue
jusque dans le monde païen, le libérateur des hommes, — et c'est d'après
l'avis des conseillers d'Hérode qu'ils se dirigent ensuite sur Bethléem.
Ainsi compris, le récit de l'étoile qui s'arrête sur la maison serait une
amplification légendaire; au reste, ce n'est la qu'un détail de peu de

portée dans l'ensemble de la narration. Quant à la vraisemblance de

cette visite des Mages, lire, par ex., les réflexions très judicieuses de
C. Geikie, The life and words of Christ, I, p. 129 et suiv.

2 Comp. Hofmann, ouvrage cité, p. 1-187.
3 Ici encore on n'a pas manqué d'exploiter ce rapprochement pour

conclure au mytbe ou "a la légende; mais pourquoi ce double caractère ne se

serait-il pas produit en réalité?



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 575

sécuté dès son berceau par les puissants. Mais même au sein
de cet abaissement profond, Dieu fit resplendir sa gloire. Du
haut des cieux, les anges saluèrent la naissance de cet enfant,
que sa mère avait couché dans une crèche; les bergers
l'entourèrent de leurs hommages; Anne et Siméon, de leurs
cantiques d'actions de grâce, tandis que les Mages d'Orient lui
présentent l'offrande de leurs trésors et de leur adoration :

le ciel s'unissant à la terre, et les prémices du monde païen à

l'élite de l'Israël fidèle pour célébrer la venue de celui qu'on
peut appeler à bon droit le désiré des nations.


	La naissance du sauveur

