Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)

Artikel: La naissance du sauveur

Autor: Bovon, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NAISSANCE DU SAUVEUR

PAR

JULES BOVON'!

Jésus naquit, suivant les calculs les plus probables, en
Pan 749 de Rome 2. Sa descendance davidique est fortement
ment attestée par les documents apostoliques. Saint Paul, saint
Pierre, tous les premiers prédicateurs de I’Evangile I'affir-

t Chapitre détaché d'une Théologie du Nouveau Testament (avec esquisse
de la vie de Jésus), dont le premier volume est sous presse et paraitra
prochainement, (Réd.)

2 On sait que Denys le Petit fait commencer 'ere chrétienne en 'an 754;
voici cependant les raisons qui militent en taveur de I'autre supposition.
Matthieu place la naissance de Jésus sous le regne d'Hérode le Grand,
vers la fin du gouvernemeunt de ce prince (II, 1, 18 et suiv., 19, 22). Or,
Hérode étant mort avant la Pique de 'an 750 (Josephe, dnz. XVII, 8,1, —
9, 8. De bello jud., 1, 33, 8. Comp. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volles,
I, p. 306, 343-345), si 'on tient compte de la fuite en Egypt: et dun séjour
des parents de Jésus & Bethléem, on est presque indvitablement ramené
a l'année qui précede, résultat que confirment du reste les renseigne-
ments fournis par 1'évangile de Luec. Il est vrai que la notice sur Quiri-
nius (Lue II, 2) semble contredire cette donnée, car ce recensement est
de dix ans environ postérieur (759-760 de Rome, soit I'an 6-7 apres J.-C.),
et aucune des explications avancées pour écarter cette difficulté ne pa-
raissant acceptable, il ne reste qu'a constater la divergence des docu-
ments sur ce point (comp. la discussion qu'en donne Schiirer, I, p. 426-455).
Mais Lue lui-méme rentre dans le courant du réeit de Matthieu, quand il
raconte le voyage de Joseph et de Marie (11, 4), déplacement qui ne se
comprend que sous Hérode, alors que la Galilée et la Judée dépendaient
du méme souverain (contre Reuss, Hist. év., p. 140 et suiv.). Nous voila
donc rejetés vers l'an 749, ce qui oblige & admettre, d'antre part, que la
notice de Lue 11, 2 repose sur une contfusion de 'évangéliste.



558 J. BOVON

ment & 'envi (Rom. I, 3; 2 Tim. II, 8; Act. 1II, 30; XIII, 23 ;
Apoc. V, 5; XXII, 16)1. Les foules, d’ailleurs, acclament par-
tout Jésus comme le fils de David (Matth. IX, 27 ; XV, 22, etc.),
sans qu’il repousse jamais ce titre?. Mais par quelle branche
de la famille royale Christ se rattache-t-il au glorieux souve-
rain d’'Isrnél? c’est ce qu’il est plus difficile de déterminer. On
sait que les deux généalogies que nous fournissent les évangi-
les (Matth. I, 1-16; Luc III, 23-38) sont presque absolument
divergentes, et le lecteur attentif ne peut, me parait-il, que
constater I'insucces des efforts tentés par l'exégése pour les
ramener & l'anité. L’explication la plus en vogue consiste &
affirmer que Matthieu donne la série des ancétres de Joseph,
tandis que Luc dresserait le tableau généalogique de Marie3;
hypothése qui rendrait compte assurément de la diversité des
deux textes. Mais si tel est le cas, pourquoi Luc raconte-t-il
que Jésus « était, comme on le croyait, fils de Joseph, fils
d’Héli... » (v. 23), sans dire mot de Marie ? On répond que ce
n’était pas la coutume d’insérer dans de telles piéces des noms
de femmes; « le sentiment antique », écrit M. Godet, « ne com-
portant pas lindication de la mére comme chainon généalogi-
que »*. Le texte de Matthieu, cependant, qui n’hésite pas a
mentionner Thamar, Rahab, Ruth et Bath-Schéba (v. 3-6),
semble montrer que cette répugnance était moins forte qu’on
ne le suppose. Pour quelle raison saint Luec, 3’il a donc eu l'in-
tention qu’on lui préte, omet-il précisément Marie, qui, dans

1 Comp. 'expression de I'épitre anx Hébreux : « Il est notoire (wpddy-
7ov) que notre Seigneur est sorti de Juda...» (VII, 14).

2 L’exception indiquée dans Jean VII, 42 ne prouve pas que le Seigneur
entre dans la pensée de ceux qui s'expriment de la sorte. Tout ce que
montre ce récit, c'est que Jésus s'abstient trés sagement d'opposer sa
filiation davidique & des hommes que cet argument extérieur ne pou-
vait convaincre, pulsqu’ils étaient décidés d’avance A ne pas avoir la fol
(v.17-19; comp. Matthieu XXII|, 41-46). Ce texte ne saurait donc ren-
verser le témoignage unanime de toute la littérature apostolique (comp.
Franke, Das alte Test. bei Joh., p. 53-54).

8 Par ex. F. Godet, Commentaire sur U Evangile de saint Luc, J, p. 186-196
de la 1 édition; 3we édit. [, p. 267-280. B. Weiss, Das Leben Jesu, 1, p. 210-

212.
4 [ p. 192 (1r édit.).



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 559

I’hypothése de la conception miraculeuse, était le seul annean
intermédiaire entre Jésus et son aieul? Bien plus, dans quel
but, biffant le nom de Marie, a-t-il soin d’insérer celui de
Joseph, comme pour accumuler les détails qui étaient de na-
ture & donner le change & ses lecteurs en faussant Uinterpréta-
tion de sa pensée?

On conviendra que, si le troisieme évangéliste a voulu ratta-
cher Jésus & David par Marie, sa védaclion est singulierement
maladroite, et que seul 'intérét harmonistique a pu suggérer
I'idée d’entendre le texte dans ce sens. Plusieurs commentateurs
alleguent, il est vrai, que absence du zod devant lwasg (LI, 23)
impose cette exégése. « Le mot lwsng, » écrit encore M. Godet,
« sl était destiné & devenir le point d’appui de toute la généa-
logie subséquente, ne pourrait manqguer d’étre délerminé et
fixé par larticle, et cela & bien plus forte raison encore que
tous les noms suivants?.» Mais, comme le fait remarquer
M. Beyschlag, c'est voir des intentions bien profondes dans un
détail de grammaire?2, qui s’explique d’aillenrs, me parait-il,
le mieux du monde, si 'on réfléchit que lwosg, dépendant de
vidg, pouvail se passer d’article, tandis qu’il n’en est pas de
méme des noms suivants qui, sans le b chaque fois répéte,
seraient comme suspendus dans le vide et privés de contact
avec Panneau précédent3. Quant & la tradition talmudique d’a-
prés laquelle Marie aurait été la fille d’Héli, ou méme aux de-
clarations de Justin Martyr et d’Irénéet, tout ce que ces textes
prouvent, c’est que plus tard on interpréta parfois dans ce
sens le témoignage de Luc? et que la littérature juive en porte

11, p. 191 (1 &dit.), comp. 3me édit., p. 271-272; de méme M. Weiss, L.
p- 211.

2 Das Leben Jesu, [, p. 149.

3 La forme complete serait vide lwops, viov HAel, viov Mabbaf,etc., Tov
remplacant viod. Quant i 'emploi de vioc avee un nom propre qui suit
sans article, voir, p. ex. viog dafBis, Matth. |,20; rov viov Zefedaiov, Matth.
XX, 20, Marc X, 35, Lue V,10; vioc 'dABpady, Luc XIX, 9; vioi Ocod
Matth. V, 9, ete.

4 Waiss, I, p. 211-212; Godet, I. p. 192; Steitz, dans la 17 édit. de
I'Encyclopédie de Herzog, IX, p- 79, note.

5 Au reste, ce ne peut avoir €té quune exception; car on sait que, d'a-



560 J. BOVON

des traces; mais, & moins d’accepter les yeux fermés I'exégése
des péres ou les propos des rabbins, la critique ne saurait con-
clure de 1& que ce point de vue ait été celui du document
gqu’utilise I'évangéliste. Il ne reste donc, me parait-il, qu'a
constater le désaccord des deux généalogies, en maintenant
qu'elles donnent toutes deux la série des ancétres de Joseph,
I’état d’abaissement dans lequel était tombée la famille davi-
dique explique sans peine ce désarroi, en méme temps qu’il
fait comprendre la perplexité des premiers chrétiens qui, cher-
chant & remonter de Jésus jusqu’a David, ne purent trouver
dauns les registres privés ou publics d’indications concordantes.

Mais si les deux textes ne tiennent compte que de la famille
de Joseph, que deviennent les traditions évangéliques sur le
miracle des origines du Sauveur? Cecli nous ameéne & la ques-
tion vivement controversée et bien plus obscure encore de ia
conception surnaturelle?. [l est vrai qu’au point de vue dogma-
tique on en a, me parait-il, singulierement exagéré la portée;
car, je tiens a V'affirmer deés I'abord, je ne saurais admetire que
le dogme de la sainteté de Jésus, ou méme de sa divinité, dé-
pende de la solution de ce probléme de critique et d’exégése.
Non seulement la divinité ne s’infuse pas par un acte de géné-
ration physique, mais les récits de 'enfance n’offrent 4 la théo-

pres l'ancienne tradition de I’Eglise catholique, le pere de Marie ne s’ap-
pelait pas Héli, mais Joachim (voir déih dans les évangiles apocryphes
Protoev. Jacobi, c. 1 et suiv., Ev. de nativitate Marice.)

1 C'est ce que reconnait méme le P. Didon. (Jésus-Christ, 11, p. 414-415.)

2 L'historicité de la narration de Luc et de Matthien a été mise en
doute par des théologiens de tendances trés diverses, dont quelques-uns,
certes, ne peuvent étre accusés de scepticisme ou d’hostilité systémati-
que: qu'il me suffise de rappeler, entre autres, les noms suivants:
Schleiermacher, Der christliche Glaube (2me édit.), 11, p. 70-i6; de Wette,
Biblische Dogmatik, § 281 ; Strauss, Das Leben Jesu (3¢ édit.), I, p. 205 et
suiv.; Meyer, Handbuch iiber das Ev. des Matthdus, v [, 18; Keim, Gesch.
Jesu v. Nazara, 1, p. 342 et sulv.; Beyschlag, Das Leben Jesu, I, p. 161-170.
Riécemment encore, M. P. Lobstein a présenté ces arguments négatifs
tout h nouveau dans un exposé acdmirable de clarté, d’abondance d'infor-
mations et de sire” 3 de logique : Le dogme de la naissance miraculeuse du
Christ, inséré d’abord dans la Revwe de théol. et de phil. de Lausanne (Mai
1890, p. 205-249) et publié ensuite & part.



LA NAISSANGCE DU SAUVEUR 561

logie traditionnelle qu’un appui vacillant, qui fléchit et qui se
dérobe dés qu’on le touche, puisqu’ils ne parlent pas de I’in-
carnation du Verbe, mais bien d’une action de cet Esprit qui,
d’aprés la théorie orthodoxe, est la troisiéme et non la seconde
personne de la Trinité!. Et quant a la sainteté du Sauveur, on
a souvent fait remarquer avec raison que, méme dans ’hypo-
these de la conception surnaturelle, il faut admettre un mira-
cle affranchissant Jésus du péché de sa mére; ce miracle done,
dés qu’on fait intervenir la toute-puissance divine, peut auss;
bien s’étre: produit sans que Jésus ait été concu du Saint-
Esprit. D’ailleurs, si la naissance miraculeuse, telle que la ra-
content Luc et Matthieu, a la valeur doctrinale que lui attri-
bue le dogme traditionnel, on s’étonne qu’il n’en soit fait
mention nulle part ailleurs dans I'Ecriture. Paul et Jean n’en
disent mot; méme les évangiles, en dehors des récits de
Ienfance, lignorent? Comment expliquer cette attitude, si
nous sommes, comme on l'affirme, en présence d’une des vé-
rités essentielles de la foi?

Ce n’est pas que ce silence soit un argument décisif contre
I’historicité de ’'événement lui-méme : & cet égard, plusieurs
des critiques qui rejettent la tradition synoptique ont eu, me
parait-il, le tort de trop abonder dans leur sens. Qu’'on se re-
présente ’embarras dans lequel la connaissance de ce fait —
s'il est réel — devait plonger Marie. Comment en parler autour
d’elle, méme & ses propres enfants, aussi longtemps du inoins
qu’elle les vovait mal disposés pour leur frére (comp. Jean,
VIL, 5)? Peut-étre ne se hasarda-t-elle que tres tard & dévoiler
ce mystere étrange, dont le souvenir ne se conserva deés lors
que dans un cercle restreint d’amis intimes, d’ou serait timi-
dement sortie la tradition que nos évangélistes nous ont con-
servée dans leurs écrits. Les premiers témoins de Jésus-Christ,
saint Paul surtout, ignorant ce fait, n’en auraient tenu nul

1 On arriverait done i 1'idée, monstrueuse si 'on s’en tient aux symbo-
les de I'Eglise, que c'est 'Esprit qui devint, en quelque mesure, le prin-
cipe générateur du Fils.

2 Le fait est bien connu: pour le détail des textes, voir p. ex. Lobstein,
Revue de théol., p. 215-219.

THEOL. ET PHIL. 1892. 36



562 J. BOVON

compte dans I'élaboration de leurs systémes; et quant a saint
Jean, il le passe sous silence comme maint autre point suar
lequel il n’a rien & reprendre au récit de ses devanciers. Si le
prologue johannicue affirme que « la Parole a été faite chair »,
la question du comment ou du mode d’entrée du Fils de Dieu
dans le monde ne préoccupe guére 'apéire, sans qu'on puisse
conclure de 14 qu’il nie ou qu’il écarle tout ce dont il dédaigne
de faire mention. En réalité la thése de I'incarnation du Verbe
et celle de la naissance miraculeuse du Sauveur, loin d’étre
incompatibles, se complétent au contraire, en faisant ressortir
ce qu’il v a d’unique dans la position que Jésus occupe au sein
de I’humanité. En Christ, Dieu a rompu le déterminisme du
péché; il a affranchi les hommes de ce joug d’ignominie, bri-
sant la lourde chaine dont les replis enlacalent dés le berceau
les fils d’Adam ; il a imprimé & la marche de I'histoire une di-
rection nouvelle. Voila ce que le fait de la conception surnatu-
relle exprime dans un langage plastique et vivant, bien plus
encore, me semble-t-il, s’il est réel, que s’il se transforme en
mythe dont on se borne & dégager la substance. Ce besoin de
la conscience chrétienne est reconnu d’ailleurs méme par des
savants qui renoncent & maintenir I'historicité du récit évangéli-
que. M. Kaftan, par exemple, tout en applaudissant au travail
de M. Lobstein et aux résultats de sa critique acérée, voudrait
sauver I'idée d’'un commencement extraordinaire de la vie hu-
maine du Sauveur. Car, dit-il, si 'absence de péché qui le ca-
ractérise ne peut dépendre d’un avantage physique, il n’en est
pas moins vrai que les qualités morales d’un homme ont aussi
leur fondement dans sa nature, et que I’absolue supériorité du
Christ semble supposer quelque chose d’unique dans les origi-
nes de son existence ici-bas1.

Ou bien, changeant de tactique, dira-t-on, comme le fait
M. Lobstein, par exemple, que l'explication traditionnelle en-
tame I’humanité du Seigneur et que, «si Jésus-Christ est vrai-
ment homme, il doit étre né de la méme naniére que tout
autre homme 2?7 » Mais 4 ce compte-1a, ’homme serait mieux

1 Theol. Literaturzeitung (de Harnack et Schiirer), 1891, N° 14, p. 361.
2 Page 246.



LA NAISSANCE DU SAUVEUR H63

homme d’aprés les évolutionnistes, avec leur série indéfinie
de couples partant des étres inférieurs, qu’il ne 'est selon la
conception chrétienne, qui, de quelque maniére qu’on la for-
mule, admet une intervention créatrice a 'origine de ['huma-
nité: pourquoi contester des lors que Jésus-Christ soit homme
authentique méme dans 'hypothése de la naissance muracu-
leuse? Quoi donc! faut-il chercher la marque distinctive de
I’homme dans ’animalité, ou dans 'image divine ? L’humanité
d’Adam est-elle moins réelle et moins complete, parce que,
tout en se rattachant au passé par ses organes physiques, le
premier homme réalise sur la terre un type nouveau? Au
reste, si I’on se place sur le terrain de la doctrine biblique, —
qui est apparemment celul des rédacteurs de la narration
évangélique, — la question n’est pas douteuse: Adam n’est
certes pas venu dans le monde comme I'un de nous. Quelque
interprétation qu’on donne du récit de la Genése, d’aprés cet
antique document, la vie humaine est autre chose que le pro-
longement naturel de ’existence animale, et l'on chercherait
en vain des traces de cette idée moderne chez les apotres,
qui, selon toute vraisemblance, ont admis le caractére his-
torique du texte hébreu. Les premiers prédicateurs de I’Evan-
gile se sont-ils représenté pour cela Adam comme incom-
plet, et comme ne pouvant léguer & sa postérité qu’une
humanité batarde et mutilée 7 Poser la question, c’est la
résoudre : nul n’aurait l'idée d’atiribuer a saint Paul, par
exemple, une telle conception. Je ne pense donc pas que, si
lapoOtre avait connu la naissance miraculeuse du Sauveur, il
e(it va dans ce fait une atteinte portée a l'intégrité de nature
du Christ homme. Le parallélisme qu’il établit avec insistance
entre Adam et Christ (Rom. V, 12 et suiv., 1 Cor. XV, 45-49)
semble plutét montrer qu’a 'origine de tous deux il admettait
un commencement nouveau. N'est-ce pas du Christ tout en-
tier, et non d’un étre divin seulement, qu’il dit qu’ « étant en
forme de Dieu, il s’est dépouillé lui-méme » ? (Phil. II, 6, 7.)
Paul tiendrait-il ce langage en parlant des autres hommes?
Sans nier que Jésus ne soit « de la postérité de David » (Rom.
I, 3), et «né de femme » (Gal. 1V, 4), l'apotre ne marque-t-il



564 J. BOVON

pas, dés la naissance de cet étre mystérieux, une différence de
nature qui le distingue des membres ordinaires de ’humanité?
Et la conscience chrétienne ne confirme-t-elle pas cet ensei-
gnement sans réserve, lorsqu’elle réclame un Sauveur homme,
qui ait lutté comme nous et qui pourtant nous dépasse et nous
domine, vivant intermédiaire entre le Dieu des cileux et le
monde pecheur? La conception miraculeuse — a supposer la
réalité du fait — n’a donc rien de contraire & la pensée évan-
gélique : c’est un événement que les apotres, je le pense, ont
ignoré, mais qui, s’ils l'avaient connu, serait rentré sans
effort dans I'organisme de leurs systémes et de l'explication
qu’ils nous donnent de la personne du Ghrist homme-Dieu.
Mais si les récits de 'enfance sont compatibles, pour ’essen-
tiel, avec le reste du Nouveau Testament, n’ont-il pas du moins
le tort de n’avoir pas su se mettre d’accord avec eux-mémes?
Cette question nous ameéne a resserrer le cercle de notre dis-
cussion. Et tout d’abord nous nous heurtons au probléme,
déja résolu dans le sens indiqué, des généalogies: le dilemme
que fait surgir la comparaison de ces textes semble ne pouvoir
étre éludé. Ou bien Jésus est fils de David par Joseph, ce qui
fait tomber I’hypothése de la naissance miraculeuse; ou bien
celle-ci subsiste, ce qui oblige, semble-t-il du moins d’aprés
'exégese (que nous avons adoptée, & renoncer & la descendance
davidique du Sauveur. On sait que les récits de I’enfance juxta-
posent, sans les ramener & I'unité, ces théses parallcles; tout
au plus pourrait-on trouver dans le texte de Luc quelques
essais timides de solutionl. Il ne résulte pourtant pas de 1a que

1 Tes anteurs du premier et du troisieme évangile intercalent dans leurs
éerits les pitces généalogiques dont ils ont eu connaissance, en réservant
toutefois 1a conception surnaturelle de Jésus (Mat. I, 16; Lue 101, 23) :
ce sont deux traditions, selon toute apparence, d'origines différentes,
qu'ils reproduisent et mettent en quelque sorte bout & bout. Matthieu ne
dit mot de la famille de Marie (I, 18-21). Quant & Lue, il semble insinuer
que cette dernitre était, elle aussi, de race royale (I, 32, comp. dans les
évangiles apocryphes: Ev. de nativitate Mariae, c. 1), quoiqn’il mette sans
contredit I'accent sur la descendance davidique de Joseph (I, 27; 11, 4).
Peut-étre les paroles de I, 32, 69 s’expliquent-elles, dans la pensée du
narrateur, par la notice précédemment donnée (1, 27). Marie étant déih



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 565

ces deux traditions, — méme s’il faut admettre, ce qui parait
vraisemblable, qu’elles se sont formées dans des cercles diffé-
rents — soient en contradiction ou qu’elles s’excluent 'une
Pautre. Au fond, I'explication d’aprés lajuelle c’est par Marie
que Jésus est descendant de David me semble étre une défaite;
elle était sans valeur chez les Israélites, pour lesquels « la fa-
mille de la mére ne compte pas? » ; si Christ n’avait été de race
royale ue par les tfemmes, il n’aurait pas ea vraiment, aux
yeux du peuple, le droit de se nommer le fils de David. Rien
de plus clair que ce fait au jugement des critiques qui nient la
naissance miraculeuse; quant aux autres, il faut bien qu'ils
prennent leur parti de se restreindre; on ne peut tout em-
brasser a la fois. S'il est entré dans la pensée de Dieu, comme
le racontent les récits sacrés, que son Fils naquit d’une vierge,
pour que cet enfant divin fit en méme temps de la maison de
David, la dispensation la plus opportune était qu’il entrat par
adoption dans la lignée royale. Telle est la position trés nette-
ment indiquée par le premier évangile, qui, tout en affirmant
la naissance surnaturelle, n’en appelle pas moins Jésus fils
de David par Joseph (I, 1, 16, 18-21); il n’y a pas lieu non
plus, me parait-il, d’interpréter autrement le texte de Luc
(I, 27, 32; 11, 4, B), ni de s’écarter en quoi que ce soit de cette
solution, la seule correcte au point de vue théocratique. Les
évangélistes donc, lorsqu’ils laissent subsister 'une & coté de

fiancée « & un homme de la maison de David », I'ange lui fait comprendre
qu'au point de vue légal comme aux yeux du monde, ¢’est & cette famille
illustre gu’appartiendra l'enfant qui naitra de son sein. Comp. la dis-
cussion de ce point dans Beyschlag [, p. 148-149, note.

! Familia materna non vocanda est familia... genus patris vocatur
genus, genus matris non vocatur genus.» Textes rabbiniques cités par
Keim, [, p. 339. C'est précisément pour cela que, si Luc avait voulu ratta-
cher Jésus & David par Marie, le caractére absolument exceptionnel de
cette position généalogique aurait dit &tre indiqué par la mention
expresse de la meére du Sauveur. On sait que plusieurs anciens auteur
écartent la difficulté en affirmant la tres proche parenté de Joseph et de
Marie, d’ot il résulterait que la généalogie de 'un serait applicable &
I'autre (voir encore le P. Didon, Jésus-Christ, 11, p. 416-418); mais c’est, i
mon avis, un probleme historique qu'il est impossible de vérifier faute de
renseignements.



566 J. BOVON

Iautre ces deux traditions si souvent opposées par la critique,
n’ont nullement agi, comme on les en accuse, en serviles com-
pilateurs : ils établissent au contraire, dans les termes les plus
plausibles, la situation faite & Jésus, le fils de David, par le
miracle de la conception, tel qu’ils 'admettent.

Quant aux autres détails de lear récit qu’on déclare poétiques
ou légendaires, méme des exégétes conservateurs sacrifient les
apparitions d’anges (Luc I, 26-38), que M. Weiss, par exemple,
n’hésite pas & mettre sar le compte d’un artifice de composi-
tion!, Je ne saurais en aucune facon me rattacher a cette ma-
niére d’entendre le texte. Il me parait hors de doute que les
auteurs ont cru aux interventions merveilleuses dont ils racon-
tent les péripéties avec tant de grace et de naiveté, et que c’est
bien ainsi, dans I'hypothése de I’historicité des faits, que Marie
les a retenus et racontés 4 son entourage. Que s’était-il passé
réellement ? c’est ce qu’il n’est pas facile de dire. Si 'on se sou-
vient de 'ignorance ol nous sommes des réalités du monde
spirituel, &8 moins d’écarter de parti pris la possibilité du mira-
cle, on ne peut nier le pouvoir de Dieu d’user de tel intermé-
diaire qu’il lui plait pour entrer en rapport avec les hommes,
comme le racontent si souvent les livres historiques de "An-
cien Testament. Il ne faut pas oublier non plus que, si les rela-
tions de Dieu avec l'hurnanité se sont régularisées & partir de
Peeuvre de Jésus-Christ, elles devaient étre entourées de plus
de merveilleux dans une période ou le Saint-Esprit n’existait
pas encore (Jean VII, 39), que c’est 1a ce qui explique en quel-
que mesure l'auréole de mystére dont s’enveloppent les réve-
lations divines au temps de Valliance légale, et que cette reli-
gion était précisément celle de Marie et des Israélites fideéles
dont la foi naive entoura le berceau du Sauveur. Si donc le Sei-
goneur a voulu que Jésus naquit dans les conditions qu’indi-
quent les évangiles, il faut bien que, d’une maniére quelcon-
que, il ait manifesté sa volonté & la vierge qu’il avait choisie;
et 'on comprend que Marie, nourrie des traditions de son
peuple, se soit représenté cette communication sous forme
d’une parole d’ange, comme le fit plus tard la foule dans une

U1, p. 213-214.



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 567

des scénes mémorables du ministére du Sauveur (Jean XII,
28, 29).

Il est vrai que nous ne nous mouvons jusqu’ici que dans la
region des possibilités ; cependant, c’est quelque chose déja,
me parait-il, que d’avoir écarté de ce domaine les obstacles
principaux accumulés par la critique. D’ailleurs, le grand
écueil des hypotheses négatives restera toujours, & mon avis,
la difficulté d’expliquer 'origine de ces narrations qu’on re-
pousse, mais sans en montrer d’'une maniére suffisante la for-
mation. Alléguera-t-on, comme le font quelques-uns, I'ana-
logie des traditions paiennes!? A cela d’autres historiens op-
posent avec raison le caractére judéo-chrétien manifeste des
récits 2. Se rejettera-t-on sur le judaisme? Encore faut-il
choisir le terrain sur lequel on entend opérer. Si 'on ne voit
dans I’évangile de Venfance qu’un recueil de gracieuses lé-
gendes, il y a & objecter que la littérature apocryphe nous
offre des spécimens de ce genre, dont le contraste avec le
contenu du texte hiblique fournit un argument d’une force
singuliére & 'appui du sérieux des informations fournies par
les écrits caroniques3. Aussi la seule théorie négative qui se
laisse soutenir est-elle, me semble-t-il, celle du mythe, en-
veloppe plastique de théses dogmatiques ou morales, qui se
trouve 3 l'origine de toutes les religions. Bien distinct des fic-
tions issues du caprice d'une imagination rieuse et folatre,
le mythe révéle un travail intense de la pensée des peuples;
c’est la solution, donnée sous forme narrative, des problémes
éternels qui se posent & l'esprit humain. Interprétés dans ce

1 Naissance de Pythagore, de Platon, d'Apollonius de Tyane. Usener,
Religionsgeschichtliche Untersuchungen. Das Weiknachisfest (Bonn 1889),
p. 70 et suiv.; Hillmann, Die Kindheitsgeschichte Jesu nach Lukas, dans les
Jahrbiicher f.prot. Theol. de 1891, 2¢ cah., p.192-261, surtout p. 231 et suiv.

2 Harnack, Theol. Literaturzeitung de 1889, n° 8, p. 199-212. Lobstein,
p. 2290.

3 D'apres le récit apocryphe, par exemple, Marie questionne l'ange sur
la manitre dont s'opérera cette mystériense génération. Protoev. de
Jacques, c. 11, Ev. de la nativité de Marie, c. 9. Comp. I'exposé critique
qu'en a donné Rud. Hofmann dans son intércssant ouvrage Das Leben
Jesu nach den Apocryphen (Leipzig 1851), p. 67-80.



568 J. BOVON

sens, les récits de 'enfance, si méme on les dépouille de leur
substance historique, revivent et brillent d’une clarté nou-
velle. La critique y discerne une vérité profonde; c’est un
essai d’explication du fait chrétien, paralléle, quoique inférieur
aux théories christologiques développées dans la suite par les
apotres. Des deux coOtés on s’efforce de comprendre la filialité
divine du Sauveur, d’exprimer le caraclére surnaturel de cette
figure unique dans 'histoire. D’aprés la formule adoptée par
I’'un des représentants de cette idée, c’est l'interprétation phy-
sique de la divinité de Jésus se faisant jour & coté de la concep-
tion métaphysique qui est propre aux écrits plus avancés dela
littérature chrétienne !,

D’autre part, pour qu’un mythe se produise, il faut, outre le
besoin religieux qui demande & se manifester, un point de
contact déterminé, un texte, une tradition qui fournisse I’en-
veloppe de I’idée. Ou trouver a l'origine des récits de 'enfance
les éléments de la forme qu’a prise la narration ? Nous avons
indiqué la raison pour laquelle c’est non dans la légende du
paganisme, mais dans le recueil sacré des Hébreux qu’il faut
chercher la solution désirée; ici le texte qui s’impose est celui
de la céléebre prophétie d’Esaie VII, 14, tel que le traduisent les
Septante (% mapbvog)?; quoique, a vrai dire, on ne puisse prouver
que l'interprétation messianique fat admise des Juifs de I'épo-
que apostolique’, et quoique ce seul passage, d’'une exégese
douteuse, ne fournisse & la théorie mythique qu'une base d’opé-
ration singuliérement étroite, en l’absence de toute autre
donnée du méme genre tirée de I’Ancien Testament. Le fait
est que les Israélites, qui ont toujours eu la paternité en
grand honneur, n’ont jamais songé, que je sache, & la suppri-
mer en faveur des héros de leur histoire#; une distinction de

1 P. Lobstein, p. 220 & 228. Herm. Schultz, Die Lehre von der Gottheit
Christi (Gotha 1881), p. 391-394.

2 Harnack, art. cité p. 204 et suiv. Lobstein, p. 228.

3 Weiss, [, p. 219.

4 Hillmann, art. cité p. 231 et suiv. Comp. Lobstein, p. 230. La tradition
talmudique sur la naissance miraculeuse de Moise est, je crois, tres
postérieure. Peut-étre méme s'est-elle formée sous l'influence de nos



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 569

ce genre était méme si loin de leur esprit, que certains textes
rabbiniques mentionnent expressément le pére et la mére du
Messie et que, d’aprés le lémoignage d’un auteur fort compé-
tent en ces matiéres, I'idée d’une conception miraculeuse est
étrangére & la théologie juive!: tant il est vrai que 'analogie
des légendes helléniques, — si elle était possible, — fournirait
4 I'hypothése qu’on nous propose un point d’appui bien autre-
ment sar 2.

Au reste ce n’est pas la, il s’en faut de beaucoup, la seule
difficulté que souléve I'explication mythique. Non seulement la
date de composition des évangiles oblige & admetire que c’est
en quelques années au plus?® que seraient nées ces traditions
qui, 8’1l faut les rejeter comme inexactes, embellissent ou dissi-
mulent la vérité & une époque ol les fréres de Jésus et sa
mere peut-8tre vivaient encore; mais lorsqu’on présente triom-
phalement cette solution comme répondant & toutes les condi-
tions du probléme, se rend-on bien compte des circonstances
dans lesquelles le mythe se produit? Certes, je ne conteste pas
que la révélation de Dieu ne puisse revétir cette forme ; mais
encore faudrait-il avoir soin de distinguer les époques et de ne
pas confondre par exemple, dans 'histoire israélite, ie lemps
des origines avec celui du déclin. Expression narrative d’'une
vérité philosophique ou d’un fait religieux, le mythe surgit &
un degré de culture qui ne comporte pas d’autre mode de ma-
nifestation des croyances; aussi n’existe-t-il que chez les peu-
ples rebelles 4 'abstraction, inhabiles au maniement des 1dées;
il est spécial a la période d’enfance de 'humanité. Est-il donc
naturel et selon la saine méthode historique de transporter un
tel travail inconscient et spontané en plein milieu judaique

évangiles canonigques; on ne voulait pas que Moise eiit été inférieur en
rien & Jésus-Christ.

1 F. Weber, Die Lehren des Talmud (System der altsynagogalen palis-
tinischen Theologie (Leipzig 1880), p, 342.

2 Quant aux rapports qu'on a établis entre l'évangile de 'enfance et
les traditions du bouddhisme, lire, en faveur de I'originalité de nos récits
bibliques, les remarques trés justes, me parait-il, de M. Ch. Gore, The
Incarnation of the Son of God, p. 251, 252.

3 Comp. Lobstein, p. 231.



570 J. BOVON

du siécle d’Auguste ; dans un pays ou l'on discutait toutes les
subtilités de la métaphysique théologique, ol méme des hommes
du peuple — preuve en soient les apdtres —- savaient lire et
trouvaient intérét &4 ces débats; que dis-je ? dans une civilisa-
tion vieillie et qui penchait déjd vers la ruine? Il y a la, me
semble-t-il, un anachronisme qu’une critique sévére aura quel-
que peine dadmettre. Pour ma part, quelque bonne volonté que
j’y apporte, je ne puis me représenter une formation mythique
et un développement dialectique tel qu’on le trouve chez un
saint Paul comme étant choses simultanées. L’explication phy-
sique et la théorie métaphysique dont on nous parle ne sau-
raient étre, & mon avis, des faits paralleles ; 1ils appartiennent
4 deux degrés distincts et méme fort éloignés de ’histoire reli-
gieuse de '’humanité 1.

Mais si Uorigine de ces récits ne peut se justifier par la voie
qu’on nous indique, ne sommes-nous pas ramenés a l’hypo-
theése qui semble la plus naturelle, & moins qu’on ne conteste
d’avance la possibilité du miracle et la réalité de I’intervention
divine dans la naissance du Sauveur? Je sais que I’historicité
de cette tradition ne saurait étre établie par une preuve directe ;
mais encore moins la solution contraire s’impose-t-elle avec la
force d'un résultat acquis : dans I’état de la question, ce serait
étre bien sir de soi que de prononcer que Jésus n’est pas né
comme le racontent les auteurs bibliques. Au 1'este; je le ré-
péte, il y a 14 un point de fait ¢u’il est permis de résoudre en
sens divers sans entamer ’essence du christianisme. Accuser
ceux qui rcjettent ces narrations de nier l'origine divine du
Sauveur, c¢’est montrer peu de connaissance du sujet, pour ne
pas dire beaucoup de parti pris et d’injustice, puisque Schleier-
macher déja a soin de faire remarquer que 'intervention créa-
trice de Dieu pouvant s’étre produite par le canal de Joseph et
de Marie aussi bien que par celui de Marie seulement, méme

1 Aussi ne saurais-je souscrire & l'affirmation récente de M. F.-A.-B.
Nitzsch, d’apres lequel le caractere mythique ou légendaire de 1'évan-
gile canonique de l'enfance seralt un de ces points démontrés par la
science, sur lesquels 1l n'y a pas h_.revenir. (Lehrbuch der evangelischen
Dogmatik. Freiburg in B. 1892, p. 517.)



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 571

dans cette premiére supposition, la science est en droit de
parler de conception surnaturelle!. D’un autre c¢6té on ne sau-
rait prétendre que la solution donnée soit absolument indiffé-
rente & la pensée chrétienne : or, je crois ne dépasser en rien
ce qu’on est en droit de conclure de cette discussion, en affir-
mant que, tout compte fait, I'historicité du récit, — dans le
sens indiqué, — est pour le moins aussi probable que I’hypo-
thése contraire, et que, dans son appréciation de la valeur &
donner & ces traditions si naives et si touchantes, la critique
se montrera d’autant plus sérieuse et digne d’elle-méme qu’elle
usera de réserve en laissant la porte largement ouverte a la
foi.

Ce point élucidé, je ne m’arréterai guére aux circonstances
qui accompagnérent la naissance du Sauveur, sinon pour rap-
peler qu’elles se présentent, dans les deux documents qui les
signalent, avec de notables divergences. Luc, en effet, trans-
porte le lecteur 4 Nazareth, domicile ordinaire de Joseph et de
Marie (I, 26 et suiv.); aprés quoi vient le récit du voyage en
Judée et de la naissance de Jésus & Bethléem (II, 1-20). L’en-
fant est circoncis le huitieme jour (21); le quarantiéme, il est
présenté dans le temple (v. 22 et suiv.; comp. Lév. XII, 1-8):
double cérémonie qui marque 'entrée du Messie dansI'alliance
théocratique. C’est comme Juif que Jésus devait vivre parmi
les hommes, ce que I'évangéliste, fidéle aux enseignements
de Paul, son maitre, se garde bien d’oublier (comp. Gal. IV, 4).
Pendant ces six semaines environ, les parents de Jésus sem-
blent étre restés en Judée; puis, ces différents rites accom-
plis, ils retournent a4 Nazareth, leur patrie, d’oll ils étaient
partis pour le dénombrement (II, 39).

Mais si cette conceplion historique est admise, que faire du
premier récit synoptique, qui, ne disant mot de la présentation

! « Der allgemeine Begriff {ibernatiirlicher Erzengung bleibt also we-
sentlich und nothwendig, wenn der eigenthiimliche Vorzug des Erl6-
sers unverringert bleiben soll; die nihere Bestimmung desselben aber
als Erzeugung ohne minnliches Zuthun hiingt mit den wesentlichen Ele-
menten der eigenthiimlichen Wiirde des Erlgsers gar nicht zusammen,

ist also auch an und fiir sich gar kein Bestandtheil der christlichen
Lehre. » Der christl. Glaube, 11, p. 4.



b72 J. BOVON

de I'enfant Jésus au temple, raconte d’autre part la visite des
Mages, le voyage en E:ypte et le massacre des Innocents
(Matth. I1)? Quelques efforts qu’ait tentés ’harmonistique, elle
ne saurait, me parait-il, enlever toute divergence entre ces
narrations. Sans doute Matthieu, comme Luc, place la nais-
sance de Jésus a Bethléem. Mais le premier de ces auteurs
parait supposer que la cité de David était le domicile pré-
cédent de Joseph et de Marie. Aucun indice d’un séjour an-
térieur en Galilée; tout au contraire, quand, aprés la mort
d’Hérode, les parents de Jésus se disposent 4 quitter I’'kKgypte,
Bethléem semble étre si naturellement le terme de leur voyage,
que seule la crainte d’Archélatis et 'ordre spécial de Dieu les
détermine a se retirer ailleurs. Le nom de Nazareth apparait
méme alors pour la premiére fois dans le texte, et telle est la
gravité de ce déplacement, que I'évangéliste sent le besoin de
le mettre en rapport avec une parole prophétique, qui en
donne aprés coup la justification (II, 19-23).

Luc, de son cdté, partant d’une vue tout opposée du sujet,
prend soin de motiver le départ des parents de Jésus pour la
Judée, et de raconter que, aprés l'accomplissement des ceré-
monies légales, ils rentrérent dans leur domicile ordinaire de
Nazareth (II, 1 et suiv., 39). Il n’est donc pas possible, me pa-
rait-1l, d’'intercaler ces deux récits 'un dans l'autre. Rien n’au-
torise & penser que Matthieu ait connu les faits rapportés par
le troisieme évangile, ou l'inverse: prises en elles-meémes, les
deux narrations s’excluent absolument.

Mais résulte-t-il de 14 que les événements ainsi racontés
solent incompatibles? Il n’est pas difficile, au contraire, d’en
reconstituer la série et de les mettre d’accord. Tandis que
Matthieu nous a conservé 'épisode de I'arrivée des Mages avec
les scénes qui s’y rattachent, Luc parle du séjour en Judée et
des rites accomplis & Jérusalem. Or, la visite des Mages et la
fuite en Egypte — si elles sont historiques — se placent natu-
rellement aprés la cérémonie du temple. La loi de Moise im-
posant 4 la mére de tout enfant male une purification de qua-
rante joars (Lév. XII, 2-4), il suffit de supposer que Joseph et
Marie passerent ce temps & Bethléem, qu’au terme du délai



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 573

prescrit ils présentérent leur enfant dans le sanctuaire théocra-
tique, mais que, au lieu de rentrer ensuite & Nazareth, ainsi
que Luc le raconte (II, 39), ils résolurent de se fixer, pour un
certain temps du moins, dans la cité de David. Les graves
événements qui s’étaient déroulés en leur présence, leur res-
pect pour les haules destinées de ce divin enfant, leur désir de
vivre retirés, loin de 'entourage de leur ville natale, tont pou-
vait les amener & cette décision, dont lauteur du troisiéme
évangile ne parle pas, parce qu’il n’en a pas eu connaissance.
Ici s’ajouteraient les événements rapportés par le premier récit
synoptique, la visite des Mages, la fuite en Egypte, et le retour
de Joseph et de Marie en Galilée sur I'ordre exprés du Sei-
gneur.

On le voit, ce léger changement dans la narration de Luc
rend 'ordre des faits absolument correct et donne la série his-
torique suivante : d’'un co6té, la naissance 4 Bethléem avec les
circonstances qui 'accompagnent; et d’autre part, la visite des
Mages, couronnée des incidents qu’elle détermina. Ces deux
cycles seraient devenus si bien indépendants dans la tradition
chrétienne, qu’ils auraient passé isolément 'un dans le récit
de Luc et 'autre dans celui de Matthieu, au point que, ces
auteurs ne s’étant pas connus, chacun s’en tient & ce qu’il sait
et organise ses matériaux en conséquence. CGest ce qui ne
surprendra certes pas le lecteur familier avec les recherches
critiques; & moins que, par esprit de systéme, on ne dénigre
de parti pris I’histoire évangélique en étant décidé d’avance
a la trouver en défaut.

Il n’entre pas dans le plan de cette étude d’apprécier jusque
dans le détail la crédibilité des récits dont je viens d’indiquer
la marche!. Je tiens cependant & rappeler un fait qui, sans
fournir de preuve directe et péremptoire, mérite, me parait-il,
d’étre pesé. 1l suffit de comparer 1'évangile de I'enfance du
texte canonique avec celui des apocryphes pour mesurer la

! Comp., & deux points de vue quelque peu différents, la discussion
large et serrée que donnent de cette question !es Vies de Jésus de Weiss
(I, p. 201-264) et de Beyschlag (I, p. 144-170).



574 J. BOVON

distance qui sépare la réalité de la légende?!. D'un coté, ce
ne sont ¢u’exagérations, puérilité, boursouflure?; de l'au-
tre, sobriété, simplicité, tact exquis dans la peinture des sce-
nes les plus délicates, grice touchante s’alliant & la grandeur
et & la pureté. Ce qui ressort en particulier de la lecture de
ces pages sublimes, c’est l'intensité du contraste qui éclate
partout ailleurs dans la vie et dans la personne du Sauveur
des hommes3. Jésus naquit dans I'indigence et dans I'humilité.
Nul ne s’émpressa pour lui faire accueil & son entrée dans le
monde. Ignoré de la foule dans la cité de ses peres, il fat per-

! Non qu'il faille exclure de la narration biblique toute adjonction
fictive ou poétique: tel me semble &tre le cas de la notice sur I'étoile qui,
d’apres le texte du premier évangile, « marchait» devant les Mages et
« g'arréta » sur la maison ol était le petit enfant («idov & dorgp, v eidov
&v Ty avarodn, wponyev avtolc, fwe EAbov éoTdly émdve ol v TO mwawdliov.s
Matth. IL, 9). Il ne suffit pas de dire, comme on le fait souvent, que ces
personnages venus d'Orient erurent voir cet astre se déplacer devant
eux; car l'auteur parle du mouvement méme de 1'étoile et non de l'idée
que pouvaient s’en faire ces voyageurs. L'intention du récit — s'il" est
historique — étant sans contredit de raconter un miracle, il ne reste qu'a
supposer que Dieu ft précéder les Mages d'un météore pour les diriger
sur leur chemin. Seulement on se demande pourquoi I’étoile ne les con-
duisit pas du premier coup dans la cité davidique, ce qui et évité l'ex-
plosion des tureurs d’'Hérode et le massacre des Innocents. Le fait que ces
Orientaux s'en vont d’abord & Jérusalem pour prendre des informations
semble indiquer que, si méme il y ent un phénomene astronomique a
I'origine de leur voyage, ce qui est admissible (hypothese de Kepler sur
la conjonction de Jupiter et de Saturne; comp. Farrar, The life of Christ,
popular edit., p. 14), les renseignements dont ils disposaient n'en étaient
pas moins trés vagues. Aussi se rendent-ils tout droit dans la capitale de
la Judée, — le pays duquel devait sortir, selon la croyance répandue
jusque dans le monde paien, le libérateur des hommes, — et c'est d’apres
I'avis des conseillers d'Hérode qu'ils se dirigent ensuite sur Bethléem.
Ainsi compris, le récit de I'étoile qui s'arréte sur la maison serait une
amplification légendaire; au reste, ce n'est 1la qu'un détail de peu de
portée dans I'ensemble de la mnarration. Quant & la vraisemblance de
cette visite des Mages, lire, par ex., les réflexions tres judicieuses de
C. Geikie, The life and words of Christ, 1, p. 129 et suiv.

2 Comp. Hofmann, ouvrage cité, p. 1-187.

3 lei encore on n'a pas manqué d’exploiter ce rapprochement pour con-
clure au mythe ou & la légende; mais pourquoi ce double caractere ne se
gerait-il pas produit en réalité?



LA NAISSANCE DU SAUVEUR 575

sécuté dés son berceau par les puissants. Mais méme au sein
de cet abaissement profond, Dieu fit resplendir sa gloire. Du
haut des cieux, les anges saluérent la naissance de cet enfant,
que sa mére avait couché dans une créche; les bergers l'en-
tourérent de leurs hommages; Anne et Siméon, de leurs can-
tiques d’actions de gréce, tandis que les Mages d’Orient lui
présentent l'offrande de leurs trésors et de leur adoration:
le ciel s’unissant & la terre, et les prémices du monde paien &
I’élite de I'Israél fideéle pour célébrer la venue de celui qu'on
peut appeler & bon droit le désiré des nations.




	La naissance du sauveur

