
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS

3e SECTION. — APRÈS L'AGE APOSTOLIQUE, OU LE SECOND SIÈCLE

Nous voudrions maintenant continuer l'histoire du dimanche

après le temps des apôtres, surtout dans le 2d siècle. Les données

ne manquent pas, mais il serait difficile de les exposer
dans un ordre chronologique un peu strict, soit à cause de

l'incertitude relative qui plane encore sur la date de beaucoup
d'entre elles, soit à cause de la complication ou de la portée
rétrospective de plusieurs. W. Waddington n'a pas craint de

dire au commencement de ses Fastes des provinces asiatiques ' :

« Les grands règnes de Trajan, d'Hadrien et des Antonin
comptent parmi les époques les plus obscures de l'histoire du
monde. » — Le témoignage par lequel nous commencerons,
se rattache en tous cas au règne de Trajan (98-117).

g 1. — Lettre de Plino le Jeune ;i Trajan.

Pline le Jeune, gouverneur du Pont et de la Bithynie, avec
le titre de légat impérial, propréteur, revêtu de la puissance

1 1872, p. 655. Le mémoire a paru dans la grande publication de Le Bas

et W. Waddington : Voyage archéologique en Grèce et en Asie-Mineure. Cp.,

sur le règne de Trajan, de Champagny : Les Antonius, 1886, I, p. 297, etc.



LE JOUR DU SEIGNEUR 529

consulaire1, était en correspondance suivie avec l'empereur
Trajan, son ami, et lui demandait des directions sur tout ce

qui l'embarrassait dans une administration extraordinaire,
difficile et délicate. Une de ces lettres (L. X, Ep. 97) concerne la

conduite à tenir à l'égard des nombreux chrétiens de la vaste

province2, déjà poursuivis. « Un très grand nombre de

personnes, de tout âge, de tout ordre, de tout sexe, écrit le

gouverneur, sont et seront toujours impliquées dans cette accusation.

Ce mal contagieux n'a pas seulement infesté les villes, il
a gagné villages et campagnes. Je crois pourtant qu'on peut y
remédier.... Ce qu'il y a de certain, c'est que les temples, qui
étaient presque déserts, sont fréquentés et que les sacrifices,
longtemps négligés, recommencent. Partout sont vendues des
victimes qui trouvaient auparavant peu d'acheteurs. On peut
juger par là de la quantité de gens qui peuvent être ramenés
de leur égarement, si l'on fait grâce au repentir. »

Nous avons aussi la réponse de Trajan (Ep. 98), le 1er édit
impérial, à nous connu, concernant les chrétiens.

1 L'époque précise du gouvernement de Pline en Bithynie est toujours
controversée. Autrefois on pensait généralement qu'il avait eu lieu de 103

à 105. Actuellement on serait, porté à le mettre de 111 a US. Ainsi Mommsen,

dans un ouvrage traduit par Ch. Morel sous le titre : Etude sur Pline
le jeune. Paris 1873 (voir en particulier p. 30, où il est dit que les deux
lettres concernant les chrétiens furent échangées on 112); C. de la Berge,
dans son Essai sur le règne de Trajan, Paris, 1877 (voir en particulier
p. 156-158, p. 205, note 5); le cardinal Noris; Pagi; Borghesi; Aube
(Hist, des persécutions de l'Eglise jusqu'à la fin des Antonius'1, 1875, p. 203;

Luruy (Hist, des Romains, IV, 1882, p. 82), etc.— L'ancien point de vue
a cependant toujours des défenseurs, tels que de Champagny {Les
Antonius, l p. 311, etc.), Klippel (Real-EncyMS XVI p. 300, note), Keim (Rom
und das Christenthiim, 18SL Voir Real-Encykl-- XV p. 735), Backouse

(L'Eglise primitive jusqu'à la mort de Constantin, trad, par P. de Felice,
1886, p. 34). — Uhlhorn, dans Real-Encykl?, ne se prononce pas. F. Godet
dit : de 109 a 114.

L'épître même de Pline a été mise a des dates fort diverses. Ainsi
Klippel la place en 104 : Rothe (Real-Encykl.i I, p. 474), en 107 ; Hase (Kir-
chengesch?, p. 57) ; Chastel, en 110; Mommsen. Charteris, Aube, en 111;
Th. Zahn (Gesch. des Sonnt, p. 23), Stapfer (Encyc. des se. rei. XII, p. 200),

en 112.

- Cp. Act. 16 : 7 et surtout 1 Pierre 1 : 1.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 34



530 L. THOMAS

Le passage de la lettre de Pline, qui a pour nous un intérêt
spécial, se rapporte directement aux chrétiens qui avaient faibli
dans leur foi, et il est ainsi conçu : « D'autres, déférés par un
dénonciateur, ont d'abord reconnu qu'ils étaient chrétiens, et

aussitôt après ils l'ont nié, déclarant que véritablement ils
l'avaient été, mais qu'ils ont cessé de l'être.... Tous ces gens-
là ont adoré votre image et les statues des dieux. Tous ont
chargé Christ de malédictions. Ils assuraient que leur faute ou
leur erreur avait principalement consisté en ce qu'ils s'assemblaient

à jour fixe (stato die) avant le lever du soleil, chantaient
entre eux tour à tour des cantiques à l'honneur de Christ,
comme d'un dieu (carmenque Christo, quasi deo, dicere secum

invicem), et s'engageaient par serment1, non à quelque crime,
mais à ne commettre ni vol, ni rapine, ni adultère, à ne point
manquer à leur promesse, à ne point nier un dépôt. Après
cela, ils avaient coutume de se séparer, et ensuite de se

rassembler à nouveau pour manger en commun des mets
innocents.... »

Tous les renseignements obtenus par Pline se concentrent
donc sur la manière dont les chrétiens célébraient un jour
déterminé de chaque semaine. Deux réunions religieuses y étaient

tenues : l'une au matin, dès l'aube, dans laquelle il y avait des

chants alternatifs en l'honneur de Christ et un engagement à

se bien conduire; l'autre, pour un repas en commun, une de

ces agapes, dont il est déjà parlé Act. II, 42, 46 ; XX, 7 ;

1 Cor. XI, 17-34 ; Jude, 12.

Le jour hebdomadaire cinsi distingué n'est pas désigné, mais

1 Seque sacramento non in scelus aliquod obstringere, sed... « Allusion
sans doute aux promesses du baptême, dit Champagny (I, p. 344). Baro-

nius fait observer que dans les cérémonies chrétiennes, aucun serment
n'était prononcé, et voudrait traduire sacramento se obstringere se lier
par une cérémonie sacrée, par un sacrement. 11 est difficile de croire que
telle fût la pensée de Pline; mais telle était bien probablement celle des

chrétiens qui lui parlaient. On trouve du reste dans les classiques

païens le mot sacramentum. non pas seulement dans le sens de serment,
mais clans un sens analogue a celui qu'indique Baronnes. Ainsi Sénèque
(De civit. Dei VI, 11) appelle sacramenta Judœoruin les observances

juives. »



LE JOUR DU SEIGNEUR 531

on peut facilement le reconnaître. Ce ne pouvait être le jour
du sabbat, comme on l'a quelquefois supposé1, car Pline l'aurait

appelé par son nom, alors si connu, surtout des Romains
cultivés et haut placés2. D'après le Nouveau Testament et les

témoignages du 2d siècle autres que celui de Pline, ce devait
être le 1er jour hebdomadaire commémorant la résurrection de

Christ, le Jour du Seigneur. En outre, cela transparaît en quelque

sorte dans le « merveilleux rapport de Pline, cet éclatant
exemple du don d'observation d'un juge romain3. » — « A

jour fixe, dit-il, ils s'assemblaient avant le lever du soleil et

chantaient entre eux tour à tour des cantiques à l'honneur de

Christ, comme d'un dieu. » Le moment où commençait ce
1er service, n'était-il pas précisément celui où Jésus ressuscitait,

et la note dominante de ce service, l'exaltation de Christ
ressuscité et glorifié1?

§ 2. Epître d'Ignace aux Magnésiens.

La date du martyre d'Ignace, évêque d'Antioche en Syrie,
est aussi très contestée. Semisch croyait d'après une tradition
qu'il qualifiait d'unanime dans l'ancienne église4, qu'Ignace
était mort en 107, et cette opinion a été encore soutenue par
de Champagny, Wieseler, Funk5, etc. Selon Uhlhorn (Real.

1 Boehmer au 18e siècle et, de nos jours, les Adventistes.
2 Voir Rev. de th. et de ph. 1889, p. 571.
3 Harnack, Lehre der zwölf Apostel, neben Untersuchungen... 1884, p. 34

des Untersuchungen.
4 Evangel. Kalender, 1870, p. 153. Cp. p. 151. — « La rédaction la plus

anciennement connue des Actes du martyre d'Ignace et aussi la plus
chargée d'interpolations, dit de la Berge (p. 205), met la mort d'Ignace
consulatu Attici et Marcelli (lisez Attii Suburani II, Asinii Marcelli) Ka-
lendis februariis (c.-a.-d. l'an 104). La Chronique Pascale rapporte cet
événement a l'an 105 (consulat de Candidus et de Quadratus) ; la version

plus courte des Actes, découverte par Ruinart et seule défendue aujourd'hui,

au 23 décembre 107. Enfin Malalas place ce martyre au moment
du tremblement de terre d'Antioche (dec. 115.) » — Voir aussi Punk
Opera pair, apost-, p. XLVII.

5 De Champagny, I p. 348-, p. 311. Wieseler, Die Christenverfolgungen
der Cäsaren 1878, p. 176. (d'après Charteris, p. XXVIII, note). Funk,
p. XLVI...LXXXI.



532 L. THOMAS

Encykl. l VI, p. 624), la date la plus vraisemblable est 107 ou
108. Selon Zahn, qui a si profondément étudié les épîtres
d'Ignace, c'est 110L Charteris hésite entre 107 et 116 et
inclinerait pour 116 °. Selon Backouse et de la Berge, (p. 206), 115

mériterait la préférence. Harnack a émis en 1878 une nouvelle

hypothèse : Ignace serait mort vers la fin du règne d'Adrien
ou même au commencement du règne d'Antonin, c'est-à-dire
autour de 1383. Pour Jean Réville, malgré cette hypothèse, les

épîtres d'Ignace n'en datent pas moins <c de la 2e moitié du

règne de Trajan, comprise entre l'an 107 et l'an 118, » sans

qu'il puisse préciser davantage (Revue de l'hist. des religions,
1890, t. II, p. 160).

Si les récits détaillés qui nous sont parvenus sur le martyre
d'Ignace sont reconnus comme étant d'une époque postérieure
et comme méritant en général peu de créance4, il n'en est pas
de même de certaines lettres attribuées au vénérable confesseur.

Mais il importe de distinguer. Parmi les 15 lettres qui lui
ont été attribuées, 3 écrites seulement en latin, n'ont évidemment

aucune importance. Pour d'autres, nous possédons deux
recensions grecques, dites l'une longue, l'autre courte. Celle-ci
ne renferme que 7 épîtres déjà mentionnées par Eusèbe (Hist,
ecclés. III, 36) : aux Ephésiens, aux Magnésiens, aux Tralliens,
aux Romains, aux Philadelphiens, aux Smyrniens, à leur évêque

Polycarpe. Ces mêmes épitres se retrouvent dans la longue
Recension, mais avec un texte plus étendu, manifestement
interpolé, et, en outre, 5 autres épîtres, certainement
apocryphes. Jusqu'en 1845 la discussion de l'authenticité des

épîtres d'Ignace ne portait que sur les deux recensions, mais
elle se compliqua lorsque Cureton publia la version syriaque
ne contenant que les épîtres aux Ephésiens, aux Smyrniens, à

Polycarpe, et prétendit qu'elles seules étaient authentiques.

1 Ignatius von Antiochen, 1873, p. 616, etc.
2 Canonicity, p. CXVII, p. XXVIII, note.
3 Die Zeit des Ignatius. Voir l'art, de Uhlhorn sur Ignace dans Real-

Encykl.-, p. G94. Cp. Kayser, art. Ignace dans YEncyc. des se. relig., p. 465.
'' Real-Encykl? VI, p. 688. Ignace et Polyc. par Zahn, p. XLVIII. De la

Berge, p. 205. Funk, p. XLVII, etc.



LE JOUR DU SEIGNEUR 533

Cette opinion trouva beaucoup d'écho, et elle fut adoptée en

particulier par de Pressensé1. Mais elle a été ensuite très
fortement combattue, surtout par Zahn dans son Ignatius von An-
tiochien. Le texte des trois épîtres fut reconnu abrégé et des

fragments de la traduction syriaque d'autres épîtres furent
retrouvées. « Cette démonstration, dit Uhlhorn (Real. Encykl. 2

VI, p. 691), peut maintenant être considérée comme épuisée.
Non seulement il n'y a plus de nouveaux défenseurs de l'opinion
de Cureton, mais encore plusieurs de ses partisans, teis que
Lipsius et Lighftoot, l'ont abandonnée2. La seule alternative
qui demeure, est celle de l'authenticité ou de la non-authenti-
cit.é des sept lettres de la courte Recension, » et cette authenticité

semble maintenant bien établie. Elle a été reconnue en

particulier par Semisch, Uhlborn, Zahn, Harnack, etc.
Après ces préliminaires obligés, arrivons au seul passage

qui dans ces lettres intéresse sérieusement notre étude : le
ch. 9 de l'Ep. aux Magnésiens, d'après la courte Recension.

« Si donc ceux qui se mouvaient dans les vieilles choses, dit
Ignace, sont arrivés à la nouveauté de l'espérance (c'est-à-dire,
en fait, à la foi chrétienne), n'observant plus le sabbat, mais

vivant selon le dimanche3, dans lequel pour nous aussi la vie

1 Siècle apost.- il, p. 500-506. L'édition de 1889 se prononce pour
l'authenticité des 7 lettres, II, p. 462478. Chastel finit aussi par incliner dans
le même sens, I, p. 217.

- Gp. Ignace et Polyc. par Zahn, p. V... ; Kayser, Encyc. des se. relig. VI,
p. 461 ; Funk, p. LXil.

3 yi-qa.fr-1 oaßßari^ovTec, àAÀâ Kara nvciatcyv ÇCivreç, èv i] Kal r/ Çui/ %uuv àvé-

reiXev ôi avrov Kai rob davârov avroïi. — Mt/kéti tjaßßarlCovTec, c'est-a dire
non pas proprement: n'observant plus de sabbat, mais: n'observant plus
le sabbat, ne solennisant plus le samedi. — On a souvent lu : à/Aà icarâ

icvpiani/v Çu-f/v Çùvreç, et un des plus anciens textes, le Mediceo-Lauren-
tianus, porte en effet cette leçon. Mais le mot Çut/v a été supprimé avec
raison déjà par Piper en 1838 (Theol. St. u. Krit., p. 92 note) et aussi
dans l'édition vraiment critique de Zahn, comme dans celle de Funk. Il
ne se trouve en effet ni dans une version latine très ancienne, très

complète, remarquablement correcte, en quelque sorte calquée sur un
texte grec de beaucoup supérieur à celui du manuscrit de Médicis (Zahn,
p. XVIU..; XXXIV-XXXVI), ni dans une version arménienne, qui,
comparée aux fragments restants de la version syriaque, apparaît comme



534 L. THOMAS

a surgi par Lui (le Seigneur) et par sa mort, — bien que
quelques-uns le nient, et c'est par ce mystère qu'il nous a été donné
de croire, c'est pour cela que nous prenons patience, afin
d'être trouvés disciples de Jésus-Christ, notre seul docteur, —
comment nous, pourrions-nous vivre sans Lui1? Lui que les

prophètes, ses disciples en esprit, attendaient comme leur
docteur. Aussi Celui qu'ils attendaient justement les a-t-il ressuscites

des morts lorsqu'il est apparu » (ressuscité). — Ces

derniers mots semblent faire allusion à Matth. XXVII, 52 L
La phrase n'est pas simple : elle est embarrassée soit par

une parenthèse intermédiaire, qui se rattache elle-même à une

incidente, soit par une incidente finale, qui est encore un peu
compliquée. Mais le fil du raisonnement n'est pas difficile à

suivre. Ignace veut exhorter les chrétiens de Magnésie à

persévérer dans la communion avec Christ, sans céder aux tentations

du judaïsme (voir les ch. 8 et 10). Dans ce but, il se compare

lui et eux, également d'origine païenne, aux chrétiens
d'origine juive. Si ceux-ci, dit-il, ont à cause de leur foi
renoncé à leur ancienne vie, à leur ancienne observation de la
Loi et en particulier du sabbat, pour vivre en pratiquant la

dimanche, le Jour du Seigneur, et en harmonie avec le souvenir

de ce saint jour, dans lequel a commencé aussi pour nous,
chrétiens d'origine païenne, la véritable vie, grâce à la
résurrection de Jésus et à la mort qui l'avait précédée, — comment

nous, chrétiens d'origine païenne, pourrions-nous vivre sans

Lui, qu'attendaient déjà les prophètes de l'Ancienne Alliance?

un témoin fidèle et presque complet de cette version la plus ancienne
de toutes (Zahn, p. XXX..), ni enfin dans le texte de la longue Recension

grecque, comme nous le verrons plus loin. Au reste, même si on lisait
Çuyv, il faudrait, comme le faisait Hefele dans ses Pères apostS, sous-en-
tendre ijfiépav après Kvptanr/v, soit à cause de h y qui suit et se

rapporte nécessairement au jour de la résurrection de Christ, soit ä cause
de l'opposition faite par Ignace entre le sabbat et le dimanche. — Henke,
qui, dans une première dissertation sur le dimanche, lisait Çuyv et ne
voyait dans le passage aucune allusion à, ce jour, a dû reconnaître sa
double erreur (Theol. St. u. Krit. 1886, p. 602).

1 Voir le Comment, de Meyer ace sujet, et surtout Zahn, Ignat. von Ant.,
p. 598.



LE JOUR DU SEIGNEUR 535

Plusieurs données semblent ressortir de cette exhortation :

1° Le sabbat ne devait pas être pratiqué par les chrétiens; il
ne devait pas l'être par ceux d'origine païenne, et il ne l'était
pas par ceux d'origine juive, par ceux du moins qu'Ignace
pouvait proposer comme modèles à ses lecteurs. « Déjà la
ressemblance de Magn. IX avec Gai. I, 13, dit Zahn, montre
clairement qu'Ignace pensait ici à des Juifs de naissance tels que les

apôtres et tous ceux qui pouvaient être allégués comme prouvant

que le Judaïsme avait cru au Christianisme1. » — 2° Les
chrétiens d'origine païenne et ceux d'origine juive qu'Ignace
pouvait proposer comme modèles, célébraient également le

dimanche comme jour de la résurrection de Christ. — 3°

L'observation spirituelle du dimanche pouvait être envisagée

comme le résumé de toute la vie chrétienne, et l'observation
du sabbat, comme résumant toute la vie judaïque. — 4° Le
sabbat et le dimanche étaient ainsi de nature à être opposés l'un
à l'autre, mais non sans être profondément liés, ne fût-ce que
comme solennisant tous les deux un des jours de la semaine.

— 5° Sous ce rapport, le dimanche apparaissait déjà comme
étant dans l'Eglise chrétienne la continuation et la transformation

du sabbat mosaïque. — 6° Le dimanche était alors désigné,
ainsi qu'il l'est dans l'Apocalypse, comme le Jour du

Seigneur, c'est-à-dire le Jour du Seigneur Jésus, le jour dominical,

le dimanche, et même il pouvait l'être tout simplement
comme : le dominical, le mot : jour étant supprimé sans

inconvénient, tellement l'institution était déjà connue et familière

(voir Gesch. d. Sonnt, p. 58, note 14).

Il est fort instructif de connaître le texte correspondant de

la longue Recension, dont les interpolations manifestes remontent

au 4e siècle2. « Si donc ceux qui se mouvaient dans les

1 Ig. von Ant., p. 355.— Magn- c. 10 : à yaç Xçiartavianoç ovu e'tç 'lovôaïaptôv

èiricrevuev, bXX 'lovôdlajioç sic Xciartaviapóv..
2 De 360 à 380, dit Zahn, p. VI ; Ig. von Ant-, p. 144.— Harnack se

rattache en général à la démonstration de Zahn, mais il la modifie en

admettant 1° que l'interpolateur de la Didachè est le même que celui des

lettres d'Ignace, comme usher le pensait déjà; 2° qu'il faut placer les

falsifications de 340 à 380 et le plus près possible de 340-343. Voir Pro-
légom. de la Didachè, surtout p. 244, 246,265.



536 L. THOMAS

vieilles Ecritures sont arrivés à la nouveauté de l'espérance en

recevant Christ (comme le Seigneur l'a enseigné, disant : « Si

vous croyiez à Moïse, vous croiriez aussi en moi... »), comment
pourrions-nous vivre sans Lui Lui, dont les prophètes étaient
les serviteurs, le voyant d'avance en esprit, l'attendaient
comme leur docteur, espéraient en lui comme en leur Seigneur
et Sauveur, disant : « Il viendra lui-même et nous sauvera. »

Nous ne devons donc pas observer le sabbat judaïquement et

en jouissant d'être oisifs (car les Ecritures disent : « Celui qui
ne travaille pas ne doit pas manger, » et aussi : ce Tu mangeras

ton pain à la sueur de ton visage »). Mais que chacun de

vous observe le sabbat spirituellement, jouissant de la méditation

de la Loi, non du repos corporel. Qu'il admire l'œuvre de

Dieu sans manger des aliments de la veille, boire tiède, marcher

à pas comptés, trouver du plaisir à la danse et à des

claquements de mains dépourvus de sens! Et après avoir observé
le sabbat, que tout ami de Christ célèbre le dimanche, le jour
de la Résurrection, le jour royal supérieur à tous les autres

jours1, celui dont le prophète disait, en l'attendant : « A la fin,
pour le 8e jour2, » celui dans lequel notre vie a surgi et la

mort a été vaincue par Jésus-Christ... »

Il y a donc une véritable contradiction entre le texte
authentique d'Ignace et le texte interpolé. Tandis qu'Ignace dit
simplement : nous n'observons pas le sabbat, l'interpolateur
prétend qu'il faut l'observer, outre le dimanche, mais spiri-

1 Mtjkéti ovv oaßßariCojpEv lOvôaÎKCtç nai apyciatr %aî(iovT€ç... oaßßariCcrtj

TrvcvuartKCiç... Kai perà tó caßßaricat éoçraÇéru Ktiç yû.ôxotoToç ri/v KVQtanyv,

-yv àvacrâoi/iov, r?)v ßaüi'Ktöa, rì/a uiraruv rcaodv rùiv yucçijv.
2 'Etç tó téAoç. iméç rf/ç òycóyc. L'interpolateur suit les Septante, qui

traduisent ainsi l'inscription du Ps. 6 : 'Etç tó tsaoç vttcq -yç byôoyç, ipa'Afiar -ù
Javiô (ou mieux, semble-t-il : ..tcàoç iv i-pvoiç i-ép.. Voir l'édition de

Breitinger, Zurich 1730). Segond : Au chef des chantres. Avec instruments

à cordes. Sur la harpe à, 8 cordes. Psaume de David. — Lausanne :

Au chef de musique. Avec instruments a cordes, sur le Scheminith...—
Moll (Bibelw. de Lange) : Dem Vorsteher, mit Saitenspiel; nach der
achten... — Bibelw. de Bunsen : nach der Octave (wörtl. nach der
achten)...« L'inscription des Ps. 6 et 12 : al-hascheminith, dit Moll (p. 26),

ne peut pas signifier, comme le voudrait l'opinion générale, que le chant
doive être accompagné par un instrument à 8 cordes. Philolugiquement,



LE JOUR DU SEIGNEUR 587

tuellement et non judaïquement. Nous savons en effet que plus
tard une certaine célébration du sabbat devait s'associer dans

l'Eglise à la solennisation du Jour du Seigneur1.

§ 3. Epître dite de Barnabas.

« Cette épître, dont l'authenticité paraît n'avoir jamais été

suspectée dans l'ancienne église grecque, était déjà à la fin du
2d siècle en grand honneur à Alexandrie, comme le prouvent
les citations qu'en fait Clément. Il résulte aussi des œuvres
d'Origène, des Constitutions apostoliques, du Codex sinaïticus,
que plus tard elle était encore considérée comme appartenant
pour le moins aux œuvres deutéro-canomques. Mais déjà
Eusèbe fait des objections ; l'épître disparaît peu à peu de

l'Appendice du Nouveau Testament, ou plutôt cet Appendice
disparaît avec elle. En Occident, on ne lui a jamais attribué une
importance canonique, et lorsqu'on traite de « l'apôtre Barnabas,

» elle n'est pas même mentionnée.... On peut dire
qu'aujourd'hui elle est généralement reconnue comme n'étant pas
de Barnabas2. » — Elle est « d'ailleurs anonyme et ne
contient pas le plus léger indice indirect, qui pourrait autoriser
une conjecture sur son auteur3. » — En tous cas, elle est fort
ancienne, assez originale à cause de son paulinisme tranchant

il ne peut s'agir que du 8° élémrnt d'une série, aussi est-on plutôt porté
à voir ici une allusion a une tonalité. En tenant compte de 1 Chron.
15: 21, il semble qu'il faut penser, avec Gesenius, Delitzsch et d'autres, à

l'octave de basse. Cette interprétation est confirmée par l'accent des

deux Psaumes et par l'expression opposée: al-alamoth, qui dans Ps. 46 :1.
désigne, d'après 1 Chron. 15: 20, le soprano, la voix de femme. » —

Evidemment il ne saurait être cpiestion du dimanche dans cette inscription
du Ps. 6, mais nous verrons bientôt que dans l'Eglise chrétienne ce jour
fut de bonne heure appelé le 8e.

1 Voir dans l'édition de Zahn, p. 202 note. Il est dit dans l'épître interpolée

aux Philippiens, ch. 13, que si quelqu'un jeûne le dimauche ou le

sabbat, sauf le seul sabbat de la Pâque, c'est un meurtrier de Christ, et
dans celle aux Tralliens, ch. t1, que le vendredi se rapporte à la passion
du Seigneur; le sabbat, il sa sépulture; le dimanche, à sa résurrection.

2 Harnack, Real-Encykl.'1 Il, p. I1 3.

3 Reuss, Littérat. chrét. au siècle tipost.1. Il, p. 557.



538 L. THOMAS

et superficiel, de son antijudaïsme excentrique, et elle est un

précieux témoin du temps où vivait son auteur.
Reuss la considère comme incontestablement du 1er siècle1.

Weizsäcker et Cunningham la rattachent au temps de Vespa-
sien (69-79), et Funk serait disposé à le faire; il estime en tout
cas que l'épître est de la fin du siècle (p. V...). Wioseler,
Riggenbach opinent pour le temps de Domitien (81-96); Hilgenfeld,

Ewald, Pfleiderer, pour celui de Nerva (96-98) ; mais la

plupart des critiques de l'époque actuelle, en particulier
Donaldson, Hausrath, Hefele, Hase, Keim, Lipsius, Schürer,
Tischendorf, Zahn, Harnack, Chastel, pour le commencement du

règne d'Adrien (117-138), c'est-à-dire vers 1192. Backouse la

met entre 99 et 103; Charteris, en 119 ou 120; de Pressensé,
entre 120 et 1253.

Le seul passage de l'épître que nous ayons à signaler est la

fin du ch. 15. L'auteur y conclut de Ps. XC, 4 et Gen. II, 2 que
Dieu consommera l'œuvre de sa création dans un intervalle de

6000 ans. Alors reviendra son Fils pour mettre un terme à

l'iniquité et se reposer un 7e jour, qui sera un 7e millénaire.
Mais, si, d'après les déclarations scripturaires, le sabbat
hebdomadaire doit être sanctifié par des mains et un cœur purs,
il ne pouvait pas l'être par les Juifs et il ne pourra même l'être
par les chrétiens que lorsque, n'étant plus dans le temps de

l'iniquité, ils auront été sanctifiés dans la vie à venir. Aussi
Dieu a-t-il fini par déclarer aux Juifs (Es. I, 13) qu'il ne pouvait

supporter leurs néoménies et leurs sabbats. « Voyez,
continue l'auteur, ce qu'il dit : « Ce ne sont pas les sabbats actuels
» qui me sont agréables, mais celui que j'ai fait et que je fais,

» dans lequel, après avoir fait reposer toutes choses, je ferai le

» commencement d'un 8e jour, » c'est-à-dire le commencement
d'un autre monde. Aussi le 8e jour est-il pour nous un jour de

1 Gesch. d. heil. Schriften des N. T.% p. 223.
2 Voir Barnabite Epist-, par Gebhardt et Harnack, 1878, p. LXVIII...

Harnack, dans les Prolég. de son édition de la Didachè (p 85. note), laisse
le champ libre pour la rédaction de l'Epître entre 96 et 125.

3 L'Eglise primit., p. 515. Cp. p. 58. — Canonicity, p. CXVI. Cp. p. Ill, IV.
— Siècle apost. 1889, U, p. 494, note.



LE JOUR DU SEIGNEUR 539

réjouissance, et c'est en ce jour que Christ est ressuscité des

morts et, après s'être montré, s'est élevé dans les cieux1. »

Dans le chap, suivant, l'auteur donne de nouveaux développements

sur le 8e millénaire, dans lequel sera construit le

Temple spirituel, lorsque Dieu habitera véritablement en nous.
Mais nous n'avons pas à étudier davantage l'eschatologie de

l'épître, qui relève évidemment de la théologie juive2. Nous

1 /lié aal àyopev -yv ypêçav tì/v òyóóyv e)1; éi'fipocvvyv, èv i) Ka'i 6 'lyaovr àvé(7Tij

èk vekoùv Kai oav?p(o$eiç aveßy sir o'voavoi-r.
2 Harnack, dans son édition de l'Epître. cite, à cette occasion, comme

termes de comparaison Henoch XVI, 12 (« Et alors viendra une nouvelle
semaine, celle de lajustice ») — et IV Esdras c. 7. où il est dit v. 30 : « Et
le monde sera réduit au silence ancien pendant 7 jours comme dans les

jugements précédents (ou : dans le l6r commencempiit), de sorte que
personne ne reste. 31) Mais après les 7 jours, il arrivera que le siècle qui
est encore endormi, sera réveillé, et que ce qui est corrompu, mourra. 32)

Alors la terre rendra tes choses qui dorment eu elle... 33) Et le Très-
Haut apparaîtra sur le siège du jugement.. 34) La justice seule demeurera.

» (Traduction de la Bible de Paris 1850).

D'après Dillmann (Real-Encykl-, art. Pseudepïgraphen des A. T.), les

c. 1-36, 72-105 du livre d'Hénoch seraient du temps de Jean Hyrcan (135-

107 av. J.-C.), sauf c. 93. 91 : 12.., où se trouveraient tout au moins des

interpolations du rédacteur du livre actuel ; les c. .-17-71 seraient de

l'époque de la décadence des Hasmonéens, mais antérieurs à 64 ans av.
J.-C, sauf les fragments relatifs à Noé, qui seraient d'une origine
postérieure, toutefois plus anciens que IV Esdras.— Quant à celui-ci, il serait
aussi une œuvre juive, mais provenant du dernier quart du 1er siècle de

notre ere.

L'Apocalypse n'est pas le seul livre du Nouveau Testament, où l'on
puisse trouver des idées analogues a celles de Barnabas et de la théologie

juive sur la semaine historique du monde (voir Revue de théol. et

de philos- p. 475..). Quelques v. d'Hébr. 4 sont fort précis à cet égard,
surtout le v. 9 : « Il y a donc un repos de sabbat (aaßßa-iupor) réservé au

peuple de Dieu. 10) Car celui qui entre dans le repos de Dieu se repose
de ses œuvres, comme Dieu s'est reposé des siennes» (au 7e jour le la
semaine créatrice. Voir v. 4). Le v. 10 a un rapport frappant et souvent
signalé avec Apoc. 14 : 13. In tempore tunc sabbata multa, dit Bengel; sed

tum erit sabbatismus, agitatio quietis una, perfecta, aeterna. Verbale empha-

seos plenissimum.— Etranger à la version des Septante. traßßaTtcfioc est un

apax dans le Nouveau Testament et ne se retrouve que dans Plutarque
(De superst- c. 3). Il signifie proprement célébration du sabbat, et Grimm
définit ainsi le sens qu'il a dans Héb. 4 : 10 : beata laborum et miseriarum



540 L. THOMAS

n'avons pas même à suivre de plus près, surtout à apprécier,
le raisonnement assez compliqué qui se discerne dans le
chap. 14. Ce qu'il nous importe de relever, c'est que l'auteur
mentionne incidemment, comme un fait patent, la célébration
du dimanche par les chrétiens, qu'il le désigne comme le
8e jour de la semaine, que cette célébration lui apparaît comme
étant essentiellement une réjouissance et l'anniversaire
hebdomadaire de la résurrection de Jésus.

La dénomination du dimanche comme 8e jour, qu'on trouve
d'abord chez Barnabas, revient ensuite fréquemment, en

particulier dans Justin Martyr, Clément d'Alexandrie, Augustin1.
Mais il ne faut pas perdre de vue que ce 8e jour est en même

temps et proprement un 1er jour hebdomadaire, comme cela

ressort évidemment du maintien fondamental de la semaine de

7 jours et comme les Pères ne manquent pas d'y insister, ainsi
bien clairement Justin Martyr et Augustin2.

Zahn, dans sa Gesch. des Sonnt, p. 58, rapproche de la

désignation du dimanche comme 8e jour de la semaine juive et

quies, veris Dei cultoribus s. veris Christianis aevo futuro speranda- Bleek
dit à propos de ce verset, qu'on trouve aussi dans le Talmud et chez les
rabbins le bonheur a venir fréquemment décrit comme une célébration
supérieure et continue du sabbat, et le sabbat ordinaire, présenté comme
une image et un type de ce bonhsnr (Hebräerbrief, 1868).— De même Tho-
luk dans son Comment. — On comprend du reste que la donnée de Gen.
1 : 26 sur l'homme créé à l'image de Dieu, jointe aux autres données de
Gen. 1:3-2 : 3 sur la création de l'univers en 6 jours, le repos du Créateur
au 7e et l'institution du sabbat hebdomadaire, devait naturellement
conduire à l'idée d'un sabbat suprême pour l'humanité entière, en tant que
croyante. Mais, d'après tout ce qui précède, ne semblerait-il pas, chose

curieuse! que clans la théologie rabbinique elle-même ce sabbat
humanitaire et final apparaissait tantôt comme un 7° jour et tantôt comme
un8°?

1 Dial. av. Tryph. c. 24, 41,138. — Strom. V, 107 ; VI, 138.- De civil. Dei
XVI, 26; Sermon 141, De tempore; De peccato orig. c. 31; Ep. CXV11I, Ad
Januarium (Ed. de Lyon, 1664).

2 Dial- av. Tryph., c. 41 : Mia yâp tûv aaßßaToiv, irçiny ptkv ovaa tûv iraaûv

¦ypeçûv Kara tóv apiQjMÙv, irakiv Tûv naaûv quepùv Tt/ç KVKAotpopiaç byôoy KaXel-

Toi, Kaï ~pÙTy ovaa jxkvu (Ed. Otto3). — Ep. CXVIII : Ita ergo erit octavus

qui primus, ut prima vita non tollatur, sed reddatur esterna. Ep. CXIX :

Dies octavus, qui et primus, quia non aufert illam requiem, sed glorificai.



LE JOUR DU SEIGNEUR 041

chrétienne « la double irrationalité qui faisait donner le nom de

nundinae au jour initial et au jour final de la semaine romaine
de 8 jours, » ainsi que les « huit jours » allemands et la « quinzaine

» française. En outre, il constate que déjà l'épître de

Barnabas oppose le dimanche comme 8e jour au sabbat comme
7e jour, et qu'elle fait allusion à toutes les prédictions cachées

que les Pères prétendaient trouver dans l'Ancien Testament

pour le dimanche en tant que 8e jour1. Mais Zahn ne parle pas
de ce qui nous paraît être la cause profonde de cette désignation.

Au fond, cette cause est la même qui portait déjà la théologie

juive à désigner comme 8e millénaire le temps de

l'accomplissement du Royaume de Dieu, à savoir le désir et même le
besoin logique de caractériser ce nouveau commencement
comme étant, non pas absolument nouveau, mais au contraire,
dans un sens, une continuation, comme se rattachant étroitement

et au 7e millénaire sabbatique et aux 6 premiers
millénaires.

La désignation du dimanche comme 8e jour, associée, comme
elle doit l'être, à celle de 1er jour et si étrange qu'elle puisse
d'abord paraître, s'explique ainsi d'une manière intéressante.

La résurrection de Christ eut lieu un 1er jour de la semaine
telle qu'elle existait en Israël dès les temps les plus anciens ;

et cette coïncidence, certainement voulue par Dieu, se justifie
non seulement parce que la résurrection de Christ est le
commencement de la nouvelle création, mais aussi parce que le
1er jour de la semaine génésiaque est aussi celui de la création
de la lumière et que Jésus, selon une désignation venant de

lui-même et fréquente dans le Nouveau Testament, est
spirituellement la lumière du monde (Jean VIII, 12 ; IX, 15; — I,
4, 5, etc.). Toutefois la création opérée et inaugurée par Jésus

n'est pas une création absolument nouvelle : c'est proprement
une résurrection et, dans ce sens, un renouvellement, une

1 En particulier dans l'antique prescription enjoignant de circoncire
au 8e jour après la naissance (Dial. av. Tryph- c. 41. Augustin : De civit.
Dei XVI, 26 ; Serm. 141 ; De peccato orig. c. 31), — et dans le nombre des

membres de la famille de Noé que l'arche renfermait (Dial. av. Tryph.
c. 138).



542 L. THOMAS

suite, une continuation. Aussi le dimanche peut-il être considéré

comme un jour qui suit et continue l'antique semaine,
comme un 8e jour.

La double désignation du dimanche comme 8e et comme
1er jour désigne donc le dimanche, d'un côté, dans ce qu'il a

de nouveau et en vue de l'avenir ; de l'autre, dans sa relation
intime avec le passé. Si cette explication n'est pas expressément

développée chez les Pères, c'est elle cependant qui rend

compte le plus simplement de l'association des deux désignations,

et elle est bien en germe soit dans le passage même de

l'ép. à Barnabas, soit dans la plupart des autres passages pa-
tristiques que nous venons de signaler, et dans le Serm. 141

De Tempore d'Augustin, où il est dit : Sabbato Dominus jacuit
in sepulcro ; octavo die, resurgendo, nos renovavit ; nos ergo
octavo die circumdedit, resurgendo ; nos in ipso spe vivimus. —

« Aussi, dit Barnabas, le 8e jour est-il pour nous un jour de

réjouissance, et c'est en ce jour que Christ est ressuscité des

morts et, après s'être montré, s'est élevé dans les cieux. » Le
dimanche est donc un jour de réjouissance pour les chrétiens,
parce qu'il est l'anniversaire hebdomadaire de la résurrection

par laquelle Christ est devenu à la fois le début et le gage de

l'accomplissement du Royaume de Dieu. Cette réjouissance
est ici présentée surtout en vue de l'avenir, comme espérance
et espérance certaine. Pour la lre fois le dimanche apparaît
comme un jour de joie, et cette conception est aussi importante

à constater qu'elle est naturelle et caractéristique. Elle
est du reste dominante et abondamment représentée dans

l'église des 1ers siècles, en particulier par Irénée, Justin Martyr,

Tertullien, Pierre d'Alexandrie et les Constitutions
apostoliques1, comme nous le constaterons de plus en plus.

Quant aux derniers mots de la phrase : c< et après s'être

montré, s'est élevé dans les cieux, » nous ne saurions en
déduire que pour l'auteur l'Ascension aurait eu lieu le même jour
que la Résurrection, pas plus que nous ne voyons la même

opinion impliquée dans Marc XVI, 19 ; Luc XXIV, 50, 51. S'il
fallait interpréter Marc XVI, 19 avec une rigueur formaliste

1 Voir dans l'écl. Harnack de Barnabas, p. 67 note.



LE JOUR DU SEIGNEUR 543

aussi déplacée, il faudrait pareillement d'après le v. 20 faire rentrer

dans le même jour de la Résurrection presque tout l'âge
apostolique; d'autre part, Luc dit expressément dans Act. I, 3

qu'il y eut un intervalle de 40 jours entre la Résurrection et
l'Ascension. — ce L'Ascension n'est ici mentionnée, dit Riggenbach1,

que pour accentuer l'idée que Jésus ressuscité n'a plus
été soumis à la mort. » Barnabas, dit aussi Funk, non novam
rationem affert, ob quam Christiani diem octavam... agunt,
sed exponit, quamobrem earn in laetitiâ agant, se. quia Christus,

postquam a mortuis resurrexit, non amplius mortuus
est..., sed in coelum ascendens vivit ad aeternum. En célébrant
cette résurrection, nous la célébrons telle qu'elle a eu lieu,
c'est-à-dire comme définitive en principe et suivie de l'Ascension

à laquelle elle devait logiquement aboutir. D'une manière
analogue, le Jésus ressuscité dont il est question 1 Cor. XV,
45-49, est proprement le Jésus glorifié, ainsi que le constatent
Julius Müller et Meyer2.

En résumé, la théorie de l'épître dite de Barnabas sur le sabbat

et le dimanche peut se résumer ainsi : 1° Dieu a institué le

sabbat dès l'origine du monde. — 2° A la semaine de jours
ainsi constituée correspond dans l'histoire du monde une
semaine de millénaires d'années, qui doit avoir aussi son sabbat.

— 3° Avant l'arrivée du millénaire sabbatique, l'homme
pécheur ne peut célébrer dignement le sabbat, ni même tout
simplement le célébrer, fût-il juif ou même chrétien. — 4° Le

dimanche, ou 8e jour, correspond au 8e millénaire, qui suivra
le millénaire sabbatique et sera celui de l'accomplissement du

Royaume de Dieu. —5° Le chrétien peut célébrer le dimanche,

qui n'exige pas pour sa célébration la même sainteté que le

sabbat et qui doit être un jour de réjouissance annonçant le

8e millénaire. — 6° Le chrétien, parvenu à ce millénaire, sera

en état de célébrer le sabbat hebdomadaire.
1 Ver sogenannte Brief des Barnabas, Basel 1873. .1. G. Müller (Erklärung

des Barnabasbr. 1^69) et Wieseler (Jahrb. f. deut. Theol. 1870, p.
606..) sont aussi du même avis. D'après l'éd. de Harnack, p. 68.

"-Lehre von der Sünde '•' II. p. 405.— Comment, de 1 Cor., p. 464..., de

l'Ev. selon S. Luc, p. 615. — Voir aussi Rev. de th. et de phil-, p. 376, et
Résurrection de Jésus-Christ, p. 326.



544 L. THOMAS

Cette théorie est étrange et ses fondements ne sont guère
solides ; mais elle n'en atteste pas moins la célébration du
dimanche au temps de l'auteur de l'Epître, c'est-à-dire à la fin
du 1er siècle ou au commencement du 2d.

§ 4. — La Didachè.

On sait qu'en 1883 a été publiée pour la première fois par le

métropolitain Bryennius, de Nicomédie, une oeuvre ecclésiastique

fort ancienne, connue jusqu'alors seulement par des
allusions et intitulée : Enseignement (Didachè) des douze apôtres,
avec ce sous-titre : Enseignement du Seigneur aux Gentils

par le moyen des 12 apôtres1, d'où le nom abrégé de Didachè,
qui lui a été donné.

De Murait en a donné une traduction dans la Revue de th. et

de ph. de 1884. La même année, une excellente édition du texte,
avec traduction allemande, notes abondantes et riches
Prolégomènes, a été publiée par Harnack.

Les opinions sont encore très partagées sur la date de

l'ouvrage. Bryennius pense qu'il a été écrit entre 140 et 160 ;

Hilgenfeld et Bonet-Maury, dans la2de moitié du 2d siècle ; « Ligh-
foot, dit le quaker Backouse (p. 219), la plupart des critiques
anglais et un certain nombre de critiques allemands, entre 80

et 100. » Backouse le met peu après 99, entre l'Epître de

Clément-Romain, le Pasteur d'Hermas, l'Ep. à Barnabas, d'un
côté, et, de l'autre, la lettre de Pline, qu'il estime être de 103

(p. 516). Paul Sabatier croit l'ouvrage de l'an 70 ; de Pressensé,
de la fin du siècle. (Siècle apostoli p. 507...). De Murait le

rapporte à la lre moitié du 2d siècle. Harnack le place entre 120 et
165 et, si l'on maintient la date attribuée encore par la plupart
des savants à la rédaction du Pasteur d'Hermas, entre 140 et

165 (p. 167). Il le regarde comme postérieur à l'Ep. de Barnabas,

tandis que Funk, Zahn et de Pressensé sont, comme
Backouse, d'un avis opposé2.

1 ^-itraxy -Ä vniov âiâ tûv nóccna ctSToaró/.cov toïç èOveatv.

-Funk, Die doctrina apostolorum, in '1er Tub. Theol. Quartalschrift
1884. Zahn, die Lehre der 12 Ap., in Forschungen zur Gesch. des Neutest.



LE JOUR DU SEIGNEUR 545

Le corps de la Didachè se divise en 2 parties. L'une, morale,
se rapporte aux grands devoirs de l'amour de Dieu et du
prochain (ch. I-VI). L'autre, ecclésiastique, concerne le baptême,
les jeûnes, la prière quotidienne, les prières de la cène (ch. VII-
X) ; les devoirs à l'égard de ceux qui enseignent la Parole de

Dieu, et des frères itinérants (eh. XI-XIII); la conduite à tenir
au sein de chaque communauté : célébration dominicale de la

cène, devoirs à l'égard des supérieurs de la communauté,
discipline et paix fraternelle (ch. XIV et XV). C'est le ch. XIV
relatif à la célébration dominicale de la cène, qui doit surtout
attirer notre attention, et le voici traduit littéralement :

« 1° Le dimanche du Seigneur, vous étant assemblés, rompez

le pain et rendez grâces, après avoir confessé vos fautes,
afin que votre sacrifice soit pur. 2° Mais que tout homme qui
a un différend avec son compagnon, ne s'adjoigne pas à vous
avant qu'ils soient réconciliés, de peur que votre sacrifice ne
soit profané 3° Car voici la propre parole du Seigneur : ce En

tout lieu et en tout temps, il faut m'offrir un sacrifice pur; car
je suis un grand roi, dit le Seigneur, et mon nom est admirable

parmi les nations1. »

Les premiers mots du chapitre sont déjà fort intéressants.
D'abord on y voit, comme dans Ignace, le mot xvpiam
originairement un adjectif, devenu un substantif pour désigner le

dimanche. Ici encore l'auteur juge superflu d'ajouter -npipa. En

outre, il y a y.azi ¦/.vpwy.-h-j K.vpio-j, c'est-à-dire, ainsi que nous
avons traduit, le dimanche du Seigneur. Pléonasme, dit simplement

Harnack; oui, mais très significatif, et encore plus saillant

Kanons, III Th. 1884 (Ed. de Harnack, p. 287). — Zahn assigne à l'Ep. de
Barnabas la même époque que Harnack, et Funk la fait remonter jusqu'à
la fin du 1er siècle (Opera pati: apost., p. IV-V1).

1 Kara KvpiaKyv âé Kvçiov. Vai traduit littéralement, comme Bonet-Maury,
dont la traduction a été reproduite par le traducteur de Backouse. —
0vala. De Murait : offrande. J'ai traduit littéralement comme Harnack
et Bonet-Maury, quoique le sens soit bien celui d'offrande.— 2) Mera tov
èraiçov a'vTob. — 3) Auti/ yâç Igtiv i/ pr/Bsloa virò Kvçiov. De Murait : Car
voici (le sacrifice) dont a parlé le Seigneur. J'ai traduit comme Bonet-
Maury et Harnack, mais non sans hésitation. — La citation est de Malachie

1 : 11-14, et la traduction n'est pas tout à fait -.xacte.
THÉOL. ET PH!L. 1892. 35



546 L. THOMAS

en grec qu'en français, car les mots mpunài et Kvpioç sont de

la même langue et de la même racine, tandis que les racines
du mot dimanche et le mot Seigneur appartiennent à des langues
différentes, dont l'une morte et l'autre vivante. Ne dirait-on pas

que le mot y-opia-à, avec le sens de Jour du Seigneur, était déjà
devenu tellement, courant que l'auteur éprouvait le besoin d'en

rappeler la racine pour accentuer l'idée du Seigneur dans la

signification de ce mot?
Evidemment l'auteur ne se proposait point d'énumérer dans

ce petit chapitre tout ce qu'il aurait pu dire sur la célébration
du dimanche. On ne saurait donc rien conclure de son silence
à l'égard des chants en l'honneur de Christ, dont il est. parlé
dans la lettre de Pline, ou de la lecture des Saintes-Ecritures,
mentionnée dans Y Apologie de Justin et ailleurs. L'auteur ne

parle du dimanche que pour faire une recommandation au sujet
delà communion qui y était célébrée, et cette recommandation
est de la plus haute importance : elle est toute morale, toute
spirituelle, s'inspirant même de Math. 5: 24, comme le remarque
Harnack. Ce qui cependant ressort bien du chapitre, c'est que
le dimanche était un jour de communion et même le jour par
excellence de la communion. Mais on ne saurait guère aller
plus loin sur ce point. Il y avait alors vraisemblablement une
grande variété entre les Eglises pour l'époque de la célébration
de la cène, comme on peut en juger par ce qui se passait encore
du temps d'Augustin. Après avoir parlé du baptême, de la cène,
des fêtes commémoratives de la Passion, de la Résurrection,
de l'Ascension, et de la Pentecôte, comme étant célébrées
partout, il écrit à Januarius (Ep. 118) : « Mais à d'autres égards,
il y a variété d'usages suivant les localités et les régions. Ainsi
les uns jeûnent au jour du sabbat et les autres, non ; les uns
communient chaque jour au corps et au sang du Seigneur et

les autres, à certains jours déterminés. Ici aucun jour n'est
laissé sans offrande (quo non offeratur) ; là, c'est seulement le

sabbat et le dimanche; ailleurs, seulement le dimanche. A tous

ces égards et à d'autres, il y a liberté et, sous ce rapport, la

meilleure règle pour le chrétien sérieux el prudent est d'agir
comme l'Eglise dans laquelle il se trouve. »



LK JOUR DU SEIGNEUR 5Î7

La haute spiritualité morale de l'exhortation de la Didachè

ressort vivement si l'on compare cette exhortation à ce qu'elle
est devenue au 4e siècle dans le texte des Constitutions apostoliques.

On a reconnu en effet que leur 7e livre avait été rédigé
entre 340 et 380, c'est-à-dire à l'époque, ou à peu près, de la

grande Recension apocryphe des Epitres d'Ignace1. « L'ancien

auteur, dit Harnack, avait surtout fait deux recommandations :

1° qu'il y eût. une confession des péchés avant chaque célébration

de l'eucharistie : 2° que personne ne communiât sans
s'être réconcilié avec son frère, afin que le sacrifice offert à

Dieu fût pur. L'auteur des Constitutions a laissé de côté ces

recommandations, transformé la confession des péchés en une
prière d'actions de grâces pour les bienfaits de Dieu et
rapporté exclusivement le sacrifice au sacrement, qui par l'action
de grâces devient un sacrifice pur. Le culte était donc devenu
si extérieur que le reviseur voulait épargner à ses lecteurs la
vieillerie des conditions morales, sans lesquelles le culte ne
saurait plaire à Dieu 2 » —

Deux lignes de la Didachè réclament en 2d lieu notre attention,

bien qu'indirectement. C'est le commencement du ch. VIII :

ce Que vos jeûnes ne coïncident pas avec ceux des hypocrites,
car ils jeûnent le lundi et le jeudi (Ssurspa aaßß&rw» xàt mpimi)
Vous, jeûnez le mercredi et le vendredi (mpâSa y.cà Kaptzcxev-nv) »

— « C'est ainsi, dit Harnack, que la Didachè nous fournit le
1er témoignage certain sur les jeûnes du mercredi et du
vendredi, et en même temps, si l'on tient compte aussi du ch. XIV,
le plus ancien témoignage sur l'organisation ecclésiastique de

la semaine. Il est d'autant plus surprenant et plus remarquable
qu'il ne soit pas encore question dans cet écrit des jeûnes du
samedi, des grands jeûnes, de la Pentecôte et de la Pâque, et
qu'ainsi l'organisation ecclésiastique de l'année n'apparaisse

1 Voir p. 535, note 2; Harnack, éd. de la Didachè, p. 170..
2 P. 177. Voici du reste le texte même du c. 30 des Constitutions: Tijv

âvaorâo-tpov tov Kvpiov r/péçav, Tyv KvptaK-yv Qa/iév, ovvéçxeafis àâmXeiwraç,
èvxaçicîTovvTsç rçT 0stô Kai iCouoAoyovpevoi èf' dtç t'vyçykTyaev ypâç à 0s6ç âiâ

Xçkjtov, pvoâuevoç âyvoiaç, irAâvyç, âeopûv' ôttuç auefnrruç t/ Svaia iuûv y Kaï

si-avâtyoçoç @eÇ>, Tip ùtvovti ixeçi ttjç ohcovfisvr/ç ai-Tov èKK?.yciaç oti



548 L. THOMAS

pas encore. Mais, tandis que les Pères fondent régulièrement
les jeûnes du mercredi et du vendredi sur les souvenirs de la

Passion, l'auteur de la Didachè se borne à opposer ces jours
aux jours de jeûne des Juifs, et à faire sentir la convenance

pour les chrétiens d'en avoir d'autres en propre. »

Les hypocrites dont parle la Didachè, sont bien les Pharisiens

ou en général les Juifs, alors sous leur influence toujours
plus exclusive. Cp. Math. VI, 16. On sait d'ailleurs que leurs
deux jours de jeûne hebdomadaires (Luc XVIII, 12) étaient le

lundi et le jeudi.
Les deux jours de jeûne chrétiens furent assez tôt désignés

comme dies stationum, c'est-à-dire jours de faction ou de garde.

L'expression statio employée dans ce sens militaire apparaît
déjà dans le Pasteur d'Hermas1, et Tertullien, qui, comme

1 Sim. V c. 1 : Jejunans et sedens in monte quodam et Domino gratias
agens.., video pastorelli sedentem juxta me et dicentem: Quid tam manè
hùc venisti V — Quia, inquam, Domine, stationem habeo (araTtuva èxu)-—2)

Quid est, inquit, statio — Jejuno, inquam, Domine. — Jejiinium autem,
quid est quod jejunatis? — Sicuti solebam (ùç uu6e.iv).., sic jejuno. —

3) Nescitis jeiunare Domino., ego te docebo, quid sit jejunhtm plenum et

acceptiim Domino... — 5) Nihil male agas in vita tua et servì Domino in
mundo corde (Traduction de Funk).— Ce pasteur ou berger Vis. V, 1) est

l'ange de la pénitence (Vis. V, 7), qui explique a Hermas plusieurs
visions et à la sollicitude duquel il a été confié par le Seigneur (Sim. X, 1;
Vis- V, 1). — Le mot oTariav est un mot emprunté aux Romains, parmi
lesquels vivait Hermas.— D'après Harnack et Funk, la question : Quid
eststatio? implique que les jours de station n'étaient pas institués
depuis longtemps lors de la rédaction du livre, ou que le nom de station
n'était pas encore connu de tous, surtout des Grecs Selon Harnack, dans

son Ed. de la Didachè (p. 25 note), Hermas ne devait pas encore
connaître les jeûnes du mercredi et du vendredi. — U y a encore une grande
divergence d'opinions sur l'auteur du livre et sur son époque. Gebhardt
et Harnack, Uhlhorn, Funk, de Pressensé, s'appuyant sur uno donnée du
Canon de Muratori, pensent qu'Hermas a été le frère de l'évêque de

Rome, Pie I, dont l'épiscopat eut lieu de 139 à 154 ou de 141 à 156. D'autres,

par contre, tels que Caspari et Zahn, voient dans le Clément dont
il est parlé Vis. Il, 4, 3, le Clément de Borne, dont nous possédons une
épître aux Corinthiens généralement reconnue comme datant de 93 a 97,

(voir l'éd. de l'Epître par Harnack, p. LIX..; Funk. Opera pati: apost.

p. XXIII), et font d'Hermas un contemporain de ce Clément (voir l'art,
de Uhlhorn sur Hermas. clans Real-Encykl.'2; Funk, p. CXIV..). Selon



LE JOUR DU SEIGNEUR 549

Montaniste, donnait une grande importance à ces jours et en

parle à pluiseurs reprises, dit positivement: Statio de militari
nomen accipit ; nam et militia Christi sumus (De orat. c. 14
al. 19 i).

Clément d'Alexandrie dit du vrai gnostique qu'il « connaît
les mystères des jours de jeûne du mercredi et du vendredi »

(Strom. VII § 75). Origene a dit de même (Horn, sur le Lévit.) :

« Nous jeûnons solennellement le mercredi et le vendredi de

chaque semaine. » Socrate (Hist, ecclés. VI c. 21) rapporte que
depuis longtemps ces jours étaient, aussi des jours d'assemblée

religieuse à Alexandrie : on y lisait et expliquait les Ecritures,
mais cans y célébrer de sacrement. 11 y avait aussi en Syrie des

assemblées religieuses ces deux jours2. Au commencement du
4e siècle, Pierre d'Alexandrie3 s'en réfère expressément pour
la célébration de ces deux jours de jeûne à la tradition. Et plus
avant dans ce même siècle : « Qui ne convient dans toutes les

régions de la terre habitée, dit Epiphane (Haeres c. 75, 6), que

Zahn. l'ép. de Clément de Rome a été écrite vers 97, et le Pasteur d'Hermas,

au plus 2 ou 3 ans après (Ign. von Ant., p. 313, 616, etc.).
1 Harnack indique, outre De orat. 14, comme passages de Tertullien

relatifs aux iours de station, Ad uxor. Il, 4, De fugâ l. De corona, II,
De jejunio, 2, 10.13, 14. Mais, d'après Zahn (Gesch. des Sonnt., p. 62 note),
il ne faudrait pas les mettre tous sur le même rang. Les jeûnes du
mercredi et du vendredi étaient répandus déjaà. la fin du 2'1 siècle : Clément,
Strom. VII § 75; Tert., De jejun- 2, 10, 14. Mais si, d'après ces derniers
passages de Tertullien, les catholiques de l'Occident ne voulaient pas
encore admettre cet usage comme obligatoire, il semblerait, qu'à
l'époque assez antérieure de la composition de De orat. 14, la coutume
n'existait pas encore dans l'horizon de Tertullien. Les jours de station,
dont il était alors question (voir aussi c. 18, al- 23; Ad uxor. H 4), étaient
des jours de jeûne ou plutôt de demi-jeûne, que chacun choisissait
d'après ses besoins et a son gré, de même que chez Hermas {Sim. V, 1). Us

pouvaient coïncider avec la célébration de la Cène, c'est-à-dire, à cette

époque, avec le dimanche. Quant aux jours de jeûne complet (jejunia), ils
avaient aussi un caractère privé, sauf celui de la fête de Pâques. La
coutume doit donc s'être précisée et affermie très rapidement... »

- D'après la traduction syriaque de la Doctr. apost-, publiée par Cureton
(Gesch. d. Sonnt., p. 63).

3 Canon 15, extrait d'un livre sur la Pâque. Routh, Reliquiae antiquitalis
sacrae, t. IV, p. 45.



550 L. THOMAS

dans l'Eglise le jeûne est ordonné le mercredi et le
vendredi? »

En fait, les deux jours de jeûne ont toujours été gardés par
l'Eglise grecque, et l'Eglise romaine n'a renoncé qu'au jeûne du

mercredi1.
Mais pourquoi ces deux jours de jeûne? Parce que l'un est

l'anniversaire hebdomadaire de la trahison de Judas ou de la

séance du sanhédrin dans laquelle fut décidée l'arrestation du

Seigneur, et l'autre, celui de la crucifixion2. Si cette explication

est vaguement donnée dans Tertullien quand il dit des

catholiques (De jejun 2) : Certe in evangelio Mos dies jejuniis
determinatus putant in quibus ablatus est sponsus, et hos esse

jam solos legitimos Christianorum, abolitis legalibus et prophe-
ticis vetustatibus, elle se trouve très explicitement dans Pierre
d'Alexandrie, les Constitutions apostoliques et Augustin3.

La célébration de ces deux jours était donc intimement liée à

celle du dimanche, comme jour anniversaire de la Résurrection.
Aussi Clément. d'Alexandrie pouvait-il (Strom. VII § 75 et 76)

passer immédiatement de leur observation à celle du dimanche.
La liaison des deux jours avec celui-ci est encore plus étroite
dans le passage de Pierre d'Alexandrie, auquel nous venons de

faire une double allusion. Après avoir parlé du mercredi et du

vendredi, il dit : « Quant au dimanche, nous le célébrons comme

jour d'allégresse, à cause de Celui qui a ressuscité Christ en ce

jour, dans lequel nous ne devons pas même plier le genou,
selon ce qui nous a été transmis4. » Ici et là il s'agissait du

même Rédempteur, de la même œuvre rédemptrice, — et, en

parfaite harmonie avec les événements commémorés, ici le

jeûne était commandé, là, interdit. La célébration religieuse

1 Reàl-EncyklA XV, p. 10 ; IV, p. 336-338.

^Ibid. IV, p. 335; Zahn, Gesch. d. Sonnt, p. 22, 62.. Voir Mat. 26 : 1-16,

Marc 14 : 1-11, Luc 22 : 1-6
3 Tyv pév Terçâôa, dit Pierre d'Alexandrie (Routh IV, p. 45), âià to ysvó-

uevov ovußovAtov vkó tûv Tovôaiuv èm Trj ircoaoaig. tov Kvçiov, Tyv ai -iTapaa-

KEvyv.. ôiâ tò 7T£7rov6èvai avTÓv virêç ypûv. — Constit. apost. V, c., 15; Vil,
c. 23 (édition Lagarde, p. 145; p. 207). — Augustin, Ep, 86 Ad Casulanum.

4 Tyv yâç KvçiaKyv xaçpoaiivyç y/j.éçav âyouev, âtâ tov avacrâvra èv avTy, èv

?] ovâé yovara lûdveiv -iraçeû^ytpa/tev.



LE JOUR DU SEIGNEUR 551

du mercredi et du vendredi est donc bien une preuve indirecte
de la célébration du dimanche au 2d siècle. Si l'on commémorait

par le jeûne les douloureux souvenirs de la Passion, combien

plus ne devait-on pas se réjouir à l'anniversaire
hebdomadaire de la Résurrection?

Terminons par une remarque un peu plus générale. « Comme

Justin, dit Harnack, l'auteur de la Didachè parle aussi 1° du

baptême, 2° de la cène, 3° du culte du dimanche, et à ce sujet il
revient sur la cène » (p. 28 note). La succession n'est pas aussi

tranchée qu'on pourrait le croire d'après ces lignes, et on peut
s'en assurer par l'analyse que nous avons donnée du corps de la

Didachè. Il n'en est pas moins vrai que l'ordre dans lequel cet

écrit et plus tard, avec une grande netteté, Justin traitent
successivement du baptême, de la cène et du dimanche, est
significatif. Il nous paraît, d'un côté, faire ressoritr l'importance
attachée au dimanche, puisqu'il était ainsi associé aux deux-

sacrements et, de l'autre, prouver qu'alors on avait déjà

quelque sentiment de l'union intime de ces trois institutions
du Seigneur, comme autant de moyens de grâce confiés à

l'Eglise.

§ 5. — Justin Martyr.

Nous arrivons à la description, justement célèbre, du culte
chrétien faite par Justin dans sa ire Apologie. Né vers la fin du
1er siècle ou au commencement du 2dl, il est mort entre 161

et 1682. La plus ancienne et la plus considérable de ses deux

Apologies fut adressée à l'empereur Antoniu-le-pieux vers le
milieu du 2d siècle3.

1 Ainsi Semisoh, Real-Encykl.1 VII, p. 179. Aube dit (p. 310) que les

critiques hésitent entre 89 et 103, et qu'il inclinerait a se rapprocher de

103, date admise par Chastel (1, p. 222) et par de Pressensé (S0 série I,

p. 192). Selon Charteris (p. LIV), Justin aurait été, selon toute probabilité,

contemporain de S. Jean et d'Irénée.
2 Semisch, p. 182. D'après Anbé (p. 345.., 352,456), le martyre de Justin

aurait eu lieu en 163. Backouse (p. 56, 516) inclinerait pour 165 ; Chastel,
de Pressensé, selon la Chronique pascale, pour 166 (Encycl. des se. relig-
Vil, p. 578). Charteris parle de 148 (p. CXVIII).

1 Semisch (p. 185), entre 138 et 139. D'après Charteris (p. LIV), entre



552 L. THOMAS

Après avoir parlé du baptême et de la cène (eh. LXI-LXVI),
Justin dit au eh. LXVII : « Et au jour appelé Jour du soleil, tous
les chrétiens qui habitent les villes ou les campagnes se

rassemblent en un même lieu. Il est fait lecture des écrits des

apôtres (râ omop.vnp.omhua.ttx tûv an.) ou de ceux des prophètes,
suivant que le temps le permet. Puis, lorsque le lecteur a fini,
le président prend la parole pour exhorter et appeler à imiter
les belles choses qui ont été lues. Ensuite nous nous levons
tous ensemble et nous adressons des prières. Du pain, du vin
et de l'eau sont apportés, le président adresse à son tour et le
mieux qu'il peut, des prières et des actions de grâces, et le

peuple lui répond par l'Amen. L'eucharistie est distribuée,
chacun y participe et les diacres la portent aux absents. Les
chrétiens qui ont de l'aisance et veulent en faire part, donnent
chacun ce qu'il veut; on remet la collecte au président, et

c'est par ce moyen qu'il assiste les orphelins, les veuves, ceux
qui sont indigents par maladie ou par quelque autre cause,
ceux tjui sont en prison, les hôtes étrangers; en un mot, il
prend soin de tous ceux qui sont dans le besoin. — Le Jour du

soleil, nous nous réunissons tous en assemblée, parce que ce
fut en un 1er jour hebdomadaire que Dieu, transformant les
ténèbres et la matière, fit le monde et qu'en un jour semblable
Jésus-Christ, notre Sauveur, est aussi ressuscité des morts;
car on l'a crucifié la veille du Jour de Saturne, et c'est le
lendemain, c'est-à-dire au Jour du soleil, qu'après être apparu à

ses apôtres et à ses disciples, il a enseigné les choses que nous

vous transmettons, à vous aussi, afin que vous les examiniez. »

Le dimanche, qui nous est apparu dans la lettre de Pline et
dans la Didachè comme le jour par excellence de la commu-

139 et 146 (p. LV), probablement en 139. Aube (p. 316) se borne à dire

que la critique hésite entre 138 et 150. Selon "Waddington (Mém. sur la
chronologie du rhéteur Aelius Aristide- p. 264..), la lre Apologie ne peut
avoir être adressée qu'entre 138 et 140. Mais cette assertion est contestée.

Backouse (p. 515) se déciderait en définitive, d'après l'art. Justin du Diet.

Christ. Biogr., pour 148. — Voir Otto, Justini opera3 1. p. LXXVU : il
parle d'Ueberweg comme mettant l'Apologie entre 138 et 147; Cavadoni,

en 140; Hort, en 145 ou plutôt 146; Böhringer, en 147 ; Keim, entre 155 et
160. — Zahn (Gesch. d. Sonnt, p. 24) la place vers 150.



LE JOUR DU SEIGNEUR 553

nion, apparaît bien ici comme le ce grand jour du culte public1. »

La cène y est célébrée le matin, sans l'agape, qui est

remplacée en quelque sorte par la collecte. Justin fait ici un tableau

remarquablement complet du culte chrétien de son époque et,
si le chant y manque, tandis qu'il est si fortement mis en saillie
dans la lettre de Pline, il ne s'en suit pas, comme le remarque
Otto (p. 185), qu'il fût absent. Ailleurs (eh. XIII), Justin parle
de la reconnaissance des chrétiens comme devant se manifester

par des prières solennelles et des hymnes, et lui-même avait

composé un ouvrage intitulé foàmç, c'est-à-dire Psalmiste.
Si le dimanche n'est pas ici désigné par son nom chrétien,

comme il l'est dans l'Apocalypse, Ignace et la Didachè, c'est

que Justin s'adressait à des païens. Mais ce grand jour est

expressément désigné comme le jour de la Résurrection, le
1er jour hebdomadaire, le lendemain du samedi et le
surlendemain du vendredi, c'est-à-dire évidemment le même jour
que le x-opiax-h de l'Apocalypse, d'Ignace et la Didachè, et le
8e jour de l'ép. de Rarnabas.

Il importe aussi de remarquer que ce jour est rapproché par
Justin, non seulement de la résurrection du Seigneur, mais

encore de l'œuvre du 1er jour génésiaque, et de la création
entière: il doit donc rappeler, outre cette résurrection, la création

de l'univers commémorée par le sabbat.
Un trait de la description de Justin doit être spécialement

relevé. Après la lecture des Saintes-Ecritures et l'exhortation
du président, et avant la célébration de la cène, il y a des

prières de l'assemblée et celle-ci les fait en étant tout entière
debout (miKO-TipsBx y.oivri tc4,-jte; xât £v%oç Kipnopev). Ces mots nOUS

indiquent déjà une coutume touchante et expressive de

l'ancienne Eglise : le dimanche, elle priait debout, ce qui suppose
qu'elle ne le faisait pas toujours, et cette attitude était inspirée
à la fois par le souvenir de la résurrection du Seigneur et par la

conscience de ce qui en était résulté pour les chrétiens eux-
mêmes. « Cette coutume, dit Zahn -, est presque aussi ancienne

que la célébration même du dimanche. Elle est attestée par
1 De Pressensé, 4" série, p. 274.
2 Gesch. d. Sonnt, p. 61, note. Voir aussi Routh IV, p. 75.



O04 L. THOMAS

Justin, quoiqu'il ne fût pas appelé à l'opposer à l'agenouillement

qui avait lieu d'autres jours. Irénée la mentionne aussi,

comme venue des temps apostoliques1; Tertullien 2 et Pierre

1 Le passage d'irénée auquel Zahn fait ici allusion, se trouve dans un

petit ouvrage intitulé Quaestiones et responsiones ad Orthodoxos, qu'on
croyait provenir de Justin et qui était annexé a YExpositio fidei de rectâ

Confessione, sive de sancta consubstantiati Trinitate, attribuée au même
Père. Les deux ouvrages sont maintenant considérés comme n'étant pas
de lui (Grabius, Spicilegium 11. p. 163-165; Real-EncykV VII, p. 185..;

Patrologia graeca de Migne VI. p. 1203.., 1242..; Otto, Justini Op.3, t. III).-
Mais la citation d'irénée que renferme le passage, est généralement
reconnue comme digne de foi, et ce qui la précède est aussi fort intéressant,

comme on en jugera. « Quest 115 : Si nous obtenons une plus
grande miséricorde de Dieu en le priant à genoux plutôt que debout,
pourquoi dans les dimanches et les jours entre Pâques et Pentecôte, ceux
qui prient ne fléchissent-ils pas le genou Bép.: Parce qu'il nous faut
toujours nous souvenir et de notre chute dans les péchés et de la grâce
de notre Christ, par laquelle nous nous relevons de la chute (sk t>}ç itrâ-
ceaç àvêorypev). Aussi bien notre agenouillement dans les 6 jours est-il le

signe de notre chute dans les péchés, et le fait de ne pas nous
agenouiller le dimanche, un symbole de la résurrection (ttjç àvao-râocoiç), par
laquelle la grâce de Christ nous a affranchis des péchés et de la mort, qui
en piovenait et qui a été elle-même mise à mort. Et cette coutume vient
des temps apostoliques (lu. tûv ùt:ootoaiku>v 61 xpàvuv), comme le dit le
bienheureux Irénée, le martyr et l'évêque de Lyon, dans son Traité sur la
Pâque. 11 y est aussi question de la Pentecôte dans laquelle nous ne
fléchissons pas le genou, puisqu'elle équivaut au dimanche pour le motif
susmentionné (i-rrsioy icoaovapel t§ yuiçq. Tf/ç KvçtaKyç, /carà Tyv pyBciaav iteci
ai'Tyç a'iTtav). »

2 Zahn indique De orat. 18 (al. 23), De corona 3. Dans le 1er passage,
sur lequel nous aurons d'ailleurs à revenir, Tertullien, après avoir parlé
de quelques chrétiens qui ne s'agenouillaitmt pas an jour du sabbat, dit
ensuite : Nos vero, sicut accepimus, solo die dominicae resurrectionis non
abislo tantum (c'est-à-dire la génuflexion), sed omni anxietatis habitu et

officio cavere debemus, U dit dans le 2d passage : Die dominico jejunium
nefas duciinus, vel de geniculis adorare. Eâdem immunitate a die Paschae

in Pentecosten usque gaudemus.— Jérôme dit de même (Adv. Luciferiunos) :

Nam et multa alia, quae per traditionem in ecclesia observantur, auctoritatem

sibi scriptae legis iisurpaveritnt, velut... die dominico et per ontnem Pente osten

(c'est-a-dire entre Pâque et Pentecôte) nec de geniculis adorare el jejunium
solvere; et ailleurs (d'après les notes d'une édition de Tertullien, Paris
1566 I, p. 731) : Geniculari in adorando, velut poenitentis est Qui stans

adorât, tanquam jam veniam consecutus, gratiam agit.



LE JOUR DU SEIGNEUR 555

d'Alexandrie1, comme une tradition reçue. Le concile de Nicée
en fit une loi ecclésiastique2. Augustin, il est vrai, ne savait
pas si elle était observée dans toutes les églises, mais il disait
par là même qu'il ne connaissait pas d'exception 3. »

Dans son Dialogue avec Tryphon, Justin polémise longuement

sur la non-observation du sabbat par les chrétiens. Il dit
en particulier (ch.XII) : « La Nouvelle Loi veut que vous observiez

le sabbat continuellement (aaßßaxiZuv.. Ziänrn-m-) ; mais VOUS,

ne pensant pas au but du commandement, vous croyez avoir
de la piété si vous chômez un seul jour.... Ce n'est pas en ces
choses que le Seigneur notre Dieu prend plaisir. Si quelqu'un
parmi vous est parjure ou voleur, qu'il cesse de l'être; s'il y a

un adultère, qu'il se repente Et ainsi il accomplit bien les vrais
sabbats agréables à Dieu i. » Mais il ne faudrait pas conclure
de cette déclaration, ni d'autres analogues sur l'abrogation du
sabbat hebdomadaire par l'Evangile, que l'auteur du Dialogue
ne reconnaisse pas le dimanche. S'il ne lui donne pas son nom
chrétien, ce qui se comprend, puisqu'il s'adresse à des Juifs, il
désigne à plusieurs reprises le dimanche comme le 8e jour qui
est en même temps le 1er, et il en fait même ressortir la solennité

supérieure. Après avoir parlé d'Abraham et de la circoncision,

il dit (ch. IV) : « Je pourrais vous démontrer que le 8e jour
avait (déjà sous l'Ancienne Alliance) quelque chose de plus
mystérieux que le 7e, comme Dieu le proclame par ces choses5. »

1 « Lagarde, Rel.jur. eccles. graec, p. 73,23.»
2 « Can. 20. Cf. Constit. apostll, 69, éd. Lagarde 90, 14; Epiph., Exposit-

fidei cath., 21. » — Voir sur ce Can. 20, Routh IV, p. 75.
3 Zahn renvoie à Ep. 55,32 Ad Januar.. Il doit avoir en vue le passage

suivant que nous trouvons dans YEp. 119 Ad Januar, de l'éd. des Œuvres

d'Augustin, Lyon, 1674 : Ut autem stantes in illis diebus (entre Pâque
et Pentecôte) et omnibus dominicis oremus, utrttm ubique servetur, ignoro.
11 est dit un peu auparavant dans la même lettre : propter hoc et jejunia
laxantur et stantes oramus, quod est signum resurrectionis. D'après Routh
IV, p. 75, la coutume de ne pas s'agenouiller le dimanche et les jours de

l'ancienne Pentecôte n'est plus observée dans les Eglises latines, mais

au 9e siècle elle y était encore prescrite par Raban Maur.
4 Kai aeaaßßaTiKC rà Tçvtpepâ Kai ÔAydivâ oaßßaTa toï> 0mv.
5 "On y òyóóy p.voTyçiov Tt elxe Kyçvacépevov olà tovtuv irto tov Oeoîi paKkov

Tijç eßoouyc.



556 L. THOMAS

Et si, pour éviter une digression, il ne fait pas tout de suite cette

démonstration, il reprend sa thèse dans le ch. XLI et dit : ce Le

commandement de la circoncision, prescrivant de circoncire
les enfants absolument le 8e jour, était un type de la vraie
circoncision, selon laquelle nous avons été circoncis de l'erreur
et de la méchanceté par notre Seigneur Jésus-Christ, qui est

ressuscité des morts le 1er jour de la semaine ; ce jour, étant le
1er de tous les autres, est appelé de nouveau le 8e selon le

nombre de tous les jours du cycle, et premier qu'il est, il le

reste. » Justin aurait pu ajouter, en suivant le propre exemple
du divin Maître (Jean VII, 22), que les Juifs eux-mêmes
donnaient moins d'importance au sabbat qu'à la circoncision du
8e jour, puisqu'ils circoncisaient même en un jour de sabbat.

— Mais ailleurs (eh. CXXXVIII), Justin reprend sa démonstration

à un nouveau point de vue. Après avoir fait allusion à

Es. LIV, 9, où l'Eternel annonce le salut qu'il enverra à Israël
et rappelle la délivrance accordée à Noé lors du déluge, il
continue en disant : « Voici ce que Dieu disait par là, c'est que le

mystère des hommes sauvés a eu lieu lors du déluge. Car le

juste Noé... sa femme, ses trois fils et leurs femmes, étant au

nombre de 8, étaient un symbole du jour où notre Christ est

apparu ressuscité des morts, le 8e jour quant au nombre, mais

en puissance toujours le 1er. Car Christ, étant le premier-né de

toute créature, est aussi devenu le commencement d'une
nouvelle race, qu'il a régénérée par l'eau, la foi et le bois, qui
renferme le mystère de la croix, de même que Noé, porté avec les

siens sur les eaux, a été sauvé dans le bois1. »

Ces raisonnemenis de Justin nous font sourire, mais le Père
n'en a pas moins comparé le dimanche au sabbat et assigné à

celui-là la supériorité sur celui-ci.

1 "Oti tó pvorypiov Tûv GuÇopévuv àvdçûiruv siri tov KaTaKÛvouov yéyovev

(Otto : mysterium hominum salvandomi» in diluvio fuisse)... ovußoAov cixov

Tyç àçiduCj fiev byôôyç yp-éçaç, èv r/ kfyâvy ó X. ypûv àiró vekçûv àvaordr, évvâ/iei
ô'àei Ttçés-yr vnaçxovo-yç...


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

