
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: L'apologétique et la canonique de M. Gretillat

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOLOGÉTIQUE ET LA CANONIQUE DE M. GRETILLAT

P. LOBSTEIN

Je suis bien en retard avec M. Gretillat. Ma seule excuse,
c'est la rapidité avec laquelle il a poussé ses grands travaux de

théologie systématique. Je m'étais appliqué à suivre pas à pas
son exposition dogmatique, j'avais esquissé à propos de ses

plus importants chapitres quelques études critiques que mon
honoré collègue accueillit avec une bonne grâce charmante et

une impénitence parfaite, j'en étais arrivé aux premiers
paragraphes de sa « Sotériologie objective », et voilà que la marche
continue mais un peu lente que je poursuivais à travers les

volumes touffus de mon éminent adversaire se trouva arrêtée
soudain par l'apparition d'un nouveau traité qui n'embrasse

pas moins de 650 pages et qui se dresse devant moi dans toute
la majesté de son double titre : Apologétique et canonique. Ce

volume, je l'avais attendu avec impatience, j'avais reproché à

l'auteur de ne pas nous l'avoir donné plus tôt, je m'étais plaint
de n'avoir pu le lire avant de prendre connaissance de la

dogmatique, et cependant à son arrivée il me fait l'effet d'un
importun et d'un indiscret. Que faire? Faut-il reprendre la
série de mes études dogmatiques et les continuer tout à la

douce, appliquer la même méthode d'analyse et de critique à

l'ouvrage nouveau et lui consacrer une série d'articles à l'instar
des précédents? Mais ne serait-ce pas prolonger outre mesure

1 A. Gretillat, Exposé de Théologie systématique, Tome deuxième:
Propédeutique — IL Apologétique. Canonique.— Neuchâtel 1892.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 33



514 p. lobstein

un colloque qui risquerait de fatiguer les lecteurs? Et surtout
ne serait-ce pas aller au-devant de surprises encore plus
périlleuises, puisque mon terrible collègue nous annonce qu'il
a « l'intention de se mettre incontinent à la rédaction de sa

Morale ou Ethique chrétienne qui donnera naissance aux
volumes V, VI et VII de son Exposé de Théologie systématique »

Le danger que renferme cette promesse — j'allais dire cette
menace — ne peut être conjuré que par un parti radical et

désespéré. Laisser là pour le moment toute étude dogmatique
de détail, courir au plus pressé, examiner le nouveau venu,
dépouiller le contenu de ces 600 pages d'apologétique et de

canonique, en parler aujourd'hui au lecteur et décharger ainsi
ma conscience en liquidant rapidement une situation qui, à la

longue, deviendrait intolérable. C'est là, je le sens, un procédé
passablement cavalier : comment expédier en courant les

riches et graves matières entassées dans ce volumineux ouvrage?
Mais M. Gretillat n'a qu'à s'en prendre à lui-même. S'il accumule

ses publications de manière à faire perdre haleine à ses

lecteurs et à ses critiques, il est de bonne guerre de se venger
de lui en le harcelant en tirailleur dans un simple article de

revue, au lieu de l'attaquer en règle, solidement, méthodiquement,

dans une guerre menée selon toutes les règles de l'art.
La chose faite, je pourrai d'ailleurs, s'il y a lieu, reprendre mes

études dogmatiques si brusquement interrompues et dont je
ne voudrais pas, je l'avoue, faire grâce à celui qui vient de me

jouer un si méchant tour.

I

« L'apologétique est la vérification devant les facultés
naturelles de l'homme du fait chrétien considéré dans ses éléments
nécessaires au salut de l'humanité et de l'individu. » (P. 1).
« A la différence de la dogmatique, son objet est non pas la

totalité de la révélation chrétienne, mais l'élément constitutif
et central de cette révélation, le contenu indispensable de la

oi chrétienne, celui avec lequel elle est et sans lequel elle
n'est pas, en un mot la foi du charbonnier. » (Page 72.)



l'apologétique et la canonique de m. gretillat 515

« La foi du charbonnier », c'est-à-dire la foi des fidèles dans
ce qu'elle a de plus simple, la foi dépouillée de toute superfé-
tation théologique ou autre. — Mais n'est-ce pas là aussi l'objet
de la dogmatique chrétienne Si la dogmatique reste fidèle
à son rôle véritable, si elle se renferme dans ses attributions
légitimes, doit-elle exprimer autre chose que « le contenu
indispensable de la foi chrétienne? « Il importe, dit M. Gretillat,

de désolidariser la démonstration des données constitutives
du christianisme, celles hors desquelles le christianisme n'est
pas, d'avec les résultats, précieux sans doute, d'une investigation

scientifique plus étendue, mais qui ne sont pas conditionnants

pour l'existence même de la foi chrétienne. Les uns sont
le nécessaire ; les autres, le luxe ; or, il ne faut pas qu'à
rechercher un résultat de luxe, je coure le risque de manquer
le but nécessaire; et une fois ce dernier atteint et acquis, je
puis me reposer et attendre. » (P. 74). Voilà qui est parler
d'or ; mais pourquoi la « désolidarisation » recommandée par
l'auteur serait-elle le seul fait de l'apologétique? La simplification

que préconise M. Gretillat ne s'applique-t-elle pas avec
la même rigueur à la dogmatique chrétienne Quoi Il serait

permis à celle-ci de renfermer des articles « qui ne sont pas
conditionnants pour l'existence même de la foi chrétienne »

Mais alors elle ne serait plus ce qu'elle doit être, c'est-à-dire
l'exposition scientifique de la foi. Non, mille fois non : ce qui
n'est pas du ressort de la foi chrétienne ne relève pas non plus
du domaine de la dogmatique chrétienne. Singulière façon de

marquer la différence entre l'apologétique et la dogmatique : à

celle-là le nécessaire, à celle-ci le luxe Comment un auteur
qui vient de nous donner deux volumes considérables de

dogmatique chrétienne peut-il, d'un cœur léger, nous déclarer

après coup, qu'il s'est occupé pendant quelques années des

« accessoires » de la foi Faut-il penser que M. Gretillat émet

lui-même un jugement rétrospectif sur sa dogmatique
Voudrait-il insinuer, par hasard, qu'il a admis dans son ouvrage
une série d'éléments dont il aurait pu se passer? Avouerait-il
aujourd'hui que la moitié de sa théologie spéciale et de son

anthropologie, les trois quarts de sa cosmologie et de son



516 p. lobstein

eschatologie, sa demonologie et son angelologie tout entières

sont de simples objets de luxe, dont il serait facile de «

désolidariser les données constitutives du christianisme? i> Si telle est

l'opinion du savant dogmaticien, à la bonne heure, il y aura

moyen de s'entendre; seulement, il faudra tirer résolument les

conséquences d'un pareil aveu : la limite entre la dogmatique
et l'apologétique s'efface et les deux sciences se confondent.

Cette identité de l'apologétique et de la dogmatique ressort

d'ailleurs, avec plus d'évidence encore, du programme spécial

que M. Gretillat trace à l'apologétique: «Etablir la réalité

historique du fait surnaturel de la résurrection du Christ et la

divinité essentielle de sa personne, telles sont les deux parties
essentielles du programme de l'apologétique chrétienne. »

(Page 74.)
En lisant ces lignes, le lecteur attentif de la dogmatique de

M. Gretillat se souviendra aussitôt que la résurrection de

Jésus-Christ et sa divinité essentielle occupent déjà, dans les

précédents volumes, une place des plus importantes. Il se

demandera avec inquiétude si les deux sciences ne font pas
double emploi. Non, répond M. Gretillat en nous rassurant,
chacune des deux disciplines théologiques envisage l'une ou
l'autre vérité sous un angle différent. L'apologétique se borne
à établir scientifiquement le fait historique de la résurrection
du Christ, la dogmatique envisage la résurrection du Seigneur
comme l'un des moments de la glorification de la nature
humaine du Christ. (Tome IV, page 245).

De même, ''apologétique a pour objet de prouver la réalité
historique de l'Homme-Dieu (Tome IV, page 145) ; « la
dogmatique doit montrer que la seconde personne de la Trinité se

trouve être identique à la personne appelée Jésus-Christ. »

Cette ligne de partage des travaux est-elle nette et distincte?
En aucune façon.

Et d'abord, l'obscurité est complète sur le deuxième des

points marqués par l'auteur. L'enseignement de Jésus-Christ,
les miracles de Jésus-Christ, la perfection morale de Jésus-

Christ, la personne et l'œuvre de Christ accomplissant la
prophétie de l'Ancien Testament, la souveraineté de Jésus



l'apologétique et la canonique de m. gretillat 517

dans le royaume de Dieu présent et futur, l'égalité de Jésus

avec Dieu même, — tous ces titres des principaux paragraphes
de l'apologétique se rapportent à des questions longuement
traitées dans la dogmatique. Il est impossible de saisir une
différence de point de vue dans l'appréciation fournie par l'une
ou l'autre des deux sciences. La seule chose qui dislingue la
tractation dogmalique de la méthode apologétique, c'est que
celle-là embrass) un grand nombre de problèmes théologiques
ignorés par celle-ci. Ici l'on se contente de rappeler les

témoignages que Jésus se rend à lui-même et l'on montre qu'il
s'attribue l'égalité avec Dieu et les titres divins; là on essaye
de déterminer aussi exactement que possible les rapports de

la déité et de l'humanité dans sa personne (Page 483). C'est

toujours la distinction établie tout à l'heure : d'une part la foi
du charbonnier, de l'autre côté, la gnose du théologien ; là le

luxe, ici le nécessaire. Est-il possible de prononcer un verdict
plus accablant contre des spéculations que l'on avoue soi-
même superflues et oiseuses Et n'est-ce pas décréter le
suicide de la dogmatique chrétienne que de soutenir qu'elle
accomplit une œuvre indifférente à la foi de l'Eglise

Faut-il parler du second des éléments constitutifs de la foi
chrétienne, de la résurrection du Christ? Ici la confusion est

ailleurs, mais elle n'est pas moins funeste. La longue et minutieuse

étude consacrée par l'auteur aux documents sur la
résurrection du Christ aura peut-être un effet différent de celui
qu'en espère M. Gretillat; je compte bien qu'elle confirmera
plus d'un lecteur dans la conviction que jamais l'on n'arrivera
à établir scientifiquement la réalité historique d'un fait surnaturel.

Le vice originel de la démonstration de l'auteur réside
dans ses prémisses, je veux dire dans la confusion du domaine

scientifique et de la sphère religieuse. La notion du surnaturel

est une notion religieuse; affirmer d'un phénomène qu'il
est un miracle, c'est émettre un jugement religieux, ce n'est

pas énoncer une proposition scientifique. Voyez plutôt.
L'accumulation de tous les témoignages historiques, la production
des relations les plus nombreuses et les mieux concordantes
ne réussiront jamais à convaincre de la résurrection de Jésus-



518 p. lobstein

Christ un esprit réfractaire à l'action morale et religieuse du

Sauveur. En revanche, l'âme qui a cédé au doux et puissant
attrait du Fils de l'homme, la conscience qui a été réveillée

par la parole du Christ et transformée par son esprit, le

croyant qui dans la personne et l'œuvre du Rédempteur a

saisi et embrassé l'amour tout puissant du Dieu saint et

miséricordieux, le chrétien en un mot, ne sera nullement troublé
ou déconcerté par les divergences ou les contradictions qui
régnent entre, les récits évangéliques ; il abandonnera sans

appréhension et sans arrière-pensée les recherches historiques

et critiques aux spécialistes et aux hommes du métier;
sa foi au Christ vivant et agissant, au Chef glorieux du Royaume
des cieux ne s'appuiera pas sur des textes dont il faudrait
d'abord prouver l'authenticité et légitimer la créance ; elle

aura une base plus solide et plus sûre dans la conscience
renouvelée par l'Evangile ; elle souscrira avec une joyeuse et

victorieuse certitude à la parole du Christ : « Je suis le
premier et le dernier, le vivant ; j'ai été mort, et voilà que
maintenant je vis au siècle des siècles, et je tiens les clefs de la

mort et de la demeure des morts. » (Apoc. I, 18.) Tel est. l'unique

et inébranlable fondement de la foi chrétienne au
Ressuscité, car nul ne peut appeler Jésus Seigneur, si ce n'est par
le Saint-EspritL (1 Cor. XII, 3.)

Nous acceptons pleinement ce que dit M. Gretillat de la
résurrection du Christ: «Ce cas particulier ayant une signification

universelle, emporte le principe2. » En d'autres termes,
ce qui est vrai de ce miracle spécial, l'est également du
miracle en général, de la notion même du surnaturel. C'est

entreprendre une œuvre impossible et illusoire que de démontrer

à « ceux du dehors» le caractère miraculeux et surnaturel

de l'histoire évangélique, de la vérité chrétienne ou

1 J'ai essayé ailleurs de définir les caractères et la nature de la foi
évangélique au Seigneur ressuscité ; j'ose rpnvoyer le lecteur à une
étude publiée, en langue allemande et insérée dans la Zeitschrift für
Theologie und Kirche, de M. Gottschick, année 1892, fascicule IV, p. 343-

368. [Der evangelische Heilsglaube an die Auferstehung Jesu Christi.)
ä Page 4V7.



l'apologétique et la canonique de m. gretillat 519

de la révélation biblique ; d'autre part, l'homme religieux, le
chrétien qui admet et adore l'action de Dieu dans la nature et

dans l'histoire entendra et pratiquera tout autrement que
M. Gretillat la « vérification de l'origine divine du fait
chrétien1. » Cette vérification se fera incessamment dans sa propre
conscience qui, placée en présence du Seigneur, répétera d'un
élan spontané la déclaration de l'apôtre: «Seigneur, à qui
irions-nous ?Tu as des paroles de vie éternelle, et nous avons

cru et nous avons reconnu que tu es le Saint de Dieu. » (Jean

VI, 68, m.)

II

Notre dissentiment avec M. Gretillat porte donc à vrai dire
sur autre chose que sur une question purement formelle.
L'exemple que nous venons de citer, la résurrection de Jésus-
Christ à laquelle l'apologiste entend attacher la plus grande
importance, suffit à mettre à nu la fragilité et le danger de sa

méthode apologétique. En suivant la voie tracée par notre
théologien on s'exposerait à la plus grave, à la plus déplorable
des erreurs. On en arriverait fatalement à s'imaginer que celui
qui accepte la croyance à la réalité historique de la résurrection

du Christ possède par là même la foi vivante au Seigneur
ressuscité. Rien de plus faux et de plus pernicieux qu'une
confusion pareille. C'est l'éternelle illusion de l'intellectualisme

ou du rationalisme orthodoxe qui tend sans cesse à identifier

la croyance et la foi, la théologie et la religion, le dogme,
c'est-à-dire la formule scientifique, avec la vérité, c'est-à-dire
la vie religieuse et chrétienne. « Ne va-t-il pas de soi, dit quelque

part M. Gretillat2, que l'objet de l'apologie du christianisme

est le christianisme, le dogme chrétien » Remarquez
cette identification sommaire de la religion chrétienne et du

dogme chrétien - loin d'être rectifiée par les explications qui
suivent, elle est illustrée et confirmée de la façon la plus
significative par la pratique constante de l'auteur. Il ramène, on

1 Page 482.
2 Page 56.



520 p. lobstein

l'a vu plus haut, la religion chrétienne à deux éléments constitutifs,

la divinité du Christ et sa résurrection. Mais allez au
fond de sa pensée, analysez les deux éléments qui sont la
condition sine qua non du christianisme. L'apologiste s'est-il
souvenu de la sage et libérale parole qu'il écrivait il y a deux
ans : « Il est plusieurs manières de concevoir la divinité de

Christ compatibles avec la foi vivante au Sauveur1?» Ignore-
t-il qu>', d'après le témoignage unanime des écrivains sacrés,
la substance religieuse de la foi à la résurrection du Christ
c'est l'affirmation delà vie divine et glorieuse du Sauveur?
Hélas les deux éléments constitutifs de la religion chrétienne
se transforment aussitôt en dogmes précis et fermés. La di-
vité du Christ, c'est la déïté substantielle et métaphysique du

Logos préexistant et fait homme dans la personne de Jésus de

Nazareth ; de même, la résurrection du Christ suppose et

emporte « l'identité non substantielle, mais essentielle entre le

corps glorifié du Ressuscité et son corps terrestre2.» Peut-
on confondre plus ingénument les affirmations essentielles
de la foi avec les explications accidentelles de la théologie?
Est-ce à l'aide de pareilles théories qu'on arrivera à opérer la

« vérification du fait chrétien devant les facultés naturelles de

l'homme?3» En vérité, cette apologétique-là, qui se réduit
finalement à un effort de sauvetage tenté sur la dogmatique
traditionnelle, nous paraît elle-même avoir singulièrement
besoin d'une apologie, d'une justification et d'une vérification
décisive, non pas seulement devant les facultés naturelles de

l'homme, mais devant la conscience religieuse et morale du
chrétien

III

L'apologiste a-t-il donné cette justification dans son chapitre
sur les critères apologétiques4? «Nous demandons par quels

moyens la révélation chrétienne se fera reconnaître de moi

comme étant d'origine divine. » M. Gretillat met en présence
deux méthodes qu'il examine tour à tour : la méthode autori-

1 Tome IV, p. 217. - 5 Page 446. - 3 Page 1. - < Page 76 sq.



l'apologétique et la canonique de m. gretillat 521

taire et la méthode expérimentale. La première est celle que
recommande et que pratique l'Eglise romaine ; le théologien
protestant la discute et la récuse en termes excellents. La

seconde M. Gretillat n'en veut pas davantage; mais il est

permis de croire qu'il la connaît moins bien que la première,
car il en dénature positivement le caractère et il en définit
bien injustement les procédés. Nous estimons que Ritschl,
M. Sabatier, M. Astié ou M. Dandiran, ou tel autre membre
de la «gauche évangélique» auraient quelque peine à reconnaître

l'image de leur méthode dans la caricature qu'en trace
leur adversaire. Ecoutez plutôt comment est décrite «la
conception moderne du christianisme qui tend à prévaloir sous
l'influence de Ritschl : » « Le christianisme est un événement

sans doctrine et sans idée, du moins sans doctrine
authentique, sans idée qui lui soit inhérente, abandonné

aux interprétations successives, directes et contradictoires des

siècles, des générations et des individus, occupant un des

points saillants de l'évolution universelle des choses, et

comparable à ce rocher qui, émergeant du milieu de la chute du

Rhin, oppose à l'effort et au bruit des flots sa séculaire et

apparente immobilité, jusqu'à l'heure fixée par l'ordre de la

nature où ce dernier vestige des luttes d'autrefois, miné de

jour en jour et succombant d'une seule masse, s'acheminera à

son tour vers l'océan L » Si M. Gretillat a voulu étourdir ses

lecteurs par le fracas d'un épouvantable cataclysme, il y a

pleinement réussi; mais une fois remis de leur émotion, ils
reconnaîtront aussitôt que la métaphore grandiose du peintre
recèle une criante injustice du théologien.

Je ne m'arrêterai pas à redresser les assertions de mon
honorable adversaire et à justifier la méthode qu'il condamne

en la discréditant. Cette justification a été faite avec autant de

talent que de succès par M. Leopold Monod, dont l'étude

remarquable sur le Problème de l'autorité n'a été mentionnée
qu'accidentellement par M. Gretillat2. J'ose croire qu'une
lecture attentive de ce lumineux plaidoyer en faveur de l'autorité

1 Ptige 61, 62, comp. p. 104.
2 Pages 462, 563, 639.



twa P. LOBSTEIN

religieuse du Christ et de la « méthode spirituelle » pour arriver
à la connaissance de la révélation chrétienne, convaincra notre
critique que le subjectivisme à outrance dont il nous accuse
s'incline devant une objectivité souveraine, je veux dire «l'autorité

de l'Evangile se concentrant dans la personne de Jésus-

Christ. Celui qui, en se donnant lui-même aux hommes leur
apporte l'amour rédempteur, sera confessé pour maître et

pour guide dans l'ordre spirituel par ceux qui ont trouvé en

lui Fauteur de leur salut2. »

Après avoir vu condamner successivement la méthode
autoritaire et la méthode expérimentale, on ne peut se défendre
d'une légitime curiosité et l'on se demande quelle méthode
nouvelle M. Gretillat entend appliquer à la défense du christianisme.

Ici, il faut l'avouer, le savant auteur prépare à ses

lecteurs une amère déception. Il est vrai qu'il nous présente une
série d'observations parfois fines et judicieuses sur le rôle

respectif des critères externes et internes de l'apologétique,
mais de fait il arrive par un détour à restaurer l'ancienne
méthode d'autorité.

Ce retour aux errements de l'ancienne orthodoxie ressort
avec une évidence parfaite de la canonique qui, placée
à la suite de l'Apologétique, vient répandre sur celle-ci une
vive et précieuse lumière. Je reconnais volontiers que M.
Gretillat distingue soigneusement son point de vue de celui de la

théopneustie mécanique de Gaussen et de ses modernes imitateurs

en Allemagne (Voy. p. exemple 555, 556). Il a des

hardiesses que la scolastique protestante aurait désavouées avec

indignation; il n'admet pas l'authenticité de la seconde épître
de Pierre (633 suiv.); il avoue son embarras en présence de

plusieurs miracles de l'Ancien Testament (573-575) ; il est

porté à croire que la révélation, incompatible avec le mythe,
n'exclut pas absolument les éléments légendaires (192, 572);
il concède la caducité de plus d'une interprétation de l'Ancien
Testament renfermée dans le Nouveau (572) ; il va jusqu'à se

demander si l'autorité de Jésus s'étend sur les matières de cri-
2 M. L. Monod, Le problème de l'autorité, 2e edit. p. 76, comp. p. 105 et

suiv.



L'APOLOGÉTIQUE ET LA CANONIQUE DE M. GRETILLAT 523

tique historique et littéraire 561 suiv.) ; il ne veut pas que l'on
identifie la révélation et le document de la révélation(538 suiv.);
mais il est facile de voir que ce sont là des concessions purement,

théoriques. Dans les deux volumes qu'il a consacrés à la

dogmatique, M. Gretillat opère à l'aide des textes bibliques
comme si l'Ecriture sainte était effectivement un code de
doctrines révélées, et l'usage qu'il fait de la Bible dans son

Apologétique est entièrement conforme à ce point de vue.
D'autre part, à voir la manière dont il pose le problème de

l'inspiration, il semble que l'auteur admet de prime abord ce

qui est précisément en question et ce qui forme l'objet principal

du débat : « Notre tâche actuelle ne saurait être démonstrative,

puisque nous démontrerions ce qui est notoire pour
tout le monde : la présence clans la Bible et clans la multitude
des livres qui sont procédés de ce livre, des produits de

l'inspiration religieuse la plus intense, la plus puissante et la

plus prolongée qui fut jamais, et dont l'existence et la valeur
suprême sont aussi incontestables, à quelque point de vue
qu'on se place, que celles des chefs-d'œuvre de l'art ou des

produits du génie scientifique. Notre tâche toute descriptive
consistera à nous rendre compte de la nature du fait que nous
appelons l'inspiration et qui est la cause de ses produits, à en

énumérer les éléments psychologiques avant d'en marquer les
limites et les degrés. » (P. 538,539.) Nos anciens dogmaticiens
auraient sans doute reproché à M. Gretillat de. ne pas s'expliquer
sur un point qui leur semblait capital : s'agit-il de l'inspiration
générale des écrivains sacrés ou de la théopneustie spéciale du

volume biblique? Mais laissons cette distinction qui paraîtra
sans doute assez subtile. Ce qui est plus grave, c'est d'une

part la canonisation de l'Ecriture acceptée en bloc, (voy. les

seules réserves de l'auteur, p. 633, 634) et d'antre part la

prétention hardiment émise et. longuement motivée démarquer
les limites et les degrés d'intensité de l'inspiration biblique.
Nulle part la contradiction intime qui est àia base de la théologie
systématique de M. Gretillat n'éclate avec plus d'évidence que
dans le programme et l'exécution de sa « Canonique ». Le

dogmaticien a besoin de constituer une autorité indiscutable



524 P. LOBSTEIN

où il pourra puiser ses dicta probantia ; l'historien a pour mission

d'étudier l'origine et la valeur des documents bibliques.
Malheureusement les deux personnages s'accordent fort mal et
le deuxième est gêné à tout moment parle premier, ou plutôt
il s'efface et abdique ; la question du canon scripturaire n'arrive
pas à sortir de la sphère dogmatique pour se poser franchement

sur le terrain de l'histoire ; toujours le fait se trouve
subordonné et sacrifié à la théorie. La revanche est terrible.
Par une ironie vraiment tragique, le conservateur ardent et
convaincu s'égare dans des régions dont l'accès ferait reculer

le partisan le plus conséquent de « la théologie nouvelle ».

« L'intensité de l'inspiration chez les écrivains bibliques a

des limites qu'il n'est pas impossible d'esquisser », ose dire
M. Gretillat (p. 575). Dans ses derniers articles du Chrétien
évangélique1, M. Godet avait essayé déjà d'opérer dans quelques

pages de l'apôtre Paul un triage, ligne après ligne, entre
ce qui est révélé et ce qui procède d'une autre source. Sur

une bien plus vaste échelle, un ouvrage posthume de Gess

entreprend de marquer, dans chaque livre du Nouveau Testament
et dans une série d'écrits de l'Ancien, ce qui émane d'une

inspiration divine et ce qui doit être rapporté à une origine
purement humaine2. Et voilà notre apologiste qui, tout en regrettant

que Gess n'ait pas procédé d'après une règle bien définie,
s'engage dans les mêmes aventures Mais n'est-ce pas là

l'arbitraire pur et simple Y eut-il jamais subjectivisme plus
effréné que cette tentative, de définir la nature ou de tracer les

limites de l'inspiration divine? Quoi vous jetez feu et flamme

lorsque une science scrupuleuse et minutieuse, éclairée

par les lumières de l'histoire, s'entourant de tous les

moyens d'investigation dont elle dispose, essaye de faire le

départ entre les principes originaux de la religion chrétienne

1 Voir année 1892.
2 Gess, Die Inspiration der Helden der Bibel und der Schriften der Bibel,

Basel 1892. J'ai noté quelques-uns des échantillons les plus caractéristiques

du procédé de Gess dans un compte-rendu de cet intéressant et
curieux livre. Theologische Literaturzeitung, herausgegeben von Schürer
und Harnack, année 1891, num. 23.



L'APOLOGÉTIQUE ET LA CANONIOUE DE M. GRETILLAT 525

et la forme accidentelle qu'elle emprunte à son époqne et à

son milieu Vous protestez au nom de l'autorité divine, vous
parlez de mutilation du christianisme, vous criez au
rationalisme t Mais qu'est-ce donc que ce triage opéré par la
science historique au prix de celui que pratique la fantaisie
du dogmaticien Vraiment toutes nos hardiesses ne sont que
jeu d'enfant auprès du principe subversif et révolutionnaire que
le mysticisme orthodoxe ou pietiste de Gess et de ses disciples
veut faire entrer dans l'appréciation et l'étude des livres
bibliques.

IV

Nous comprenons maintenant pourquoi la méthode apologétique

de M. Gretillat est insuffisante et combien est fragile le
fondement que sa canonique donne à toute sa théologie.

Faut-il ajouter des observations de détail aux critiques
précédentes qui portent sur les principes et sur la base même de

l'ouvrage? Cela me paraît assez inutile; la plupart des remarques

particulières nous ramèneraient aux questions de principe
et de méthode.

Je ne m'arrêterai qu'à deux exemples. L'intéressante analyse
des idées connexes de religion et de révélation (p. 182 suiv.)
repose sur l'intellectualisme caractérisé tout à l'heure et
méconnaît la différence radicale qui existe entre la connaissance

scientifique du monde phénoménal et la connaissance

pratique du domaine moral et religieux. L'étude de la notion
de Dieu, la discussion des arguments en faveur de l'existence
de Dieu (p. 219, suiv.), sont orientées dans le même sens
et s'agitent dans les mêmes difficultés. M. Gretillat appelle
excellemment le dogme de l'existence de Dieu « un objet de foi,
dont la certitude relève avant tout de l'évidence morale ».

(P. 247.) « Pour croire en Dieu, dit-il ailleurs, il faut avoir prié et
avoir été exaucé. » (Page 327). Pourquoi le théologien qui a

écrit ces lignes ne se place-t-il pas résolument sur le terrain
qu'elles nous font entrevoir et qui seul peut porter sa dogmatique

et son apologétique? » La vie, dit-il ailleurs, engendre la

connaissance », et il nous parle d'une « apologétique oratoire »,



526 P. LOBSTEIN

« témoignage sommaire et massif rendu devant l'âme humaine à

la souveraineté de la vérité », et « visant directement la conversion

et par elle la conviction ». (P. 178, 179.) M. Gretillat nous

permettra de lui dire que nous regrettons profondément qu'il n'ait

pas pratiqué cette apologétique oratoire et qu'il ne lui ait pas
donné la préférence sur l'apologétique scientifique. « La vie
engendre la connaissance » : telle est, en effet, la vraie et
féconde formule de la dogmatique chrétienne, telle est aussi

la clef de voûte de l'apologétique. Mais si l'auteur avait développé

le contenu de cette formule, s'il en avait suivi les indications

et tiré les conséquences, il aurait rompu avec la tradition
autoritaire et intellectualiste dont il s'est fait le champion, etil
aurait adhéré à la méthode spiritualiste et expérimentale qu'il
n'a réussi à écarter qu'en la travestissant.

Ces velléités novatrices qui tendent à faire craquer les
mailles serrées de son argumentation scolastique sont heureusement

très nombreuses dans les livres de M. Gretillat, elles

se rencontrent surtout fréquemment dans son dernier volume.
Nous les avons notées avec soin, nous les saluons avec joie;
elles sont un symptôme et peut-être une promesse. Sur plus
d'un point, l'attitude de notre honorable adversaire nous a

semblé, je ne dis pas plus timide, mais moins triomphante ;

l'enthousiasme avec lequel il célébrait naguère la Kénose a

baissé de quelques tons (voir préface, page XIII), et son

incorruptible sincérité nous ménage peut-être d'autres surprises.
En tout cas, les postulats pratiques de son apologétique
oratoire constituent un dissolvant énergique et salutaire au

cœur même de son apologétique scientifique ; souhaitons que
l'action lente mais sûre de ce dissolvant ne soit pas entravée

par des éléments contraires ; souhaitons surtout que M.
Gretillat prenne au sérieux et réalise avec conséquence sa définition

de l'apologétique, à laquelle il assigne la grande et belle
tâche de donner dans la sphère chrétienne, non pas le superflu
et l'accidentel, mais le nécessaire, et de mettre en pleine
lumière « la foi du charbonnier ». Oui, qu'il nons la donne,
cette foi-là ; qu'il nous l'enseigne avec l'autorité de son
expérience et de son talent, cette foi des petits et des humbles,



L'APOLOGÉTIQUE ET LA CANONIQUE DE M. GRETILLAT o27

car c'est la foi qui rend fort et heureux, la foi qui régénère et

qui sauve, la foi que demandait et que glorifiait Jésus lorsqu'il
prononçait ces paroles qui marquent à la fois la nature vraie
et les limites infranchissables de toute apologétique chrétienne:
« Je te bénis, ô Père, ô Seigneur du ciel et de la terre, de ce

que tu as caché ces choses à des sages et à des savants et de

ce que tu les a révélées à de petits enfants. Oui, Père, je te
bénis de ce que tel a été ton bon plaisir. » (Math. XI, 25-26.)


	L'apologétique et la canonique de M. Gretillat

