
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Le jour du seigneur étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIKE

PAR

L. THOMAS

SECONDE SECTION. — LES EGLISES ET LES APOTRES

PREMIER ARTICLE

Les premières Eglises d'origine juive.

Nous les envisagerons surtout dans l'Eglise de Jérusalem, la

première de toutes à tous égards et de beaucoup la plus connue.
« L'Eglise primitive, dit M. de Pressensé, ne connaît pas

plus la distinction entre les jours qu'entre les lieux. La vie
entière est devenue la fête douce et sérieuse de la rédemption.
Il est donc impossible de trouver dans l'Evangile un principe
auquel puisse se rattacher l'institution d'un jour sacré, qui
appartienne plus à Dieu que les autres. » — « Ce qui frappe dans

le culte primitif, dit-il ailleurs l, c'est la hardiesse incomparable

de sa spiritualité. Il ne se lie à aucune condition extérieure
ni de jour, ni de lieu, ni de formes. U est l'expression spontanée

de la vie religieuse dans sa continuité. » — A en juger par
ces seules lignes, il n'y aurait eu dans l'Eglise primitive de

Jérusalem aucun jour hebdomadaire particulièrement saillant

pour la vie religieuse. Mais ce serait une erreur. M. de Pres-

1 Siècle apost.î II, p. 243. — Vie ecclés., relig. et morale des chrétiens aux
2e et 3« siècles, p. 221.



LE JOUR DU SEIGNEUR 455

sensé est beaucoup plus dans le vrai quand il ditl : « Les
disciples de Palestine célébraient scrupuleusement le sabbat et
les fêtes juives, mais ils n'établissaient aucune distinction entre
les jours pour le culte chrétien proprement dit. » La vérité,
c'est en effet que l'Eglise primitive de Jérusalem et en général
les Judéo-chrétiens observaient scrupuleusement le sabbat.
Cela n'est pas dit expressément, mais ressort indirectement de

toute part, et du reste ce n'est pas contesté.

Nous voyons les membres de cette Eglise (Act. n, 46) chaque

jour tous ensemble assidus au temple et trouvant grâce auprès
de tout le peuple. Puisqu'ils avaient tant de zèle pour la

fréquentation du Temple, ils ne devaient pas en avoir moins pour
l'observation du sabbat et s'il en eût été autrement, comment
auraient-ils trouvé grâce auprès de tout le peuple — C'étaient
de faux témoins qui accusaient Etienne devant le sanhédrin,
en disant (Act. VI, 13,14) : « Cet homme ne cesse de proférer
des paroles contre le lieu saint et contre la loi ; car nous
l'avons entendu dire que Jésus... détruira ce lieu et changera
les coutumes que Moïse nous a données. »¦—Les Juifs de cette
époque avaient l'habitude de prier spécialement trois fois par
jour, comme le faisait déjà Daniel (VI, 10) : à la 3me heure, à la
6me et à la 9me, c'est-à-dire 9 heures du matin, midi et 3 heures
du soir. Or nous voyons toute l'Eglise primitive réunie à la
3me heure le jour de la Pentecôte (Act. II, 15), Pierre monter
sur le toit d'une des maisons de Joppé vers la 6me heure pour
prier (Act. X, 9), Pierre et Jean, à l'heure de laprière, c'est-à-
dire la 9m° heure (Act. Ill, 1), monter au Temple, où ils guérirent

l'impotent de la Belle Porte. Si Pierre observait ainsi les
heures de prière usitées chez ses compatriotes, combien plus
ne devait-il pas être fidèle au sabbat?

Paul lui-même l'observait et en profitait largement dans ses

courses missionnaires pour l'évangélisation des Juifs (Act. XIII,
14-44; XVI, 13; XVII, 2; XVIII, 4). — Lorsqu'il se rendit à
Jérusalem immédiatement avant la captivité de Cesaree et qu'il
eut raconté chez Jacques, en présence de tous les anciens de

l'Eglise, ce que Dieu avait fait par son moyen au milieu des
1 Siècle apost. 2II, p. 244.



456 L. THOMAS

païens, on lui dit : « Tu vois, frère, combien de milliers de

Juifs ont cru, et tous sont zélés pour la loi » (Act. XXI, 17-20).

— Enfin, dans son épître aux Romains (XIV, 5, 6), l'apôtre dit
en ayant en vue les chrétiens d'origine juive et ceux d'origine
païenne: « Tel fait une distinction entre les jours; tel autre
les estime tous égaux. Que chacun ait en son esprit une pleine
conviction. Celui qui distingue entre les jours agit ainsi pour
le Seigneur. » Distinguer ainsi les jours, c'était avant tout
observer le sabbat.

SECOND ARTICLE

Les premières Eglises d'origine païenne et saint Paul.

L'heure de l'évangélisation des païens avait sonné, mais ce
ne fut que peu à peu et sous la haute direction du Saint-Esprit
que l'Eglise primitive entreprit cette evangelisation. Pierre fut
conduit malgré lui à se rendre chez le centenier Corneille pour
lui annoncer l'Evangile, puis à baptiser les incirconcis sur
lesquels le Saint-Esprit venait d'être manifestement répandu
(Act. X). La première persécution chassa les fidèles jusque
dans la grande cité païenne d'Antioche et ils y fondèrent une
nombreuse communauté, où ils reçurent pour la première fois le

nom de chrétiens (Act. XI, 19-26). Dans cette ville, devenue le
premier centre des ethnico-chrétiens, Barnabas et Saul furent
mis à part pour un premier grand voyage missionnaire en pays
païen et, au début même de ce voyage, Saul devenait déjà Paul,
l'apôtre par excellence des Gentils (Act. XIII, 1-12), vocation
spéciale pour laquelle il avait été appelé à devenir apôtre1. Il
devint tel, non seulement par ses voyages missionnaires, mais

encore par ce qu'il nommait lui-même son Evangile2, c'est-à-
dire la conception du christianisme à lui révélée : l'Eglise y
était affranchie des langes de l'Ancienne Alliance, et l'idée
chrétienne brillait dans toute sa pureté, sa spiritualité, son universalité.

1 Act. 9 : 15; 22 : 15; 26 : 16-18. - 2 Rom. 2 : 16; 16 : 25; 2 Tim. 2 :

8, etc.. Cp. 2 Cor. 11 : 7; Gai. 2 : 2,7; Eph. 3 : 1-12, etc.



LE JOUR DU SEIGNEUR 457

Lors de la grande discussion qui, aussitôt après le premier
voyage missionnaire de Paul, eut lieu à Jérusalem au sujet des

Judéo-chrétiens qui prétendaient qu'il fallait circoncire les

païens et exiger l'observation de la loi de Moïse, l'assemblée
entière adopta la proposition de Jacques qui, n'interdisant aux
ethnico-chrétiens que l'abstention des viandes sacrifiées aux
idoles, du sang des animaux étouffés et de l'impudicité, les
laissait complètement libres au sujet du sabbat mosaïque (Act.
XV, 1-33).

Mais, bien que Paul, en tant que Juif de naissance, observât
lui-même le sabbat, il est deux passages de ses épîtres qui
sont très explicites et même très énergiques sur l'abrogation
du sabbat mosaïque par l'Evangile pour les chrétiens d'origine
païenne. Comment retournez-vous, écrit-il aux Galates (IV, 9-
11)i, à ces faibles et pauvres rudiments Vous observez

religieusement jours et mois et époques solennelles et années^! Je

crains bien d'avoir inutilement travaillé pour vous. Et aux
Colossiens (II, 16,17)3 : Que personne donc ne vous juge au
sujet du manger ou du boire ou en matière de fête ou de nou-

1 Meyer, Godet, les Bibelw. de Bunsen et de Lange font dater cette
épître du long séjour de Paul à Ephèse; Godet, de son commencement
(Ep. aux Rom. 1, p. 61.); le Bibelw. de Lange, de l'an 55 ou 56. — Le
séjour de Paul a Ephèse eut lieu, d'après Wieseler et Godet, de 54 à 57 ;

d'après Meyer, Ewald, de 55 à 58.

- Huépaç Tzaoar7]ùEÏaOE Kai ufjvaç Kai Kaiçovç Kai èviavrovç. Segond : vous
observez les jours, les mois, les temps et les années. Haçarriçelcdai ne
signifie pas simplement observer, mais observer religieusement. Grimm
dit a propos de ce v. : med. (mihi, i. e. salutis meae causa). Bunsen
traduit : Ihr haltet sorgfältig. Olshausen : « Ce qui est ici blâmé, ce n'est
pas la fête en elle-même.., mais la superstition qui s'y mêlait, l'opinion
qu'il y avait là une nécessité pour le salut. » — Oltramare traduit Kaipobç

par les saisons; Bunsen, par Festzeiten. Paul devait avoir ici en vue les
grandes fêtes annuelles, telles que Pâque et les Tabernacles. Il y a donc
une certaine progression : les jours correspondent aux sabbats, les mois
aux néoménies, les époques solennelles aux grandes fêtes annuelles, les
années tout d'abord à l'année sabbatique.

3 D'après Bleek, Godet, l'épître aurait été écrite de Rome; d'après
Meyer, de Cesaree.



458 L. THOMAS

velie lune ou de sabbatì ; c'était l'ombre des choses à venir,
mais le corps est en Christ.

D'autre part, à côté de ces déclarations catégoriques, nous

voyons poindre, d'après 1 Cor. XVI, 2 et Act. XX, 7, dans les

églises d'origine païenne fondées par l'apôtre, la distinction
d'un jour hebdomadaire autre que le sabbat, comme
particulièrement saillant au point de vue religieux.

Pendant son séjour à Ephèse, Paul écrivit sa première épître
aux Corinthiens ; or que dit-il XVI, 1 « Pour ce qui concerne
la collecte en faveur des saints, agissez, vous aussi, comme je
l'ai ordonné aux Eglises de la Galatie. 2) Que chacun de vous,
le 1er jour de la semaine, mette à part ce qu'il aura le bonheur
de pouvoir amasser. 3) Et quand je serai venu, j'enverrai avec
des lettres, pour porter vos libéralités à Jérusalem, les personnes

que vous aurez approuvées ; 4). et, si la somme mérite que
j'y aille aussi moi-même2, elles feront le voyage avec moi. »

Pour bien apprécier la donnée ici renfermée, entrons dans

quelques détails sur la vaste et importante collecte organisée

par l'apôtre pour venir en aide aux chrétiens pauvres de
Jérusalem.

Déjà dans Act. XI, 29, 30, Paul, encore désigné comme Saul

et sous la direction de Barnabas, s'occupe de secourir ces chrétiens

à la suite d'une famine qui, dans la quatrième année du

règne de Claude, se fit surtout sentir à Jérusalem et dans quelques

pays voisins3. Plus tard, d'après Gai. II, 10, lors de la

1 Mi] ovv riç i>pâç Kçtvércà èv ßnocet jj Èv uéoet éoçryç y vovnifviaç y oaßßarcov.

Segond :... ou au sujet d'une fête, d'une nouvelle lune ou des sabbats.
Nous avons traduit oaßßa-uv par le singulier, comme le font Rilliet,
Oltramare, Meyer, etc. Haßßara—oaßßarov. Voir Mat. 12 : 1; Luc 4 : 16;
Act. 13 : 14; 16 :13, etc.. Ici il n'est pas question d'années, et la progression

est l'inverse de celle qui a été signalée dans la note précédente :

d'abord les grandes fêtes annuelles, puis les néoménies, puis les sabbats. Le
mot éoprrjç correspond au mot Kaiçoiç de Gai. 4 : 10.

^"Eav Si i) aÇiov tov Kauê noçevsodai. Segond : s'il convient que.. Nous
avons traduit aÇiov comme Oltramare, Grimm dans son Lexicon, etc.

3 D'après Winer, Meyer, Bunsen, cette famine eut lieu en 44; d'après
Wieseler, en 45 ; d'après Ewald, 45 ou 46. Godet place en 44 le voyage
de Barnabas et Saul en Judée lors de la mort d'Hérode-Agrippa (Act. 12).



LE JOUR DU SEIGNEUR 459

Conférence apostolique de Jérusalem entre Jacques, Pierre et

Jean, d'une part, et, de l'autre, Paul et Barnabas, conférence
racontée à la fois dans l'épître aux Galates et dans Act. XV, les

premiers recommandèrent fraternellement aux deux apôtres
des Gentils de « se souvenir des pauvres, » c'est-à-dire des

chrétiens indigents de Jérusalem, et Paul ajoute : « ce que j'ai
bien eu soin de faire1. »

Ici se place 1 Cor. XVI, 1-4, la plus ancienne donnée sur la
vaste collecte entreprise par l'apôtre. Il venait de remporter de

grands succès à Ephèse lorsqu'il conçut les plans les plus hardis

pour ses travaux futurs, ainsi que l'indique Act. XIX, 21.

« Déjà il portait ses regards vers Rome et l'Occident, dit Godet2.

L'Orient était évangélisé; le flambeau de l'Evangile était allumé
au moins dans toutes les grandes métropoles de l'Asie et de la

Grèce, Antioche, Ephèse, Corinthe. A ces églises la tâche de

répandre à l'avenir la lumière dans les contrées qui les
environnaient et de continuer l'œuvre apostolique. L'Egypte et
Alexandrie avaient probablement été visitées, peut-être par
Barnabas et Marc à la suite de leur voyage en Chypre. L'Occident

restait. C'était le champ qui s'ouvrait en ce moment aux

regards et aux pensées de l'apôtre. Mais déjà l'Evangile l'a
précédé à Rome. Il l'apprend... Qu'importe? Rome devient pour
lui un simple point de passage. Et son but, reculant avec la

marche rapide de l'Evangile, sera maintenant l'Espagne (Rom.
XV, 24)... Un devoir cependant le retenait encore en Orient. Il
voulait visiter une dernière fois Jérusalem, non seulement pour
prendre congé de la métropole de la chrétienté, mais plus
particulièrement pour lui offrir, à la tête d'une nombreuse deputation

de chrétiens païens, l'hommage de toute la gentilité,
dans une riche offrande collectée par toutes les églises, pendant

ces dernières années, en faveur des chrétiens de Jérusalem.

Quoi de plus propre à cimenter le lien d'amour qu'il

1 Voir les Comment, de Meyer et les notes du Bibelw. de Bnnsen. La
Conférence apostolique de Jérusalem est mise par Wieseler en 50

environ; par Winer, en 50 ou 51 ; par Ideler, Ewald, Meyer, Bnnsen, en 52;

par Godet, au commencement de 52 ou vers la fin de 51.
2 Ep. aux Rom. I, p. 66. Cp. Neander, Apost. Zeitalter 41, p. 430..



460 L. THOMAS

s'était efforcé de former et d'entretenir entre les deux grandes
portions de la chrétienté s

Que voyons-nous en fait déjà dans 1 Cor. XVI, 1-4 au point
de vue général de la collecte? L'apôtre en parle comme d'une
chose déjà connue. Il veut faire à Corinthe ce qu'il a déjà fait
en Galatie, probablement dans le voyage dont parle Act. XVI,
6. Chaque chrétien devra désormais, le 1er jour de la semaine,
mettre de côté pour la collecte ce qu'il pourra prélever sur son

gain. L'apôtre, de retour à Corinthe, recueillera ainsi facilement
toutes les sommes préparées. Il fera ensuite porter la somme
totale à Jérusalem par des personnes approuvées des Corinthiens

et recommandées par les lettres de l'apôtre. Mais si elle
mérite qu'il fasse lui-même le voyage, il accompagnera les

délégués.

Vient ensuite 2 Cor. VIII, IX. Paul n'était plus à Ephèse où il
avait écrit la première épître, mais en Macédoine, d'où il devait
se rendre à Corinthe1. Les Eglises de Macédoine, stimulées

par le récit de Paul sur l'empressement témoigné par les chrétiens

de Corinthe pour la collecte, avaient beaucoup donné
selon leurs moyens. Mais le zèle des Corinthiens s'était ralenti.
L'apôtre sent le besoin de le réveiller. Avant de se rendre chez

eux, il leur a envoyé Tite afin d'y continuer l'œuvre de bienfaisance

qu'il avait commencée. Tite, qui représentait l'apôtre,
était même accompagné de deux autres frères, délégués des

Eglises, mais non de celles de la Macédoine.
Rom. XV, 25-33, écrit de Corinthe2, nous montre l'apôtre

1 Act. 20: l-3;2 Cor.2: 12,13; 7: 5; 9 : 2. « En général, dit Godet (ï™ Ep.
aux Cor. I, p. 24), je pense avec Ewald que l'intervalle entre la lro et la
2d8 aux Cor. doit avoir été beaucoup plus considérable et plus rempli
qu'on ne l'admet généralement. Bleek a prouvé., que plusieurs passages
de la 2d6 Ep. supposent non seulement un 2d séjour de Paul à Corinthe,
mais même une épître aujourd'hui perdue qui doit se placer entre notre
1" et notre 2de aux Cor.. » Ailleurs (Ep. aux Rom. I, p. 101), Godet dit
que Paul a écrit la lre aux Cor. à la Pentecôte de 57 et un an et demi

plus tard la 2d0 (été 58). D'après le Bibelw. de Bunsen, la lre a été écrite
en avril 58, et la 2de, en automne.

2 Selon Winer, Oltramare, l'Ep. aux Rom. a été écrite en 58; selon le
Handw., dans l'hiver 58-59; selon le Bibeho. de Bunsen, Meyer, Lange,
Godet, en 59.



LE JOUR DU SEIGNEUR 461

près de partir pour Jérusalem, afin d'y porter les abondantes

largesses de la Macédoine et de I'Achate. « Il est étonnant, dit
Godet, que Paul ne parle que des Eglises de la Grèce, car Act.
XX, 4 et 1 Cor. XVI, 1 mettent hors de doute la participation
des Eglises d'Asie et de Galatie. »

Act. XX, 4 est fort intéressant. Après être demeuré trois mois

en Grèce, probablement à Corinthe, Paul partit pour Jérusalem,

en passant par la Macédoine. Il devait être accompagné,
tout au moins jusqu'en Asie, c'est-à-dire jusqu'à la province
d'Ephèse, par 7 chrétiens, plus ou moins connus et appartenant

à différentes Eglises : Sopater, de Bérée ; Aristarque et

Second, de Thessalonique, donc tous trois des Eglises de Macédoine

; Gaïus de Derbe, Timothée, qui était probablement de

Lystre, par conséquent deux Lycaoniens (Act. XIV, 6); enfin

Tychique et Trophime, qui étaient d'Asie, c'est-à-dire d'Ephèse
ou de ses environs1. Ces chrétiens ne partirent pas cependant
de Philippes avec l'apôtre, mais quelques jours avant lui: ils
devaient l'attendre à Troas, probablement pour préparer le voyage
maritime. Chrétiens d'origine païenne, ils n'avaient pas d'ailleurs

le même intérêt que Paul à rester à Philippes pour les

jours des Azymes. Après ces jours, Paul partit lui-même, avec
Luc qu'il avait trouvé à Philippes (Act. XX, 6. Cp. XVI, 13,
19, 40). Les deux missionnaires, arrivés à Troas, y restèrent
pendant 7 jours (v. 6), au bout desquels Luc et les 7 autres
s'embarquèrent pour Assos, petite ville maritime au sud et à une
petite distance. Paul désirait y aller à pied, probablement, comme
le conjecture Olshausen, en compagnie des chrétiens de Troas.

Selon Schneckenburger, Baumgarten, Godet, les 7 chrétiens
susmentionnés étaient précisément des délégués des Eglises
chargés avec l'apôtre de remettre aux chrétiens de Jérusalem
l'argent de la collecte, et cette opinion paraît fondée. Nous
retrouvons plus tard, avec Paul et Luc, Trophime à Jérusalem
(Act. XXI, 29) et Aristarque lors du départ pour Rome (Act.
XXVII, 2).

1 Act. 16 : 1, 2. Voir Meyer. — Trophime est dit positivement d'Ephèse
Act. 21 : 29. Quant à Tychique, on le voit deux fois envoyé par Paul à
Ephèse : Eph. 6 : 21 (cp. Col. 4 : 7); 2 Tim. 4 : 12.



462 L. THOMAS

Revenons maintenant sur 1 Cor. XVI, 1, 2. L'apôtre avait
donc recommandé à l'Eglise de Corinthe, comme il l'avait déjà
fait pour celles de la Galatie, que chaque chrétien, le 1er jour
de la semaine, mit à part ce qu'il pourrait destiner à la collecte.
Mais pourquoi ce jour plutôt qu'un autre? La réponse ne saurait

être douteuse d'après ce que nous avons déjà vu et surtout
ce que nous verrons toujours plus. Si ce jour était ainsi choisi,
c'est parce que dans ces Eglises on avait déjà coutume de le
distinguer en souvenir de la résurrection du Seigneur1. On

comprend qu'il y fut ainsi devenu le jour hebdomadaire le plus
saillant, en particulier le plus propre à ouvrir le cœur aux pensées

de foi et de charité.
Act. XX, 7 n'est pas moins significatif. Paul et Luc, après

avoir rejoint leurs compagnons à Troas, y demeurèrent 7 jours
(v. 6), dont le dernier était justement un 1er jour de semaine.
Or en ce jour nous voyons les disciples de la communauté
assemblés le soir dans une chambre haute pour rompre le pain.
Paul leur fait un premier discours qui dure jusqu'à minuit, il
ressuscite ensuite le jeune Eutyche qui était mort en tombant
d'une fenêtre sur laquelle il s'était endormi. Puis la communauté

célèbre l'agape2, et Paul reprend la parole pour exhorter
jusqu'au point du jour. Ce qui montre bien que la réunion
religieuse n'était pas tout extraordinaire, uniquement motivée

par le prochain départ de Paul, c'est que l'historien sacré,
après avoir dit que l'apôtre s'arrêta 7 jours à Troas, ne manque
pas d'indiquer que le 7me était un lor jour de semaine. Voici ce

qui semble résulter de Act. XX, 7-12 rapproché de certains

passages de la lettre de Pline à Trajan et de la lre Apologie de

Justin Martyr, dont nous aurons plus tard à nous occuper :

1° le soir et la nuit de ce 1er jour de semaine étaient le soir et

la nuit du dimanche au lundi, non du samedi au dimanche;
2° au matin de ce jour, il y avait eu probablement une première

1 De même, ainsi que pour Act. 20 : 7, Neander, Apost. Zeitalter '' I,

p. 272..; Meyer, à 1 Cor. 15 : 2, Act. 20 : 7; Kling, die Korinthier-Briefe;
Godet, Confer- de Genève I, p. 45..; Riehm, Handw., p. 1313; d'Orelli,
Bibl Handw. p. 782, etc..

2 Vers. 11 : ayant rompu le pain et mangé.



LE JOUR DU SEIGNEUR 463

assemblée religieuse, dont Luc ne parle pas, et le soir, devait
avoir lieu la Cène, qui en fait ne put avoir lieu qu'après minuit;
3° le 1er jour hebdomadaire était déjà pour les chrétiens d'origine

païenne le jour par excellence de la cène; 4° Paul et ses

compagnons partirent dans la matinée du lundi ; 5° le dimanche

était ainsi déjà considéré chez les ethnico-chrétiens comme
partant, non du samedi soir, selon l'usage juif, mais du milieu
de la nuit du samedi au dimanche, selon l'usage romain,
recommandé aux chrétiens par la résurrection de Christ à l'aube
du jour1.

Il est regrettable que, comme le remarque Riehm2, Luther,
dans les deux derniers passages sur lesquels nous venons
d'insister, ainsi que dans Mat. XXVIII, 1; Marc XVI, 2; Luc XXIV,
1; Jean XX, 1, 19, ait traduit: le ou un sabbat, là où le texte

grec porte : le 1er jour de la semaine, c'est-à-dire incontestablement

notre dimanche. La fondation du dimanche par le

Seigneur et ses apôtres a dû être ainsi singulièrement voilée

pour le grand Réformateur, et cette simple erreur de traduction

explique en partie le caractère si négatif de l'ancien point de

vue luthérien sur la divine institution.

TROISIÈME ARTICLE

La destruction de Jérusalem et saint Jean.

La destruction de Jérusalem dut exercer à plusieurs égards
une influence marquée sur le développement de l'institution
du dimanche3.

A envisager l'Eglise on général, cet événement si considérable

du premier siècle confirma de la manière la plus éclatante
la doctrine paulinienne sur l'abrogation, par la Nouvelle
Alliance, de la loi mosaïque et en particulier de son sabbat. Il
élargit singulièreinentl'horizon eschatologique et ne permitabso-

1 Voir Rauschenbusch, Der Unpruiig des Sonntags, p. 28-34.
2 Voir YAppendice.
3 Voir de Pressensé, Le siècle apost. II, 1889, p. 357-372.— Real-Encykl.i,

art. Ebjoniten, par Uhlliorn.



464 L. THOMAS

lument plus d'identifier le châtiment de la criminelle cité et les

catastrophes finales qui sont encore réservées pour l'humanité
et dont ce châtiment ne devait être qu'un type prophétique.
D'autre part, en voyant disparaître le culte cérémonial de

l'Ancienne Alliance, l'Eglise devait être toujours plus portée à se

considérer comme étant désormais le véritable Israël, l'Israël
spirituel, et à développer ses propres institutions, en particulier

celle du dimanche. Il était même à craindre qu'elle ne fût
tentée de retourner en arrière à son profit et de rétablir dans

son propre sein une imitation de la loi mosaïque. On sait que
cet écueil fut loin d'être évité et que cette dangereuse tendance

se manifeste déjà dans l'épître de Clément Romain (c. 41).

L'Eglise judéo-chrétienne dut être bouleversée par la
catastrophe, d'autant plus qu'un nouveau sanhédrin surgit à Jabné

(ou Jamnia) et qu'il prit à l'égard des chrétiens l'attitude la

plus hostile. Le rabbin Tarphon alla jusqu'à déclarer qu'on
trouverait le salut dans les temples des idoles plutôt que dans les

assemblées chrétiennes. Il fut interdit aux Juifs de manger avec
les chrétiens, et une formule d'excommunication fut même
introduite contre eux dans les prières liturgiques. ¦— Au
commencement du second siècle, une Eglise non judaïsante fleurit
à Aelia-Capitolina et un grand nombre de chrétiens d'origine
juive en firent partie. Plus tard, les chrétiens de Palestine
furent massacrés en grand nombre par le faux messie Bar-Kokeba
dans la violente persécution qu'il souleva contre eux. — Après
la ruine de Jérusalem, les chrétiens judaïsants semblent s'être
partagés en trois groupes distincts. Les uns, imbus des principes

modérés de l'apôtre Jacques et sous la direction de son
cousin, Simon, semblent s'être toujours plus rapprochés des

ethnico-chrétiens et avoir fini par se fondre avec eux. D'autres
formèrent une secte nazarienne qui apparaît au second siècle
distincte des Ebionites et dont Justin Martyr parle avec indulgence

: tout en conservant un attachement excessif aux formes
du judaïsme, ils ne se faisaient remarquer par aucune grande
erreur doctrinale et célébraient le dimanche à côté du sabbat1.

1 Dial. av. Trgphon, c. 47.— Eusèbe, Hist, ecclés. III, 27 (al. 24). Zahn,
Gesch. des Sonntags, p. 68, note 38.



LE JOUR DU SEIGNEUR 465

D'autres enfin s'étaient exaltés au plus haut degré dans leurs
idées judaïques et devaient toujours plus s'éloigner de la
doctrine apostolique pour se combiner avec les sectes juives, surtout

l'essénisme, et se constituer en hérésie déclarée. Telles
furent probablement les origines de l'ébionitisme.

En fait1, à l'époque, qui peut être dite de saint Jean, parce
qu'il était alors la plus grande personnalité apostolique qui eût
survécu, la célébration du dimanche apparaît sous un nouvel
aspect et plus accentuée que précédemment. Jean le désigne
déjà par son nom propre et c'est à ce jour qu'il rattache
expressément la magnifique révélation prophétique consignée
dans l'Apocalypse 2 : « Moi, Jean, votre frère et qui ai part avec

1 De Pressensé, Siècle apost. II, 1889, p. 307.., 431. Steitz, die Tradition
von der Wirksamkeit des Ap. Johannes in Ephesus : Th. Stud. u. Krit.
1808.

- Les trois principales dates entre lesquelles on peut hésiter pour
l'époque de la composition du livre, «sont comprises dans les limites de la
vie de l'apôtre Jean. Ce sont le temps du court règne de Galba, en 68, ou
bien le temps du règne de Vespasien, 69-79, ou enfin l'époque du règne
de Domitien, de 81 a 96 » (Godet, Etudes bibliques 4, 1889, p. 328). Pour

nous, de même que Godet (Ibid., p. 328-336), Hoffmann Weissag, u.
Erfüll, 1844), Hengstenberg (Die Offenbarung des h. Joli., 1849-51), Ebrard
(Real-EncgkV X, p. 576), Lange {Bibelw., p. 46-48), Zahn (Ignatius von
Ant., 1873. p. 329-332), nous maintenons l'époque de Domitien. Cette date
a été très clairement indiquée par Irénée, disciple de Polycarpe, qui
l'était lui-même de Jean (Adv. haeres. V, 30, 3; Charteris, Canonicity,
Edinburgh, 1880, p. 341), et elle est confirmée, entre autres, par les données
de l'Apocalypse sur l'état spirituel des 7 églises de l'Asie Mineure, à
chacune desquelles Jean écrit une lettre spéciale. « Il est remarquable,
dit Godet (p. 336), que dans toutes les récentes hypothèses sur la
composition de l'Apocalypse, le remaniement final doit avoir eu lieu sous
Domitien ou plus ou moins longtemps après lui; ce qui donne jusqu'à un
certain point gain de cause à la tradition d'Irénée. » Voir pour l'hypothèse

de Vischer, Reçue de th. et de ph. 1887, p. 188, Revue théol 1888,

p. 159, — pour celles de Sabatier et de Schoen, Rev- de th. et de ph. 1887,

p. 586.., Schoen, L'origine de l'Apocal, Paris 1887, p. 142, — pour celle
de Bruston, Rev. de th. et de ph. 1888, p. 262-275. — Dans la Rev. theol. de
1888, p. 159, Schoen signale une discussion approfondie qui a paru dans
la înênieBeutit! (1883, p. 443-459), comme ayant démontré d'une manière
irréfutable que les deux premiers chap, de l'Apocal. sont postérieurs à
l'an 70 et qu'ils indiquent une date au moins aussi avancée que la tra-

THÉOL. ET PHIL. 1892. 30



466 L. THOMAS

vous à la tribulation et au royaume et à la persévérance de

Jésus, est-il écrit I, 9, j'étais dans l'île appelée Patmos, à cause
de la parole de Dieu et du témoignage. 10) Je fus ravi en esprit
le jour du Seigneuri, et j'entendis derrière moi une voix forte,
comme le son d'une trompette, 11) qui disait: Ce que tu vois,
écris-le dans un livre et envoie-le aux 7 Eglises. »

C'est la seule fois que se trouve dans le Nouveau Testament

l'expression -h mpia-xh -cp-ipct, proprement : le jour seigneurial ou

dominical, et elle est évidemment employée comme bien

connue.
L'adjectif mpaxxiç ne se retrouve lui-même qu'une seule fois

dans le Nouveau Testament : 1 Cor. XI, 20, dans une épître de

Paul bien antérieure à l'Apocalypse et il y apparaît comme se

rapportant manifestement au Seigneur Jésus. « Lors donc que
vous vous réunissez, ce n'est pas prendre le repas dominical-.
Car quand on se met à table, chacun commence par prendre
son repas et l'un a faim, tandis que l'autre est ivre. » Ce repas
ne saurait être autre que celui qui de toute manière mérite
d'être appelé, le repas du Seigneur Jésus et où tout doit se

rattacher à lui. Dans les versets 23-29 du même chapitre, tous
relatifs à la cène, se trouvent, non sans intention, 5 fois le nom
de Seigneur (ô K-ùpwç) se rapportant incontestablement à Jésus,
1 fois l'expression complète de Seigneur Jésus, et dans la
traduction française, 7 pronoms se rapportant non moins sûrement
à lui, tandis qu'il n'est aucunement parlé de Dieu le Père.

dition. » Dans sa nouvelle édition du Siècle apost. (II, p. 346), de
Pressensé concèdi ìi Wabnitz que « l'état troublé » des Eglises, tel qu'il
apparaît au début de l'Apoc., « se conçoit mieux il la fin du siècle
apostolique. » Mais comme d'ailleurs il place la date du livre en C9, il dit
qu'on « pourrait admettre que l'auteur a ajouté quelques traits à son
1er écrit, dont il aurait laissé subsister la substance. » Il y aurait donc
eu comme une 2lle édition remaniée par l'auteur, ce qui paraît peu
vraisemblable. — A l'égard des nouvelles hypothèses sur l'Apocal. il est

piquant de constater que Bengel dit déjà à propos de 1: 9 : Neque enim

partem imam sub Claudio, aliam sub Doinitiano aut Neroâscriptam dixeris,
una quippe est apocalypsis,una proplietia, units liber.

1 'Eyevófiyv èv irveuuan èv rij icrruaKrj i/péça.
- 'Ouk lariv Ki-çtaKOv ôel-rvov fayeïv. Segond : ce n'est pas manger le repas

du Seigneur.



LE JOUR DU SEIGNEUR 467

1 Cor. XI, 20 rend déjà très probable qu'il faut interpréter le

¦xvpiaxh de Apoc. 1,10 en le rapportant également au Seigneur
Jésus. Très probable, disons-nous, non : certain, car le mot
Kvpioç, d'où vient -xvpuxr.oç, peut en lui-même désigner le Père du

Seigneur Jésus presque aussi bien que celui-ci. Il est vrai que
dans le Nouveau Testament le mot Kvpioç semble appliqué
spécialement à Jésus depuis sa glorification, comme cela ressort
particulièrement de Act. II, 36; X, 36; Rom. XIV, 8, 9; 1 Cor.

VII, 22, 23; VIII, 6; Phil. IL 9, 11. On a même pu soutenir,
mais non sans exagération4, que tous les passages où Paul

parle du Kvpioç sans citer l'Ancien Testament, se rapportent à

Jésus et non à Dieu le Père. Dans l'Apocalypse, c'est bien à

Jésus que se rattache le mot Kvpioç XI, 8 ; XIV, 13 ; XVII, 14 ;

XIX, 16 ; XXII, 20, 21, et dans le 3"'e et le 4™e de ces versets
Jésus est même appelé Seigneur des seigneurs (Kvpioç r.vptwv).

Toutefois il est certain que le mot Kvpioç désigne assez souvent
dans le Nouveau Testament Dieu le Père et que tel est le cas,
dans l'Apocalypse même, I, 8 ; IV, 8, 11 ; XI, 4, 15, 17 ; XV,
3, 4 ; XVIII, 8 ; XIX, 6 ; XXI, 22 ; XXII, 5, 6, bien que là

encore on puisse remarquer que le mot n'est jamais employé
seul, sans qualificatif, excepté IV, 11, dans une apostrophe
adressée directement à Dieu.

Ces considérations tendent en définitive à rendre toujours
plus probable la relation de -h nopiaxh -hp-ip«. de Apoc. 1,10 au

Seigneur Jésus, mais elles ne ia rendent pas encore certaine. Ce

qui seul la rend telle pour nous et pour la grande majorité de

ceux qui se sont occupés de la question2, c'est le rapport de

Apoc. 1,10 avec l'ensemble des données du Nouveau Testament

sur le dimanche et aussi avec maintes déclarations ecclésiastiques

du 2d siècle. Les données du Nouveau Testament, nous
les avons déjà passées en revue, en examinant, dans les Evangiles,

ce que le Seigneur a fail après sa résurrection pour en
solenniser l'anniversaire hebdomadaire, puis, dans les Actes et
les Epîtres, 1 Cor. XVI, 2 ; Act. XX, 7. Quant aux déclarations

1 Voir Grimm, Lexicon, et aussi Cremer, Bibl-theol. Wörterb., art. kvçwç.
2 .Nous indiquerons seulement l'art, kvoiükoc clans les deux dictionnaires

signalés clans la note précédente.



468 L. THOMAS

du 2d siècle, nous y arriverons bientôt, comme à une contre-
épreuve. Mais nous ne voulons pas tarder à donner sommairement

quelques indications relatives à la langue ecclésiastique
du 2d siècle et au delà ; elles ont manifestement de l'importance
et plusieurs d'entre elles seront plus tard amplement confirmées.

La cène était souvent appelée dans les églises latines domi-
nicum. Ainsi, dans les Acta Saturnini, Dativi, etc., qui datent
du temps de Dioclétien, il est dit, par exemple : Dominicum
cum fratribus celebravi ou : Intermitti dominicum non potest.
On y trouve aussi dominica sacramenta i. Tertullien appelle la

cène convivium dominicum, et il dit ailleurs : Quomodo dominica

solemnia celebrabimus 2 D'après Zahn, dominicum ne

signifie jamais le dimanche, qui était dit dies dominica ou

simplement dominica. — Kvpim.iv, qui, comme substantif, signifie
ordinairement dans la langue ecclésiastique temple, c'est-à-
dire maison du Seigneur, comme le rappellent encore les mots
Kirche et Kirk, désigne aussi quelquefois la cène, tandis que
Kvpia-m est le nom propre du dimanche 3. L'ouvrage de Papias,
disciple de l'apôtre Jean, Aoytwv -/.vpiay.ô>v i\r,yhouç, devait se

rapporter à l'histoire du Seigneur Jésus, à ses actes et à ses paroles,

même à des écrits sur cette histoire, même à nos Evangiles

L En tout cas, Papias parle expressément des Evangiles de

Matthieu et de Marc (Eus. Hist. eccl. III, 40). — Dans un
passage de Denys de Corinthe, conservé par Eusèbe (Pbid. IV, 23;
al. 22), les Saintes Ecritures du Nouveau Testament sont
désignées comme -/.vptxy.aî ypafal, et Zahn et Riggenbach ne
manquent pas de rapprocher cette expression du titre de l'ouvrage
de Papias, en disant qu'il a puisé les y.vpmy.i iiyt« précisément
dans les y.vpiav.w. ypayat, dont parle Denys de Corinthe5. — Clé-

1 Zahn, Gesch. d- Sonntags, p. 75.

2 Ad uxorem, II, 4. De fugâ 14.
:1 Voir Suicerus, art. KvçuaitSv et Kroiant/.
'' Eusèbe, Hist, ecclés. III. 40 (al. 36). — Voir Bleek, Einleit. in das N. T.,

p. 94; Charteris, p. 41, etc. — Zahn, Th. Stud, u- Krit. 1886, p. 670.., 690..

Riggenbach, Jahrb. f. deut. Theol 1868, p. 321,322.
5 «En un mot, dit Zahn (p. 670), Papias puise les ?ôyia KvniaKa dans les

yoa<i>ai Kvpianai, expression par laquelle Denys de Corinthe, environ 30

ans après la composition de l'œuvre de Papias, désigne les écrits du



LE JOUR DU SEIGNEUR 469

ment d'Alexandrie parle aussi de al mpwaai ypufu! comme se

rapportant à nos Evangiles1. — Tous ces sens ecclésiastiques
attribués à dominicum, dominica, y.vptamv, xvpuxm, \iyi«. mpuxxâ,

mpuxxal ypayai, où il s'agit toujours du Seigneur Jésus (sauf peut-
être pour y.vpiamv signifiant temple), ne confirment-ils pas le
sens analogue donné à wpurxfi fip-ep« dans Apoc. I, 10?

On pourrait s'étonner, il est vrai, que dans ce verset il n'y
ait pas proprement : en un jour de dimanche (iv Kupuaaj ¦fipêpx),

au lieu de : le jour du dimanche (b tjj xuftaxvj tu-épa). Mais, en fait,
d'après l'édition de Tischendorf, dans presque tous les passages

du Nouveau Testament où il est nommément question du
1er jour de la semaine, l'article se trouve également, à savoir
Marc XVI, 2 ; Luc XXIV, 1 ; Jean XX, 1, 19 ; Act. XX, 7. Mat.

XXVIII, 1 (ei? fiî«v 0-a.ßßiaav) fait seul réellement exception, car
dans 1 Cor. XVI, 2 (xarâ [»t'a» 0-aßßirav), Paul voulait dire que
l'offrande devait se faire chaque 1er jour de semaine. Or dans

Apoc. 1,10, c'est tout autre chose : Jean voulait faire ressortir,
non pas proprement qu'il avait eu sa vision un jour de dimanche,

mais (comme nous dirions nous-mêmes) le jour du diman-

Nouveau Testament et avant tout, cela va de soi, ceux qui se rapportent

immédiatement au Kbotoç, a savoir les Evangiles. » — « Il est incontesté,

dit Riggenbach (p. 321), que X&yiov signifie d'abord une parole de

Dieu, une parole prophétique. Mais il est tout aussi incontestable que le
pluriel ?,6yia est appliqué à l'Ecriture de l'Ane. Test., comme désignant
celle-ci par son contenu principal, en tant qu'elle est une collection de

paroles de Dieu, qu'elle renferme les révélations de Dieu. Tel est le sens
du mot dans Rom. 3 : 2. L'expression de râ Xâyta est donc employée
comme synonyme de ypa^i/ ou de ieçâ ypâp-uara, et pas seulement tard,
mais, par exemple, clans Josephe (B. J. 6, 5, 4) et dans Clément Romain
(1 Cor. 53, cp. avec 19). Quant au Nouveau, Denys de Corinthe, pas
longtemps après Papias, applique aux Evangiles l'expression de KvotaKai

yoatpai... Les écrits du Nouveau Testament portent donc ici le nom de

KvçtaKai yçatpal, à côté des yçaéai de l'Ancien. Si celles-ci s'appellent aussi
râ Uyia (roi Oeov), cette dénomination correspond pour les Evangiles à
celle de \oyia KvoiaKâ. Hilgenfeld est aussi d'accord là-dessus et il donne
de nouvelles preuves du fait dans sa Revue (1867, p. 183). »— « Le mot
Uyia, dit Charteris (p. 57, note 2), semble avoir été de bonne heure un
équivalent de « S. Ecritures, » que le contenu en fût des paroles ou des
récits. (Voir Rom. 3 : 2; Héb. 5 :12; 2 Clém. 13). »

1 Strom. VII, p. 890. De même Grimm, art. kvqmkoç.



470 L. THOMAS

che, ce jour-là de la semaine et non tel autre, ce jour toujours
grand pour les chrétiens, comme mémorial de la résurrection
du Seigneur. Et, en définitive, on peut se demander si une
intention du même genre n'aurait pas présidé à la rédaction tout
d'abord de Act. XX, 7, mais aussi de Marc XVI, 2 ; Luc XXIV,
1 Jean XX, 1, 19. « L'emploi ou l'omission de l'article, dans

certains cas, dit Winer (Grammatik des neidest. Sprachidioms'1,

p. 102), provient ainsi de la manière dont on se représente la
chose, mais n'a point d'influence sur la pensée matérielle.
Aussi a-t-on à distinguer dans l'emploi de l'article une nécessité

objective et une subjective. » Dans les 4 passages qui viennent

d'être indiqués, comme aussi dans Apoc. T, 10, n'y aurait-
il pas précisément cet emploi subjectif de l'article, l'auteur
voulant par là accentuer ou souligner l'expression à laquelle
l'article est associé

Outre l'interprétation qui voit dans Apoc. I, 10 une allusion
au dimanche et qui semble avoir été généralement adoptée de

tout temps, quatre autres ont été présentées, que nous devons

signaler.
D'après la première, à laquelle nous ne pouvons rattacher

aucun nom et qu'il suffira de mentionner, le jour du Seigneur,
dont il est ici parlé, serait la période générale de la dispensation

évangélique. On'alléguait sous ce rapport Jean VIII, 56 ;

Ps. CXV1II, 24 L

Wetstein, en 1752, a cru qu'il s'agissait ici du grand jour du

jugement. Liant étroitement fysvópi» I» kvzvu.ci.ti à iv t-c y.vpiay.ri -np-épa,

il traduisait : diem judicii vidi in Spiritu, i. c. previdi repre-
sentalum. Mais le zyzvàp.riv lv m/ai^cm peut très bien se suffire à

lui-même, dans le sens de : je fus en extase, j'eus une vision.
Pour l'interprétation de Wetstein, il faudrait probablement un
autre verbe que èyzvòp-nv, un verbe indiquant le mouvement,
signifiant: je fus ravi ou transporté, et hç plutôt que h. En 2d lieu,
la vision qu'eut Jean ne se rapporte pas d'abord au grand jour
du jugement, auquel correspondent proprement les ch. XIX et

XX. De plus, dans le Nouveau Testament, il est très souvent

1 Voir Cox, Literatur of the Sabbath Question I, p. 106 ; Andrews, Hist,
du sabbat et du ier jour de la semaine, trad. I, p. 167..



LE JOUR DU SEIGNEUR 471

question du jour du Seigneur comme jour du jugement, et

parmi les nombreuses désignations qu'on rencontre sous ce

rapport, on ne trouve jamais celle de -t mpm-m -npipctL, Enfin le

contexte de Apoc. 1,10 est tout rempli de l'idée de la présence
et de l'action de Jésus glorifié ; dans les versets 5 et 18, il y a

même une allusion directe à sa résurrection glorieuse et
définitive (Le premier-né d'entre les morts. J'étais mort, et voici je
suis vivant aux siècles des siècles). Cette seconde interprétation
ne parait plus soutenue2.

Il en est de même de celle qui a été défendue par C.-C.-L.
Francke3 et d'après laquelle le jour du Seigneur de Apoc. 1,10
serait le jour de Pâques, tel que nous l'entendons. Hengstenberg

dit avec raison (p. 162), en renvoyant à l'article de Suice-

rus sur xopiaxh, que selon l'usage unanime des plus anciens
docteurs grecs et latins dans les contrées les plus diverses,
c'est le dimanche qui est désigné comme le Jour du Seigneur
et non le jour de Pâques. Nous aurons aussi l'occasion de constater

que le jour de Pâques pour l'ancienne Eglise n'était pas
l'anniversaire de la résurrection du Seigneur, mais celui de sa

mort*.
Une quatrième interprétation est professée par les Adventis-

tes du 7mejour et elle est exposée par J.-N. Andrews dans son
Histoire du sabbat et du 1er jour de la semaine5. Ve jour du

Seigneur est alors le sabbat.
Mais comment se pourrait-il que l'apôtre Jean au milieu

même des Eglises de l'Asie Mineure fondées par saint Paul, se

1 Le jour du jugement est appelé yuêna Kvplov 1 Thés. 5 : 2 ; 2 Pierre.
3 : 10; $ riitèpa roi Kvçiov 2 Tb.es. 2:2; i/uêça Xçiarov 'Iijuov Philip. 1:6;
¦fip-kça Xçioroi Philip. 1 : 10 ; 2 : 16 ; v T/p.. roi Kvçiov ijpv 'L X. 1 Cor. 1: 8 ;

V VU. rov Kvpiov fipÂùv 'lî/ooi 2 Cor. 1: 14; i/î/u. roi Kvçiov 'I-noov 1 Cor. 5:5, etc.
2 Voir Diisterdieck, Krit. exeg. Handb. über die Offenbarung, p. 113;

Lange, Offenbarung des Joh-, p. 74 ; G. Elliot, The abiding Sabbath, New-
York, 1884, p. 198; Rausclienbusch, Ursprung des Sonntags, p. 35, etc..

3 De diei dominici celebratione ap. veteres Christianos, Halle, 1826. D'après
Hengstenberg, p. 160, Rheinwald, Kirch. Archäologie, p. 155.

4 Cp. Düsterdieck, p. 114; Lange, p. 74.
•' 1, p. 167-172. Cette 4° interprétation est combattue par Rausclienbusch,

p. 37..



472 L. THOMAS

fût mis ainsi en flagrante contradiction avec celui dont il était
le si digne successeur? Saint Paul n'avait-il pas écrit Gai. IV,
9-11 et Col. 11,16,17?

Un des arguments d'Andrews est que saint Jean dans son

Evangile, d'une date postérieure à celle de l'Apocalypse,
mentionne deux fois le 1er jour de la semaine en le désignant
simplement comme tel. « C'est là, dit-il, une preuve on ne peut
plus convaincante que Jean ne considérait point le 1er jour de

la semaine comme ayant droit au nom de jour du Seigneur ou
à tout autre comportant un caractère de sainteté. » — Mais

cette désignation numérique du 1er jour de la semaine était
habituelle chez les Juifs et devait aussi être employée par les
premiers chrétiens, comme elle le fut par Matthieu (XXVIII, 1),
Marc (XVI,' 2), Luc (Evang. XXIV, 1 ; Act. XX, 7), Jean (XX,
1,19), Paul (1 Cor. XVI, 2). Lorsque, dans ces versets,
Matthieu, Marc, Luc, Jean parlaient de la résurrection du Seigneur
et de ses apparitions à plusieurs de ses disciples, ils pouvaient
d'autant mieux se servir de cette simple et courante désignation

que celle de Jour du Seigneur ne pouvait déjà exister lors de

cette résurrection et de ces apparitions, puisque ce furent elles

qui posèrent le fondement du dimanche. Quant à 1 Cor. XVI,
2 ; Act. XX, 7, il est probable que lorsque Paul écrivait la
lre aux Corinthiens et plus tard s'arrêtait à Troas en allant à

Jérusalem, la désignation chrétienne du lerjour hebdomadaire
n'existait pas encore et que, lorsque Jean écrivit son Apocalypse,

elle n'était pas ancienne. L'institution du dimanche, en

se développant dans l'Eglise, finit par avoir son vrai nom, et
cela, on ne peut en douter, sous l'influence du Saint-Esprit et

avec l'assentiment de l'apôtre ou des apôtres encore vivants,
de même que ce ne fut qu'à Antioche, au début de l'apostolat
de Paul, que les disciples reçurent leur vrai nom de chrétiens

(Act. XI, 26). — L'Evangile de saint Jean est si loin d'être en

opposition avec l'interprétation de Apoc. 1,10 dans le sens du
dimanche qu'il est le seul qui ait signalé pour l'Eglise un des

piliers sur lesquels le Seigneur a fondé l'institution, car seul il
nous a transmis le récit de la seconde apparition de Jésus

ressuscité à une réunion de disciples (XX, 26-29), en ayant soin de



LE JOUR DU SEIGNEUR 473

stipuler qu'elle eut lieu huit jours après la résurrection du

Seigneur (v. 26), et encore en donnant à entendre qu'il n'y avait

point eu de réunion semblable depuis celle du grand dimanche

(XXI, 24). Nous avons aussi déjà remarqué (p. 379; au sujet de

la première apparition du Seigneur à ses disciples, que le
quatrième évangéliste accentue soigneusement l'indication du jour
de cette apparition. Le soir de ce jour, qui était le 1er jour de

la semaine, dit-il. — Jean a donc eu sa grande vision le jour du
dimanche et il a voulu le constater, il a voulu qu'on le sût
Comment ne pas avoir à cette idée une véritable émotion et

comme un bouillonnement de hautes pensées
En un tel jour, où le vieil apôtre, brutalement arraché à son

vaste troupeau, devait plus que jamais y penser avec sollicitude

et surtout se sentir près de son Seigneur glorifié, il devait
aussi être particulièrement porté à prier, par là même à recevoir

une communication extraordinaire du Seigneur. Ainsi,
lorsque Pierre était monté dans une chambre haute à Joppé

pour prier (Act. X, 9), il reçut la mémorable vision qui
l'appelait à ne pas regarder comme souillé ce que Dieu avait
déclaré pur, et à se rendre sans hésitation chez le centenier
Corneille, le premier des incirconcis qui devaient être baptisés.
Ainsi Saul de Tarse était en prières (Act. IX, 11), lorsque le

Seigneur apparut en vision à Ananias et lui enjoignit d'aller
visiter l'ancien persécuteur, futur apôtre des Gentils. L'apôtre
Paul enfin priait dans le temple de Jérusalem, lorsqu'il fut
ravi en extase et vit le Seigneur qui lui disait: « Hâte-toi et
sors promptement, parce qu'ils ne recevront pas ton témoignage

sur moi... Va, je t'enverrai au loin vers les nations»
(Act. XXII, 17-21).

Pour peu qu'on ait étudié l'Apocalypse, ne discerne-t-on pas
de profondes analogies entre ce livre, d'une part et, de l'autre,
l'Evangile et la lre Epître de saint Jean, particulièrement entre
le 1er et le 2d de ces trois écrits? Ne reconnaît-on pas dans
chacun des deux une étonnante réunion de qualités
supérieures qui d'ordinaire semblent s'exclure, p. ex., la plus
candide simplicité et l'art le plus consommé dans l'enchaînement
de l'ensemble, la prédominance des plus hautes intuitions



474 L. THOMAS

mystiques et le soin du détail, la précision la plus exacte Ne
reconnaît-on pas aussi d'intimes rapports entre les données
des deux livres, le même enseignement caractéristique sur
Jésus comme Parole et comme Agneau de Dieu1

On peut être très loin de comprendre l'Apocalypse autant
qu'on le désirerait. Mais comment ne pas vivement sentir la
sainte beauté et la sublime grandeur des scènes de l'adoration
de Dieu et de l'Agneau décrites dans les chap. IV et V? Comment

ne pas apprécier comme intarissables sources de consolation

et d'espérance, des versets comme XXI, 1-4; XXII, 3-5?
Comment ne pas reconnaître le secours si puissant, si bienfaisant,

si opportun, si urgent, que l'Apocalypse a dû et devra

toujours porter à l'Eglise dans les temps de martyre et de

persécution? Comment ne pas considérer l'Apocalypse comme le

grand livre prophétique de la Nouvelle Alliance? N'est-il pas
à cet égard en harmonie intime soit avec les prophéties de

Paul et du Seigneur lui-même, soit avec celles de l'Ancienne
Alliance et surtout de Daniel? La difficulté que nous éprouvons

à comprendre le livre n'est-elle pas elle-même une

preuve :1e son inspiration, des services qu'il a toujours à

rendre dans l'Eglise, de la longue échéance des prophéties
qu'il renferme? Toute prophétie peut-elle, avant son
accomplissement, être autre chose qu'une lampe qui brille dans un
lieu obscur, jusqu'à ce que le jour vienne à paraître (2 Pierre
I, 19)

Jean était donc un dimanche sur son rocherde Patmos, dans

la solitude de son exil il pensait à ses chères églises, il souffrait
de ne plus pouvoir leur adresser de vive voix ses instructions,
ses exhortations, et voici que tout à coup le Seigneur lui apparaît

en vision, il lui dicte même des épîtres aux 7 Eglises
d'Ephèse, Smyrne, Pergame, Thyatire, Sardes, Philadelphie,
Laodicée, — et les révélations que Jean reçoit ensuite étaient
destinées non seulement à ces Eglises, mais à l'Eglise entière

jusqu'à son glorieux accomplissement. Quelle chaire, quelle

1 Jean 1, 1-18, cp. a Apoc. 19 : 13 et aussi a 1 Jean 1:1. — Jean 1 : 29,

36 ; 20 : 36, cp. à Apoc 5 : 6-6 : 17 ; 12 : 11 ; 13 : 8, 11 ; 14 : 1-5, 10 ; 15 : 3;

17: 14 ; 19 : 7-9 ; 21 : 9,14, 22,27 ; 22 : 1, 3.



LE JOUR DU SEIGNEUR 475

tribune n'était donc pas devenue pour l'apôtre le rocher de

son exil! Comme le dit si bien Godet, « la splendeur apocalyptique

répandue dans l'âme de Jean dans le dimanche passé à

Patmos, se répandit sur tout le reste de sa vie et illumina
l'Eglise entière » (Le Dimanche, p. 27).

Ce rapport entre le Dimanche et l'Apocalypse n'est peut-être
pas le seul.

Lange, dans l'Introduction de son commentaire sur ce livre,
arrive à dire (p. 41) : « Avec le jugement final, Christ se manifeste

pleinement comme le prince de la victoire, pour ouvrir
le grand jour du jugement, qui, en sa qualité de grand samedi

(als der grosse Sonnabend) de mille ans, commence avec le

jugement de l'antichristianisme cultivé et se termine avec le

jugement de l'antichristianisme dernier et populaire (das letzte

Pöbel-Antichristenthum), pour amener ainsi l'éternel Dimanche

(den ewigen Sonntag). » — Nous n'avons pas su trouver
dans le Commentaire toute l'explication désirée de ce grandiose

point de vue. Cependant nous lisons, p. 234 : « Quant aux
1000 ans, le nombre est symbolique comme tous ceux de

l'Apocalypse; il désigne une période (Aeon), celle de la
destruction par laquelle l'ici-bas deviendra l'au delà. c< Les Juifs,
dit de Wette1, attribuaient différents nombres à la durée du

royaume messianique ; mais R. Eliéser pensait, d'après
Es. LXIII, 4 et Ps. XC, 4, que les jours du Messie seraient de

mille ans. Cependant il faudrait aussi tenir compte de la raison

plus importante donnée dans le chap. XV de l'Ep. à Earnabas,
(sur laquelle nous aurons à revenir) et d'après laquelle,? de

même que Dieu a créé le monde en 6 jours et s'est reposé le
7S, l'univers doit aussi arriver à son accomplissement dans
6000 ans, et un grand sabbat universel (Welt-Sabbatti), être
célébré dans le dernier millier d'années (précisé même comme

1 Kurze Erklärung der Offenbar. Joh., 1848, p- 188. — Dans l'intéressante

notice renfermée p. 15 sur l'interprétation si originale qu'en 1186

le célèbre moine calabrais Joachim de Flore a donnée de l'Apocalypse,
il est dit que selon lui « les 6 premières parties du livre se rapportent à
6 périodes de travail pour l'Eglise, la 7e au repos sabbatique et la 8" à

l'eschatologie. »



476 L. THOMAS

royaume messianique). » — Nous lisons encore page 252 du
même Commentaire de Lange: « Comme Dieu sera lui-même

pour les bienheureux l'éternelle lumière du jour (Tageslicht),
ils n'auront plus à retomber dans le sein de la nuit (Apoc. XXI,
23; XXII, 5)... Alors se sera levé le jour éternel dans la
présence de Dieu. » — Quoi qu'il en soit, les points suivants nous
semblent pouvoir être établis ; 1° Le règne de mille ans se

rattache à la période de la 7e coupe, période qui se rattache
elle-même à celles de la 7e trompette et du 7e sceau. 2° Il ne
suit pas la victoire définitive, mais la dernière et la plus grande
des victoires préparatoires. 3° Il sera suivi d'une terrible
révolte, puis de la victoire définitive. 4° S'il peut être envisagé

comme une espèce de sabbat dans la grande lutte soutenue

par le Rédempteur et ses rachetés contre leurs communs
adversaires, la dernière révolte correspondrait à la nuit qui
suit le sabbat, et l'avènement définitif du Royaume de Dieu,
au matin d'une nouvelle et éternelle période, celle de l'éternel
dimanche. 5° Cette dernière correspondance peut être d'autant
mieux admise que si le 1er Dimanche historique fut le jour de

la résurrection du Rédempteur, l'éternel Dimanche commencera

par la résurrection de l'ensemble des rachetés et par l'apparition

d'un nouveau ciel et d'une nouvelle terre (XX, 11-XXI, 4).
La grande vision prophétique de la Nouvelle Alliance a donc

été accordée à l'apôtre Jean au jour du Dimanche : quelle
haute et éclatante sanction donnée à la réalisation chrétienne de

ce jour, par le moyen du disciple que Jésus aimait et dont la

verte vieillesse devait présider au soir des temps apostoliques1
Sous ce rapport, l'importance de Apoc. I, 10 peut presque

être rapprochée de celle des deux premières apparitions du Sei-

1 Une preuve assez touchante de l'union qui s'était établie dans l'Eglise
entre le souvenir de l'apôtre Jean et la célébration du dimanche, peut
être tirée d'un livre apocryphe antérieur au 3S siècle, les Acta Johannis,
relatifs surtout à sa mort. II y est rapporté qu'un dimanche, après le
culte de la communauté, il se serait couché dans une fosse qu'il s'était
fait creuser et dans laquelle, le lendemain, on ne trouva que ses

sandales et une source jaillissante. Voir Tischendorf, Acta apostolorum
apocrypha, 1851, p. 274-276. LXXI1I-LXXVI; Zahn, Gesch. d- Sonnt, p. 58,

note 14; Real Encycl1, XII, p. 334.



LE JOUR DU SEIGNEUR 477

gneur ressuscité à la réunion de ses disciples. A un autre point
de vue, ce verset doit l'être surtout de 1 Cor. XVI, 2, 3: et Act.

XX, 7, comme du reste on a coutume de l'admettre. « Il est

hors de doute, dit Hengstenberg (p. 160), que le dimanche était

généralement célébré dans les temps apostoliques. Cela peut être

prouvé déjà par le Nouveau Testament. Chacun des 3 passages

allégués d'ordinaire a une force probante, et ils en acquièrent
davantage, s'ils sont considérés ensemble. » Encore plus,
ajouterions-nous, quand on les rapproche des données du 2d siècle.

— Dans sa brochure sur le Dimanche (p. 27...), Godet réunit les

3 mêmes passages en voyant le dimanche présenté dans Apoc.

I, 10, comme le « jour spécialement destiné au recueillement
privé, à la communion personnelle avec le Seigneur » ; dans

Act. XX, 7, comme « le jour de l'adoration commune, de la

communion de l'Eglise avec son chef et des fidèles les uns
avec les autres, sous l'influence de la Parole sainte et du sacrement

de la Cène ; » dans 1 Cor. XVI, 2, comme le jour « où les

oeuvres de l'amour doivent sceller les actes de dévotion privée,
domestique et publique. » — « Jour admirablement beau et
saint, dit-il un peu plus loin, que celui où se renouvelle
périodiquement ce triple lien si essentiel au bonheur de l'individu,
de la famille et de la société : la communion de chaque fidèle
avec son Sauveur, la commuuion de tous les membres du

corps de Christ entre eux et la communion de l'Eglise avec
tous les êtres souffrants dans le monde entier. »

APPENDICE

Interprétation des textes bibliques sur le dimanche selon
Luther, Calvin et de Bèze1.

Handw. p. 1312. Cp. Henke, Theol. Stud. u. Krit. 1886, p. 599;
Hengstenberg, Ueber den lag des Herrn, p. 160 (où il est dit à

propos de Actes XX, 7 : Luther fälschlich : auf einen Sabbath,
statt: an dem ersten Tag nach dem Sabbath, oder am ersten Tage
der Woche); — et p. 161 (1 Cor. XVI, 2, wo L. fälschlich wiederum
hat : auf einen jeglichen Sabbather, für : an jedem ersten Tage der

1 Voir p. 463, note 2.



478 L. THOMAS

Woche), etc. — Il y a en grec dans le premier de ces v. : èv Sé rîj
p.tâ Twv <ra{3|3âTwv ; dans le 2d : y.arà p.lav aaßßcaov (selon Lachmann,
aaßß&Tav). Voir Grimm, art aißßarov, où il est dit que ce mot, au

pluriel comme au singulier, signifie : 1° sabbat, 2° semaine, et où ce
2a sens est revendiqué pour Marc XVI, 9; Luc XVIII, 12; Mat.
XXVIII, 1; Marc XVI, 2; Luc XXIV, 1; Jean XX, 1,19; Act. XX, 7;
1 Cor. XVI, 2.

Luther traduit, clans Mat. XXVIII, 1, ò-M Ss o-aßßixav, t-ç sVttp«?-

y.ovo~ç ziç plav oaßßiToiv par : am Abend des Sabbaths, welcher
anbricht am Morgen des ersten Feiertages der Sabbathen, — dans
Marc XVI, 2, ry pia tü-j o-aßßixav, par : an einem Sabbather, — dans

Marc XVI, 9, rrpar-c o-aßßirov, par : am ersten Tag der Sabbather, —
dans Luc XXIV, 1 et Jean XX, 1, t-ç Ss piä tüv <t«(3j3<xtwv, par : in der
Sabbather einem,— dans Jean XX, 19, t-ç Yip.ipiiy.zivc r-ç Tavaaßßi-oiv,

par: desselbigen Sabbaths. Voir le 4e vol. de la Bible polyglotte3
publiée par Stier, superintendant à Eisleben, et Thiele, prof, à

Leipzig, 1875, où toutes ces traductions de Luther sont rectifiées.
Elles le sont aussi dans la première impression de la Bible
luthérienne revisée par les soins de la Kirchenkonferenz évangélique
d'Eisenach (Halle 1883, Sogenannte Probebibel). — Un passage des

Kirchenpostillen, sur lequel Rauschenbusch (p. 75) a appelé
l'attention, rend intelligibles ces traductions erronées du grand
Réformateur, mais en faisant constater une nouvelle erreur de sa part.
On lit dans un sermon de Pâques rattaché à Marc XVI, 1-8 (dans
l'édition des Œuvres de Luther publiées à Erlangen, 1826-30, t. XI,
p. 192): Après «le grand sabbat dans lequel Jésus était couché

dans le sépulcre, les Juifs avaient 7 jours entiers que l'on devait
fêter (feiern), ils les nommaient tous des sabbats (die nannten sie

allzumal Sabbather); ils commençaient à les compter à partir du

jour de fête qui suivait le grand sabbat, et ce lar jour de fèto était
appelé Prima sabbathorum; ils nommaient ensuite le 3ejour de fête
sccunda sabbathorum, et ainsi de suite. Et dans ces jours ils ne

mangeaient que du pain sans levain, c'est pourquoi ils sont aussi
nommés par l'évangéliste Les jours des pains sans levain. » La fôte
de Pâques avait donc d'après Luther 8 sabbats consécutifs, dont le

l8r était le grand sabbat. Pour faire ressortir l'inexactitude de ce

point de vue, il suffit de rappeler que d'après Ex. XII, 6, Lév.
XXIII, 7, 8, tous les jours des Azymes n'avaient pas un caractère

sabbatique, mais seulement le 1er et le dernier, le 15 et le 22 Nisan

(voir Revue de théol. et dephil. 1892, p. 34).



LE JOUR DO SEIGNEUR 479

Les erreurs de la traduction de Luther qui ont été signalées plus
haut, venaient d'ailleurs principalement de ce qu'il n'avait pas
toujours compris deux hébraïsmes de la langue hellénistique du
Nouveau Testament : l'un concernant l'emploi de l'adjectif cardinal
sic, pia, "v, comme adjectif ordinal, avec le sens de premier (xpûroç),
l'autre concernant le double sens de o-i.ßßarov ou aaßßata. Mais,du
reste, Luther n'était pas sous ce rapport une exception. Nous ne
dirons pas cependant avec Rauschenbusch (p. 74), que la Vulgate
elle-même lui avait donné un fâcheux exemple, en traduisant presque

partout par : una sabbati ou sabbalorum (Marc XVI, 2; Luc
XXIV, 1 ; Jean XX, 1, 19 ; Act. XX, 7; 1 Cor. XVI, 2), car ces deux
expressions peuvent très bien signifier le 1er jour après lesabbat, c.-à-d.
le 1er jour de la semaine, d'autant plus que dans Mat. XXVIII, 1,

qui ouvre la série, il y a : prima sabbati. Mais si Calvin a mieux
compris que Luther ces 4 passages des Evangiles, il préférerait
encore voir dans Act. XX, 7, « quelque certain jour de sabbat »

plutôt que « le 1er jour de la sepmaine », et il interprèle résolument
1 Cor. XVI, 2 comme désignant le sabbat. D'après Rauschenbusch,
Erasme traduit aussi dans Act. XX, 7 par: quodam die sabbatorum ;

la version de Tyndale (1525) dans Act. XX, 7 et 1 Cor. XVI, 2, par:
onasaboth day; celle de Coverdale (1535) dans le lBrde ces v. par:
upon one of the sabbalhes; clans le 2d, par : upon some sabbath

day: et tous les passages en question n'ont été bien traduits en

anglais que dans la version publiée au commencement du 17°

siècle et dont l'exemple fut suivi dans la version hollandaise
postérieure. C'est Th. de Bèze, qui dans sa version latine du Nouv.
Test., publiée avec des notes, en particulier en 1598, semble avoir
été le véritable initiateur de la rectification complète. A cet égard
et pour son interprétation de Apoc. I, 10, il occuperait la place la
plus élevée dans l'histoire de la doctrine du dimanche au 16° siècle.

«Il est le 1er et le seul dans le siècle de la Réformation, dit
Rauschenbusch (p. 79), qui ait complètement exposé sur le sabbat et le

dimanche, l'enseignement que nous estimons être le vrai. • Cp.
Bernh. Bische, Die Sonntagsruhe und die Kirche, Leipzig 1890

p. 81, — et déjà Henke, dont le luthéranisme est excessif; « Le 1er,

dit-il (p. 637), qui affirma (dans le protestantisme) que le dimanche
est d'institution divine, fut de Bèze. »

Voir, La doctrine du dimanche au 16" siècle, par L. Thomas
Genève, 1891.


	Le jour du seigneur étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

