Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : a propos
de deux mémoires couronnés [s.n.]

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

A propos de deux mémoires couronnés

PAR

F.-C.-J. VAN GENS!

VI

Nous voici parvenus aux débuts du Royaume de Dieu.

(’est Vapparition de Jésus qui détermine l'avénement du
Royaume de Dieu sur la terre. Ce Royaume n’est donc pas seu-
lement & venir, mais déja prdsent 2. Ne citons pas Mat. XVIII,
3, 4, & cause du sedbyrs, ni Mat. XXI, 31, & cause du g <
Basistwv. Mais qu’on se rappelle la réponse que Jésus donna a
Jean-Baptiste qui lui demandait s’il était le Zpyduevos : Jésus en
appelle & ses actes pour prouver que le Messie est venu (Mat.
X1, 5). Lorsque les pharisiens demandent quand le Royaume

1 Voir la livraison de juillet.

2 Selon M. Schmoller (p. 122 ss.), Jésus n’a fait que préparer le Royaume
de Dieu par sa prédication, ses miracles, 'élucation de ses disciples, sa
mort, sa. résurrection, sa parousie. C'est ainsi que le Royaume de Dieu
vient. Parler du développement de ce Royaume au nom de certaines para-
boles est un non-sens; le Royaume étant l'absolu, le définitif, la Cw#
atdveog, n'est pas susceptible de développement; ce qui 'est, c’est le do-
maine ot il vient, 'ensemble des qualifiés pour le Royaume, les disciples
de Jésus; ce n’est que pour eux que le Royaume doit descendre du Ciel
sur la terre, p. 131 et ss.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 435

de Dieu devait venir, Jésus répond : évrds dpdv éotiv, il est au mi-
lieu de vous, il est &4 votre portée (Luc XVII, 21); et dans une
autre occasion semblable, Jésus déclare que les démons chas-
Sés par IEsprit de Dieu montrent : Gpu Epbagey Ep’ Vuds W Puoidein
o’ Oeotd (Mat. XII, 28)1. Mais ce n’est 13 qu'un commencement,
une entrée dans le monde ; c’est une semence répandue, qui
pourra porter des fruits trés différents ; sa croissance échappe
a I'ceil humain, mais elle obéit & une puissance interne irrésis-
tible, au mépris de toutes les préoccupations du laboureur
(Marc IV, sq.). Les paraboles du grain de moutarde et du le-
vain rappellent 'extension que prendra le Royaume de Dieu
sur la terre et sa puissance de pénétration dans les cceurs
(Mat. XIII, 31-33). L'idée du développement du Royaume de
Dieu, opposée 4 celle d’'une apparition immédiate et compléte,
caractérise 'esprit de Jésus et le sépare des conceptions qui
I’entouraient.

Tout le traité de M. Schmoller est dominé par la thése oppo-
sée, & savoir qu'il ne faut pas diviser la Busdein wob fe0v des Sy-
noptiques en présente et inachevée d’une part, en future et
consommeée de I'autre 2, mais qu’une exégése rigoureuse n’ad-
met qu'une Pwodcix, Une seule achevée, définitive, absolue et
prochaine, & inaugurer par la rapousiax et précédée du grand ju-
gement qui décidera du sort irrévocable de ceux que la mepovsia
trouvera disposés ou non & participer au bien supréme. Ce
n’est pastout: cette consommation n’aura pas lieu dans le ciel,
mais sur la terre, laquelle deviendra ainsi une terre céleste;
ce sera la mwahyyeveaic (Mat. XIX, 28)3. Il faut convenir, dit

1 Mat. VI, 10. Que ton rkgne vienne! 1l ne s’agit pas de la fin du
monde, mais de la réalisation de plus en plus complete dun ordre de
choses conforme & la volonté de Dieu, sur la terre. La priere suivante le
prouve bien.

2 Les termes le prouvent, dit Schmoller (p. 103); tandis que Jésus est
sur la terre, il n'est pas question de ovAléyewv, éx3direw, fepilew, kara
kalew, mails de {preiv et de omeipery, ni d’'un Jésus assis sur le trdone, mais
d'un Jésus diarovav, didoic Arpov v Yuyhy ; bref il s'agit d'un Royaume
qui n’est pas venwu, avant qu'il soit consommé. En disant : « que ton régne
vienne » (Mat. VI, 10), Jésus a exprimé la pensée que cette consomma-
tion vienne aussitét que possible (en vue de la pa,rousies, p. 106.

311 est toujours question, dit Schmoller (p. 96), du Royaume de Dieu



436 F.-C.=J. VAN GOENS

Schmoller, que ce grand événement ne g’est pas accompli
avant que la génération de Jésus fat passée (Mat. XXIV, 34);
c’est ce qui a contribué, dit-il, & répandre DPerreur signalée
plus haut; mais, si cette prédiction ne s’est pas accomplie
dans sa forme concréte et originaire, elle contient le grand fait
de Paveunement de Jésus-Messie (p. 173). On dit, ajoute-t-il
(p.110), que 'avénement surnaturel avec ses grandes catastro-
phes n’est pas authentique ; que I'eschatologie synoptique est
juive. Mais I’essentiel se retrouve aussi ailleurs dans les Evan-
giles. Il est étonnant (?) que tous les trois synoptiques consa-
crent également cette importation juive et (u'on la rencontre
dans les épitres antijudaiques de Paul. Et puis, ol puisera-t-
on la doctrine de Jésus, si ce n’est dans les Evangiles? Qu’on
se garde bien & l'aide de sublimation, de volatilisation, d’enle-
ver & la doctrine synoptique son contenu concret, ce sera lui
couper le nerf (p. 97).

Nous abandonnons ces raisonnements 4 la judiciaire de nos
lecteurs. Nous nous contenterons seulement de donner un
échantillon de I’exégese de notre auteur, quand il s’agit de son
théme favori sur le Royaume de Dieu. M. Schmoller nie que,
d’apres les textes synoptiques, la fusieix soit déjd venue sur la
terre par l’apparition de Jésus dans ce monde. Il faut donc pri-
ver de sa force probante le passage de Mat. XII, 26 : si je
chasse les démons par U'Esprit de Dieu, dpx #bacey &' pds
Bugdeiu Tob Geoti. Comment notre savant s’y prend-il? 1l faut
(p. 139) supposer que cette déclaration appartient & une pé-
riode antérieure, alors que Jésus n’était pas encore parvenu 3
la conviction certaine de sa mort et n’estimait pas ‘encore I’a-
vénement du Royaume de Dieu inséparable de sa parousie; il
en était encore A attendre dans la foi le moment de cet avéne-
ment. Cependant 'auteur sent que cette interprétation peut
soulever des objections et il s’empresse d’en donner une autre
(p. 140). La voici: ¢8ave dans le texte cité signifie praevenio.

qui vient épyoufvn ; or, il vient afin qu'il soit la ol il n’est pas encore et
ol on le désire, c'est-a-dire sur la terre en faveur des hommes. D'ailleurs
Jésus ne dit jamais que le Royaume de Dieu sera dans le ciel. On sait que
beaucoup de théologiens abondent dans ce sens.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 437

(C’est dire que Jésus voit dans les démons qu’il chasse une
heureuse et surprenante =pokafes de 'avénement du Royaume
de Dieu par sa parousie. (’est le prélude symbolique de la
Busieiw future. Aprés cela, on me permettra de ne pas m’appe-
santir sur les détails et de me dispenser d’entreprendre la ré-
futation de toutes les preuves que 'auteur fournit en faveur de
son cheval de bataille. Disons, plutdt, qu’'une exégése impar-
tiale reconnait dans les Synoptiques deux faces du Royaume
de Dieu, une présente et incompléte ou plutdt préparatoire,
Pautre future et définitive. Tantot c’est 'une qui prévaut et
tantot c’est l'autre ; loin de se contredire, elles se complétent.

En parlant des débuts du Royaume de Dieu, on est enclin &
le confondre avec I'ligliset. On peut étre dans le Royaume de
Dieu sans étre dans I’Eglise et réciproquement. Mais voici leurs
rapports : pour que le Royaume de Dieu devint une puissance
dans ’humanité, il ne s’agissait pas d’agir d’'une maniére géné-
rale, d’engager un homme tantot ici, tantot 1a, & embrasser les
principes de Jésus pour se les appliquer, sans se soucier de
ceux qui avaient fait la méme expérience ; non, il fallait que le
Roi messianique réunit un peuple de sujets dévoués en com-
munauté, un peuple de Dieu. C’est & cela que Jésus visait. Dés
qu’il eut vu que son appel avait été compris, 1l choisit les
Douze, nombre symbolique du vrai peuple de Dieu. Ce qui
commenca par unir les disciples, ce n’était pas la profession de
Jésus-Messie, mais 'amour commun pour le Royaume préché
par lui. Cependant, des qu’ils ont acquis la conviction que
leur Maitre cst le Messie, la profession de sa messianité devient
le caractére distinctif de ’Eglise; ils sont i vioi tis Baguzizg (Mat.
XIII, 38) et le Royaume de Dieu est présent en eux. (Luc
XVII, 21.) Mais il n’existe pas encore d’organisalion religieuse
proprement dite. Ces wmwoi (Mat. XI, 25) ne sont que I'Eglise
en germe. Quant & Jésus, dans 'origine, il ne se sentait per-
sonnellement appelé qu’a étre le Messie du peuple de la pro-
messe. (Mat. X, 5.) Peu 4 peu l'expérience suggérée par le

! Cette confusion est déjh sensible dans Mat. XTII, 24, 30, ot les mé-

chants appartiennent aussi au Royaume de Dieu. Il en est de méme Mat.
XVI, 18, 19. Le germe de la confusion se trouve déjxn Mare IX, 38-40.



438 F.-C.-J. VAN GOENS

Centenier (Mat. VIIL, 10) et la Syro-phénicienne (Mat. XV, 28),
lui ouvrit des horizons plus vastes et le convainquit de P'uni-
versalité de sa religion. Déja Jean-Baptiste avait déclaré que
Dieu pouvait susciter des enfants & Abraham & l'aide des pier-
res qui jonchaient les rives du Jourdain. (Mat. III, 9.) Il suf-
fisait d’ailleurs de faire du renouvellement éthico-religieux
I'essence de la religion pour briser les barriéres nationales;
les paiens pouvaient remplir & cet égard les conditions vou-
lues aussi bien que les Juifs. C’est cette expérience qui a dicté
4 Matthieu (XXI, 33-46) la parabole des vignerons infidéles et
le récit du figuier maudit (18,19) et & Luc la parabole du figuier
stérile (XIII, 6-9)!. Nous ne citerons pas Mat. XXVIII, 19;
Luc XXIV, 47, dont l'authenticité pourra paraitre suspecte,
aprés que Schmoller Jui-méme (p. 59) n’a pas o0sé y insister,
« puisqu’on doute que ces adieux soient partis de Jésus lui-
meéme. »

En repoussant Jésus-Messie, Israél s’est exclu du Royaume
de Dieu. Les amis du Messie formerent dés lors une commu-
nauté & part, conservant les moeurs nationales, mais distincte
par sa foi messianique. Ainsi naquit la dwweix 2. Ce terme, cor-
respondant dans les LXX & I’hébreun l?,ji?, se retrouve deux
fois dans les synoptiques. Dans Mat. XVIII, 17, il marque une
communauté constituée avec un tribunal. Or rien de pareil
n’a existé du vivant du Seigneur. Il faut en dire autant de
Mat. XVI, 17-19 ol I’évangéliste judéo-chrétien a fait du judéo-
chrétien Pierre la base de I’Eglise; intendant du Royaume des
Cieux, il en recoit les clefs. Nous nous trouvons ici en contra-
diction directe avec Jésus (Marc. VIII, 33 ; IX, 35) et avec les
rapports bien connus de Pierre et de Paul. 1l est clair que les
disciples de Jésus, livrés entre les mains des Juifs et des
Paiens, devaient se créer des formes sociales ; mais Jésus
n’avait pas songé 4 les préparer, lui qui éconduisit un jour
I’homme qui voulait I'établir pour étre juge et faire ses par-
tages (Luc XII, 13, 14) 3.

1 Igsel, 110-112.

2 « 1’église est éthico-religieuse ; le Royaume de Dieu religioso-éthi-

que. » Issel, p. 114.
3 ]ssel, 113-116.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 439

VII

Il nousreste & examiner le terme définitif du Royaume de
Dieu, d’apres les synoptiques.

Ici les embarras sont nombreux. Jésus déclare (Marc IX, 1)
que quelques-uns de ses disciples ici présents ne gotteront
point la mort qu’ils n’aient vu le Royaume de Dieu venu en
gloire. Faut-il accepter cette parole comme authentique et dire
avec Ritschl et Issel aprés lui qu’un caractére énergique altend
la crise qu’il a amenée dans un avenir beaucoup plus prochain
qu’il n’est possible. Faut-il tenir compte du saint enthousiasme
pour la cause de Dieu, lequel concentre d’un regard prophé-
tique dans un moment ce que des siécles seront chargés d’en-
fanter ? (Issel, p. 186.) Il est difficile de se prononcer . Il 'est
moins quand il s’agit du passage olt Jésus, au dernier repas
pascal, affirme : je ne boirai plus du fruit de la vigne, jusqu’au
jour ol j’en boirai du nouveau dans le Royaume de Dieu.(Marc
XIV, 25.) On ne doutera pas de lacception élevée qu’il faut
attribuer & ces paroles, inspirées peut-éire par Es. XXV, 6,
si 'on se rappelle comment Jésus, en réponse aux Sadducéens
matériels, fait des ressuscités autant d’anges du ciel. (Marc
XII, 25.) Que faut-il penser des douze trones que Jésus assigne
aux apdtres, pour juger les douze tribus d’Israél, alors qu’il
aura pris possession lui-méme de son trone glorieux ? (Mat.
XIX, 28) 2. On est disposé & mettre cette promesse sur le compte

! E. Renan, Vie de Jésus, 1832, p. 289: «Par une illusion commune &
tous les grands réformateurs. Jésus se figurait le but beaucoup plus
proche qu'il n'était; il ne tenait pas compte de la lenteur des mouve-
ments de 'humanité; il s’imaginait réaliser en un jour, ce qui, dix-huit
cents ans plus tard, ne devait pas encore &tre achevé.» Edm. Schérer
Mél. d’hist. religieuse, 1864, p. 106: « Comme tous les réformateurs, Jésus
se flatta que les vérités dont il est Porgane, allaient se montrer irrésis-
tibles. 1l erut que son peuple l'accueillerait. [1 s'imagina que tous fini-
raient par étre entrainés dans un grand mouvement. Il compta sans
I'égoisme, sans D'indifférence, sans la corruption, toutes ces puissances
du monde contre lesquelles il devait se briser. »

2 Mare (X, 20-31) n'en parle pas, mais Luc amplifie méme la parole de
Mat. XX1II, 23-30.



440 F.-C.-J. VAN GOENS

d’un judéo-chrétien, si 'on se rappelle la réponse que Jésus
donne & la mére de Zébédée. (Marc X, 40.) Peut-étre y a-t-il
ici, dit M. Issel (p. 123), un écho du catholicisme qui succéda
au paulinisme, alors que les douze apodtres étaient les princes
de 'Eglise et que les droits des fidéles avaient été entamés,
Les paraboles eschatologiques donnent également lieu &4 bien
des réflexions critiques !. Dans l'interprétation de la parabole
de I'ivraie nous avons un spécimen d’eschatologie ecclésiastique
(Mat. XIII, 36-43) : le fils de 'homme enverra ses auges pour
jeter dans la fournaise ardente wavra ¢ oxévdada xei Tobs mowlvrac
v dwopday. On reconnait d’ailleurs dans Idvopix le judéo-chrétien
Matthieu, & la différence du paulinien Luc qui rend le passage
paralléle par adwmia (X111, 27). — Matthieu seul a la parabole du
filet. (XIII, 47-50.) C’est le développement de la parole: je
vous ferai pécheurs d’hommes. (Marc I, 16-18.) La Bucoeln tiv
ovpevisv est ici I’Eglise visible du Messie; le jugement est un
arrét prononcé sur elle; la confusion est évidente. (Issel, 125.)
— Dans la parabole des noces (Mat. XXII, 2-14) T'allusion au
sac de Jérusalem est incontestable (vers. 7) et dans la parabole
paralléle du grand souper (Luc XIV, 16-24) il y a trois classes
de conviés: les hommes distingués, membres du Sanhédrin,
prétres, scribes ; puis les péagers et les gens de mauvaise vie,
enfin ceux qui se trouvent « dans les chemins et le long des
haies, » c’est-a-dire les Gentils. Jésus est censé avoir proclamé
ici péremptoirement ’entrée des Gentils, et dénoncé I'excom-
munication des Juifs. — La parabole des Vierges (Mat. XXV,
1-13) nous transporte au sein de PEglise peuplée de bong
et de méchants, de vigilants et d’insouciants ; le Messie va
joindre son épouse, I’Eglise ; mais il tarde & venir, elle implore
la noce et le retour de I'époux qui lui a été enlevé. Ceci nous
renvoie 4 I’époque des espérances décgues a ’égard de la pa-
rousie. — Dans la parabole des talents (Mat. XXV, 14-30) le

1 Tssel, 124-131. Ces paraboles,dit Keim, Geschichte Jesu,1373,p. 273, sont
« le fruit des longs intervalles qui appelerent le Seigneur sur la terre,
sans parvenir & le voir, jusqu'a ce qu’ils apprissent & croire au Glorifié
dans le ciel. » « Mais ces soupirs et ces larmes de 1'Eglise sont des perles
d’une belle eau. »



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 444

maitre part en veyage, amodnpiv (vers. 14) et ne revient que
pete: ypovov mokvw. (Pest toujours encore 'attente trompée de la
parousie. G’est ce qui éclate encore davantage dans la rédac-
tion de Luc (XIX, 11-27), qui veut combattre ceux qui estiment
que le royaume de Dieu va apparaitre immédiatement, mupx
xpipe (vers. 11) avec l'entrée de Jésus a Jérusalem. Notons
encore les concitoyens qui envoient au grand personnage une
ambassade pour lui dire: Nous ne voulons pas que tu régnes
sur nous ! Ceci ne se comprend qu’aprés la chute de Jéru-
salem. — Dans le tableau du jugement & venir (Mat. XXV,
31-46), on se demande sur qui ce jugement s’exerce : sur
’humanité convertie ou bien surles chrétiens et les Gentils ?
Peut-étre faut-il entendre par les Swaio (vers. 46) les peuples
auxquels le christianisme est parveuul. La foi en Jésus est
supposée ; les ceuvres, sans aucun désir de récompense, en
prouvent la pureté; c’est la pure pitié comme celle du Samari-
tain. Nous croyons qu’a la bhase du tableau se trouve quelque
parole authentique de Jésus; mais I'ensemble renvoie & une
époque plus récente : Jésus qui qualifiait Dieu de grand Roi
(Mat. V, 35) se donne ici le nom de Buaeds. (Mat. XXV, 34.)

Il faut enfin s’expliquer sur les discours eschatologiques
conservés par Marc XIII, 1-37; Mat. XXIV, 1-51; Luc XXI,
5-38.

Ce serait une entreprise aussi inutile que hasardeuse de
tenter 'explication de ces morceaux et d’en faire honneur &
Jésus. Nos lauréats se gardent bien d’accepter l'authenticité
de tous les détails, mais M. Issel (p. 135, 186) admet pleinement,
comme M. Schmoller (p. 110 suiv.) que Jésus a cru & son
retour glorieux et 'a catégoriquement déclaré. Il faut dire que
d’illustres théologiens sont de leur avis 2, Quaut & nous, nous

! Issel, p. 130.

2 Nous n’en citerons que quelques-uns. Voici 'opinion de Schérers
(Mélanges d’hist. rel., p. 109) « Jésus avait espéré d’abord fonder par la
parole et la persuasion le trone réservé au Messie ; il échoua dans sa
teutative; il accepta son sort, il marcha héroiquement an-devant du
supplice ; mais il n’abandonna pas pour cela sa confiance dans le role
qui lui était réservé; il continua de croire aun regne prochain de Dieu et
au caractere messianique dont I’esprit divin l'avait marqué. Jésus va



442 F.-C.-J. VAN GOENS

préférons nous ranger & lopinion de E. Reuss (Hist. de la
théologie chrétienne au siécle apostolique, 1860, 1, 249) et nous
dirons : « Comment donc? Jésus n’aurait ici qu’a répéter ce
que le plus vulgaire rabbin préchait depuis longtemps dans
la Synagogue? Sa religion si pure aurait eu pour couronne-
ment une eschatologie aussi grossiérement matérialiste ? Il se
serail laissé aller & des espérances fantastiques, basées sur les
réveries les plus extravagantes du fanatisme patriotique des
exaltés de son peuple? A c6té de tant d’autres prédictions,
ratifiées par I’événement et qui démontrent la lucidité de son
coup d’eeil prophétique, nous trouverions une erreur si gros-
siere, un démenti si cruel donné par I’histoire & la promesse
la plus solennelle? »

En effet, tous ces discours eschatologiques supposent deux
choses: que Jésus a prédit sa résurrection et qu’il a cru a
son retour. Or, il y a des raisons trés pertinentes pour en
douter.

Quant au premier point, il ne parait guére admissible, sil’on
songe que les disciples n’y comprenaient rien (Marc IX, 32)
quoique la chose fat tres compréhensible; et si 'on se rap-
pelle qu’aprés la mort de Jésus ses disciples soupgonneérent si
peu sa résurrection qu’ils allerent embaumer son corps!. Et
ouant & la foi que Jésus aurait ajoutée & son retour glorieux
et prochain, elle me parait absolument inconciliable avec la
marche du Royaume de Dieu telle que Jésus I'a authenti-
quement tracée lui-méme dans la parabole du ievain (Mat.

périr sous l'effort de ses ennemis, mais ¢l reviendra ; encore un peu de
temps il reparaitra sur les nuées du Ciel, environné des Anges et de la
gloire du Pere. » Hase, Geschichie Jesu, 1876, p. 542 :» Jésus a compté sur
son retour escorté de légions d’Anges en vertu de sa messianité fondée
sur Daniel. Mais ce sublime réve messianique n’était qu'une erreur de
I'intelligence, guidée par la fiction inconsciente d'une haute imagination
religieuse. Un travail sécalaire en a montré la signification morale. »
Th. Keim, Geschichte Jesu, 1873, p. 252 et A. Hausrath, Neutat. Zeitges-
chichte, 1, p. 432, 1873, attribuent également & Jésus la foi & sa parousie,
mais tout en refusant de lui attribuer les discours eschatologiques entie-
rement. On y a mis dans la bouche de Jésus un oracle qui appartient
au moment ol les chrétiens en 68 s’enfuirent & Pella. Keim, p. 290.
! Voir Meyer sur Mat. XVI, 21 et Hase, 1. 1. § 81.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 443

XIII, 33) et dans celle de la croissance de la semence
(Marc IV, 21-29) 1. L’ceuvre de Jésus se borne & planter un
nouveau principe de vie dans 'humanité ; cette ceuvre accom-
plie, Paction personnelle de Jésus cesse et les principes se
développement spontanément. La semence confiée i la terre
pousse et grandit et produit d’elle-méme («dropsrs, Marc IV,
20) du fruit, nuit et jour, que le laboureur veille ou qu’il
dorme. Aucune intervention n’est nécessaire. Pour qui donc
Jésusreviendrait-il? Pourquoi, surtout, reviendrait-il si promp-
tement, si brusquement et si définitivement & la fois? Ajoutons
quil a dit expressément lui-méme que le Royaume de Dieu
n’est pas un phénomeéne matériel qui frappe les yeux; on ne
dira pas:il esticilil est1a! (Luc XVII, 20.) Il I’a dit & propos
de son dernier voyage & Jérusalem (vers. 11); d’ou il suit
qu’il n’avait pas encore changé de conviction a la fin de sa
vie, & moins qu’'on n’admette qu’il eut & la méme époque les
convictions les plus contradictoires?. Nous concluons donc

! D’apres Schmoller (p. 116), I'idée d’'une mort cruelle ne vint a P'esprit
de Jésus qu'a la suite de noires prévisions et d'expériences douloureuses.
C'est elle qui lui donna celle de la résurrection et celle-ci & son tour
enfanta celle de la parousie et du véritable avinement du Royaume de
Dieu. 1] s'opéra ainsi chez Jésus une révolution dans la conception du
mode de cet avenement. Des lors celui-ci se rdaliserait non seulement
par lui, mais notamment par son retour; ce serait la grande moisson i
laide d'un jugement définitif. Par sa présence sur la terre le Royaume
Zyytcev; par son retour #Afer. Sans doute, il est dans la nature des
choses d'admettre une gradation dans les idées de Jésus, gradation qui
correspondit aux développements de sa destinée et aux péripéties de la
Iutte qu'il avait engagée avee les puissances du mal ; mais cette grada-
tion est-elle allée jusqu'a lui faire dire: je reviendrai!? Chez M. Renan
elle alla du charmant docteur du début aun géant colossal du dénoue-
ment.

? Voici la conciliation proposée par M. Renan 1. 1. p. 294. « A cdté de
Vidée fausse, froide, impossible d'un aveénement de parade, Jésus a congu
la réelle cité de Dieu: le sermon sur la montagne, 'apothéose du faible,
I'amour du peuple, le goiit du pauvre, la réhabilitation de tout ce qui
est humble, vrai et naif. Cette réhabilitation, il I'a rendue en artiste
incomparable par des traits qui dureront éternellement. Pardonnez-lui
8on espérance d'une apothéose vaine. Peut-étre était-ce la 1'erreur des
autres plutdt que lasienne, et s'il est vrai qu’il ait partagé l'illusion de



444 F.-G.-J. VAN GOENS

que les synoptiques, guidés par la tradition de la premiére
génération chrétienne, ont placé cet avenir apocalyptique sur
les levres du Maitre. Gardons-nous de leur en vouloir, dit
M. Issel (p. 136); leur but n’était pas de nous donner de
Ihistoire, mais de consigner ce que la tradition offrait de
consolation et d’espoir par la vie et la parole de leur Maitre.
En tout cas ces morceaux eschatologiques expriment la convic-
tion intime que le royaume de Dieu se consommera par le
Christ et finira par remplacer ce monde séduit et troublé par
le Malin.

VIII

Nous sommes au bout de la partie la plus importante de
notre tiche. La moisson qu’il nous reste a recueillir aprés les
synoptiques ne sera pas considérable. Nous n’avons plus ici
le Jésus historique, mais 'Eglise qui a en Jésus son média-
teur unique devant Dieu; c’est 'Eglise qui exprime son at-
tente, plus ou moins ferme, prompte et vive. C’est dire que
tous les écrits du Nouveau Testament qu’il nous reste a exa-
miner ne rentrent pas dans la méme catégorie, mais s’échelon-
nent. Tous s’accordent & faire un faible usage du terme officiel,
consacré par les synoptiques. Le fait peut surprendre, si 'on
oublie la différeuce qui devait exister entre I'individualité et la
condition de Jésus d’une part et celle de I’Eglise de 'autre.

La parousie immédiate!.

Commencons par les épitres authentiques de Paul. Il y est
fait peu mention du Rovaume de Dieu. D’ol cela vient-i1? On

tous, qu'importe, puisque son réve I'a rendu fort contre la mort et I'a
soutenu dans une lutte b laquelle sans cela peut-8tre il efit été iné-
gal. »

! Nous adoptons la distinction que Issel a faite entre 'attente d’une
parousie immédiate et celle d'une parousie éloignde. Mais il a trés mal
fait de citer péle-méle les épitres qui portent le nom de Paul, puisqu'il y
en a plnsieurs de son aveu quine proceédent pas de lai, p. 138, note.
Schmoller fait mieux sous ce rapport: « Pour ne pas méler des éléments
hétérogenes, » il distingue trois classes: 1° Rom., 2 Cor., Gtal,, 2 Thes.,
20 Eph., Col. Phil., 8¢ les épitres pastorales, p. 191.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIET 545

peut répondre que Paul, au fond, savait fort peu de l'enseigne-
ment de Jésus; qu’il s'arrétait exclusivement aux grands faits
de la mort et de la résurrection du Seigneur, qui avaient déter-
miné sa conversion et son systéme religieux; qu’enfin il est
trés original dans ses conceptions?!. Mais nous avons héite
d’éclaircir la question des ressemblances et des différences.

Satan joue ici, comme dans les synoptiques, un grand role:
c’est lul qui aveugle I'esprit des incrédules (2 Cor. 1V, 4), qui
s’empare de notre incontinence pour nous tenter (1 Cor. VIII,
5), qui se déguise en ange de lumiére (2 Cor. XI, 14) qui séme
la discorde dans I'Eglise (Rom. XVI, 10), qui empéche la pro-
pagation de I'Evangile (1 Thess. II, 18).

Quant au Rovaume de Dieu les déclarations les plus ex-
presses se lisent 1 Cor. VI, 9, 10; Gal. V, 21 : Pimmoralité
sous toutes ses formes est exclue du Royaume de Dieu; ceux
qui S’Y livrent Buaiheiny 0200 00 zhnpovopnzovaey, Evidemment nous
avons affaire ici au royaume de Dieu dans son acception escha-
tologique ou finale; le terme de »xmpovopsiv 'indique suffisamment.
Faut-il lattribuer aussi & Rom. XIV, 177 « Le royaume de
Dieu ne consiste ni dans le manger, ni dans le boire; il con-
siste dans la justice, dans la paix et dans la joie & wvsdpurt dyie. »
Paul veut dire qu’un aliment ne saurait nous rapprocher ni
nous éloigner de Dieu; qu’on en mange ou qu’on n’en mange
pas, on n’en a ni plus ni moins. (CGf. 1 Cor. VIII, 8.) Il peut done
étre question du Royaume futur, d’autant plus que partout
ailleurs ’Apodtre n’en parle que dans ce sens, jamais dans celui
d’un royaume éthique sur la terre2. Le sens eschatologique ne
laissc aucun doute 1 Thess. II, 12; 2 Thess. I, 5; 1 Cor. XV,
30. Quant au passage 1 Cor. IV, 20 od yap & doye % Busdelx Tod
feod, X & Juvdper, il faut remarquer qu’il s’agit d’amener & une
vie droite et sainte. Or c’est pour cela que Dieu nous appelle
4 son royaurme et & sa gloire, comme il est dit expressément
1 Thess. II, 12. Ici encore il s’agit du Royaume eschatolo-

gique 3.
! Schmoller, 189, 191, 101, 102.

2 Schmoller, p. 193-195,
3 Schmoller hésite (p. 197).



446 F.-C.-J. VAN GOENS

S1 'on a pu extraire des synoptiques l'idée que le Royaume
de Dieu se réalisera sur la terre, on ne saura la retrouver chez
Paul, qui dit expressément qu’a la parousie nous serons en-
levés tous ensemble sur les nuées, au-devant du Seigneur,
eic cépe. 1 Thes. IV, 17. La méme pensée, quoique individuelle,
se manifeste dans le desir de é&xdquelv mpds o xopeov. (2 Cor. V,
8.) N'attendant pas le royaume céleste sur la terre, Paul ne
se flatte pas non plus des réves qui en sont inséparables et ne
saurait identifier le Royaume de Dieu avec I'Eglise.

En effet, I'¢xadusic a chez lui tantdt la signification d’une com-
munauté particuliere (1 Cor. VI, 4; X1V, 4, 5), tantot celle de
la collection des communautés (1 Cor. X, 32; XI, 22; XVI, 28),
mais jamais elle n’est pour lui I'équivalent du royaume de
Dieu. Celui-ci est & ’Eglise ce que le salut divin est & la com-
munauté des fidéles qui y trouvent leur bien et leur loitl.

L’apotre attribue au Christ une fasdeix (1 Cor. XV, 24-28);
mais elle n’a qu'un caractére transitoire et médiateur; elle est
destinée &4 combattre les puissances ennemies de Dieu; apres
cela, il remet la Busdei« & Dieu. — Paul ne donne pas non plus
au Messie le titre de Fils de 'homme; il 'appelle vits ou o vidg
tob Beob. La descendance de David n’appartient qu’a la chair
(Rom. 1, 3) et importe peu (2 Cor. V, 16). Jésus a préexisté
(Rom. VIII, 3; Phil. II, 6; 2 Cor. VIII, 9). Assis & la droite de
Dieu, il intercéde pour nous (Rom. VIII, 34). Il est xdpuog
(2 Cor. 1V, 8), terme qui ne lui est appliqué que deux fois dans
les Synoptiques et est emprunté au Ps. CX, 1 (Mat. XXI, 3;
Mat. XXVIII, 7). Cette haute dignité ne préjudicie pas a
’honneur de Dieu, car Dieu est la xepedi t0b Xpioret (1 Cor. XI, 3)
et Christ est la eixav 1ob 0200 (2 Cor. IV, 4). Si le Christ est xvpos,
c’est en rapport avec I’Eglise.

Enfin, Paul attend prochainement le retour du Seigneur;
papi ¢fe estle mot d’ordre syriaque de son temps: le Seigneur
vient (1 Cor. XVI, 22). Le Seigneur est proche (Phil. IV, 5).
Le salut est maintenant plus proche de nous que lorsque nous
avons embrassé la foi; la nuit est avancée, le jour approche

! La confusion de ces deux objets, dit Schmoller (p. 203) serait chez
Paul un non sens.



ILA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 447

(Rom. XIII, 11). Le jour du Seigneur viendra comme un voleur
dans la nuit (1 Thess. V, 2). Mais pour étre soudaine, cette
apparition n’en sera pas moins pompeuse (1 Thess. IV, 16).
Cependant, s1 prochaine que soit cette journée-la, la masse des
Gentils sera entrée et tout Israél sera sauvé (Rom. XI, 25, 26).
Alors s’exercera le jugement sur les chrétiens selon leurs
ceuvres (2 Cor. V, 10). Remarquons ici la différence entre Paul
et les Synoptiques : chez ceux-ci 'entrée dans le Royaume de
Dieu vient aprés le jugement; chez Paul, 'ordre est renversé.

C’est dans la méme calégorie que nous rangeons I’Apo-
calypse. Vu son affinité avec les Synoptiques, elle semblerait
devoir reproduire le terme officiel de Royaume de Dieu ou des
cieux. Eh bien, il ne ¢’y trouve pas!, quoique le livre ait été
composé en 69, avant la destruction de Jérusalem. Mais &
défaut du mot, on y trouve la chose. L’Apocalypse est aux
Synoptiques, dit M. Schmoller (p. 183), ce qu’une variation est
A un théme donné. Les données synoptiques ne lui suffisaient
pas; l'apocalypticien les a amplifices et renforcées. De 14 les
notables différences qui se mélent & de grandes ressemblances.
Satan commence par étre enchainé au lieu d’étre détruit.
Pendant celte captivité, le Messie regne mille ans sur la terre;
mais & l'expiration de cette période, Satan est reliché et
renouvelle le combat; & présent la défaite est définitive et il
est jeté dans I'étang de feu et de soufre pour étre tourmenté
nuit et jour aux siecles des si¢cles. Dés lors le jugement
s’exerce; les morts ressuscitent; les uns subissent la seconde
mort et les autres entrent dans la jouissance de la vie éter-
nelle dans la Jérusalem céleste qui descend sur la terre. Ce
n'est (u’aprés toutes ces péripéties que s'établit la Busdeix
éoxorévn des Synoptiques. En conséquence, si 'on demande si
IApocalypse contient la doctrine synoptique du Royaume de
Dieu, il faut répondre: oui et non. Tout dépend de la question
de savoir si I'on peut dire de la variation trés développée d’une
mélodie qu’elle est ou non le vrai Lied. On dira non si 'on ne

1 Pas méme X1I, 10, ol Baciieia Aol marque la dignité royale de Dieu,
synonyme de la divauee qui précede.



448 F.-C.-J. VAN GOENS

reconnait le Lied que dans la mélodie; on dira oui, si la
variation est le plein développement des pensées du Lied!.

Nous n’avons garde d’entamer les questions critiques qui
assiegent I'Epitre de Jacques, mais nous croyons pouvoir la
placer dans la méme catégorie que les grandes ¢pitres de Paul
et ’Apocalypse, rquant & l'attente du prochain avénement du
Royaume de Dieu : % magovain w09 wupiov dyyizey, idod o zpurhs mpd T
Bupsv forazev. (V, 8, 9.) Cependant, il ne parle qu'une seule fois
de la Basdein 6200, qu’il prend dans 'acception eschatologique,
puisqu’il ajoute qu’elle est promise & ceux qui aiment Dieu
(IL, 5). Ce phénomeéne est d’autant plus curieux que cette
épitre a tant de rapports avec les Synoptiques; on n’a qu’a
rappeler I'éloge des nrwysi et la recommandation & 'égard du

serment (IIl, 5; V, 12), qui reproduisent tout & fait le sermon
sur la montagne.

La parousie différée.

Ici nous entrons dans une période plus récente ot1l’on ne se
souciait que médiocrement de la parousie.

1. Interrogeons d’abord les Actes des apdtres. Luc avait déja
taiché dans son Evangile (parabole du juge inique, XVIII, 1-8),
de ranimer I’espérance vacillante de la parousie en renvoyant
au délai qui appartient & Dieu. Dans le livre des Actes nous
n’en trouvons pas de traces; la parousie est passée sous
silence; la société chrétienne, toujours moins provisoire, passe
déja a I’état d’Eglise catholique. Il est question dans ce livre
de la Buoudeix tob 0207 Juscu’d six fois, sans que 'auteur s’explique
sur le sens du terme qu’il emploie. Cependant l'acception
eschatologique est assez évidente, lorsqu’il dit que c’est par les
afflictions qu’il faut eizedfsiv eis v Busteion T0d Ozt (XIV, 22). Cest
a ce royaume futur que I’Eglise du Messie se prépare par la
rémission des péchés (X, 43), la discipline (V, 1-11) et les gueé-
risons merveilleuses (VIII, 7) au milieu des embiches de Satan

(V, 3; X, 38; XIII, 10). Tout nous raméne au commencement
du second siécle.

1 Schmoller, p. 183, 184.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 449

2. Nous passons aux épitres pauliniennes dont on conteste
l’authenticité, aux Ephésiens, aux Colossiens, auic épitres dites
pastorales.

L’épitre aux Ephésiens ne parle qu'une seule fois de la
Bugikeix, de maniere & confondre celle de Dieu et celle de Christ,
% Busdeln 705 Xpotob #at feod (V, 5). Celle aux Colossiens parle de
Dieu qui nous a délivrés de la puissance des ténébres pour
nous transporter eis v Pagideiay Tob vied Tis dydmys adrot (I, 13). 1l
est évident qu’il s’agiticl de I'avenir céleste. Il en est de méme
de la seconde fois que cette épitre mentionne le Royaume de
Dieu en parlant des cuvepyoi eis thv facieixy tob 800 (IV, 11), c’est-
a-dire des collaborateurs qui travaillent dans I'intérét de 'ac-
quisition du bonheur éternel des hommes par la prédication
de I’Evangile!. Quant & la parousie, I'Epitre aux Ephésiens
garde un profond silence, tandis que celle aux Colossiens parle
une seule fois du moment orav Xpotds pavepwdi et alors nous
apparaitrons avec lui & do&y (III, 4). On est bien loin ici des
fréquentes effusions du coeur de Paul & propos de la parousie.
Il ne faut pas s’en étonner, puisque les deux épitres aiment a
se représenter les fideles comme jouissant deéja ici-bas, grice
a leur foi, par anticipation, de la gloire céleste: ils sont déja en
quelque sorte assis & colé du Ghrist glorifié (Eph. 1L, 6; Col. I,13).
Nous nous trouvons éviderament ici, dit M. Issel (p. 170), aux
débuts de la Gnose; le Christ et I’Eglise sont I'objet le plus
important de la foi ecclésiastique.

Cette remarque peut s’appliquer bien davantage encore aux
épitres dites pastorales. Ici il n’est question qu’une seule fois
de I'émpaveia de Jésus-Christ juge (2 Tim. IV, 1) et de sa Baoex
(2 Tim. IV, 1, 18), qualifiée de la nouvelle épithéte d’érovpdveog.
Il ne s’agit pas non plus ici d’une fagaeix sur la terre. Mais, en
revanche, 1'éxxwoie ici-bas a acquis une importance considé-
rable: Elle est appelée oixos 0c0d, othlos zat ESpaiwpa tiig dhnbeiasd
(1 Tim. III, 15). 1l n’est pas surprenant que ceux quise sentent
ici dans la maison de Dieu et qui y voient la colonne et Pappui
de la vérité, ne se préoccupent pas de la parousie.

1 Schmoller, p. 207.
THEOL. ET PHIL. 1892. 29



450 F.-G.-J. VAN GOENS

3. Nous réunirons sous un seul chef les autres épitres qui
nous restent.

La premiére épitre de Pierre ne parle ni de la fagdeix, ni de
la mapousin; ce qui est fort surprenant, si I’on songe que les
lecteurs étaient sous le coup de persécutions extraordinaires
(Eévov, IV, 12) et que Pierre, I'apdtre de la circoncision, était
grand partisan de l'eschatologie juive. Je ne comprends pas
comment M. Schmoller (185) explique ce fait par la dépendance
des épitres pauliniennes; mieux vaut admettre un auteur pseu-
donyme écrivant & une époque ou 'on n’envisageait plus le
Royaume de Dieu que dans I'avenir.

La seconde dite de Pierre signale une seule fois 'entrée
« dans le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ, » (I, 11) c’est-a-dire dans le Ciel. Au contrairc la pa-
rousie y joue un role trés important et tres significatif. Les
incrédules hochent la téte et disent : ol est la promesse de son
avenement? car depuis que les péres sont morts, tout continue
a subsister, comme depuis le commencement de la création
(IlI, 3-10). Puis lauteur s’efforce de réfuter « ces moqueurs
pleins d’ironie qui vivent au gré de leurs passions. » Ailleurs
le délai a créé 'indifférence & 'égard de la parousie; ici ¢’est
I'impatience ou le dépit. N'importe, nous assistons & la lente
transformation de 'espérance eschatologique.

Les épitres de Jean ne parlent pas du royaume de Dieu.
C’est assez naturel : ceux qui croient au nom du Fils de Dieu
ont la vie éternelle (1 Jean V, 13). Quiconque est né¢ de Dieu
ne peche point (18). Mais il est question d’une Zoydm Hpépx (11,
19), d’une émpmeic du Seigneur et de sa wapousin (I, 28), enfin
d’une spépu wpizews (IV, 17). Tout cela est trés vague et ne sem-
ble avoir rien & faire avec la fantasmagorie juive. Il s’agit, sans
doute, de faux docteurs appelés dvriypisrar ou collectivement
avtiypetos, (ui s’éleveront au sein de la chrétienté méme. On
voit la distance que les idées ont franchie; il ne s'agit ni d’un
pseudo-messie, ni d’'une puissance paienne incarnée dans un
empereur. .

L’épitre aux Hébreux parle une seule fois de la Bxaelu doideurog
(X1I, 28) qu’on recgoit & 'occasion de la parousie (IX, 28); c’est



LA DOGCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 461

la Jérusalem céleste qui ne descend pas surla terre, mais vers
laquelle les fidéles s’acheminent, mposépyovrae (X, 22). Le grand
avenir chrétien est rendu de préférence par éruyyadix (X, 23,
39 ; XI, 11) ou par marpis émovpauog (X1, 16), par dvderass (XI, 35),
par reawa (XI, 40). De méme une seule mention de la parou-
sie: encore un peu, bien peu de temps, o dpysuevos 7Ee nwi o)
xpoveet (X, 37), mais sans un mot de la grande pompe eschatolo-
gique!. Peut-étre l'avertissement fut inspiré par les persécu-
tions que ses lecteurs avaient 4 endurer & Rome sous Néron,
Domitien ou Trajan au deld de I’an 70.

Nous avons réservé pour la cloture le quatrieme Evangile
a I’exemple de nos deux lauréats, bien différents de M. Wendt
qui s’applique 4 prouver, mais bien inutilement, que I'ensei-
gnement de Jésus dans cet Evangile est identique & celui des
trois autres. L’auteur, dit excellemment M. Issel (p. 175). est
placé sur la montagne de la transfiguration ; la réalité naive
du Jésus synoptique se transforme dans la splendeur du glo-
rifié. Il n’y a qu’un seul passage qui contienne la Pugieiec 703
9e0%, IIL, 3. Pour y entrer il faut étre né Zvwbey (d’en haut III, 31 ;
XIX, 11), ce qui correspond au pstavesiv 6t au grpépery des synop-
tiques. M. Schmoller (p. 212) y voit une allusion intentionnelle
a I'enseignement primitif de Jésus. Quoi qu’il en soit, 'entrée
dans le Royaume de Dieu est un don de Dieu, non de la chair
(I, 13), une émanation de son Esprit, dont I'eau du baptéme
est le symbole et & laquelle doit correspondre la foi. Conve-
nons gque nous ne sommes pas ici tout & fait dans les concep~
tions synoptiques. Ce royaume d’ailleurs est tout spirituel, car
celui qui croit a la vie éternelle (V, 24). Dés lors ’eschatologie
synoptique n’a plus de raison d’étre; et ce n’est que par une
inconséquence involontaire ou par un motif d’accommodation
que 'auteur a pu parler de la érydm spipa (VI, 54), d'une avasrass
twins et d’une svistages xpisews (VI, 28, 29). Enfin si Jésus parle a
Pilate de sa Busein et se déclare Buaheds (XVILI, 36, 37), il s’agit
de I’entendre non historiquement, mais dogmatiquement ;
toute idée matérielle est exclue; la royauté consiste & rendre

111 est dit seulement : d¢8hoerar IX, 28.



452 T.-C.-J. VAN GOENS

témoignage A la vérité et le royaume odx gorw éx 7od #dopou rolrou.
Un pareil langage nous transporte bien loin des rives du lac de
Génézareth. « Si le point de vue du quatriéme évangile, dit
M. Schmoller (p. 216), annonce une période postérieure, il
faut y voir une preuve du développement de la doctrine chré-
tienne. Plus la premiére attente trompait les fideles, plus il
était important d’envisager I’essence de la parousie. Paul avait
dégagé lobtention de la vie éternelle de l'avénement du
Royaume de Dieu sur la terre. Nous voici arrivés & une troi-
siéme étape; il est fait abstraction ausst de la parousie et le
bien supréme est mis en rapport immédiat avec la foi en
Christ. »

Nous voici parvenus au moment ou 'on peut dire quau
bout d’un siécle de vaine attente, 'espérance matérialiste d’une
prochaine fin du monde s’est épuisée. Le vrai royaume de
Dieu se dégage. De complaisantes explications jettent un voile
sur le regne réel qui ne veut pas venir. L’ancienne doctrine
est malsonnante. Les esprits obstinés, comme Papias, qui s’en
tiennent & lalettre des paroles de Jésus, sont traités d’hommes
étroits et arriérés. [’Apocalypse de Jean, le premier livre pro-
prement dit du Nouveau Testament, étant trop formellement
entachée de l'idée d’une catastrophe immeédiate, est rejetée
sur un second plan, tenue pour inintelligible, torturée de
mille maniéres, et presque repoussée!. Au moins, en ajourna-
t-on 'accomplissement & un avenir indéfini. Quelques pauvres
attardés qui gardent encore, en pleine époque réfléchie, les
espérances des premiers disciples, deviennent des hérétiques
(ébionites, millénaires), perdus dans les bas-fonds du christia-
nisme. L’humanité avait passé & un autre royaume de Dieu. La
part de vérité contenue dans la pensée de Jésus lavait em.
porté sur la chimeére qui ’obscurcissait.

Au terme de cette exposition, nous nous faisons un devoir
de remercier les lauréats de leurs travaux. Certes, le résultat
n’est pas définitif et il est permis de se demander s’il pourra
jamais I'étre vu I’extréme insuffisance des documents. Le jury

1 Voir Renan. Vie de Jésus, 1882, p. 297. L’église grecque I'a longtemps
rejetée du Canon. Elle manque dans ’ancienne version Peschito.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 453

lui-méme ne se déclarait pas pleinement satisfait et nous n’a-
vons pas dissimulé non plus les objections que nous avions a
faire. C’est ce qui n’empéchera pas le public théologique d’ac-
cueillir le fruit de ces élucubrations comme un nouveau
moyen d’obtenir un jour un résultat moins incomplet par une
critique & la fois sévére dans I’étude des faits et équitable dans
leur appréciation.

Décembre 1891.




	La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos de deux mémoires couronnés [s.n.]

