
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos
de deux mémoires couronnés [s.n.]

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU

DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

A propos de deux mémoires couronnés

PAR

F.-C.-J. VAN GŒNS •

VI

Nous voici parvenus aux débuts du Royaume de Dieu.
C'est l'apparition de Jésus qui détermine l'avènement du

Royaume de Dieu sur la terre. Ce Royaume n'est donc pas
seulement à venir, mais déjà présent2. Ne citons pas Mat. XVIII,
3, 4, à cause du eitrü.6w:e, ni Mat. XXI, 31, à cause du sk -w
ßamletav. Mais qu'on se rappelle la réponse que Jésus donna à

Jean-Baptiste qui lui demandait s'il était le èpyjp.zvoç : Jésus en

appelle à ses actes pour prouver que le Messie est venu (Mat.
XI, 5). Lorsque les pharisiens demandent quand le Royaume

1 Voir la livraison de juillet.
- Selon M. Sclimoller (p. 122 ss.), Jésus n'a fait que préparer le Royaume

de Dieu par sa prédication, ses miracles, l'éducation de ses disciples, sa

mort, sa résurrection, sa parousie. C'est ainsi que le Royaume de Dieu
vient. Parler du développement de ce Royaume au nom de certaines paraboles

est un non-sens; le Royaume étant l'absolu, le définitif, la (ai
a'iâvwç, n'est pas susceptible de développement; ce qui l'est, c'est le
domaine où il vient, l'ensemble des qualifiés pour le Royaume, les disciples
de Jésus; ce n'est que pour eux que le Royaume doit descendre du Ciel

sur la terre, p. 131 et ss.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 435

de Dieu devait venir, Jésus répond : èvrôç ùpuv l<m'v, il est au
milieu de vous, il est à votre portée (Luc XVII, 21) ; et dans une
autre occasion semblable, Jésus déclare que les démons chassés

par l'Esprit de Dieu montrent : 8.p«. ïyQaaiv bf ùpàç, -ô ßaa-aelx

toö 0eo» (Mat. XII, 28) L Mais ce n'est là qu'un commencement,
une entrée dans le monde ; c'est une semence répandue, qui
pourra porter des fruits très différents ; sa croissance échappe
à l'œil humain, mais elle obéit à une puissance interne irrésistible,

au mépris de toutes les préoccupations du laboureur
(Marc IV, sq.). Les paraboles du grain de moutarde et du
levain rappellent l'extension que prendra le Royaume de Dieu

sur la terre et sa puissance de pénétration dans les cœurs
(Mat. XIII, 31-33). L'idée du développement du Royaume de

Dieu, opposée à celle d'une apparition immédiate et complète,
caractérise l'esprit de Jésus et le sépare des conceptions qui
l'entouraient.

Tout le traité de M. Schmoller est dominé par la thèse opposée,

à savoir qu'il ne faut pas diviser la ßwiikit«. roO 9eoû des

Synoptiques en présente et inachevée d'une part, en future et
consommée de l'autre2, mais qu'une exégèse rigoureuse n'admet

qu'une ßaathU, une seule achevée, définitive, absolue et

prochaine, à inaugurer par la napo^aiot et précédée du grand
jugement qui décidera du sort irrévocable de ceux que la mxpouaîK

trouvera disposés ou non à participer au bien suprême. Ce

n'est pas tout: cette consommation n'aura pas lieu dans le ciel,
mais sur la terre, laquelle deviendra ainsi une terre céleste ;

ce sera la nuliyyìvzo-kx (Mat. XIX, 28)3. Il faut convenir, dit
1 Mat. VI, 10. Que ton régne vienne! 11 ne s'agit pas de la fin du

monde, mais de la réalisation de plus en plus complète d'un ordre de

choses conforme à la volonté de Dieu, sur la terre. La prière suivante le

prouve bien.
2 Les termes le prouvent, dit Schmoller (p. 103) ; tandis que Jésus est

sur la terre, il n'est pas question de avMiyuv, hußaO.siv, 0eçi(eiv, nara
tcaietv, mais de Çr/reïv et de orceineiv, ni d'un Jésus assis sur le trône, mais
d'un Jésus ôiaKovûv, âtâovç Xvroov rf/v ipvxv" ; bref il s'agit d'un Royaume
qui n'est pas venu, avant qu'il soit consommé. En disant : « que ton règne
vienne » (Mat. VI, 10), Jésus a exprimé la pensée que cette consommation

vienne aussitôt que possible (en vue de la parousie), p. 106.
3 II est toujours question, dit Schmoller (p. 96), du Royaume de Dieu



43ß F.-C.-J. VAN GOENS

Schmoller, que ce grand événement ne s'est pas accompli
avant que la génération de Jésus fût passée (Mat. XXIV, 34) ;

c'est ce qui a contribué, dit-il, à répandre l'erreur signalée
plus haut; mais, si cette prédiction ne s'est pas accomplie
dans sa forme concrète et originaire, elle contient le grand fait
du l'avènement de Jésus-Messie (p. 173). On dit, ajoute-t-il
(p. 110), que l'avènement surnaturel avec ses grandes catastrophes

n'est pas authentique ; que l'eschatologie synoptique est

juive. Mais l'essentiel se retrouve aussi ailleurs dans les Evangiles.

Il est étonnant que tous les trois synoptiques consacrent

également cette importation juive et qu'on la rencontre
dans les épîtres antijudaïques de Paul. Et puis, où puisera-ton

la doctrine de Jésus, si ce n'est dans les Evangiles? Qu'on

se garde bien à l'aide de sublimation, de volatilisation, d'enlever

à la doctrine synoptique son contenu concret, ce sera lui
couper le nerf (p. 97).

Nous abandonnons ces raisonnements à la judiciaire de nos
lecteurs. Nous nous contenterons seulement de donner un
échantillon de l'exégèse de notre auteur, quand il s'agit de son
thème favori sur le Royaume de Dieu. M. Schmoller nie que,
d'après les textes synoptiques, la ßamläa soit déjà venue sur la

terre par l'apparition de Jésus dans ce monde. Il faut donc priver

de sa force probante le passage de Mat. XII, 2G : si je
chasse les démons par l'Esprit de Dieu, &pa ï^aa^ ly' ùp.&ç -h

ßaa-adu. too Beoô. Comment notre savant s'y prend-il? 11 faut
(p. 139) supposer que cette déclaration appartient à une
période antérieure, alors que Jésus n'était pas encore parvenu à

la conviction certaine de sa mort et n'estimait pas encore
l'avènement du Royaume de Dieu inséparable de sa parousie ; il
en était encore à attendre dans la foi le moment de cet avènement.

Cependant l'auteur sent que cette interprétation peut
soulever des objections et il s'empresse d'en donner une autre
(p. 140). La voici : ?9àvw dans le texte cité signifie praevenio.

qui vient èpxofiêvri ; or, il vient afin qu'il soit là où il n'est pas encore et
où on le désire, c'est-à-dire sur la terre en faveur des hommes. D'ailleurs
Jésus ne dit jamais que le Royaume de Dieu sera dans le ciel. On sait que
beaucoup de théologiens abondent dans ce sens.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 437

C'est dire que Jésus voit dans les démons qu'il chasse une
heureuse et surprenante npofarfytc de l'avènement du Royaume
de Dieu par sa parousie. C'est le prélude symbolique de la
ßuo-ü.iL«. future. Après cela, on me permettra de ne pas m'appesantir

sur les détails et de me dispenser d'entreprendre la
réfutation de toutes les preuves que l'auteur fournit en faveur de

son cheval de bataille. Disons, plutôt, qu'une exégèse impartiale

reconnaît dans les Synoptiques deux faces du Royaume
de Dieu, l'une présente et incomplète ou plutôt préparatoire,
l'autre future et définitive. Tantôt c'est l'une qui prévaut et
tantôt c'est l'autre ; loin de se contredire, elles se complètent.

En parlant des débuts du Royaume de Dieu, on est enclin à

le confondre avec l'Eglise1. On peut être dans le Royaume de

Dieu sans être dans l'Eglise et réciproquement. Mais voici leurs
rapports : pour que le Royaume de Dieu devint une puissance
dans l'humanité, il ne s'agissait pas d'agir d'une manière générale,

d'engager un homme tantôt ici, tantôt là, à embrasser les

principes de Jésus pour se les appliquer, sans se soucier de

ceux qui avaient fait la même expérience ; non, il fallait que le
Roi messianique réunît un peuple de sujets dévoués en

communauté, un peuple de Dieu. C'est à cela que Jésus visait. Dès

qu'il eut vu que son appel avait été compris, il choisit les

Douze, nombre symbolique du vrai peuple de Dieu. Ce qui
commença par unir les disciples, ce n'était pas la profession de

Jésus-Messie, mais l'amour commun pour le Royaume prêché
par lui. Cependant, dès qu'ils ont acquis la conviction que
leur Maître est le Messie, la profession de sa messianité devient
le caractère distinctif de l'Eglise; ils sont ol moi tu; /3a<7i>.sîa;(Mat.

XIII, 38) et le Royaume de Dieu est présent en eux. (Luc
XVII, 21.) Mais il n'existe pas encore d'organisation religieuse
proprement dite. Ces vnmol (Mat. XI, 25) ne sont que l'Eglise
en germe. Quant à Jésus, dans l'origine, il ne se sentait
personnellement appelé qu'à être le Messie du peuple de la
promesse. (Mat. X, 5.) Peu à peu l'expérience suggérée par le

1 Cette confusion est déjà sensible dans Mat. XIII, 24, 30, où les
méchants appartiennent aussi au Royaume de Dieu. Il en est de même Mat.
XVI, 18,19. Le germe de la confusion se trouve déjà Marc IX, 38-40.



438 F.-C-J. VAN GOENS

Centenier (Mat. VIII, 10) et la Syro-phénicienne (Mat. XV, 28),
lui ouvrit des horizons plus vastes et le convainquit de
l'universalité de sa religion. Déjà Jean-Baptiste avait déclaré que
Dieu pouvait susciter des enfants à Abraham à l'aide des pierres

qui jonchaient les rives du Jourdain. (Mat. III, 9.) Il
suffisait d'ailleurs de faire du renouvellement éthico-religieux
l'essence de la religion pour briser les barrières nationales;
les païens pouvaient remplir à cet égard les conditions voulues

aussi bien que les Juifs. C'est cette expérience qui a dicté
à Matthieu (XXI, 33-46) la parabole des vignerons infidèles et
le récit du figuier maudit (18,19) et à Luc la parabole du figuier
stérile (XIII, 6-9) L Nous ne citerons pas Mat. XXVIII, 19;
Luc XXIV, 47, dont l'authenticité pourra paraître suspecte,
après que Schmoller lui-même (p. 59) n'a pas osé y insister,
« puisqu'on doute que ces adieux soient partis de Jésus lui-
même. »

En repoussant Jésus-Messie, Israël s'est exclu du Royaume
de Dieu. Les amis du Messie formèrent dès lors une communauté

à part, conservant les mœurs nationales, mais distincte

par sa foi messianique. Ainsi naquit la hxknala.2. Ce terme,
correspondant dans les LXX à l'hébreu ?Tip, se retrouve deux

fois dans les synoptiques. Dans Mat. XVIII, 17, il marque une
communauté constituée avec un tribunal. Or rien de pareil
n'a existé du vivant du Seigneur. Il faut en dire autant de

Mat. XVI, 17-19 où l'évangéliste judéo-chrétien a fait du judéo-
chrétien Pierre la base de l'Eglise; intendant du Royaume des

Cieux, il en reçoit les clefs. Nous nous trouvons ici en contradiction

directe avec Jésus (Marc. VIII, 33 ; IX, 35) et avec les

rapports bien connus de Pierre et de Paul. Il est clair que les

disciples de Jésus, livrés entre les mains des Juifs et des

Païens, devaient se créer des formes sociales ; mais Jésus

n'avait pas songé à les préparer, lui qui éconduisit un jour
l'homme qui voulait l'établir pour être juge et faire ses

partages (Luc XII, 13, 14) 3.

1 Issel, 110-112.
2 « L'église est <ft7«ro-rehgieuse ; le Royaume de Dieu religioso-éthi-

que. » Issel, p. 114.
3 Issel, 113-116.



LA DOGTRINE DU ROYAUME DE DIEU 439

VII

Il nous reste à examiner le terme définitif du Royaume de

Dieu, d'après les synoptiques.
Ici les embarras sont nombreux. Jésus déclare (Marc IX, 1)

que quelques-uns de ses disciples ici présents ne goûteront
point la mort qu'ils n'aient vu le.Royaume de Dieu venu en

gloire. Faut-il accepter cette parole comme authentique et dire
avec Ritschl et Issel après lui qu'un caractère énergique attend
la crise qu'il a amenée dans un avenir beaucoup plus prochain
qu'il n'est possible. Faut-il tenir compte du saint enthousiasme

pour la cause de Dieu, lequel concentre d'un regard prophétique

dans un moment ce que des siècles seront chargés
d'enfanter (Issel, p. 186.) Il est difficile de se prononcer1. Il l'est
moins quand il s'agit du passage où Jésus, au dernier repas
pascal, affirme : je ne boirai plus du fruit de la vigne, jusqu'au
jour où j'en boirai du nouveau dans le Royaume de Dieu. (Marc
XIV, 25.) On ne doutera pas de l'acception élevée qu'il faut
attribuer à ces paroles, inspirées peut-être par Es. XXV, 6,
si l'on se rappelle comment Jésus, en réponse aux Sadducéens

matériels, fait des ressuscites autant d'anges du ciel. (Marc
XII, 25.) Que faut-il penser des douze trônes que Jésus assigne
aux apôtres, pour juger les douze tribus d'Israël, alors qu'il
aura pris possession lui-même de son trône glorieux? (Mat.
XIX, 28)2. On est disposé à mettre cette promesse sur le compte

1 E. Renan, Vie de Jésus, 1882, p. 289: «Par une illusion commune à
tous les grands réformateurs. Jésus se figurait le but beaucoup plus
proche qu'il n'était ; il ne tenait pas compte de la lenteur des mouvements

de l'humanité; il s'imaginait réaliser en un jour, ce qui, dix-huit
cents ans plus tard, ne devait pas encore être achevé. » Edm. Scherer
Met. d'hist. religieuse, 1864, p. 106 : « Comme tous les réformateurs, Jésus

se flatta que les vérités dont il est l'organe, allaient se montrer irrésistibles.

U crut que son peuple l'accueillerait. Il s'imagina que tous
finiraient par être entraînés clans un grand mouvement. Il compta sans
l'égoïsme, sans l'indifférence, sans la corruption, toutes ces puissances
du monde contre lesquelles il devait se briser. »

- Marc (X, 20-31) n'en parle pas, mais Luc amplifie même la parole de
Mat. XXII, 2S-30.



440 F.-C.-J. VAN GOENS

d'un judéo-chrétien, si l'on se rappelle la réponse que Jésus

donne à la mère de Zébédée. (Marc X, 40.) Peut-être y a-t-il
ici, dit M. Issel (p. 123), un écho du catholicisme qui succéda
au paulinisme, alors que les douze apôtres étaient les princes
de l'Eglise et que les droits des fidèles avaient été entamés.

Les paraboles eschatologiques donnent également lieu à bien
des réflexions critiques1. Dans l'interprétation de la parabole
de l'ivraie nous avons un spécimen d'eschatologie ecclésiastique
(Mat. XIII, 36-43) : le fils de l'homme enverra ses auges pour
jeter dans la fournaise ardente wàvr« rà axâvS«X« x«t toû; ttoioûvt«;

tot àvopttav. On reconnaît d'ailleurs dans Yo.vop.ia le judéo-chrétien
Matthieu, à la différence du paulinien Luc qui rend le passage
parallèle paràStxt'a (XIII, 27). — Matthieu seul a la parabole du
filet. (XIII, 47-50.) C'est le développement de la parole : je
vous ferai pêcheurs d'hommes. (Marc I, 16-18.) La ßanid«. râv

oùpxvûv est ici l'Eglise visible du Messie; le jugement est un
arrêt prononcé sur elle; la confusion est évidente. (Issel, 125.)
— Dans la parabole des noces (Mat. XXII, 2-14) l'allusion au
sac de Jérusalem est incontestable (vers. 7) et dans la parabole
parallèle du grand souper (Luc XIV, 16-24) il y a trois classes
de conviés : les hommes distingués, membres du Sanhédrin,
prêtres, scribes ; puis les péagers et les gens de mauvaise vie,
enfin ceux qui se trouvent « dans les chemins et le long des

haies, » c'est-à-dire les Gentils. Jésus est censé avoir proclamé
ici péremptoirement l'entrée des Gentils, et dénoncé
l'excommunication des Juifs. — La parabole des Vierges (Mat. XXV,
1-13) nous transporte au sein de l'Eglise peuplée de bons
et de méchants, de vigilants et d'insouciants ; le Messie va

joindre son épouse, l'Eglise ; mais il tarde à venir, elle implore
la noce et le retour de l'époux qui lui a été enlevé. Ceci nous
renvoie à l'époque des espérances déçues à l'égard de la
parousie. — Dans la parabole des talents (Mat. XXV, 14-30) le

1 Issel, 124-131. Ces paraboles, dit Keim, Geschichte Jesu, 1373, p. 273, sont
« le fruit des longs intervalles qui appelèrent le Seigneur sur la terre,
sans parvenir à le voir, jusqu'à ce qu'ils apprissent à croire au Glorifié
dans le ciel. » « Mais ces soupirs et ces larmes de l'Eglise sont des perles
d'une belle eau. »



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 441

maître part en voyage, anotinpäv (vers. 14) et ne revient que
pura ^oóvov 7roMv. C'est toujours encore l'attente trompée de la
parousie. C'est ce qui éclate encore davantage dans la rédaction

de Luc (XIX, 11-27), qui veut combattre ceux qui estiment

que le royaume de Dieu va apparaître immédiatement, nxpa.

Xpfig-K (vers. 11) avec l'entrée de Jésus à Jérusalem. Notons
encore les concitoyens qui envoient au grand personnage une
ambassade pour lui dire : Nous ne voulons pas que tu règnes
sur nous Ceci ne se comprend qu'après la chute de
Jérusalem. — Dans le tableau du jugement à venir (Mat. XXV,
31-46), on se demande sur qui ce jugement s'exerce : sur
l'humanité convertie ou bien sur les chrétiens et les Gentils?
Peut-être faut-il entendre par les Sreat'ot (vers. 46) les peuples
auxquels le christianisme est parveuu1. La foi en Jésus est

supposée ; les œuvres, sans aucun désir de récompense, en

prouvent la pureté ; c'est la pure pitié comme celle du Samaritain.

Nous croyons qu'à la base du tableau se trouve quelque
parole authentique de Jésus; mais l'ensemble renvoie à une

époque plus récente : Jésus qui qualifiait Dieu de grand Roi
(Mat. V, 35) se donne ici le nom de ßao-ätvc. (Mat. XXV, 34.)

Il faut enfin s'expliquer sur les discours eschatologiques
conservés par Marc XIII, 1-37; Mat. XXIV, 1-51; Luc XXI,
5-38.

Ce serait une entreprise aussi inutile que hasardeuse de

tenter l'explication de ces morceaux et d'en faire honneur à

Jésus. Nos lauréats se gardent bien d'accepter l'authenticité
de tous les détails, mais M. Issel (p. 135, 186) admet pleinement,
comme M. Schmoller (p. 110 suiv.) que Jésus a cru à son

retour glorieux et l'a catégoriquement déclaré. U faut dire que
d'illustres théologiens sont de leur avis2. Quanta nous, nous

1 Issel, p. 130.
2 Nous n'en citerons que quelques-uns. Voici l'opinion de Scherer;

(Mélanges d'hist- rei, p. 109) «Jésus avait espéré d'abord fonder par la

parole et la persuasion le trône réservé au Messie ; il échoua dans sa

teutative; il accepta son sort, il marcha héroïquement au-devant du

supplice, mais il n'abandonna pas pour cela sa confiance dans le rôle
qui lui était réservé; il continua de croire au règne prochain de Dieu et
au caractère messianique dont l'esprit divin l'avait marqué. Jésus va



442 F.-C.-J. VAN GOENS

préférons nous ranger à l'opinion de E. Reuss (Hist, de la
tlièologie chrétienne au siècle apostolique, 1860, I, 249) et nous
dirons: « Comment donc? Jésus n'aurait ici qu'à répéter ce

que le plus vulgaire rabbin prêchait depuis longtemps dans
la Synagogue? Sa religion si pure aurait eu pour couronnement

une eschatologie aussi grossièrement matérialiste? Il se

serait laissé aller à des espérances fantastiques, basées sur les

rêveries les plus extravagantes du fanatisme patriotique des

exaltés de son peuple? A côté de tant d'autres prédictions,
ratifiées par l'événement et qui démontrent la lucidité de son

coup d'œil prophétique, nous trouverions une erreur si

grossière, un démenti si cruel donné par l'histoire à la promesse
la plus solennelle? »

En effet, tous ces discours eschatologiques supposent deux
choses : que Jésus a prédit sa résurrection et qu'il a cru à

son retour. Or, il y a des raisons très pertinentes pour en
douter.

Quant au premier point, il ne paraît guère admissible, si l'on
songe que les disciples n'y comprenaient rien (Marc IX, 32)

quoique la chose fût très compréhensible; et si l'on se

rappelle qu'après la mort de Jésus ses disciples soupçonnèrent si

peu sa résurrection qu'ils allèrent embaumer son corps L Et
ouant à la foi que Jésus aurait ajoutée à son retour glorieux
et prochain, elle me paraît absolument inconciliable avec la

marche du Royaume de Dieu telle que Jésus l'a authenti-

quement tracée lui-même dans la parabole du levain (Mat.

périr sous l'effort de ses ennemis, mais il reviendra ; encore un peu de

temps il reparaîtra sur les nuées du Ciel, environné des Anges et de la
gloire du Père. » Hase, Geschichte Jesu, 1876, p. 542 : » Jésus a compté sur
sou retour escorté de légions d'Anges en vertu de sa messianité fondée

sur Daniel. Mais ce sublime rêve messianique n'était qu'une erreur de

l'intelligence, guidée par la fiction inconsciente d'une haute imagination
religieuse. Un travail séculaire en a montré la signification morale. >

Th. Keim, Geschichte Jesu, 1873, p. 252 et A. Hausrath, Neutat. Zeitgeschichte,

1, p. 432, 1873, attribuent également à Jésus la foi à sa parousie,
mais tout en refusant de lui attribuer les discours eschatologiques
entièrement. On y a mis dans la bouche de Jésus un oracle qui appartient
au moment où les chrétiens en 68 s'enfuirent à Pella. Keim, p. 290.

1 Voir Meyer sur Mat. XVI, 21 et Hase, 1.1. § 81.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 443

XIII, 33) et dans celle de la croissance de la semence
(Marc IV, 21-29) L L'œuvre de Jésus se borne à planter un
nouveau principe de vie dans l'humanité; cette œuvre accomplie,

l'action personnelle de Jésus cesse et les principes se

développement spontanément. La semence confiée à la terre
pousse et grandit et produit d'elle-même («uropar«, Marc IV,
20) du fruit, nuit et jour, que le laboureur veille ou qu'il
dorme. Aucune intervention n'est nécessaire. Pour qui donc
Jésus reviendrait-il? Pourquoi, surtout, reviendrait-il si

promptement, si brusquement et si définitivement à la fois? Ajoutons
qu'il a dit expressément lui-même que le Royaume de Dieu
n'est pas un phénomène matériel qui frappe les yeux ; on ne
dira pas : il est ici il est là! (Luc XVII, 20.) Il l'a dil à propos
de son dernier voyage à Jérusalem (vers. 11) ; d'où il suit
qu'il n'avait pas encore changé de conviction à la fin de sa

vie, à moins qu'on n'admette qu'il eut à la même époque les

convictions les plus contradictoires-. Nous concluons donc

1 D'après Schmoller (p. 116), l'idée d'une mort cruelle ne vint à l'esprit
de Jésus qu'à la suite de noires prévisions et d'expériences douloureuses.
C'est elle qui lui donna celle de la résurrection et celle-ci à son tour
enfanta celle de la parousie et du véritable avènement du Royaume de

Dieu. 11 s'opéra ainsi chez Jésus une révolution dans la conception du
mode de cet avènement. Dès lors celui-ci se réaliserait non seulement

par lui, mais notamment par son retour ; ce serait, la grande moisson à

l'aide d'un jugement définitif. Par sa présence sur la terre le Royaume
vyyiKev; par son retour ift.Oev. Sans doute, il est dans la nature des

choses d'admettre une gradation dans les idées de Jésus, gradation qui
correspondit aux développements de sa destinée et aux péripéties de la
lutte qu'il avait engagée avec les puissances du mal ; mais cette gradation

est-elle allée jusqu'à lui faire dire: je reviendrai!? Chez M. Renan
elle alla du charmant docteur du début au géant colossal du dénouement.

2 Voici la conciliation proposée par M. Renan 1.1. p. 294. « A côté de
l'idée fausse, froide, impossible d'un avènement de parade, Jésus a conçu
la réelle cité de Dieu : le sermon sur la montagne, l'apothéose du faible,
l'amour du peuple, le goût du pauvre, la réhabilitation de tout ce qui
est humble, vrai et naïf. Cette réhabilitation, il l'a rendue en artiste
incomparable par des traits qui dureront éternellement. Pardonnez-lui
son espérance d'une apothéose vaine. Peut-être était-ce là l'erreur des

autres plutôt que la sienne, et s'il est vrai qu'il ait partagé l'illusion de



444 P.-C.-J. VAN GOENS

que les synoptiques, guidés par la tradition de la première
génération chrétienne, ont placé cet avenir apocalyptique sur
les lèvres du Maître. Gardons-nous de leur en vouloir, dit
M. Issel (p. 136); leur but n'était pas de nous donner de

l'histoire, mais de consigner ce que la tradition offrait de

consolation et d'espoir par la vie et la parole de leur Maître.
En tout cas ces morceaux eschatologiques expriment la conviction

intime que le royaume de Dieu se consommera par le
Christ et finira par remplacer ce monde séduit et troublé par
le Malin.

VIII

Nous sommes au bout de la partie la plus importante de

notre tâche. La moisson qu'il nous reste à recueillir après les

synoptiques ne sera pas considérable. Nous n'avons plus ici
le Jésus historique, mais l'Eglise qui a en Jésus son médiateur

unique devant Dieu ; c'est l'Eglise qui exprime son
attente, plus ou moins ferme, prompte et vive. C'est dire que
tous les écrits du Nouveau Testament qu'il nous reste à

examiner ne rentrent pas dans la même catégorie, mais s'échelonnent.

Tous s'accordent à faire un faible usage du terme officiel,
consacré par les synoptiques. Le fait peut surprendre, si l'on
oublie ladifïéreuce qui devait exister entre l'individualité et la
condition de Jésus d'une part et celle de l'Eglise de l'autre.

La parousie immédiate1.

Commençons par les épitres authentiques de Paul. Il y est
fait peu mention du Royaume de Dieu. D'où cela vient-il? On

tous, qu'importe, puisque son rêve l'a rendu fort contre la mort et l'a
soutenu dans une lutte à laquelle sans cela peut-être il eût été inégal.

»

1 Nous adoptons la distinction que Issel a faite entre l'attente d'une
parousie immédiate et celle d'une parousie éloignée. Mais il a très mal
fait de citer pêle-mêle les épîtres qui portent le nom de Paul, puisqu'il y
en a plusieurs de son aveu qui ne procèdent pas de lui, p. 138, note.
Schmoller fait mieux sous ce rapport : « Pour ne pas mêler des éléments
hétérogènes, » il distingue trois classes: 1° Bom., 2 Cor., Gal., 2 Thés.,
2° Eph., Col. Phil., 3° les épîtres pastorales, p. 191.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 445

peut répondre que Paul, au fond, savait fort peu de l'enseignement

de Jésus ; qu'il s'arrêtait exclusivement aux grands faits
de la mort et de la résurrection du Seigneur, qui avaient déterminé

sa conversion et son système religieux ; qu'enfin il est
très original dans ses conceptions1. Mais nous avons hâte
d'éclaircir la question des ressemblances et des différences.

Satan joue ici, comme dans les synoptiques, un grand rôle:
c'est lui qui aveugle l'esprit des incrédules (2 Cor. IV, 4), qui
s'empare de notre incontinence pour nous tenter (1 Cor. VIII,
5), qui se déguise en ange de lumière (2 Cor. XI, 14) qui sème

la discorde dans l'Eglise (Rom. XVI, 40;, qui empêche la
propagation de l'Evangile (1 Thess. II, 18).

Quant au Royaume de Dieu les déclarations les plus
expresses se lisent 1 Cor. VI, 9, 10; Gai. V, 21 : l'immoralité
sous toutes ses formes est exclue du Royaume de Dieu; ceux
qui s'y livrent ßmadm 8»oü où x^ovo^o-ouo-w. Evidemment nous
avons affaire ici au royaume de Dieu dans son acception
eschatologique ou finale; le terme de vlnpovop.û-j l'indique suffisamment.
Faut-il l'attribuer aussi à Rom. XIV, 17? «Le royaume de

Dieu ne consiste ni dans le manger, ni dans le boire; il
consiste dans la justice, dans la paix et dans la joie lv -mis^u.«™ âyia>. »

Paul veut dire qu'un aliment ne saurait nous rapprocher ni
nous éloigner de Dieu ; qu'on en mange ou ^qu'on n'en mange
pas, on n'en a ni plus ni moins. (Cf. 1 Cor. VIII, 8.) Il peut donc
être question du Royaume futur, d'autant plus que partout
ailleurs l'Apôtre n'en parle que dans ce sens, jamais dans celui
d'un royaume éthique sur la terre2. Le sens eschatologique ne
laisse aucun doute 1 Thess. II, 12; 2 Thess. I, 5; 1 Cor. XV,
30. Quant au passage 1 Cor. IV, 20 où yàp h liya -h ß«mhiix toö

6eoû, àïV h Suvâpet, il faut remarquer qu'il s'agit d'amener à une
vie droite et sainte. Or c'est pour cela que Dieu nous appelle
à son royaume et à sa gloire, comme il est dit expressément
1 Thess. II, 12. Ici encore il s'agit du Royaume eschatologique

3.

1 Schmoller, 189, 191,101, 102.
2 Schmoller, p. 193-195.
3 Schmoller hésite (p. 197).



446 F.-C.-J. VAN GOENS

Si l'on a pu extraire des synoptiques l'idée que le Royaume
de Dieu se réalisera sur la terre, on ne saura la retrouver chez

Paul, qui dit expressément qu'à la parousie nous serons
enlevés tous ensemble sur les nuées, au-devant du Seigneur,
dçàêpa. 1 Thés. IV, 17. La même pensée, quoique individuelle,
se manifeste clans le désir de ixSvjpeìv n-poç tòv mptov. (2 Cor. V,
8.) N'attendant pas le royaume céleste sur la terre, Paul ne

se flatte pas non plus des rêves qui en sont inséparables et ne
saurait identifier le Royaume de Dieu avec l'Eglise.

En effet, l'hnàrio-îa. a chez lui tantôt la signification d'une
communauté particulière (1 Cor. VI, 4; XIV, 4, 5), tantôt celle de

la collection des communautés (1 Cor. X,32; XI, 22; XVI, 28),
mais jamais elle n'est pour lui l'équivalent du royaume de

Dieu. Celui-ci est à l'Eglise ce que le salut divin est à la
communauté des fidèles qui y trouvent leur bien et leur loi1.

L'apôtre attribue au Christ une ßaailä« (1 Cor. XV, 24-28);
mais elle n'a qu'un caractère transitoire et médiateur; elle est

destinée à combattre les puissances ennemies de Dieu ; après
cela, il remet la ßao-ada à Dieu. — Paul ne donne pas non plus
au Messie le titre de Fils de l'homme ; il l'appelle mhç ou ô uîoç

toû Biov. Va descendance de David n'appartient qu'à la chair
(Rom. 1, 3) et importe peu (2 Cor. V, 16). Jésus a préexisté
(Rom. VIII, 3; Phil. II, 6; 2 Cor. VIII, 9). Assis à la droite de

Dieu, il intercède pour nous (Rom. VIII, 34). Il est xOptoç

(2 Cor. IV, 8), terme qui ne lui est appliqué que deux fois dans

les Synoptiques et est emprunté au Ps. CX, 1 (Mat. XXI, 3;
Mat. XXVIII, 7). Cette haute dignité ne préjudicie pas à

l'honneur de Dieu, car Dieu est la xsçp«M toû Xpto-rov (1 Cor. XI, 3)

et Christ est la eìxwvtoù few (2 Cor. IV, 4). Si le Christ est xù/stoç,

c'est en rapport avec l'Eglise.
Enfin, Paul attend prochainement le retour du Seigneur;

p.upìv àQà est le mot d'ordre syriaque de son temps : le Seigneur
vient (1 Cor. XVI, 22). Le Seigneur est proche (Phil. IV, 5).
Le salut est maintenant plus proche de nous que lorsque nous
avons embrassé la foi ; la nuit est avancée, le jour approche

1 La confusion de ces deux objets, dit Schmoller (p. 203) serait chez
Paul un non sens.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 447

(Rom. XIII, 11). Le jour du Seigneur viendra comme un voleur
dans la nuit (1 Thess. V, 2). Mais pour être soudaine, cette
apparition n'en sera pas moins pompeuse (1 Thess. IV, 16).
Cependant, si prochaine que soit cette journée-là, la masse des

Gentils sera entrée et tout Israël sera sauvé (Rom. XI, 25, 26).
Alors s'exercera le jugement sur les chrétiens selon leurs
œuvres (2 Cor. V, 10). Remarquons ici la différence entre Paul
et les Synoptiques : chez ceux-ci l'entrée dans le Royaume de

Dieu vient après le jugement; chez Paul, l'ordre est renversé.

C'est dans la même catégorie que nous rangeons
l'Apocalypse. Vu son affinité avec les Synoptiques, elle semblerait
devoir reproduire le terme officiel de Royaume de Dieu ou des

cieux. Eh bien, il ne s'y trouve pas1, quoique le livre ait été

composé en 69, avant la destruction de Jérusalem. Mais à

défaut du mot, on y trouve la chose. L'Apocalypse est aux
Synoptiques, dit M. Schmoller (p. 183), ce qu'une variation est
à un thème donné. Les données synoptiques ne lui suffisaient

pas; l'apocalypticien les a amplifiées et renforcées. De là les

notables différences qui se mêlent à de grandes ressemblances.
Satan commence par être enchaîné au lieu d'être détruit.
Pendant cette captivité, le Messie règne mille ans sur la terre;
mais à l'expiration de cette période, Satan est relâché et

renouvelle le combat; à présent la défaite est définitive et il
est jeté dans l'étang de feu et de soufre pour être tourmenté
nuit et jour aux siècles des siècles. Dès lors le jugement
s'exerce; les morts ressuscitent; les uns subissent la seconde

mort et les autres entrent dans la jouissance de la vie
éternelle dans la Jérusalem céleste qui descend sur la terre. Ce

n'est qu'après toutes ces péripéties que s'établit la ßv.vaiia.

ìpx^p-im des Synoptiques. En conséquence, si l'on demande si

l'Apocalypse contient la doctrine synoptique du Royaume de

Dieu, il faut répondre: oui et non. Tout dépend de la question
de savoir si l'on peut dire de la variation très développée d'une
mélodie qu'elle est ou non le vrai Lied. On dira non si l'on ne

1 Pas même XII, 10, où ßaouMa fìeoh marque la dignité royale de Dieu,

synonyme de la âi-vapiç qui précède.



448 F.-C.-J. VAN GOENS

reconnaît le Lied que dans la mélodie; on dira oui, si la
variation est le plein développement des pensées du Lied1.

Nous n'avons garde d'entamer les questions critiques qui
assiègent l'Epître de Jacques, mais nous croyons pouvoir la

placer dans la même catégorie que les grandes epîtres de Paul
et l'Apocalypse, quant à l'attente du prochain avènement du

Royaume de Dieu : h Trupovmx toù v.-jpiov jfyyncsv, tSoù ó y.piTrtç nph tov
Bvpâv ecrrvîxEv. (V, 8, 9.) Cependant, il ne parle qu'une seule fois
de la (3«o-t).Eta 9so0, qu'il prend clans l'acception eschatologique,
puisqu'il ajoute qu'elle est promise à ceux qui aiment Dieu

(II, 5). Ce phénomène est d'autant plus curieux que cette

épître a tant de rapports avec les Synoptiques; on n'a qu'à
rappeler l'éloge des -nroy/pi et la recommandation à l'égard du

serment (III, 5; V, 12), qui reproduisent tout à fait le sermon
sur la montagne.

La parousie différée.

Ici nous entrons dans une période plus récente où l'on ne se

souciait que médiocrement de la parousie.
1. Interrogeons d'abord les Actes des apôtres. Luc avait déjà

tâché dans son Evangile (parabole du juge inique, XVIII, 1-8),
de ranimer l'espérance vacillante de la parousie en renvoyant
au délai qui appartient à Dieu. Dans le livre des Actes nous
n'en trouvons pas de traces; la parousie est passée sous

silence; la société chrétienne, toujours moins provisoire, passe

déjà à l'état d'Eglise catholique. Il est question dans ce livre
de la ßaa-aäet. to'j Oeo'j jusqu'à six fois, sans que l'auteurs'explique
sur le sens du terme qu'il emploie. Cependant l'acception
eschatologique est assez évidente, lorsqu'il dit que c'est par les

afflictions qu'il faut livùhuv dç tàv ßcmlda-) tov 6eo0 (XIV, 22). C'est
à ce royaume futur que l'Eglise du Messie se prépare par la
rémission des péchés (X, 43), la discipline (V, 1-11) et les
guérisons merveilleuses (VIII, 7) au milieu des embûches de Satan

(V, 3; X, 38; XIII, 10). Tout nous ramène au commencement
du second siècle.

1 Schmoller, p. 183,184.



LA DOGTRINE DU ROYAUME DE DIEU 449

2. Nous passons aux épîtres pauliniennes dont on conteste

l'authenticité, aux Ephésiens, aux Colossiens, aux épîtres dites

pastorales.
L'épître aux Ephésiens ne parle qu'une seule fois de la

ßumleia, de manière à confondre celle de Dieu et celle de Christ,
vi ßuaihla. roïi XpiardU -/m 6eo-j (V, 5). Celle aux Colossiens parle de

Dieu qui nous a délivrés de la puissance des ténèbres pour
nous transporter dç tot ßnaadav tov vìov tuç àycarr,ç avrov (I, 13). Il
est évident qu'il s'agitici de l'avenir céleste. Il en est de même
de la seconde fois que cette épître mentionne le Royaume de

Dieu en parlant des amzpyol dç tv-,v ßamhimi tov Beov (IV, 11), c'est-
à-dire des collaborateurs qui travaillent dans l'intérêt de

l'acquisition du bonheur éternel des hommes par la prédication
de l'Evangile1. Quant à la parousie, l'Epître aux Ephésiens
garde un profond silence, tandis que celle aux Colossiens parle
une seule fois du moment ôrav x^io-tô; ymepußin et alors nous
apparaîtrons avec lui iv S0Ç-/7 (III, 4). On est bien loin ici des

fréquentes effusions du cœur de Paul à propos de la parousie.
Il ne faut pas s'en étonner, puisque les deux épitres aiment à

se représenter les fidèles comme jouissant déjà ici-bas, giace
à leur foi, par anticipation, de la gloire céleste : ils sont déjà en

quelque sorte assis à côté du Christ glorifié (Eph. II, 6 ; Col. 1,13).
Nous nous trouvons évidemment ici, dit M. Issel (p. 170), aux
débuts de la Gnose; le Christ et l'Eglise sont l'objet le plus
important de la foi ecclésiastique.

Cette remarque peut s'appliquer bien davantage encore aux
épitres dites pastorales. Ici il n'est question qu'une seule fois
de Yèmtftxvslx de Jésus-Christ juge (2 Tim. IV, 1) et de sa ßao-aua

(2 Tim. IV, 1, 18), qualifiée de la nouvelle épithète d'ènovpÓMoc.

Il ne s'agit pas non plus ici d'une ßao-ael«. sur la terre. Mais, en
revanche, l'lxxtaafc ici-bas a acquis une importance considérable.

Elle est appelée oixoç ÔsoO, utvXoç xcd iàpcUMp.«. tyiç à).Yj9et«S

(ITim. III, 15). Il n'est pas surprenant que ceux qui se sentent
ici dans la maison de Dieu et qui y voient la colonne et l'appui
de la vérité, ne se préoccupent pas de la parousie.

1 Schmoller, p. 207.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 29



450 F.-G.-J. VAN GOENS

3. Nous réunirons sous un seul chef les autres épitres qui
nous restent.

La première épître de Pierre ne parle ni de la ßamld«, ni de

la Kctpovo-ix ; ce qui est fort surprenant, si l'on songe que les
lecteurs étaient sous le coup de persécutions extraordinaires
(ÇeWj, IV, 12) et que Pierre, l'apôtre de la circoncision, était
grand partisan de l'eschatologie juive. Je ne comprends pas
comment M. Schmoller (185) explique ce fait par la dépendance
des épîtres pauliniennes; mieux vaut admettre un auteur
pseudonyme écrivant à une époque où l'on n'envisageait plus le
Royaume de Dieu que dans l'avenir.

La seconde dite de Pierre signale une seule fois l'entrée
« dans le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-

Christ, » (I, 11) c'est-à-dire dans le Ciel. Au contraire la
parousie y joue un rôle très important et très significatif. Les
incrédules hochent la tête et disent : où est la promesse de son
avènement? car depuis que les pères sont morts, tout continue
à subsister, comme depuis le commencement de la création
(III, 3-10). Puis l'auteur s'efforce de réfuter « ces moqueurs
pleins d'ironie qui vivent au gré de leurs passions. » Ailleurs
le délai a créé l'indifférence à l'égard de la parousie ; ici c'est
l'impatience ou le dépit. N'importe, nous assistons à la lente
transformation de l'espérance eschatologique.

Les épîtres de Jean ne parlent pas du royaume de Dieu.

C'est assez naturel : ceux qui croient au nom du Fils de Dieu
ont la vie éternelle (1 Jean V, 13). Quiconque est né de Dieu
ne pèche point (18). Mais il est question d'une ïa-yja-n tp-épa. (II,
19), d'une èmywvst« du Seigneur et de sa napovai« (II, 28), enfin
d'une -iiuép«. xpto-Ewç (IV, 17). Tout cela est très vague et ne semble

avoir rien à faire avec la fantasmagorie juive. Il s'agit, sans

doute, de faux docteurs appelés a-m^pio-mi ou collectivement
àvTt^/sto-Toç, qui s'élèveront au sein de la chrétienté même. On

voit la distance que les idées ont franchie ; il ne s'agit ni d'un

pseudo-messie, ni d'une puissance païenne incarnée clans un

empereur.
L'épître aux Hébreux parle une seule fois de laßamida ùo-ïhvToç

(XII, 28) qu'on reçoit à l'occasion de la parousie (IX, 28) ; c'est



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 451

la Jérusalem céleste qui ne descend pas surla terre, mais vers
laquelle les fidèles s'acheminent, npoaèpxonat (X, 22). Le grand
avenir chrétien est rendu de préférence par inayyùlx (X, 23,
35 ; XI, 11) OU par -Konpiç inovpécmç (XI, 16), par àvi.ijTottyiç (XI, 35),

par TUziôio-iç (XI, 40). De même une seule mention de la parousie

: encore un peu, bien peu de temps, ô lpyip.svoç rfei %xl où

xpoviü (X, 37), mais sans un mot de la grande pompe eschatologique1.

Peut-être l'avertissement fut inspiré parles persécutions

que ses lecteurs avaient à endurer à Rome sous Néron,
Domitien ou Trajan au delà de l'an 70.

Nous avons réservé pour la clôture le quatrième Evangile
à l'exemple de nos deux lauréats, bien différents de M. Wendt
qui s'applique à prouver, mais bien inutilement, que
l'enseignement de Jésus dans cet Evangile est identique à celui des

trois autres. L'auteur, dit excellemment M. Issel (p. 175). est

placé sur la montagne de la transfiguration ; la réalité naïve
du Jésus synoptique se transforme dans la splendeur du
glorifié. Il n'y a qu'un seul passage qui contienne la ßxo-ad«. toxi

Ssoù, III, 3. Pour y entrer il faut être né otwösv (d'en haut 111,31 ;

XIX, 11), ce qui correspond au ptermodv et au o-Tpifim des

synoptiques. M. Schmoller (p. 212) y voit une allusion intentionnelle
à l'enseignement primitif de Jésus. Quoi qu'il en soit, l'entrée
dans le Royaume de Dieu est un don de Dieu, non de la chair
(I, 13), une émanation de son Esprit, dont l'eau du baptême
est le symbole et à laquelle doit correspondre la foi. Convenons

que nous ne sommes pas ici tout à fait dans les conceptions

synoptiques. Ce royaume d'ailleurs est tout spirituel, car
celui qui croit a la vie éternelle (V, 24). Dès lors l'eschatologie
synoptique n'a plus de raison d'être; et ce n'est que par une
inconséquence involontaire ou par un motif d'accommodation

que l'auteur a pu parler de la èo-yj.rc -cu-ip«. (VI, 54), d'une àvaaTao-t;

Çw-â; et d'une à-jy.a-am; v.piszaç (VI, 28, 29). Enfin si Jésus parle à

Pilate de sa ßamld« et se déclare ßao-aevc (XVIII, 36, 37), il s'agit
de l'entendre non historiquement, mais dogmatiquement ;

toute idée matérielle est exclue; la royauté consiste à rendre
1 II est dit seulement : ò(pdt/aerai IX, 28.



452 F.-C.-J. VAN GOENS

témoignage à la vérité et le royaume oùx forw h toïi y.àa-p.ov toutou.

Un pareil langage nous transporte bien loin des rives du lac de

Génézareth. « Si le point de vue du quatrième évangile, dit
M. Schmoller (p. 216), annonce une période postérieure, il
faut y voir une preuve du développement de la doctrine
chrétienne. Plus la première attente trompait les fidèles, plus il
était important d'envisager l'essence de la parousie. Paul avait

dégagé l'obtention de la vie éternelle de l'avènement du

Royaume de Dieu sur la terre. Nous voici arrivés à une
troisième étape ; il est fait abstraction aussi de la parousie et le

bien suprême est mis en rapport immédiat avec la foi en

Christ. »

Nous voici parvenus au moment où l'on peut dire qu'au
bout d'un siècle de vaine attente, l'espérance matérialiste d'une

prochaine fin du monde s'est épuisée. Le vrai royaume de

Dieu se dégage. De complaisantes explications jettent un voile
sur le règne réel qui ne veut pas venir. L'ancienne doctrine
est malsonnante. Les esprits obstinés, comme Papias, qui s'en
tiennent à la lettre des paroles de Jésus, sont traités d'hommes
étroits et arriérés. L'Apocalypse de Jean, le premier livre
proprement dit du Nouveau Testament, étant trop formellement
entachée de l'idée d'une catastrophe immédiate, est rejetée
sur un second plan, tenue pour inintelligible, torturée de

mille manières, et presque repoussée L Au moins, en ajourna-
t-on l'accomplissement à un avenir indéfini. Quelques pauvres
attardés qui gardent encore, en pleine époque réfléchie, les

espérances des premiers disciples, deviennent des hérétiques
(ébionites, millénaires), perdus dans les bas-fonds du christianisme.

L'humanité avait passé à un autre royaume de Dieu. La
part de vérité contenue dans la pensée de Jésus l'avait em.
porté sur la chimère qui l'obscurcissait.

Au terme de cette exposition, nous nous faisons un devoir
de remercier les lauréats de leurs travaux. Certes, le résultat
n'est pas définitif et il est permis de se demander s'il pourra
jamais l'être vu l'extrême insuffisance des documents. Le jury

1 Voir Renan. Vie de Jésus, 1882, p. 297. L'église grecque l'a longtemps
rejetée du Canon. Elle manque dans l'ancienne version Peschito.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 453

lui-même ne se déclarait pas pleinement satisfait et nous
n'avons pas dissimulé non plus les objections que nous avions à

faire. C'est ce qui n'empêchera pas le public théologique
d'accueillir le fruit de ces élucubrations comme un nouveau

moyen d'obtenir un jour un résultat moins incomplet par une

critique à la fois sévère dans l'étude des faits et équitable dans

leur appréciation.

Décembre 1891.


	La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos de deux mémoires couronnés [s.n.]

