
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Le philonisme avant Philon

Autor: Neel, J.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PÏÏILONISME AYANT PHILON

J.-E. NEEL

Nous ne pensons pas qu'on nous accuse d'exagérer ou de

flatter, si nous félicitons bien haut la Faculté de Montauban

pour les solides travaux qu'elle a reçus de ses nouveaux
docteurs, en échange des diplômes et des bonnets qu'elle leur a

conférés. Depuis longtemps elle ne s'était pas vue à pareille
fête. L'entrain avec lequel se poursuivent les études

ordinaires, et la recherche de plus en plus fréquente des grades

supérieurs, prouvent, quoi qu'on en dise, que sur les bords
du Tarn l'intérêt pour les questions théologiques ne languit
pas. Nous nous sentons d'autant plus libre de dire ces choses

que nous n'avons pas étudié à Montauban, et de le dire à cette
place que nous avons étudié... à Lausanne.

Sans vouloir apprécier ici les mérites respectifs des dissertations

présentées par nos nouveaux docteurs, il nous sera bien
permis de dire que M. Henri Bois a déjà témoigné qu'il entend
porter dignement le nom, cher à la Faculté et à l'Eglise, dont
il est l'héritier. Ses trois thèses en vue des trois degrés théologiques

sont trois œuvres qui méritent de rester. La première,
pour le baccalauréat, étudie les rapports de la poésie gnomique
chez les Hébreux et chez les Grecs. La seconde, pour la licence,
est une exposition critique du système théologique de Frank.
La troisième enfin, pour le doctorat, est un Essai sur les origines

de la philosophie judéo-alexandrine L Voilà des titres sé-
1 Paris, Fischbacher, 1890; in-8°, 412 p.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 27



418 J.-E. NEEL

rieux à l'actif du chargé de cours de la Faculté de Montauban.
Les lignes suivantes, consacrées à une rapide analyse du dernier

de ses travaux, nous permettront, pensons-nous, de justifier

cette conclusion anticipée.

*

Quelques mots suffiront à indiquer la nature du sujet choisi

par le jeune docteur, et à légitimer le titre de cet article. On

sait que la philosophie judéo-alexandrine n'est pas autre chose

que le mouvement d'idées qui résulta du contact de la civilisation

grecque avec le monde juif, après les conquêtes d'Alexandre,

ou en deux mots de l'hébraïsme avec l'hellénisme. La

capitale de l'Egypte, fondée par le fils de Philippe, devint le foyer
de ce syncrétisme philosophique dont Philon devait être le plus
illustre représentant. On sait aussi que le philonisme passe

pour avoir exercé une certaine influence, plus ou moins
profonde selon les avis qui sont partagés à cet égard, sur la théologie

chrétienne des premiers siècles. Si personne n'a
sérieusement affirmé que Jésus-Christ lui-même ait subi cette

influence1, il n'est point contesté qu'elle se soit réellement
exercée sur plusieurs écrits de la période apostolique, en

particulier qu'elle se retrouve dans le prologue du 4me évangile et

la doctrine du Logos. Plus encore que les apôtres, les Pères

lui ont payé un large tribut. Delà l'importance d'une étude

approfondie d'un courant d'idées dont il y aurait une manifeste

exagération à faire le facteur essentiel de la théologie
chrétienne, mais dont l'action sur la pensée religieuse des premiers
docteurs de l'Eglise ne saurait être méconnue.

Il était naturel qu'après avoir étudié en lui-même le système

du Juif-Alexandrin, Philon, et constaté les emprunts que
semblent lui avoir fait les théologiens du premier âge, on recherchât

les origines de cet éclectisme bizarre et puissant. A quel

moment, sous quelles influences, dans quelle mesure s'est

opéré ce rapprochement de la pensée religieuse des Juifs avec

la spéculation des Grecs? quand commence ce mouvement

d'idées et de doctrines qui devait aboutir au système de celui

1 Avant-propos, p. 1.



LE philonisme AVANT PHILON 419

que l'on appelle parfois le premier père de l'Eglise? jusqu'où
doit-on remonter dans l'histoire littéraire des Hébreux pour
rencontrer les premières traces d'un contact avec la civilisation
hellénique Si l'on a su trouver du mazdéisme chez Esaïe, ne
trouvera-t-on pas de l'hellénisme dans les parties les plus
tardives du canon hébreu, telles que le livre de Daniel, l'Ecclesiaste,

les Psaumes macchabéens? On prévoit tout l'intérêt que
comporte la solution de ces questions. Il n'est pas seulement
d'ordre scientifique et historique ; il l'est aussi d'ordre théologique,

puisque les notions de canon, d'inspiration, d'autorité
sont indissolublement liées aux résultats obtenus. On ne saurait

trop féliciter M. Bois d'avoir abordé un tel problème dans

un esprit de désintéressement scientifique complet, qui n'a rien
d'incompatible avec cette foi qui est pour le théologien ce que
le goût est pour le critique d'art. On doit aussi lui savoir gré
d'avoir nettement circonscrit son sujet. Il a voulu non point
« passer en revue toutes les combinaisons d'hellénisme et de

judaïsme qui se sont produites en Palestine et dans la dispersion

i, » mais rechercher, dans la mesure du possible et en se

bornant au canon hébreu et au canon grec de l'Ancien Testament,

les premières manifestations du philonisme avant Philon.
Ainsi conçue, la tâche de l'auteur se divisait d'elle-même en

trois parties. Dans une Introduction historique, M. Rois
rappelle les circonstances qui ont mis en présence les deux
facteurs de la philosophie judéo-alexandrine ; dans le corps de

l'ouvrage, il examine dans quelle mesure l'Ancien Testament

nous renseigne sur les premières manifestations de ce contact ;

dans une série d'appendices, consacrés à l'examen des questions

isagogiques et destinés à alléger l'œuvre elle-même, il
donne aux résultats de son enquête une base critique exigée

par la rigueur de la science historique de notre temps. Nous
dirons quelques mots de chacune de ces parties.

*

Quelles que soient les objections théologiques ou liturgiques
que Ton puisse élever contre le maintien des apocryphes entre

1 Avant-propos, p. 2.



420 J.-E. NEEL

les livres de l'Ancien et du Nouveau Testament, il reste que
leur présence fournit au lecteur, désireux de s'instruire, quelques

renseignements sur l'histoire du peuple juif pendant
l'intervalle qui sépare les deux alliances, et en particulier sur son

développement religieux. C'est cette histoire que retrace à

grands traits l'introduction de la thèse de M. Bois. Comment
l'hébraïsme devint le judaïsme et comment le judaïsme à son tour
entra en contact avec l'hellénisme, tels sont les points de fait

qu'il lui importait avant tout d'établir. Sur le premier, peu de

mots lui suffisent : la captivité et ses leçons, la privation du
culte théocratique et l'institution des synagogues, le retour sous
Zorobabel, grâce à l'édit de Cyrus, et l'influence d'Esdras,
expliquent parfaitement comment, sous la domination perse,
s'accomplit la première de ces transformations. La seconde est

imputable à Alexandre el à la conquête macédonienne. C'est
d'Alexandre que date l'expansion prodigieuse de la civilisation,
non plus hellénique, mais hellénistique, aussi peu comparable
à la première que le judaïsme asmonéen à l'hébraïsme mosaïque.

Selon Plutarque, le fils de Philippe « se crut envoyé de

Dieu avec la mission d'organiser tout, de concilier tout dans

l'universi. » Pour lui, « l'hellénisation du monde était le but, la

conquête de l'empire perse était le moyen2. » Rien d'étonnant
qu'après la bataille d'Issus (333), la conquête de la Syrie, et
l'entrée triomphale à Jérusalem, il se soit facilement laissé
persuader qu'il était le Grec qui, au dire des prophéties de Daniel,
devait détruire l'empire de Darius3. De là sa bienveillance
envers le peuple juif ; de là la reconnaissance de ce peuple envers
son nouveau maître ; de là enfin l'empressement avec lequel il
pénètre, à sa suite, dans cette civilisation occidentale qui con-

1 Introduction, p. 18.
2 Page 20.
3 Ce détail, qui est d'une réelle importance dans la question de la date

du livre de Daniel, et d'ailleurs tout ce récit surprenant de l'entrée
d'Alexandre a Jérusalem, méritait, nous semble-t-il, une discussion que
M. Bois ne nous donne pas dans son livre. En revanche, il y a consacré
deux articles publiés dans la Revue de théologie et dephilosophie, novembre
1890 et janvier 1891, sous le titre : « Alexandre le Grand et les Juifs en
Palestine. »



LE PHILONISME AVANT PHILON 421

trastait si fort pourtant avec ses habitudes et ses aptitudes
spéciales, et se porte en foule dans la capitale de ce nouveau
monde où Grecs et Juifs, jouissant des mêmes droits et des

mêmes privilèges, devaient en s'associant toujours plus étroitement

donner naissance à la philosophie alexandrine.
Mais les Juifs restés en Palestine n'en subissaient pas moins

l'influence hellénique. Alexandre et ses successeurs achevèrent

par l'établissement de colonies grecques l'œuvre qu'ils avaient

inaugurée par la conquête1. Alors comme aujourd'hui, « les
paysans aspirant à se transformer en citadins », les colons ne
manquaient pas, et le contact des deux civilisations n'en était que
plus fréquent et plus profond. Il ne fallut rien moins que la
réaction macchabéenne pour réveiller en Palestine un patriotisme

que l'hellénisation progressive des derniers temps
risquait singulièrement d'anéantir. Et encore, M. Bois avoue-t-il

que, quelque violente qu'ait été cette réaction, elle ne fut ni
universelle, ni absolue. Jusque parmi les rabbins, ces purs
entre les purs, l'influence étrangère se fait encore sentir 2.

Gamaliel est versé dans les lettres grecques ; et la lente infiltration

de l'hellénisme dans l'hébraïsme devient un de ces phénomènes

historiques contre lesquels il est plus facile de protester
qu'il n'est possible de les contester.

Les choses, déjà si avancées dans le judaïsme palestinien, le
sont bien davantage dans le judaïsme alexandrin. C'est là
surtout que s'est exercée dans tout sa puissance l'influence de la
civilisation hellénistique, et que s'est opérée, dans toute son
intimité, la fusion de la vie intellectuelle, morale, et religieuse
des deux peuples. Sous l'empire des besoins commerciaux les
Juifs d'Alexandrie apprennent la langue de leur maître; ils en

fréquentent la Bibliothèque et le Musée ; ils y traduisent leurs
livres sacrés, et, grâce au bon vouloir des autorités, ils subissent

de plus en plus l'ascendant d'une civilisation à laquelle
les lient étroitement leurs intérêts et leurs préoccupations.
C'est ainsi que se forme peu à peu le mouvement d'idées et le
système philosophique auquel Philon devait attacher son nom.
Mais, on le voit, c'est bien haut que remontent les antécédents

1 Introd. p. 28. — 2 lntrod. p. 37.



422 J.-E. NEEL

de la philosophie judéo-alexandrine. Rien haut, disons-nous;
mais jusqu'où? On prétend que déjà certains Juifs alexandrins
du Ve ou du VIe siècle avant Jésus-Christ, en particulier Antigone

de Socho, ont été influencés par la philosophie grecque.
Les renseignements que nous possédons ne nous permettent
pas de rien affirmer à ce sujet avec certitude. Pour « marcher
sur un terrain plus solide », c'est au canon de l'Ancien Testament,

sous sa double forme hébraïque et hellénique, qu'il faut
s'adresser, pour retrouver les premières manifestations de la

philosophie judéo-alexandrine, ou si on aime mieux, du
philonisme avant Philon.

« Y a-t-il dans le canon hébreu de l'Ancien Testament quelques

traces d'influence hellénique1? »

Pour quelques-uns (Derenbourg, Zirkel, etc.) cette influence
est philologiquement certaine; et ces critiques relèvent, à l'appui

de leur assertion, les grécismes de Daniel et de l'Ecclesiaste.
Mais quant à une influence philosophique, c'est dans ce dernier
livre qu'il faut surtout la rechercher. Pour plusieurs elle ne
saurait être contestée2 et c'est à l'examen des théories fort
ingénieuses qui ont été émises à ce sujet, que M. Bois consacre
la première partie de son Essai.

D'après l'Anglais Tyler, c'est le stoïcisme eti'épicurisme qui
ont marqué de leur empreinte la pensée religieuse de Kohèlet.
Rien d'improbable en ce qui concerne le premier de ces systèmes

qui « présente dans son ensemble un aspect oriental » et
dont les premiers maîtres furent eux-mêmes, pour la plupart,
d'origine orientale (Zenon de Cittium en Chypre, Cléanthe
d'Assos en Troade, Chrysippe de Soli en Cilicie)2. Quant à des

indices plus positifs, Tyler les trouve dans une analogie qu'il
établit entre le principe de la morale stoïcienne (vivre
conformément à la nature) et quelques passages du chapitre III de

l'Ecclesiaste(1-8); entre leur axiome de physique que «le cours
des choses dans le monde est comme l'évolution d'une roue »,
et quelques sentences de Kohèlet qui semblent inspirées par

1 Essai, p. 52. — 2 Essai, p. 59.



LE PHILONISME AVANT PHILON 423

ce principe (I, 5-7) ; entre le refrain du sage Hébreu : « Tout est

vanité », et le déterminisnme de Zenon, etc.... Pour ce qui est

de l'épicurisme de l'Ecclesiaste, Tyler le déduit des textes III,
18-22 qui semble nier l'immortalité de l'âme ; V, 17-19 qui
affirme une conception matérialiste de l'existence ; XII, 12 qui
fait allusion à l'intense activité littéraire dont fit preuve la
philosophie grecque après Aristote. Tels sont les arguments du

critique anglais. Sans entrer, avec M. Bois, dans le détail de

leur discussion, insistons avec lui sur le grand défaut du système
de Tyler qui est bien moins de reposer sur des minuties, des

arguties, des coïncidences fortuites dans les idées ou dans les

mots, ou même de réunir, serait-ce pour les combattre, deux

systèmes aussi contradictoires que l'épicurisme et le stoïcisme,
mais de rapprocher l'Ecclésiate beaucoup plus des derniers
maîtres de ces systèmes, les Marc Aurèle et les Lucrèce, que
l'auteur ne peut pas avoir connus, que des premiers, les Zenon
et les Epicure, qui, seuls, peuvent avoir raisonnablement
influencé la pensée religieuse de Kohèlet. Ainsi que le dit Zeller,
il n'est pas impossible que l'Ecclesiaste ait été mis en contact
avec la culture philosophique des Grecs; mais il n'est pas non
plus possible de conclure avec certitude à une action positive
d'un ou de plusieurs systèmes déterminés sur son développement

théologique.
Un autre Anglais, Plumptre, plus original et plus ingénieux

encore, a cru résoudre l'énigme de l'Ecclesiaste en nous
traçant sa biographie conjecturale, prétendant s'installer ainsi « au

cœur même de l'œuvre et de l'auteur1 » et nous fournir <c une
représentation de ce que pouvaient être les expériences d'un
Juif, au milieu de l'hellénisme alexandrin. » Et cette « biographie

idéale, » c'est dans le livre même de l'Ecclesiaste qu'il en
découvre les principaux éléments. C'est toute une histoire, nous
dirions presque tout un roman. Qu'on en juge.

Kohèlet naquit vers l'an 230 avant Jésus-Christ. Fils unique
d'un père judéen (IV, 8), il fut élevé dans l'école de la
synagogue de sa ville, selon les principes de l'orthodoxie rigide et
formaliste de ce temps. Il reçut aussi une instruction manuelle

1 Essai, p. 84.



424 J.-E. NEEL

et pratique dont il regretta plus tard les salutaires effets (V, 11).
Mais arrivé à l'âge viril, brûlé du désir de voir le monde, il se fit
rendre des comptes par son père, et selon la coutume, se dirigea
vers Alexandrie. Riche et bien posé, il connut la vie de cour avec
toutes ses splendeurs, mais aussi avec toutes ses bassesses et ses
misères (X, 6,7, lf),17,20). La sensualité raffinée de l'époque ne

manqua pas d'exercer sur lui une très forte influence, et il ne
fallut rien moins qu'une indigne trahison pour l'arracher « au
filet de l'oiseleur» (VII,26-29). Les lettres et les arts firent une
heureuse diversion à son chagrin. La bibliothèque d'Alexandrie
n'eut bientôt plus pour lui de secrets, et les sages de la Grèce

captivèrent, par leurs mètres harmonieux et leurs sentences

philosophiques, l'attention du jeune Juif trop oublieux des

austères enseignement de la Thorâ. Mais si le système des

stoïciens et celui des épicuriens l'intéressent, il ne tarde pas à en

comprendre l'insuffisance, et il passe d'un égoïsme satisfait à

un altruisme charitable (VII, 2,4) qui le console des déceptions
de la pensée autant que de celles du cœur. Il éprouve surtout
ces premières en fréquentant le Musée où il est admis dans

l'auguste compagnie des sages qui ne cessaient d'y discuter.
Mais aussi ici il fait l'expérience de l'universelle vanité (IX, 11,
15, 16). Viennent alors les mauvais jours (XII, 1), ceux de la
vieillesse et des infirmités, de l'amertume et du dégoût, ceux
aussi du regret et du repentir; ses croyances judaïques se

réveillent sous l'aiguillon des approches de la mort. 11 se tourne
alors vers son Dieu, et écrit pour l'instruction des générations
à venir le livre étrange que l'on sait, et où les contradictions
qui foisonnent ne sont pas autre chose que le heurt des pensées

diverses qui se pressent et s'entrechoquent en lui.
L'Ecclesiaste est le récit d'un conflit qui ne devait finir qu'avec
celui dont l'âme en était le théâtre douloureux1.

Telle est l'histoire de Kohèlet. «Ce tableau vaut-il une
preuve? » demanderons-nous avec M. Bois. Il serait téméraire
de l'affirmer. Comment tirer d'indications aussi vagues que
celles que nous fournit ce livre singulier une biographie qui
offre quelque garantie d'authenticité « Les mêmes matériaux

1 Essai, p. 104.



LE PHILONISME AVANT PHILON 425

se prêteraient sans trop de difficulté aux constructions les plus
diverses1. » La tentative de Plumptre n'en est pas moins digne
de sympathie et d'intérêt, car si ses vues d'ensemble échappent

à toute vérification, il est permis de croire que quelques-
unes des idées subsidiaires sur lesquelles repose son système
méritent de rester, et contribueront pour leur bonne part à la
solution définitive du problème de l'Ecclesiaste.

Cette solution, E. Pfleiderer a cru la trouver dans l'ascendant

exercé par la philosophie d'Heraclite sur la pensée
religieuse et morale de Kohèlet2. C'est surtout l'idée de la mort
dans son antithèse avec la vie, commune à ces deux auteurs,
qui permet au savant allemand d'affirmer cette influence. Bien
des points de détail, particulièrement nombreux dans les
chapitres I et III, confirment Yhéraclitisme du sage hébreu, et ce

sont surtout les contrastes dont les passages cités sont
l'expression qui en sont, pour Pfleiderer, la preuve irrécusable. Il
faut ajouter que Kohèlet ne rappelle Heraclite que pour le

combattre, et que, tandis que le philosophe grec, dans une orgueilleuse

spéculation, croit pouvoir s'élever à ces hauteurs où toutes
les contradictions de la pensée et de la vie s'évanouissent en

se résolvant dans une synthèse supérieure, l'Ecclesiaste sait
borner ses ambitions intellectuelles (XI, 5) et se contenter des

parcelles de vérité qu'il a plu à la Sagesse divine de faire
connaître à l'humanité.

Les vues de Pfleiderer ne paraissent pas à M. Rois devoir
emporter la conviction. Heraclite est-il donc le seul, parmi les

penseurs de l'antiquité, à avoir constaté et déploré l'antithèse
de la vie et de la mort N'est-ce pas plutôt ici un de ces lieux
communs que l'on retrouve chez les sages bouddhistes aussi

couramment que cht z les philosophes de la Grèce, et desquels
il est impossible de conclure avec quelque certitude à une
influence réciproque de ceux qui les développent dans leurs
traités3? Qu'est-ce à dire, sinon qu'il y aurait une exagération
manifeste à tirer des systèmes de Tyler, Plumptre et Pfleiderer,
des inductions aussi positives que les leurs au sujet d'une
action de la spéculation grecque sur l'Ecclesiaste, et à voir dans

1 Essai, p. 106. - 2 Essai, p. 109. - 3 Essai, p. 125.



426 J.-E. NEEL

Kohèlet l'initiateur de la philosophie judéo-alexandrine, le
premier représentant du philonisme avant Philon.

** *
Nous nous attarderons moins au canon grec, car la version

des LXX, l'Ecclésiastique et la Sapience ont manifestement été

composés sous une influence hellénistique. La traduction alexandrine

de l'Ancien Testament diffère sensiblement, on le sait, du
texte hébreu, et plusieurs ont voulu voir dans ces divergences
une preuve des préoccupations métaphysiques des interprètes.
Gfrörer1 impute à ces préoccupations la doctrine des êtres
intermédiaires chargés de combler le vide entre le Dieu suprême
qui est insaisissable en son immuable essence, et le monde
visible qui est le reflet de sa pensée. Delà la théorie du Logos,

que l'Ancien Testament connaît comme la Parole ou la Sagesse,
et qui devait, par la suite, occuper la place d'honneur dans le

système de Philon. Un autre savant, Dàhne2, trouve dans les

LXX un système complet de judéo-alexandrinisme. La
répulsion des traducteurs pour les anthropomorphismes, leur
conception des êtres intermédiaires et du monde des idées,

prototype du monde réel, en sont les manifestations les plus
caractéristiques. Il y a du vrai dans toutes ces remarques.
Aussi bien M. Bois ne nie-t-il pas qu'il y ait du judéo-alexandrinisme

dans le canon grec de l'Ancien Testament. Ce n'est

pas encore toute cette philosophie, c'en est pourtant le germe
et le premier épanouissement. C'est ainsi que la «haie
sacrée » qui devait préserver les oracles révélés des Juifs de

tout contact avec la sagesse hellénique est forcée, et qu'un
peu en fait, complètement en puissance, «le philonisme est

introduit et accepté dans la place sainte 3. »

Parmi les écrits que les LXX ajoutent au canon hébreu, le
livre apocryphe connu sous le nom d'Ecclésiastique de Jésus

fils de Sirach, et la Sapience dite de Salomon méritent, le second

surtout, une attention exceptionnelle. Le premier4, selon M.

Bois, n'a subi l'influence judéo-alexandrine que d'une manière
occasionnelle et fragmentaire. Dans son ensemble, la pensée

1 Essai, p. 131. - 2 Essai, p. 142. — '¦> Essai, p. 159. — i Essai, p. 160-210.



LE PHILONISME AVANT PHILON 427

de l'auteur reste juive. Certes, la civilisation grecque lui est
familière ; ses voyages et ses études ne lui en laissent rien ignorer

; mais les points caractéristiques du philonisme, en
particulier la doctrine des êtres intermédiaires et du Logos, sont

trop vagues dans l'écrit du Siracide pour qu'on puisse lui
imputer un système complet de spéculation sur les rapports de

Dieu avec le monde. La Sagesse est-elle pour lui une hypos-
tase? se borne-t-il, en parlant d'elle, à une personnification
poétique? On peut affirmer l'une et l'autre chose si l'on s'en
tient à des textes isolés. Dans l'ensemble, toutefois, dit M. Bois,
il n'y a pas lieu d'attribuer aux expressions de l'auteur une
portée métaphysique ; ce qui n'empêche pas d'admettre que,
dans l'Ecclésiastique, qui tient le milieu entre les Proverbes et
la Sapience, « la Sagesse ait fait quelques pas de plus » vers la

limite qui la sépare encore de la doctrine philonienne du Logos.
Cette limite existe-t-elle encore dans la Sapience, et cet

apocryphe est-il un produit authentique du judéo-alexandrinisme
avant Philon? On n'en saurait douter après l'étude consciencieuse1

que consacre M. Bois au livre du pseudo-Salomon. La

forme et le fond, tout est grec dans cet intéressant ouvrage : la

langue parfois poétiquement rythmée, la méthode allégorique si

préconisée à Alexandrie, l'exaltation de la transcendance divine,
la paucité des anthropomorphismes, l'identification de la Sagesse

avec la Parole, l'Esprit, etc., la personnalité hypostatique de

la Sagesse, la doctrine des deux créations, celle du monde

intelligible par Dieu, celle du monde visible par le Logos, enfin
l'anthropologie (préexistence des âmes) et l'eschatologie
(immortalité de l'âme), tout, dans cette œuvre, trahit cet amalgame

de judaïsme et d'hellénisme qui caractérisera la
philosophie de Philon dont l'auteur de la Sapience doit être
reconnu pour le véritable précurseur. Comme son eminent

successeur, le faux Salomon nous laisse aux prises avec le
double dualisme de Dieu et du diable, de Dieu et de la matière,
c'est-à-dire du bien et du mal, du Créateur et de la création.
Philon pourra, sans doute, « développer, coordonner, lier », il
ne fera, en tout cas, que tirer les conséquences de ce mouve-

i Essai, p. 211-311.



428 J.-E. NEEL

ment d'idées dont le contact entre l'hébraïsme et l'hellénisme
avait été le signal et le point de départ.

Les appendices qui forment la dernière partie de la thèse de

M. Bois, et qui lui ont peut-être coûté plus de travail que le

corps même de l'ouvrage, ne nous arrêteront que quelques
instants. Il est en effet inutile de reproduire ici les discussions

auxquelles se livre l'auteur pour fixer aussi exactement, ou

mieux, aussi approximativement que possible, la date des textes

examinés, en particulier de l'Ecclésiastique et de la Sapience,
et impossible de résumer les notes critiques sur les passages
douteux de ces deux apocryphes. En ce qui concerne le

premier1, après un examen approfondi de l'épilogue et du prologue,
M. Bois lui assigne pour compositeur un Juif palestinien, et

pour date de composition l'époque comprise entre l'an 280 et
l'an 250 avant Jésus-Christ. Cela résulte du fait que « le Siracide

a connu personnellement le grand prêtre Simon Ier, » ou
Simon le Juste, qui ne saurait, comme on l'a prétendu, être
identifié avec Simon IL Quant au traducteur de l'Ecclésiastique,
qui était le petit-fils de l'auteur, il est probable qu'il arriva en

Egypte, à l'âge de 38 ans, et y publia l'œuvre de son grand-
père sous le règne d'Evergète Ier. Tout cela est assez vague.
Ce qui concerne la Sapience ne l'est pas moins. La multiplicité
des opinions est ici infinie : pour la date, les uns remontent
jusqu'à l'an 217, les autres descendent jusqu'à 31 avant Jésus-

Christ; pour l'auteur, les noms de Salomon, Zorobabel, Aristobule,

Philon lui-même ont été mis en avant. Mais aucune de

ces hypothèses « n'est en état de se légitimer. » Tout ce que
l'on peut dire, avec M. Bois, sans crainte d'être sérieusement
contredit, c'est que la Sapience est l'œuvre d'un Juif alexandrin,

et qu'elle est antérieure non seulement au christianisme,
qu'elle ne connaît pas, mais aussi à Philon dont elle ne reproduit

pas le système dans toute sa plénitude et sa rigueur.
M. Bois a examiné d'assez près — ses notes critiques sur le texte
de l'Ecclésiastique et de la Sapience en font foi, — les deux

1 Appendice, p. 313-344.



LE PHILONISME AVANT PHILON 429

ouvrages en question, pour que l'on puisse avoir cette confiance

qu'il n'a négligé aucun indice qui soit capable de nous éclairer
sur des problèmes qui resteront fort probablement à tout
jamais insolubles.

** *

Nous ne pouvons terminer cet exposé sans porter un
jugement d'ensemble sur l'œuvre de M. Bois. C'est intentionnellement

que nous nous exprimons ainsi. Il ne nous serait pas
possible en effet de critiquer dans le détail le remarquable
travail de l'auteur. Son sujet est trop spécial, les connaissances

qu'il réclame trop précises, pour qu'il nous soit possible
d'instituer ici de bien longues discussions sur tel ou tel point d'histoire

qui ne nous paraîtrait pas suffisamment établi. Nous

avouons, sans peine aucune, que nous méritons le reproche
adressé par Diels à Pfleiderer, avec l'aménité dont les savants
allemands sont coutumiers, « de ne pas posséder dans notre
esprit les ressources intellectuelles nécessaires1» pour bien

traiter cette question2. Mais, par contre, nous félicitons M. Bois,
sans aucune arrière-pensée, de ne pas mériter un compliment

aussi gracieusement tourné, et de se mouvoir avec une
aisance remarquable au sein des mille questions philosophiques,

philologiques, historiques, ou critiques, que soulève le

problème des origines du philonisme. Sa science est de bon
aloi ; la documentation de ses vues est des plus sérieuses. II
n'est pas une discussion, si minutieuse soit-elle, qui ait le
don de le rebuter. Il sait conduire l'argumentation avec toute
la rigueur scientifique que l'on est en droit de réclamer de lui,
puisqu'en ces matières il faut ou marcher scientifiquement ou
ne rien dire du tout; et tout en tenant tête aux théologiens
allemands et anglais qui ne se contentent pas, en fait de preuves,
de fines railleries ou de bon mots, il sait égayer la discussion

par une pointe d'esprit qui ne lui messied pas, et la semer çà

1 Essai, p. 123.
2 Par exemple la question de la grande synagogue dont parle M. Bois

et qui, on le sait, est pour plusieurs critiques une légende destinée
à expliquer la formation du canon de l'Ancien Testament.



430 J.-E. NEEL

et là d'un peu de cet humour qui rend moins aride une route
dont la sécheresse en rebuterait plus d'un.

M. Bois excelle à présenter les systèmes des critiques qu'il
combat sous un jour qui fait le plus grand honneur à l'imagination

fertile de ces Messieurs, mais pousse irrésistiblement le
lecteur à prendre pour de l'ingéniosité, souvent même de la

subtilité, ce qu'on invoque comme un argument inattaquable.
Et c'est ici que le bon sens français prend une revanche
éclatante sur les théories à perte de vue, et les constructions,
souvent bien pauvrement échafaudées, de la science, parfois
bien lourde, de ses voisins. Sans appuyer, d'un trait léger,
presque imperceptible, il sait nous mettre en défiance contre
ces excès d'imagination dont se met volontiers en frais un
auteur désireux d'établir irréfutablement sa thèse. M. Bois, encore
qu'il n'ait pas la plume élégante, svelte et souvent acérée de

son regretté père, n'en sait pas moins amener par des remarques

pleines de finesse et d'à propos un sourire discret sur
les lèvres de ses lecteurs. Kohèlet jouant au trictrac quelque
deux cents ans avant Jésus-Christ1, nous a valu un instant de

douce gaieté. Il est bien vrai que le jeu de l'oie faisait les
délices des Atrides devant les murailles de Troie. Mais Pfleiderer,
qui déduit cette nouveauté d'un obscur participe employé par
Heraclite, n'hésite pas à affirmer que les Juifs aimaient et

pratiquaient beaucoup ce passe-temps. Les Egyptiens commettant

une faute aquatique2, Simon II, prêtre bien moins et

moins bien renommé que Simon Ier3, et bien d'autres détails

que l'on retrouve jusque dans les notes critiques de l'auteur
sur le texte de l'Ecclésiastique et de la Sapience, sont autant
de preuves de cet enjouement qui tempère, à de certains
moments, la gravité des sujets traités et des discussions y
afférentes. Du reste, en dehors de ces velléités malicieuses, le
bon sens de M. Bois a bien des occasions de se manifester. Il
ne lui est pas mal aisé de s'élever contre une critique
aventureuse qui d'un mot obscurk, d'une simple conjonction 5, ou
de rapprochements de textes, plus ingénieux que probants,

1 Essai, p. 117. — 2 Essai, p. 285. — 3 Appendices, p. 328. —4 Essai, p. 165.
6 Essai, p. 153.



LE PHILONISME AVANT PHILON 431

n'hésite pas à tirer des conclusions, véritablement exorbitantes,
si l'on se rappelle la fragilité des prémisses sur lesquelles elles

reposent, ou les véritables tours de force exégétiques que l'on
commet pour les étayer L M. Bois ne proscrit pas la critique
conjecturale; il s'y livre au contraire, près de cent pages durant,
avec une véritable virtuosité; mais il n'hésite pas, au risque
de se voir quelque jour, si ses conjectures devenaient par trop
fantaisistes, rappeler à ses propres déclarations, à formuler sur
la matière les principes les plus judicieux2. Nous reconnaissons
bien là cette ferme et droite raison qui, chez lui, est de famille,
et que nous voudrions voir demeurer un des caractères
distinctifs de notre théologie de langue française.

Hâtons-nous d'ajouter que M. Bois ne possède pas seulement
un instrument de première valeur, mais un fonds de connaissances

sur lesquelles il peut s'exercer sans crainte de se perdre
dans le vide. La compétence philosophique et philologique
dont fait preuve son Essai ne sera, pensons-nous, révoquée en
doute par personne. La première, à la rigueur, pourrait ne pas
nous surprendre outre-mesure; la seconde, qui a fourni à la
thèse de M. Bois une base critique solide, nous a particulièrement

frappé3. M. Bois aborde sans se troubler les questions
de grammaire grecque ou hébraïque les plus abstraites, les plus
spéciales. Pour nous, que Winer et Gesenius n'ont pas réussi
à transformer en disciple sinon convaincu du moins
pratiquant, nous nous inclinons respectueusement devant les
arrêts de leur science linguistique. Sans les suivre dans toutes
leurs minuties, nous ne devons pas oublier que c'est dans les
laboratoires de ces chercheurs que se stratifient peu à peu les bases

de l'histoire, et qu'en définitive, c'est à leurs discussions
abstruses que nous sommes souvent redevables de connaissances

plus positives et plus générales qui ont pris naissance dans le
sol ingrat, en apparence, mais en réalité riche et fécond, de
leurs sagaces et patientes investigations. On n'en saurait douter

1 Essai, p. 280.
2 Essai, p. 219.
3 Voir entre autres dans l'Fssai p. 258; et dans les appendices, les notes

critiques.



432 J.-E. NEEL

en ce qui concerne la philosophie judéo-alexandrine dont les

origines encore obscures ne nous sont cependant quelque peu
connues que grâce à cet examen détaillé, et presque microscopique

des textes canoniques ou apocryphes, qu'après les Tyler,
les Plumptre, les Pfleiderer, les Gfrörer, les Reuss, les Wahl et

beaucoup d'autres, M. Rois a compulsés et disséqués, corrigés
et comparés, avec un sens critique et une modération de vues

qui donnent à son travail une véritable autorité.
Disons enfin, pour nous élever à des considérations plus

générales encore, que la théologie de M. Rois lui a permis
d'aborder la question du philonisme avant Philon avec la pleine
indépendance d'un savant. Respectueux du canon qui est avant
tout un fait historique, M. Bois ne se laisse pourtant pas arrêter,
dans l'examen critique des livres qui le composent, par une
doctrine étroite sur l'autorité des Ecritures. Il ne coupe pas
court à toute discussion sur la présence possible d'éléments

philoniens dans l'Ecclesiaste, en arguant l'impossibilité d'une
influence semblable dans une œuvre dont le caractère canonique

garantit la pleine inspiration. Aucun à priori de ce genre
n'infirme d'avance les conclusions de M. Bois, et son indépendance

à cet égard est de nature à nous donner une entière
confiance dans sa méthode, sinon dans tous ses résultats.
M. Bois croit à l'autorité de la Bible, mais il ne croit pas que cette
autorité risque d'être amoindrie par les résultats de la critique
historique, ni compromise par l'adoption d'une méthode qui
procède avec une sincérité, une rigueur, un désintéressement,
absolus. De la thèse de M. Bois résulte pour nous cette
encourageante constatation, bien faite pour nous édifier sur la ligne
générale dans laquelle se mouvra l'enseignement de l'un des

futurs professeurs de notre jeunesse théologique1, c'est que

pour lui la science et la foi n'ont rien à redouter l'une de

l'autre, et qu'il ne faut à la vérité, si tant est qu'elle en
réclame aucuns, d'autres appuis que ceux de la vérité.

1 Depuis que cet article a été composé, M. H. Bois a été nommé, par
décret de M. le ministre de l'instruction publique, professeur de morale
à la faculté de théologie de Montauban.



LE PHILONISME AVANT PHILON 433

Nous aurions bien quelques observations à ajouter sur la
forme de la thèse de M. Bois. Sa plume n'a pas encore la
distinction de la plume paternelle. Le style est parfois lourd ; la

phrase demanderait à être châtiée et allégée ; la discussion à

avancer plus vivement.. Sans nous y appesantir, il nous sera

permis de signaler ces défauts à l'auteur ; ils sont de ceux
dont on se corrige, si tant est qu'on ne les prenne pas — ne
serait-ce pas un peu le cas à Lausanne — pour des qualités
qui ont pour synonymes la conscience et la profondeur? Il y
aurait peut-être quelque irrévérence de notre part à insister
sur ce point et à trancher cette question.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 28


	Le philonisme avant Philon

