Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)

Artikel: Le philonisme avant Philon

Autor: Neel, J.-E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PHILONISME AVANT PHILON

PAR

J-E. NEEL

Nous ne pensons pas qu’on nous accuse d’exagérer ou de
flatter, si nous félicitons bien haut la Faculté de Montauban
pour les solides travaux qu’elle a regus de ses nouveaux doc-
teurs, en échange des diplomes et des bonnets qu’elle leur a
conférés. Depuis longtemps elle ne s’était pas vue & pareille
féte. L’entrain avec lequel se poursuivent les études ordi-
naires, et la recherche de plus en plus fréquente des grades
supérieurs, prouvent, quoi qu'on en dise, que sur les bords
du Tarn l'intérét pour les questions théologiques ne languit
pas. Nous nous sentons d’autant plus libre de dire ces choses
que nous n’avons pas étudié & Montauban, et de le dire & cette
place que nous avons étudié... & Lausanne.

Sans vouloir apprécier ici les mérites respectifs des disser-
tations présentées par nos nouveaux docteurs, il nous sera bien
permis de dire que M. Henri Bois a déja témoigné qu’il entend
porter dignement le nom, cher & la Faculté et & I'Eglise, dont
il est I’héritier. Ses Lrois théses en vue des trois degrés théolo-
giques sont trois ceuvres qui méritent de rester. La premiére,
pour le baccalauréat, étudie les rapports de la poésie gnomique
chez les Hébreux et chez les Grecs. La seconde, pour la licence,
est une exposition critique du systéme théologique de Frank.
La troisieme enfin, pour le doctorat, est un Essai sur les origi-
nes de la philosophie judéo-alexandrinet. Voila des titres sé-

! Paris, Fischbacher, 1890; in-8°, 412 p.

THEOL. ET PHIL. 1892, 27



418 J.-E. NEEL

rieux & lactif du chargé de cours de la Faculté de Montauban.
Les lignes suivantes, consacrées & une rapide analyse du der-
nier de ses travaux, nous permettront, pensons-nous, de justi-
fier cette conclusion anticipée.

*
* *

Quelques mots suffiront & indiquer la nature du sujet choisi
par le jeune docteur, et & légitimer le titre de cet article. On
sait que la philosophie judéo-alexandrine n’est pas autre chose
que le mouvement d’idées qui résulta du contact de la civilisa-
tion grecque avec le monde juif, aprés les conquétes d’Alexan-
dre, ou en deux mots de ’hébraisme avec ’hellénisme. La ca-
pitale de 'Egypte, fondée par le fils de Philippe, devint le foyer
de ce syncrétisme philosophique dont Philon devait étre le plus
illustre représentant. On sait aussi que le philonisme passe
pour avoir exercé une certaine influence, plus ou moins pro-
fonde selon les avis qui sont partagés & cet égard, sur la théo-
logie chrétienne des premiers siécles. Si personne n’a sérieu-
sement affirmé que Jésus-Christ lui-méme ait subi cette
influence 1, il n’est point contesté qu’elle se soit réellement
exercée sur plusieurs écrits de la période apostolique, en par-
ticulier qu’elle se retrouve dans le prologue du 4me évangile et
la doctrine du Logos. Plus encore que les apodtres, les Péres
lui ont payé un large tribut. De 14 'importance d’une étude ap-
profondie d’'un courant d’idées dont il y aurait une manifeste
exagération 4 faire le facteur essentiel de la théologie chré-
tienne, mais dont l’action sur la pensée religieuse des premiers
docteurs de ’'Eglise ne saurait étre méconnue.

Il était naturel qu’apres avoir étudié en lui-méme le systéme
du Juif-Alexandrin, Philon, et constaté les emprunts que sem-
blent lui avoir fait les théologiens du premier dge, on recher-
chat les origines de cet éclectisme bizarre et puissant. A quel
moment, sous quelles influences, dans quelle mesure s’est
opéré ce rapprochement de la pensée religieuse des Juifs avec
la spéculation des Grecs? quand commence ce mouvement
d’idées et de doctrines qui devait aboutir au systéme de celui

1 Avant-propos, p. 1.



LE PHILONISME AVANT PHILON 419

que P’on appelle parfois le premier pére de I'Eglise ? jusqu’ot
doit-on remonter dans I'histoire littéraire des Hébreux pour
rencontrer les premiéres traces d’un contact avec la civilisation
hellénique ? Si I’on a su trouver du mazdéisme chez Esaie, ne
trouvera-t-on pas de I’hellénisme dans les parties les plus tar-
dives du canon hébreu, telles que le livre de Daniel, I’Ecclé-
siaste, les Psaumes macchabéens? On prévoit tout 'intérét que
comporte la solution de ces questions. Il n’est pas seulement
d’ordre scientifique et historique; il I’est aussi d’ordre théolo-
gique, puisque les notions de canon, d’inspiration, d’autorité
sont indissolublement liées aux résultats obtenus. On ne sau-
rait trop féliciter M. Bois d’avoir abordé un tel probléme dans
un esprit de désintéressement scientifique complet, qui n’a rien
d’incompatible avec cette foi qui est pour le théologien ce que
le gotit est pour le critique d’art. On doit aussi lui savoir gré
d’avoir nettement circonscrit son sujet. Il a voulu non point
« passer en revue toutes les combinaisons d’hellénisme et de
judaisme qui se sont produites en Palestine et dans la disper-
sion !, » mais rechercher, dans la mesure du possible et en se
bornant au canon hébreu et au canon grec de I’Ancien Testa-
ment, les premiéres manifestations du philonisme avant Philon.

Ainsi concue, la tiche de l'auteur se divisait d’elle-méme en
trois parties. Dans une Iniroduction historique, M. Bois rap-
pelle les circonstances qui ont mis en présence les deux fac-
teurs de la philosophie judéo-alexandrine; dans le corps de
Vouvrage, il examine dans quelle mesure I'Ancien Testament
nous renseigne sur les premiéres manifestations de ce contact ;
dans une série d’appendices, consacrés & 'examen des ques-
tions isagogiques et destinés a alléger I'ccuvre elle-méme, il
donne aux résultats de son enquéte une base critique exigée
par la rigueur de la science historique de notre temps. Nous
dirons quelques mots de chacune de ces parties.

*
% %

Quelles que soient les objections théologiques ou liturgiques
que l'on puisse élever contre le maintien des apocryphes entre

! Avant-propos, p. 2.



420 J-E. NEEL

les livres de ’Ancien et du Nouveau Testament, il reste que
leur présence fournit au lecteur, désireux de s’instruire, quel-
gues renseignements sur ’histoire du peuple juif pendant l'in-
tervalle qui sépare les deux alliances, et en particulier sur son
développement religieux. C’est cette histoire que retrace a
grands traits 'introduction de la thése de M. Bois. Comment I'hé-
braisme devint le judaisme et comment le judaisme a son tour
entra en contact avec 'hellénisme, tels sont les points de fait
qu’il lui importait avant tout d’établir. Sur le premier, peu de
mots lui suffisent : la captivité et ses lecons, la privation du
culte théocratique et 'institution des synagogues, le retour sous
Zorobabel, grice & I’édit de Cyrus, et I'influence d’Esdras, ex-
pliquent parfaitement comment, sous la domination perse, s’ac-
complit la premiére de ces transformations. La seconde est im-
putable & Alexandre et & la conquéte macédonienne. C’est
d’Alexandre que date I’expansion prodigieuse de la civilisation,
non plus hellénique, mais hellénistique, aussi peu comparable
4 la premiére que le judaisme asmonéen & I’hébraisme mosai-
que. Selon Plutarque, le fils de Philippe « se crut envoyé de
Dieu avec la mission d’organiser tout, de concilier tout dans
I’'univers 1. » Pour lui, « ’hellénisation du monde était le but, la
conquéte de ’empire perse était le moyen 2. » Rien d’étonnant
qu’aprés la bataille d’Issus (333), la conquéte de la Syrie, et
I'entrée triomphale & Jérusalem, il se soit facilement laissé per-
suader qu’il était le Grec qui, au dire des prophéties de Daniel,
devait détruire I'empire de Darius3. De la sa bienveillance en-
vers le peuple juif; de 14 la reconnaissance de ce peuple envers
son nouveau maitre; de la enfin ’empressement avec lequel il
pénétre, A sa suite, dans cette civilisation occidentale qui con-

! Introduction, p. 18.

2 Page 20.

3 Ce détail, qui est d'une réelle importance dans la question de la date
du livre de Daniel, et d'ailleurs tout ce récit surprenant de 1'entrée
d’Alexandre & Jérusalem, méritait, nous semble-t-il, une discussion que
M. Bois ne nous donne pas dans son livre. En revanche, il y a consacré
deux articles publiés dans la Revue de théologie et de philosophie, novembre
1890 et janvier 1891, sous le titre: « Alexandre le Grand et les Juifs en

Palestine. »



LE PHILONISME AVANT PHILON 421

trastait si fort pourtant avec ses habitudes et ses aptitudes spé-
ciales, et se porte en foule dans la capitale de ce nouveau
monde ol Grecs et Juifs, jouissant des mémes droits et des mé-
mes privileges, devaient en s’associant toujours plus étroite-
ment donner naissance & la philosophie alexandrine.

Mais les Juifs restés en Palestine n’en subissaient pas moins
Iinfluence hellénique. Alexandre et ses successeurs acheveérent
par I’établissement de colonies grecques 'ocuvre qu’ils avaient
inaugurée par la conquéte!. Alors comme aujourd’hui, «les pay-
sans aspirant & se transformer en citadins », les colons ne man-
quaient pas, et le contact des deux civilisations n’en était-que
plus fréquent et plus profond. Il ne fallut rien moins que la
réaction macchabéenne pour réveiller en Palestine un patrio-
tisme que I’hellénisation progressive des derniers temps ris-
quait singuliérement d’anéantir. Et encore, M. Bois avoue-t-il
que, quelque violente qu’ait été cette réaction, elle ne fut ni
universelle, ni absolue. Jusque parmi les rabbins, ces purs
entre les purs, linfluence étrangére se fait encore sentir 2.
Gamaliel est versé dans les lettres grecques; et la lente infiltra-
tion de I’hellénisme dans ’hébraisme devient un de ces phéno-
meénes historiques contre lesquels il est plus facile de protester
qu’il n’est possible de les contester.

Les choses, déja si avancées dans le judaisme palestinien, le
sont bien davantage dans le judaisme alexandrin. C’est 14 sur-
tout que s’est exercée dans tout sa puissance I'influence de la
civilisation hellénistique, et que s’est opérée, dans toute son
intimité, la fusion de la vie intellectuelle, morale, et religieuse
des deux peuples. Sous I’empire des besoins commerciaux les
Juifs d’Alexandrie apprennent la langue de leur maitre; ils en
fréquentent la Bibliothéque et le Musée ; ils y traduisent leurs
livres sacrés, et, grdce au bon vouloir des autorités, ils subis-
sent de plus en plus 'ascendant d’une civilisation & laquelle
les lient étroitement leurs intéréts et leurs préoccupations.
C’est ainsi que se forme peu 4 peu le mouvement d’idées et le
systéme philosophique auquel Philon devait attacher son nom.
Mais, on le voit, c’est bien haut que remontent les antécédents

! Introd. p. 28. — 2 Introd. p.37.



422 J.~E. NEEL

de la philosophie judéo-alexandrine. Bien haut, disons-nous;
mais jusqu’o1? On prétend que déja certains Juifs alexandrins
du Ve ou du VIe siecle avant Jésus-Christ, en particulier Anti-
gone de Socho, ont été influencés par la philosophie grecque.
Les renseignements que nous possédons ne nous permettent
pas de rien affirmer & ce sujet avec certitude. Pour « marcher
sur un terrain plus solide », c’est au canon de 'Ancien Testa-
ment, sous sa double forme hébraique et hellénique, qu’il faut
s’adresser, pour retrouver les premiéres manifestations de la
philosophie judéo-alexandrine, ou si on aime mieux, du philo-
nisme avant Philon.

%
* *

« Y a-t-il dans le canon hébreu de I’Ancien Testament quel-
ques traces d’influence helléniquéi? »

Pour quelques-uns (Derenbourg, Zirkel, etc.) cette influence
est philologiquement certaine; et ces critiques relévent, & ’ap-
pui de leur assertion, les grécismes de Daniel et de ’Ecclésiaste.
Mais quant & une influence philosophique, c’est dans ce dernier
livre qu’il faut surtout la rechercher. Pour plusieurs elle ne
saurait étre contestée? et c’est a4 ’examen des théories fort in-
génieuses qui ont été émises & ce sujet, que M. Bois consacre
la premiére partie de son Essai.

D’aprés I’Anglais Tyler, c’est le stoicisme et I’épicurisme qui
ont marqué de leur empreinte la pensée religieuse de Kohelet.
Rien d’improbable en ce qui concerne le premier de ces syste-
mes qui « présente dans son ensemble un aspect oriental » et
dont les premiers maitres furent eux-mémes, pour la plupart,
d’origine orientale (Zénon de Cittium en Chypre, Cléanthe
d’Assos en Troade, Chrysippe de Soli en Cilicie) 2. Quant & des
indices plus positifs, Tyler les trouve dans une analogie qu’il
établit entre le principe de la morale stoicienne (vivre confor-
mément 4 la nature) et quelques passages du chapitre III de
I'Ecclésiaste (1-8); entre leur axiome de physique que «le cours
des choses dans ]le monde est comme I’évolution d’une roue »,
et quelques sentences de Kohélet qui semblent inspirées par

1 Essai, p. 52. — 2 Essai, p. 59.



LE PHILONISME AVANT PHILON 423

ce principe (I, 5-7); entre le refrain dusage Hébreu: « Tout est
vanité », et le déterminisnme de Zénon, etc. ... Pour ce qui est
de I’épicurisme de I’Ecclésiaste, Tyler le déduit des textes III,
18-22 qui semble nier l'immortalité de 'dme; V, 17-19 qui
affirme une conception matérialiste de I'existence; XII, 12 qui
fait allusion & lintense activité littéraire dont fit preuve la
philosophie grecque aprés Aristote. Tels sont les arguments du
critique anglais. Sans entrer, avec M. Bois, dans le détail de
leur discussion, insistons avec lui sur le grand défaut du systéme
de Tyler qui est bien moins de reposer sur des minuties, des
arguties, des coincidences fortuites dans les idées ou dans les
mots, ou méme de réunir, serait-ce pour les combattre, deux
systémes aussi contradictoires que ’épicurisme et le stoicisme,
mais de rapprocher I'Ecclésiate beaucoup plus des derniers
maitres de ces systémes, les Marc Aurele et les Lucréce, que
Pauteur ne peut pas avoir connus, que des premiers, les Zénon
et les Epicure, qui, seuls, peuvent avoir raisonnablement in-
fluencé la pensée religieuse de Kohélet. Ainsi que le dit Zeller,
il n’est pas impossible que I'Ecclésiaste ait été mis en contact
avec la culture philosophique des Grecs; mais il n’est pas non
plus possible de conclure avec certitude & une action positive
d’un ou de plusieurs systemes déterminés sur son développe-
ment théologique.

Un autre Anglais, Plumptre, plus original et plus ingénieux
encore, a cru résoudre ’énigme de I’Ecclésiaste en nous tra-
¢ant sa biographie conjecturale, prétendant s’installer ainsi « au
cceur méme de U’ceuvre et de auteur? » et nous fournir « une
représentation de ce que pouvaient étre les expériences d’un
Juif, au milieu de I'hellénisme alexandrin. » Et cette « biogra-
phie idéale, » c’est dans le livre méme de ’Ecclésiaste qu’il en
découvre les principaux éléments. (Vest toute une histoire, nous
dirions presque tout un roman. Qu’on en juge.

Koheélet naquit vers 'an 230 avant Jésus-Christ. Fils unique
d’un pére judéen (IV, 8), il fut élevé dans 'école de la syna-
gogue de sa ville, selon les principes de 'orthodoxie rigide et
formaliste de ce temps. Il recut aussi une instruction manuelle

! Essai, p. 84.



424 J.-E. NEEL

et pratique dont il regretta plus tard les salutaires effets (V,11).
Mais arrivé a I’dge viril, briillé du désir de voir le monde, il se fit
rendre des comptes par son pére, et selon la coutume, se dirigea
vers Alexandrie. Riche et bien posé, il connut la vie de cour avec
toutes ses splendeurs, mais aussi avec toutes ses bassesses et ses
miséres (X, 6,7,16,17,20). La sensualité raffinée de ’époque ne
manqua pas d’exercer sur lui une tres forte influence, et il ne
fallut rien moins qu’une indigne trahison pour I'arracher « au
filet de I'oiseleur» (VII,26-29). Les lettres et les arts firent une
heureuse diversion & son chagrin. La bibliothéque d’Alexandrie
n’eut bientdt plus pour lui de secrets, et les sages de la Gréce
captivérent, par leurs metres harmonieux et leurs sentences
philosophiques, 'attention du jeune Juif trop oublieux des aus-
téres enseignement de la Thor&. Mais si le systéme des stoi-
ciens et celui des épicuriens l'intéressent, il ne tarde pas & en
comprendre l'insuffisance, et il passe d'un égoisme satisfait a
un altruisme charitable (VII, 2, 4) qui le console des déceptions
de la pensée autant que de celles du ceceur. 1l éprouve surtout
ces premiéres en fréquentant le Musée ol il est admis dans
Pauguste compagnie des sages qui ne cessaient d’y discuter.
Mais aussi ici il fait ’expérience de 'universelle vanité (IX, 11,
15, 16). Viennent alors les mauvais jours (XII, 1), ceux de la
vieillesse et des infirmités, de 'amertume et du dégott, ceux
aussi du regret et du repentir; ses croyances judaiques se ré-
veillent sous l'aiguillon des approches de la mort. 1l se tourne
alors vers son Dieu, et écrit pour l'instruction des générations
& venir le livre étrange que l’on sait, et ou les contradictions
qui foisonnent ne sont pas autre chose que le heurt des pen-
sées diverses qui se pressent et s’entrechoquent en lui. L'Ec-
clésiaste est le récit d’un conflit qui ne devait finir qu’avec
celui dont I’4me en était le théatre douloureux 1.

Telle est I'histoire de Kohélet. « Ce tableau vaut-il une
preuve? » demanderons-nous avec M. Bois. 1l serait téméraire
de Vaffirmer. Comment tirer d’indications aussi vagues que
celles que nous fournit ce livre singulier une biographie qui
offre quelque garantie d’authenticité ? « Les mémes matériaux

1 Essai, p. 104.



LE PHILONISME AVANT PHILON 425

se préteraient sans trop de difficulté aux constructions les plus
diverses!.» La tentative de Plumptre n’en est pas moins digne
de sympathie et d’intérét, car si ses vues d’ensemble échap-
pent & toute vérification, il est permis de croire que quelques-
unes des idées subsidiaires sur lesquelles repose son systéme
méritent de rester, et contribueront pour leur bonne part a la
solution définitive du probhléme de I’Ecclésiaste.

Cette solution, E. Pfleiderer a cru la trouver dans l’ascen-
dant exercé par la philosophie d’Héraclite sur la pensée reli-
gieuse et morale de Kohelet 2. C’est surtout I’idée de la mort
dans son antithese avec la vie, commune & ces deux auteurs,
qui permet au savant allemand d’affirmer cette influence. Bien
des points de détail, particuliérement nombreux dans les cha-
pitres I et III, confirment 1'héraclitisme du sage hébreu, et ce
sont surtout les contrastes dont les passages cités sont l'ex-
pression qui en sont, pour Pfleiderer, la preuve irrécusable. Il
faut ajouter que Koheélet ne rappelle Héraclite que pour le com-
battre, et que, tandis que le philosophe grec, dans une orgueil-
leuse spéculation, croit pouvoir s’élever a ces hauteurs ol toutes
les contradictions de la pensée et de la vie s’évanouissent en
se résolvant dans une synthese supérieure, I'Ecclésiaste sait
borner ses ambitions intellectuelles (XI, 5) et se contenter des
parcelles de vérité qu’il a plu & la Sagesse divine de faire con-
naitre & ’humanité.

Les vues de Pfleiderer ne paraissent pas & M. Bois devoir
emporter la conviction. Héraclite est-il donc le seul, parmi les
penseurs de I'antiquité, & avoir constaté et déploré I'antithése
de la vie et de la mort ? N'est-ce pas plutot ici un de ces lieux
communs que l’on retrouve chez les sages bouddhistes aussi
couramment que chez les philosophes de la Gréce, et desquels
il est impossible de conclure avec quelque certitude & une in-
fluence réciproque de ceux qui les développent dans leurs
traités? Qu’est-ce & dire, sinon qu’il y aurait une exagération
manifeste & tirer des systemes de Tyler, Plumptre et Pfleiderer,
des inductions aussi positives que les leurs au sujet d’une ac-
tion de la spéculation grecque sur 'Ecclésiaste, et & voir dans

! Essai, p. 106. — 2 Essai, p. 109. — 3 Essai, p. 125.



426 J.-E. NEEL

Kohelet I'initiateur de la philosophie judéo-alexandrine, le pre-
mier représentant du philonisme avant Philon.

*
*® *

Nous nous attarderons moins au canon grec, car la version
des LXX, I'Ecclésiastique et la Sapience ont manifestement été
composés sous uneinfluence hellénistique. La traduction alexan-
drine de I’Ancien Testament différe sensiblement, on le sait, du
texte hébreu, et plusieurs ont voulu voir dans ces divergences
une preuve des préoccupations meétaphysiques des interprétes.
Gfrorer ! impute & ces préoccupations la doctrine des étres in-
termédiaires chargés de combler le vide entre le Dieu supréme
qui est insaisissable en son immuable essence, et le monde
visible qui est le reflet de sa pensée. Dela la théorie du Logos,
que I’Ancien Testament connait comme la Parole ou la Sagesse,
et qui devait, par la suite, occuper la place d’honneur dans le
systeme de Philon. Un autre savant, Dihne 2, trouve dans les
LXX un systéme complet de judéo-alexandrinisme. La ré-
pulsion des traducteurs pour les anthropomorphisies, leur
conception des étres intermédiaires et du monde des idées,
prototype du monde réel, en sont les manifestations les plus
caractéristiques. Il y a du vrai dans toutes ces remarques.
Aussi bien M. Bois ne nie-t-il pas qu’il v ait du judéo-alexan-
drinisme dans le canon grec de I’Ancien Testament. Ce n’est
pas encore toute cette philosophie, c’en est pourtant le germe
et le premier épanouissement. (est ainsi que la «hale sa-
crée» qui devait préserver les oracles révélés des Juifs de
tout contact avec la sagesse hellénique est forcée, et qu'un
peu en fait, complétement en puissance, «le philonisme est
introduit et accepté dans la place sainte 2. »

Parmi les écrits que les LXX ajoutent au canon hébreu, le
livre apocryphe connu sous le nom d’Ecclésiastique de Jésus
fils de Sirach, et la Sapience dite de Salomon méritent, le second
surtout, une attention exceptionnelle. Le premier 4, selon M.
Bois, n’a subi I'influence judéo-alexandrine que d’'une maniere
occasionnelle et fragmentaire. Dans son ensemble, la pensée

1 Essai, p. 181. — 2 Essai, p. 142. — 3 Essai, p. 159. — 4 Essai, p. 160-210.



LE PHILONISME AVANT PHILON 427

de Pauteur reste juive. Certes, la civilisation grecque lui est fa-
miliére ; ses voyages et ses études ne lui en laissent rien igno-
rer ; mais les points caractéristiques du philonisme, en parti-
culier la doctrine des étres intermédiaires et du Logos, sont
trop vagues dans ’écrit du Siracide pour gqu’on puisse lui im-
puter un systéme complet de spéculation sur les rapports de
Dieu avec le monde. La Sagesse est-elle pour lui une hypos-
tase 7 se borne-t-il, en parlant d’elle, & une personnification
poétique? On peut affirmer 'une et 'autre chose si I'on s’en
tient & des textes isolés. Dans I’ensemble, toutefois, dit M. Bois,
il n’y a pas lien d’attribuer aux expressions de lauteur une
portée mélaphysique; ce qui n’empéche pas d’admettre que,
dans I’Ecclésiastique, qui tient le milieu entre les Proverbes et
la Sapience, «la Sagesse ait fait quelques pas de plus » vers la
limite qui la sépare encore de la doctrine philonienne du Logos.

Cette limite existe-t-elle encore dans la Sapience, et cet apo-
cryphe est-il un produit authentique du judéo-alexandrinisme
avant Philon? On n’en saurait douter aprés I'étude conscien-
cieuse ! que consacre M. Bois au livre du pseudo-Salomon. La
forme et le fond, tout est grec dans cet intéressant ouvrage: la
langue parfois poétiquement rythmée, la méthode allégorique si
préconisée & Alexandrie, ’exaltation de la transcendance divine,
la paucité des anthropomorphismes, I'identification de la Sagesse
avec la Parole, 'Esprit, etc., la personnalité hypostatique de
la Sagesse, la doctrine des deux créations, celle du monde in-
telligible par Dieu, celle du monde visible par le Logos, enfin
Ianthropologie (préexistence des 4mes) et ’eschatologie (im-
mortalité de 1’ame), tout, dans cette ceuvre, trahit cet amal-
game de judaisme et d’hellénisme qui caractérisera la phi-
losophie de Philon dont l'auteur de la Sapience doit étre
reconnu pour le véritable précurseur. Comme son éminent
successeur, le faux Salomon nous laisse aux prises avec le
double dualisme de Dieu et du diable, de Dieu et de la matiére,
c’est-a-dire du bien et du mal, du Créateur et de la création.
Philon pourra, sans doute, « développer, coordonner, lier », il
ne fera, en tout cas, que tirer les conséquences de ce mouve-

! Essai, p. 211-311.



428 J.-E. NEEL

ment d’1dées dont le contact entre I’hébraisme et I'hellénisme
avait été le signal et le point de départ.

*
* *®

Les appendices qui forment la derniére partie de la thése de
M. Bois, et qui lui ont peut-étre coiité plus de travail que le
corps méme de l'ouvrage, ne nous arréteront que quelques
instants. Il est en effet inutile de reproduire ici les discussions
auxquelles se livre lauteur pour fixer aussi exactement, ou
mieux, aussi approximativement que possible, la date des textes
examinés, en particulier de ’Ecclésiastique et de la Sapience,
et impossible de résumer les notes critiques sur les passages
douteux de ces deux apocryphes. En ce qui concerne le pre-
mier!, aprés un examen approfondi de I’épilogue et du prologue,
M. Bois lui assigne pour compositeur un Juif palestinien, et
pour date de composition ’époque comprise entre 1’an 280 et
I'an 250 avant Jésus-Christ. Cela résulte du fait que «le Sira-
cide a connu personnellement le grand prétre Simon Ier, » ou
Simon le Juste, qui ne saurait, comme on l’a prétendu, étre
identifié avec Simon II. Quant au traducteur de I’Ecclésiastique,
qui était le petit-fils de I’auteur, il est probable qu'’il arriva en
Egypte, & I’Age de 38 ans, et y publia I'ccuvre de son grand-
pére sous le régne d’Evergete Ier. Tout cela est assez vague.
Ce qui concerne la Sapience ne I’est pas moins. La multiplicité
des opinions est ici infinie : pour la date, les uns remontent
jusqu’a 'an 217, les autres descendent jusqu’a 31 avant Jésus-
Christ; pour I'auteur, les noms de Salornon, Zorobabel, Aristo-
bule, Philon lui-méme ont été mis en avant. Mais aucune de
ces hypotheses «n’est en état de se légitimer. » Tout ce que
I’on peut dire, avec M. Bois, sans crainte d’étre sérieusement
contredit, c’est que la Sapience est I’ceuvre d’un Juif alexan-
drin, et qu’elle est antérieure non seulement au christianisme,
qu’elle ne connait pas, mais aussi & Philon dont elle ne repro-
duit pas le systéme dans toute sa plénitude et sa rigueur.
M. Bois a examiné d’assez prés — ses notes critiques sur le texte
de I'Ecclésiastique et de la Sapience en font foi, — les deux

1 Appendice, p. 313-344.



LE PHILONISME AVANT PHILON 429

ouvrages en question, pour que l’on puisse avoir cette confiance
qu’il n’a négligé aucun indice qui soit capable denous éclairer
sur des problémes qui resteront fort probablement & tout ja-

mais insolubles.
*

* *

Nous ne pouvons terminer cet exposé sans porter un juge-
ment d’ensemble sur I'ccuvre de M. Bois. C’est intentionnelle-
ment que nous nous exprimons ainsl. Il ne nous serait pas
possible en effet de critiquer dans le détail le remarquable
travail de I'auteur. Son sujet est trop spécial, les connaissances
qu’il réclame trop précises, pour qu’il nous soit possible d’ins-
tituer ici de bien longues discussions sur tel ou tel point d’his-
toire qui ne nous paraitrait pas suffisamment établi. Nous
avouons, sans peine aucune, que nous méritons le reproche
adressé par Diels & Pfleiderer, avec I'aménité dont les savants
allemands sont coutumiers, «de ne pas posséder dans notre
esprit les ressources intellectuelles nécessaires! » pour bien
traiter cette question 2. Mais, par contre, nous félicitons M. Bois,
sans aucune arriére-pensée, de ne pas mériter un compli-
ment aussi gracieusement tourné, et de se mouvoir avec une
aisance remarquable au sein des mille questions philosophi-
ques, philologiques, historiques, ou critiques, que souléve le
probléme des origines du philonisme. Sa science est de bon
aloi; la documentation de ses vues est des plus sérieuses. Il
n’est pas une discussion, si minutieuse soit-elle, qui ait le
don de le rebuter. Il sait conduire 'argumentation avec toute
la rigueur scientifique que l'on est en droit de réclamer de lui,
puisqu’en ces matieres il faut ou marcher scientifiqguement ou
ne rien dire du tout; et tout en tenant téte aux théologiens al-
lemands et anglais qui ne se contentent pas, en fait de preuves,
de fines railleries ou de bon mots, il sait égayer la discussion
par une pointe d’esprit qui ne lui messied pas, et la semer ¢a

1 Essai, p. 123.

? Par exemple la question de la grande synagogue dont parle M. Bois
et qui, on le sait, est pour plusieurs critiques une légende destinée
a expliquer la formation du canon de I’Ancien Testament.



430 J.-E. NEEL

et 1a d’un peu de cet humour qui rend moins aride une route
dont la sécheresse en rebuterait plus d’un.

M. Bois excelle a présenter les systémes des critiques qu’il
combat sous un jour qui fait le plus grand honneur & l'imagi-
nation fertile de ces Messieurs, mais pousse irrésistiblement le
lecteur a prendre pour de I'ingéniosité, souvent méme de la
subtilité, ce qu’on invogque comme un argument inattaquable.
Et c’est ici que le bon sens francais prend une revanche écla-
tante sur les théories & perte de vue, et les constructions, sou-
vent bien pauvrement ¢échafaudées, de la science, parfois
bien lourde, de ses voisins. Sans appuyer, d’un trait léger,
presque imperceptible, il sait nous mettre en défiance contre
ces exces d’imagination dont se met volontiers en frais un au-
teur désireux d’établir irréfutablement sa theése. M. Bois, encore
qu’il n’ait pas la plume élégante, svelte et souvent acérée de
son regretté pére, n’en sait pas moins amener par des remar-
ques pleines de finesse et d’d propos un sourire discret sur
les levres de ses lecteurs. Kohélet jouant au trictrac quelque
deux cents ans avant Jésus-Christ !, nous a valu un instant de
douce gaieté. Il est bien vrai que le jeu de loie faisait les dé-
lices des Atrides devant les murailles de Troie. Mais Pfleiderer,
qui déduit cette nouveauté d’un obscur participe employé par
Héraclite, n’hésite pas a affirmer que les Juifs aimaient et
pratiquaient beaucoup ce passe-temps. Les Egyptiens commet-
tant une faute . ... aquatique 2, Simon I, prétre bien moins et
moins bien renommé que Simon Ier3, et bien d’autres détails
que Pon retrouve jusque dans les notes critiques de 'auteur
sur le texte de I’Ecclésiastique et de la Sapience, sont autant
de preuves de cet enjouement qui tempére, & de certains mo-
ments, la gravité des sujets traités et des discussions y affé-
rentes. Du reste, en dehors de ces velléités malicieuses, le
bon sens de M. Bois a bien des occasions de se manifester. Il
ne lui est pas mal aisé de s’élever contre une critique aven-
tureuse qui d’un mot obscur 4, d’une simple conjonction 3, ou
de rapprochements de textes, plus ingénieux que probants,

1 Essai, p.117. — 2 Essai, p. 285. — 2 Appendices, p. 328. — 4 Essai, p. 165.
5 Essai, p. 153.



LE PHILONISME AVANT PHILON 431

n’hésite pas a tirer des conclusions, véritablement exorbitantes,
si I’on se rappelle la fragilité des prémisses sur lesquelles elles
reposent, ou les véritables tours de force exégétiques que I’on
commet pour les étayer!. M. Bois ne proscrit pas la critique
conjecturale; il s’y livre au contraire, prés de cent pages durant,
avec une véritable virtuosité; mais il n’hésite pas, au risque
de se voir quelque jour, si ses conjectures devenaient par trop
fantaisistes, rappeler dses propres déclarations, & formuler sur
la matiéere les principes les plus judicieux 2. Nous reconnaissons
bien 14 cette ferme et droite raison qui, chez lui, est de famille,
et que nous voudrions voir demeurer un des caractéres dis-
tinctifs de notre théologie de langue francaise.

Hatons-nous d’ajouter que M. Bois ne posséde pas seulement
un instrument de premiére valeur, mais un fonds de connais-
sances sur lesquelles il peut s’exercer sans crainte de se perdre
dans le vide. La compétence philosophique et philologique
dont fait preuve son Essai ne sera, pensons-nous, révoquée en
doute par personne. La premiere, & la rigueur, pourrait ne pas
nous surprendre oulre-mesure; la seconde, qui a fourni 4 la
thése de M. Bois une base critique solide, nous a particuliére-
ment frappé3. M. Bois aborde sans se troubler les questions
de grammaire grecque ou hébraique les plus abstraites, les plus
spéciales. Pour nous, que Winer et Gesenius n’ont pas réussi
& transformer en disciple sinon convaincu du moins prati-
quant, nous nous inclinons respectueusement devant les ar-
réts de leur science linguistique. Sans les suivre dans toutes
leurs minuties, nous ne devons pas oublier que ¢’est dans les la-
boratoires de ces chercheurs que se stratifient peu & peu les bases
de I’histoire, et qu’en définitive, c’est & leurs discussions ab-
struses ue nous sommes souvent redevahles de connaissances
plus positives et plus générales qui ont pris naissance dans le
sol ingrat, en apparence, mais en réalité riche et fécond, de
leurs sagaces et patientes investigations. On n’en saurait douter

! Essai, p. 280.

2 Essai, p. 219.

3 Voir entre autres dans I'Fssai p, 258; et dans les appendices, les notes
" eritiques.



432 J.-E. NEEL

en ce qui concerne la philosophie judéo-alexandrine dont les
origines encore obscures ne nous sont cependant quelque peu
connues que grice & cet examen détaillé, et presque microsco-
pique des textes canoniques ou apocryphes, qu’apres les Tyler,
les Plumptre, les Pfleiderer, les Gfrorer, les Reuss, les Wahl et
beaucoup d’autres, M. Bois a compulsés et disséqués, corrigés
et comparés, avec un sens critique et une modération de vues
qui donnent & son travail une véritable autorité.

Disons enfin, pour nous élever & des considérations plus
générales encore, que la théologie de M. Bois lui a permis d’a-
border la question du philonisme avant Philon avec la pleine
indépendance d’un savant. Respectueux du canon qui est avant
tout un fait historique, M. Bois ne se laisse pourtant pas arréter,
dans I’examen critique des livres qui le composent, par une
doctrine étroite sur I'autorité des Ecritures. Il ne coupe pas
court & toute discussion sur la présence possible d’éléments
philoniens dans I'Ecclésiaste, en arguant 'impossibilité d’une
influence semblable dans une ceuvre dont le caractére canoni-
que garantit la pleine inspiration. Aucun a priori de ce genre
n’infirme d’avance les conclusions de M. Bois, et son indépen-
dance & cet égard est de nature & nous donner une entiére
confiance dans sa méthode, sinon dans tous ses résultats.
M. Bois croit 4 l'aulorité de la Bible, mais il ne croit pas que cette
autorité risque d’étre amoindrie par les résultats de la critique
historique, ni compromise par I'adoption d’une méthode qui
procede avec une sincérité, une rigueur, un désintéressement,
absolus. De la thése de M. Bois résulte pour nous cette encou-
rageante constatation, bien faite pour nous édifier sur la ligne
générale dans laquelle se mouvra I’enseignement de I'un des
futurs profeszseurs de notre jeunesse théologique!, c’est que
pour lui la science et la foi n’ont rien & redouter I'une de
Pautre, et qu’il ne faut & la vérité, si tant est qu’elle en ré-
clame aucuns, d’autres appuis gue ceux de la vérité.

! Depuis que cet article a ét€ composé, M. H. Bois a été nommé, par
décret de M. le ministre de l'instruction publique, professeur de morale
4 la faculté de théologie de Montauban.



LE PHILONISME AVANT PHILON 438

X % %

Nous aurions bien quelques observations 3 ajouter sur la
forme de la thése de M. Bois. Sa plume n’a pas encore la dis-
tinction de la plume paternelle. Le style est parfois lourd; la
phrase demanderait & étre chatiée et allégée ; la discussion &
avancer plus vivement. .. Sans nous y appesantir, il nous sera
permis de signaler ces défauts a4 l'auteur; ils sont de ceux
dont on se corrige, si tant est qu’on ne les prenne pas — ne
serait-ce pas un peu le cas & Lausanne? — pour des qualités
qui ont pour synonymes la conscience et la profondeur? Il y
aurait peut-étre quelque irrévérence de notre part & insister
sur ce point et & trancher cette question.

THEOL, ET PHIL. 1892. 23



	Le philonisme avant Philon

