
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉ

La fête des Pourîm.

On sait que dans le livre d'Esther le nom de la fête des Pourîm

est expliqué par le fait que Haman aurait jeté le pour,
« c'est-à-dire le sort » (gorâl), pour savoir à quelle date il
devait fixer le massacre général des Juifs (Esth. IX, 24-26; comp.
Ill, 7). On sait aussi que cette explication a paru « plus que
suspecte » à plus d'un critique, soit parce qu'elle ne rend pas
suffisamment compte de la terminaison du pluriel pourîm, soit
surtout parce qu'il n'existe en aucun dialecte de la langue des
Perses un mot quelconque ressemblant à pour qui signifie « le

sort. » En effet, le mot paré auquel on en a appelé veut dire
la partie, la part, et non le sort; et si l'on comprend sans peine
qu'un mot qui signifie «sort» puisse acquérir le sens dérivé de

« part » ou de « portion » (comp, l'allemand loos avec le français

lot), il ne s'ensuit pas qu'à l'inverse on puisse octroyer le
sens de « sort » à un mot qui signifie la portion.

Cela étant, on en est venu à conjecturer que la fête des pourîm
était une institution d'origine étrangère, dont le nom aurait été

interprété arbitrairement pour le mettre tant bien que mal en

relation avec la légende juive de la reine Esther. Cette conjecture

a fait son chemin, grâce surtout à l'autorité de feu P. de

Lagarde et à sa monographie de 1889 (« Purim. Ein Reitrag zur
Geschichte der Religion »). Partant du fait que dans les LXX
se trouve la leçon <ppovpai, avec la variante yo-j^Sca«, le célèbre
orientaliste de Gœttingue avait cherché à établir que la fête
juive des Pourîm était issue de la festivité persane du Farwar-
digân, appelée ^np^iyav par Monandre, auteur byzantin du VIme



384 VARIÉTÉ

siècle. C'était chez les Perses la fête des Morts, ce qui ne
l'empêchait pas d'être une fête joyeuse. Elle se célébrait les
derniers jours de l'année, c'est-à-dire à l'approche du printemps.

« Cette combinaison, disait déjà E. Reuss1, est spécieuse,
mais elle ne suffit pas. » Ce qui la rend sujette à caution, ce

n'est pas seulement la raison invoquée par le théologien de

Strasbourg, à savoir qu'on a quelque peine à s'expliquer
comment la fête empruntée aux Perses a pu être mise en rapport
avec le « roman » d'Esther. Elle fait naître d'autres scrupules
encore. Entre les deux fêtes, celle des Perses et celle des Juifs,
la ressemblance est assez lointaine. Pareillement, entre le mot
farivardîgân et les formes grecques fpovpm (qui est la leçon du

texte traditionnel des LXX) et youpSata (variante qu'offre la
recension de Lucien), la parenté ne semble pas des plus
proches. Qui vous garantit d'ailleurs que la forme qui seule a

prévalu, celle du texte hébreu, pourîm, ne soit pas la plus
ancienne Et puis, est-il bien sûr que l'interprétation donnée du
mot pour par le narrateur juif soit aussi «arbitraire» qu'on
veut bien le dire? que sa traduction par l'hébreu gorâl repose
sur une pure invention? De Lagarde lui-même, dans un article
des Göttinger Gelehrten Anzeigen de 1890, a fini par reconnaître

que sa théorie concernant l'origine de la fête et du nom
de Pourîm n'était pas au-dessus de toute contestation.

Il est certain que le mot pour ne s'explique d'une manière
satisfaisante ni par l'hébreu ni par le persan. Mais pourquoi ne

pas chercher ailleurs? La clef de l'énigme ne se trouverait-elle
pas peut-être en Rabylonie? Telle est la question que s'est
posée un jeune assyriologue allemand, M. H. Zimmern, privat-
docent à Halle. Il a déposé le résultat de ses recherches dans

un très intéressant article de la Zeilschrift fär die alttestamentliche

Wissenschaft de l'année dernière (fascicule I, p. 157-

169). On nous saura gré d'en donner ici un aperçu.

1 La Bible. Ancien Testament, VIlme partie (Littérature politique et

polémique), p. 292. Il est vrai qu'au moment de publier ce volume de sa

Bible, M- Reuss ne connaissait encore la conjecture de Lagarde que par
un premier travail publié par celui-ci dans ses Gesammelte Abhandlungen
de 1866.



VARIETE 385

1. Il est à peu près certain que le mot TìJS est d'origine
sémitique. De Lagarde lui-même a fort bien établi par la philologie
comparée que pour provient d'une forme plus ancienne et plus
dure qui avait un h, et encore plus anciennement un kh (f]),
pour seconde radicale, et qu'il faut le rapprocher du mandéen

ìOHìfi. « repas, >; auquel correspond le syriaque JOITIS, qui
a le même sens. Or il existe en assyrien une racine "IH!3 qui
est très fréquemment employée au piel dans le sens de «

rassembler. » Non moins fréquent est le substantif correspondant,
qui signifie tantôt l'ensemble, tantôt l'assemblée. On ne saurait
douter, dès lors, que l'araméen pouhrô ou poukhrô, « repas, »

ne soit le même mot que l'assyrien poukhrou, « assemblée, »

avec la seule différence qu'il est pris dans une acception plus
spéciale ; comp, le latin coena xotv^), convivium, et l'allemand

Mahl. II est permis de conclure de ce qui précède que le
mot "1^5 signifie proprement une assemblée, et plus spécialement

une « assemblée où l'on mange et boit. »

2. Le mot pour trouvant son explication la plus plausible en
assyrien, il est légitime de se demander si le prototype de la
fête des pourîm ne se retrouverait pas dans quelque fête
babylonienne. Car le sol perse où paraît avoir pris naissance la fête
des pourîm devait être imprégné d'éléments babyloniens. Or
il se trouve que la fête la plus saillante du calendrier babylonien

est celle du Zagmouk, c'est-à-dire du « commencement
de l'année, » laquelle se célébrait avec éclat au printemps, les

premiers jours du mois de nisan. Mentionnée déjà dans des

inscriptions qui remontent à près de trois mille ans avant notre
ère, elle acquit une importance nouvelle au temps de l'empire
néo-babylonien, à partir de Néboukadnéçar. C'était une solennité

joyeuse, en l'honneur du dieu Mardouk (Merodach) dont
le temple Esaghil, à Babylone, était le théâtre principal de la
fête. Dans l'idée des Babyloniens, le moment capital de celle-ci
consistait en une assemblée des dieux, réunis sous la
présidence de Mardouk aux fins de fixer les destins du roi et de tout
le pays durant le cours de la nouvelle année. Les dieux étaient
censés s'assembler dans un local particulièrement sacré de
l'Esaghil, portant le nom sumérien de doukou, « la salle magni-

THÉOL. ET PHIL. 1892. 25



386 VARIÉTÉ

fique ; » de là, sans aucun doute, le nom de Mardouk : « Fils de

doukou. » Cette salle des destins était elle-même située dans

un local plus spacieux, désigné sous le nom également sumérien

d'Oubshoughina, qui signifie le «lieu de l'assemblée; »

oughîn étant l'équivalent sumérien de l'assyrien poukhrou. Il
est permis d'en inférer que ce dernier mot, soit son équivalent,
était devenu un terme technique servant à désigner l'assemblée

annuelle où les dieux fixaient les destins de la nouvelle
année.

3. Cette « salle magnifique » dans le « lieu de l'Assemblée »

du temple d'Esaghil n'était cependant qu'une copie visible du

vrai doukou et du vrai oubshoughina, situés, pensait-on, dans

un lieu mystérieux, du côté de l'orient, au-dessous de la «

montagne » mythologique « du Soleil levant. » C'est là, en réalité,
que les dieux passaient pour s'assembler au commencement
de chaque année à l'effet de fixer les destins sous la présidence
de Mardouk. La fête dans le temple n'en était que la représentation

terrestre. — D'un antre côté, les Babyloniens avaient

reporté au commencement des temps ce qui était censé se

passer chaque printemps, au commencement de l'année; car
Mardouk, le dieu du soleil levant et du soleil printanier, était
aussi le dieu de la création. La légende cosmogonique babylonienne

nous apprend qu'avant la création proprement dite eut
lieu, dans le mythique oubshoughina et sous la présidence de

Mardouk, une assemblée des dieux, un poukhrou, où fut fixé
le destin de Mardouk, à savoir qu'il vaincrait Tihâmat, le principe

des ténèbres, et mettrait en œuvre la création du ciel et
de la terre. Mardouk lui-même est orné de l'épithète: moukin

poukhri sha ilâni, « celui qui institue le poukrou des dieux. »

De plus, il est dit expressément que ce poukhrou initial fut

pour les immortels l'occasion d'un copieux festin.
4. Si, comme on peut le supposer, il existe une connexion

entre la fête de réjouissance des Pourîm et celle du Zagmouk

babylonien, la glose : c'est-à-dire le sort, par laquelle le mot

pour est expliqué dans Esth. III, 7 ; IX, 24, perd le caraclère
« arbitraire » et « plus que suspect » qu'elle avait revêtu aux

yeux de nombre de critiques. Sans doute l'hébreu goràX n'est



VARIÉTÉS 387

pas l'équivalent exact de pour. Il n'en est pas moins vrai que
le principal objet du poukhrou, c'est-à-dire de l'assemblée des

dieux, était bien de fixer les « sorts » pour la nouvelle année.

Il ne serait même pas impossible que du sens primitif, « assemblée

(où l'on tire au sort), » soit née la signification dérivée de

« sort. » — Ainsi s'expliquerait le plus simplement l'emploi du

pluriel pourîm. Cependant ce pluriel peut s'expliquer aussi par
les festins qui caractérisent « les jours despoûrs » et qui, sans

aucun doute, se célébraient déjà, à l'imitation des dieux, lors
du zagmouk babylonien. Peut-être ces repas de nouvel an

étaient-ils, comme celui des dieux, accompagnés d'un tirage au

sort en vue de l'année qui commençait. —On pourrait objecter
à ce rapprochement entre la fête juive et la fête babylonienne

que la première n'a pas lieu, comme c'était le cas de la

seconde, au mois de nisan, mais deux semaines plus tôt, au
milieu d'adar. A quoi l'on peut répondre, d'abord, qu'il semble

ressortir du livre d'Esther lui-même que « les jours despoûrs »

se célébraient primitivement au mois de nisan ; c'est ce mois-
là que Haman fait intervenir le sort; et ensuite, que si les Juifs
en s'appropriant cette fête l'avancèrent d'une quinzaine de

jours, ce fut sans doute par égard pour la pâque qui tombait
sur le mois de nisan.

5. A ces combinaisons qui lui semblent reposer sur des données

suffisamment certaines pour n'être pas taxées de téméraires,

M. Zimmern ajoute une hypothèse qui, à ses propres yeux,
n'a pas le même degré de probabilité, mais n'en mérite pas
moins d'être prise en sérieuse considération. N'est-il pas frappant,
dit-il, que le héros du livre d'Esther porte le nom de Mardokaî,
c'est-à-dire un nom dérivé de celui du dieu Mardouk en l'honneur

duquel, précisément, se célébrait en toute première ligne
la fête babylonienne du nouvel an? Comment se soustraire à

l'idée que dans ce personnage il pourrait bien y avoir une
réminiscence, transformée sans doute par la légende juive, de

Mardouk, dont il est dit qu'il organise et préside le poukhrou
de la fôte babylonienne de la nouvelle année? Il y a plus. On
a vu tout à l'heure l'étroite relation qui existait entre la légende
cosmogonique des Babyloniens et leur fôte du nouvel an. La



388 VARIÉTÉ

création était conçue par eux comme étant en quelque sorte la

première fête de nouvelle année. N'est-il dès lors pas naturel
de supposer que, le jour de l'an, qui était le jour de Mardouk,
la légende cosmogonique, où ce même Mardouk jouait un rôle
si eminent, était particulièrement présente à toutes les mémoi-

ros, qu'elle formait, s'il est permis de s'exprimer ainsi, la péricope

de la fête du zagmouk? Or chacun sait que dans cette
légende la lutte entre Mardouk et Tihâmat et la victoire finale du

premier occupent une place considérable. Dans la lutte entre
Mardochée et Haman et la défaite de ce dernier, autour
desquelles tout pivote en définitive dans le drame du livre d'Esther,

n'y aurait-il pas un écho de la légende babylonienne
En terminant, M. Zimmern pose, sans essayer de la résoudre,

la question de savoir si la fête des pourim est issue
directement du zagmouk babylonien ou bien si elle en est sortie par
des détours. En soi, dit-il, il ne serait pas impossible qu'elle
fût née du confluent de deux courants d'idées, l'un babylonien,
l'autre persan. Cependant la thèse d'une influence exercée
simultanément par la fête babylonienne du zagmouk et le far-
ward persan lui parait des plus problématiques.

Nous avons laissé entrevoir que pour M. Zimmern l'histoire
d'Esther n'est qu'une pure légende, sans base historique,
destinée simplement à expliquer d'une façon plausible l'institution
de la fête des Pourîm. L'auteur du roman n'aurait fait qu'adapter

à son propos de vieilles traditions, qui auraient été en
connexion avec la fête dont il ignorait lui-même les vraies origines,
ou avec la fête païenne qui avait servi de prototype à cette
dernière. Nous ne saurions, pour notre part, faire aussi bon marché

des souvenirs historiques qui ont pu servir de canevas à la

broderie du narrateur juif. Mais cela ne nous empêchera pas de

reconnaître qu'il y a dans les indications fournies par l'assyrio-
logue de Halle des éléments dont il faudra dorénavant tenir
compte.

H. Vuilleumier.


	Variété

