Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)
Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETE

La féte des Pourim.

On sait gue dans le livre d’Esther le nom de la féte des Pou-
rim est expliqué paar le fait que Haman aurait jeté le pour,
« c’est-a-dire le sort » (gordl/, pour savoir & quelle date il de-
vait fixer le massacre général des Juifs (Esth. IX, 24-26 ; comp.
II1, 7). On sait aussi que cette explication a paru « plus que
suspecte » & plus d’un critique, soit parce qu’elle ne rend pas
suffisamment compte de la terminaison du pluriel pourim, soit
surtout parce qu’il n’existe en aucun dialecte de la langue des
Perses un mot quelconque ressemblant & powr qui signifie « le
sort. » En effet, le mot pdré auquel on en a appelé veut dire
la partie, la part, et non le sort; et si 'on comprend sans peine
qu'un mot qui signifie « sort» puisse acquérir le sens dérivé de
« part » ou de « portion » (comp. I'allemand loos avec le fran-
cais lot), il ne s’ensuit pas qu’a 'inverse on puisse octroyer le
sens de « sort » & un mot qui signifie la portion.

Cela étant, on en est venu & conjecturer que la féte des pourim
était une institution d’origine étrangére, dont le nom aurait été
interprété arbitrairement pour le mettre tant bien que mal en
relation avec la 1égende juive de la reine Esther. Cette conjec-
ture a fait son chemin, grice surtout a4 'autorité de feu P. de
Lagarde et & sa monographie de 1889 (« Purim. Ein Beitrag zur
Geschichte der Religion »). Partant du fait que dans les LXX
se trouve la lecon gpovpar, avec la variante govpdus, le célehre
orientaliste de Geettingue avait cherché a établir que la féte
juive des Pourim était issue de la festivité persane du Farwar-
digdn, appelée gousdiyzy par Ménandre, auteur byzantin du VIme



384 VARIETE

sieécle. (’étail chez les Perses la féte des Morts, ce qui ne ’'em-
péchait pas d’étre une féte joyeuse. Elle se célébrait les der-
nicrs jours de l'année, c’est-a-dire & 'approche du printemps.

« Cette combinaison, disait déjd E. Reuss?!, est spécieuse,
mais elle ne suffit pas. » Ge qui la rend sujette & caution, ce
n’est pas seulement la raison invoquée par le théologien de
Strasbourg, & savoir qu’on a quelque peine & s’expliquer com-
ment la féte empruntée aux Perses a pu étre mise en rapport
avec le « roman » d’Esther. Elle fait naitre d’autres scrupules
encore. Entre les deux fétes, celle des Perses et celle des Juifs,
la ressemblance est assez lointaine. Pareillement, entre le mot
farwardigdn et les formes grecques gpovpee (qui est la lecon du
texte traditionnel des LXX) et govpdaua (variante qu’offre la re-
cension de Lucien), la parenté ne semble pas des plus pro-
ches. Qui veus garantit d’ailleurs que la forme qui seule a pré-
valu, celle du texte hébreu, pourim, ne soit pas la plus an-
cienne 7 Et puis, est-il bien siir que l'interprétation donnée du
mot pour par le narrateur juif soit aussi « arbitraire » qu’on
veut bien le dire ? que sa traduction par ’hébreu gordl repose
sur une pure invention ? De Lagarde lui-méme, dans un article
des Géttinger Gelehrten Anzeigen de 1890, a fini par recon-
nailre que sa théorie concernant I'origine de la fétc et du nom
de Pourim n’était pas au-dessus de toute contestation.

Il est certain que le mot pour ne s’explique d’une maniére
salisfaisante ni par 'hébreu ni par le persan. Mais pourquoi ne
pas chercher ailleurs ? La clef de I'énigme ne se trouverait-elle
pas peut-étre en Babylonie ? Telle est la question que s’est po-
sée un jeune assyriologue allemand, M. H. ZIMMERN, privat-
docent & Halle. Tl a déposé le résultat de ses recherches dans
un trés intéressant article de la Zeitschrift fiir die alttestament-
liche Wissenschaft de I'année derniére (fascicule I, p. 157-
169). On nous saura gré d’en donner ici un apercu.

U La Bible. Ancien Testament, VII™e partie (Littérature politique et po-
lémique), p. 292. 1l est vrai qu'au moment de publier ce volume de sa
Bible, M. Reuss ne connaissait encore la conjecture de Lagarde que par
un premier travail publié par celui-ci dans ses Gesammelte Abhandlungen
de 1866.



VARIETE 385

1. 1l est & peu prés certain que le mot WD est d’origine sémi-
tique. De Lagarde lui-méme a fort bien établi par la philologie
comparée que poitr provient d’une forme plus ancienne et plus
dure qui avait un h, et encore plus anciennement un kh (J"I),
pour seconde radicale, et qu'il faut le rapprocher du mandéen
N9, « repas, » auquel correspond le syriaque X719, qui
a le méme sens. Or il existe en assyrien une racine A9 qui
est trés fréquemment emplovée au piel dans le sens de « ras-
sernbler. » Non moins fréquent est le substantif correspondant,
qui signifie tantot I’ensemble, tantdt Passemblée. On ne saurait
douter, dés lors, que I'araméen pouhrd ou poukhrd, « repas, »
ne soit le méme mot que l'assyrien poukhrou, « assemblée, »
avec la seule différence qu’il est pris dans une acception plus
spéciale; comp. le latin coena (= zewd), convivium, et l'alle-
mand Mahl. Il est permis de conclure de ce qui précede que le
mot =)D signifie proprement une assemblée, et plus spéciale-
ment une « assemblée olt I'on mange et boit. »

2. Le mot pour trouvant son explication la plus plausible en
assyrien, il est légitime de se demander si le prototype de la
féete des pourim ne se retrouverait pas dans quelque féte baby-
lonienne. Car le sol perse ol parait avoir pris naissance la féte
des pourtm devait étre imprégne d’éléments babyloniens. Or
il se trouve que la féle la plus saillante du calendrier babylo-
nien est celle du Zagmouk, c’est-a-dire du « commencement
de I'année, » laquelle se célébrait avec éclat au printemps, les
premiers jours du mois de nisan. Mentionnée déja dans des
inscriptions qui remontent & prés de trois mille ans avant notre
ere, elle acquit une importance nouvelle au temps de I'empire
néo-babylonien, & partir de Néboukadnécar, C’était une solen-
nité joyeuse, en ’honneur du dieu Mardouk (Merodach) dont
le temple Esaghil, & Babylone, était le théatre principal de la
féte. Dans 'idée des Babyloniens, le moment capital de celle-ci
consistait en une assemblée des dieux, réunis sous la prési-
dence de Mardouk aux fins de fixer les destins du roi et de tout
le pays durant le cours de la nouvelle année. Les dieux étaient
censés s’assembler dans un local particuliérement sacré de
IEsaghil, portant le nom sumérien de dowkou, «la salle magni-

THEOL. ET PHIL. 1892. 25



386 VARIETE

fique ; » de 14, sans aucun doute, le nom de Mardouk : « Fils de
doukou. » Cette salle des destins était elle-méme située dans
un local plus spacieux, désigné sous le nom également sumé-
rien d’Oubshoughina, qui signifie le « lieu de I'assemblée; »
oughin étant 'équivalent sumérien de lassyrien poukhrow. Il
est permis d’eninférer que ce dernier mot, soit son équivalent,
était devenu un terme technique servant & désigner 'assem-
blée annuelle ol les dieux fixaient les destins de la nouvelle
année.

3. Cette « salle magnifique » dans le « lieu de I’Assemblée »
du temple d’Esaghil n’était cependant qu’une copie visible dua
vrai doukou et du vrai oubshoughina, situés, pensait-on, dans
un lieu mystérieux, du coté de ’orient, au-dessous de la « mon-
tagne » mythologique « du Soleil levant. » C’est 1a, en réalité,
que les dieux passaient pour s’assembler au commencement
de chaque année & P'effet de fixer les destins sous la présidence
de Mardouk. La féte dans le temple n’en était que la représen-
tation terrestre. — D’un autre coté, les Babyloniens avaient
reporté au commencement des temps ce qui était censé se
passer chaque printemps, au commencement de Pannée; car
Mardouk, le dieu du soleil levant et du soleil printanier, était
aussi le dieu de la création. La légende cosmogonique babylo-
nienne nous apprend qu’avant la création proprement dite eut
licu, dans le mythique oubshoughina et sous la présidence de
Mardouk, une assemblée des dieux, un poukhrou, ou fut fixé
le destin de Mardouk, & savoir qu’il vaincrait Tihdmat, le prin-
cipe des ténébres, et mettrait en ceuvre la création du ciel et
de la terre. Mardouk lui-méme est orné de I’épithéte: moukin
poukhri sha ilani, « celui qui instilue le poukrou des dieux. »
De plus, il est dit expressément que ce poukhrow initial fut
pour les immortels I’occasion d’un copieux festin.

4. Si, comme on peut le supposer, il existe une connexion
entre la féte de réjouissance des Pouriin et celle du Zagmouk
babylonien, la glose: c’est-cd-dire le sort, par laquelle le mot
potr est expliqué dans Esth. III, 7; IX, 24, perd le caraciére
« arbitraire » et « plus que suspect » qu’elle avait revétu aux
yeux de nombre de critiques. Sans doute 'hébreu gordl n’est



VARIETES 387

pas 'équivalent exact de pour. Il n’en est pas moins vrai que
le principal objet du poukhrou, c’est-a-dire de 'assemblée des
dieux, était bien de fixer les « sorls » pour la nouvelle année.
Il ne scrait méme pas impossible que du sens primitif, « assen-
blée (ol l'on tire au sort), » soit née la signification dérivée de
« sort.» — Ainsi s’expliquerait le plus simplement ’emploi du
pluriel pourim. Gependant ce pluriel peut s’expliquer aussi par
les festins qui cavactérisent « les jours des pours » et qui, sans
aucun doute, se célébraient déja, & I'imitation des dieux, lors
du zagmouk babylonien. Peut-étre ces repas de nouvel an
étaient-ils, comme celui des dieux, accompagnés d’un tirage au
sort en vue de 'année qui cominengait. — On pourrait objecter
4 ce rapprochement entre la féte juive et la féte babylonienne
que la premiere n’a pas lieu, comme c’était le cas de la
seconde, au mois de nisan, mais deux semaines plus tot, au
milieu d’adar. A quoi 'on peut répondre, d’abord, qu’il semble
ressortir da livre d’Esther lni-méme que « les jours des poitrs »
se célébraient primitivement au mois de nisan; c’est ce mois-
14 que Haman fait intervenir le sort; et ensuite, que siles Juifs
en s’appropriant cette féte l'avancerent d’une quinzaine de
jours, ce fut sans doute par égard pour la pigue qui tombait
sur le mois de nisan.

5. A ces combinaisons qui lul semblent reposer sur des don-
nées suffisamment certaines pour n’étre pas taxées de témérai-
res, M. Zimmern ajoute une hypothése qui, 4 ses propres yeux,
n’a pas le méme degré de probabilité, mais n’en mérite pas
moins d’étre prise en sérieuse considération. N'est-il pas frappant,
dit-il, que le héros du livre d’Esther porte le nom de Mardokeat,
c’est-a-dire un nom dérivé de celui du dieu Mardouk en ’hon-
neur duguel, précisément, se célébrait en toute premiere ligne
la féte babylonienne du nouvel an? Comment se soustraire a
I'idée que dans ce personnage il pourrait bien y avoir une ré-
miniscence, transformée sans doute par la légende juive, de
Mardouk, dont il est dit qu’il organise et préside le poukhrow
de la féte habylonienne de la nouvelle année? Il y a plus. On
a vu tout & ’heure I’élroite relation qui existait entre la légende
cosmogonique des Babyloniens et leur féte du nouvel an. La



388 VARIETE

création était congue par eux comme étant en quelque sorte la
premiére féte de nouvelle année. N'est-il dés lors pas naturel
de supposer que, le jour de I’an, qui était le jour de Mardouk,
la légende cosmogonique, ol ce méme Mardouk jouait un role
si éminent, était particulierement présente & toutes les mémoi-
res, qu’elle formait, s’il est permis de s’exprimer ainsi, la péri-
cope de la féte du zagmouk ? Or chacun sait que dans cette 1é-
gende la lutte entre Mardouk et Tihdmat et la victoire finale du
premier occupent une place considérable. Dans la lutte entre
Mardochée et Haman et la défaite de ce dernier, autour des-
quelles tout pivote en définitive dans le drame du livre d’Es-
ther, n’y aurait-il pas un écho de la légende babylonienne ?

En terminant, M. Zimmern pose, sans essayer de la résou-
dre, la question de savoir si la féte des pourim est issue direc-
tement du zagmouk babylonien ou bien si elle en est sortie par
des détours. En soi, dit-il, il ne serait pas impossible qu’elle
fit née du confluent de deux courants d’idées, I’'un babylonien,
lautre persan. Cependant la thése d’une influence exercée si-
multanément par la féte babylonienne du zagmouk et le far-
ward persan lui parait des plus problématiques.

Nous avons laissé entrevoir que pour M. Zimmern !histoire
d’Esther n’est qu'une pure légende, sans base historique, des-
tinée simplement a expliquer d’'une fagon plausible 'institution
de la féte des Pourim. L’auteur du roman n’aurait fait qu’adap-
ter & son propos de vieilles traditions, qui auraient été en con-
nexion avec la féte dont il ignorait lui-méme les vraies origines,
ou avec la féte paienne qui avait servi de prototype a cette der-
niére. Nous ne saurions, pour notre part, faire aussi bon mar-
ché des souvenirs historicques qui ont pu servir de canevasala
hroderie du narrateuar juif. Mals cela ne nous empéchera pas de
reconnaitre qu’il y a dans les indications fournies par I’assyrio-
logue de Halle des éléments dont il faudra dorénavant tenir
compte.

H. VUILLEUMIER.




	Variété

