
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos
de deux mémoires couronnés

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU

DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

A propos de deux mémoires couronnés

PAR

F.-C.-J. VAN GŒNS

Depuis quelques années on a entrevu toujours plus clairement,

au sein du protestantisme, que la doctrine officielle de

l'Eglise, loin d'être l'expression pure de l'Evangile, offre un

mélange d'éléments hétérogènes, qu'il importe de démêler. En

conséquence on s'est tourné avec un soin redoublé vers l'étude
des documents primitifs, contenus dans le Nouveau Testament,

pour en extraire la vraie pensée de Jésus.

La tâche, cependant, n'est pas aussi aisée qu'elle semble

l'être au premier abord. Des questions très complexes surgissent

de tous les côtés. Il y a des distinctions très importantes
à faire ; il faut distinguer entre la parole attribuée à Jésus et
celle de ses biographes ; pour saisir la première, il faut distinguer

entre les Synoptiques et le quatrième évangile ; et pour
la saisir dans les Synoptiques, il faut opérer le départ entre elle
et les superfétatior.s dues à la tradition reproduite parles trois
premiers narrateurs.

Au milieu de ces opérations délicates et encore peu
concluantes, on a distingué depuis longtemps un point dominant,
qui se dresse comme un rocher immuable au sein des vagues
qui se brisent à ses pieds : c'est l'idée du Royaume de Dieu à



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 341

laquelle Jésus, dans les Synoptiques, revient incessamment.

Ici l'essence de l'Evangile de Jésus semble se concentrer, et on
n'a pas manqué d'y diriger de grands efforts, dans les manuels
de théologie biblique, les lexiques bibliques, les Vies de Jésus,

les dogmatiques; mais les monographies sont peu nombreuses1;

l'investigation est loin d'être terminée ; on est loin d'être
d'accord sur la notion, la nature, les conditions du Royaume
de Dieu. C'est ce qui a engagé la Société de la Haye pour la
défense de la religion chrétienne à provoquer de nouveaux
essais et elle vient en offrir le résultat dans les deux volumes

qui viennent de paraître2.
Le premier, œuvre d'un disciple de M. Holtzmann, auquel il

est dédié, adopte le résultat de la critique de son maître ;

l'autre a pour auteur un théologien, libéral aussi3, quoique
très réservé sur les questions de critique sacrée etjalouxdese
renfermer aussi strictement que possible dans l'exégèse.
Autant le premier est clair et net dans l'exposition du sujet,
autant le second est diffus et long et aime à faire parcourir à ses

lecteurs le chemin qu'il a fait, lui-même pour aboutir à ses
conclusions. L'un embrassse plus de questions ; l'autre creuse
davantage celles qu'il traite. Tout en variant entre eux, ils se

complètent et fournissent par leur combinaison quelques don-

1 Voir Issel, p. 1-6. Le dernier travail spécial sur la matière est de

H.-H. Wendt, Die Lehre Jesu. Göttingen, 1890.
2 Die Lehre vom Reiche Gottes im Neuen Testament. Kine von der Haager

Gesellschaft zur Vertheidigung der Christlichen Religion gekrönte
Preisschrift, von Ernst Issel, Pfarrer in Eichstetten, Baden. Leiden E.-J. Brill,
1891.

Die Lehre vom Reiche Gottes in den Schriften des Neuen Testaments,

Bearbeitung einer von der Haager Gesellschaft zur Vertheidigung der
Christlichen Religion gestetlen Aufgabe, von Otto Schmoller, Dekan,
Pfarrer in Derendingen, Württemberg. Leiden E.-.J. Brill, 1891.

3 Selon M. Schmoller, on peut faire des objections aux détails des

discours escatologiques, pourvu qu'on en retienne l'essence, p. 110. L'auteur
des Actes fait prêcher Paul de la manière dont il connaissait la prédication

chrétienne ou se la représentait, p. 180. Paul entend la notion de la
ßaciTiäa autrement que les Synoptiques, p. 191. Le lVlne Evangile n'a pas
eu l'intention de compléter les re'cits des Synoptiques. 210. Son point de

vue annonce une époque postérieure, p. 216.



342 F.-C.-J. VAN GOENS

nées importantes sur le problème du Royaume de Dieu. Nous
allons nous en prévaloir pour mettre sous les yeux des lecteurs
« la doctrine du Nouveau Testament sur le Royaume de Dieu. »

I

Jésus n'a pas inventé les termes de paaùHv. roû 6so0 et de pa.ad.ua

ri™ ovpuiii». Il les a trouvés et les a adaptés à sa pensée. Il faudra

donc remonter plus haut1.
Le mot de ßatrasl« dans les LXX marque tantôt la royauté ou

la dignité royale (1 Sam. XX, 30) et tantôt le royaume (Amos

VII, 13, où la résidence du Royaume du Nord est appelée oïxo;

ßaaaüas). Le terme grec correspond aux substantifs hébreux :

rVOba, roVaa, rOlVa. H est évident que l'idée de la

royauté de Dieu ne pouvait naitre en Israël qu'avec l'avènement

d'un Roi, notamment avec celui de David, qui avait
donné à son peuple la paix et la grandeur. Les prophètes prêtent

à cette idée une notion idéale, tandis que les scribes, après
l'exil, veulent la réaliser par l'introduction de la loi, dite
mosaïque2. Les Juifs sont appelés un royaume de sacrificateurs,
un peuple saint au sein duquel habite lahvé par sa Thora (Ex.

XIX, 6; XX, 1 à 17). C'est ce que Josephe appelle la théocratie.
Avant l'exil ce sont les puissances humaines qui s'opposent

au royaume de justice et de paix, dont lahvé est le Roi. Mais

après cette époque on voit éclore la notion de puissances
surnaturelles, agissant dans les ennemis visibles. On se rappelle
le 70(0 'I Chron. XXI, 1. Les Apocryphes, la Sapience de Salomon,

Henoch, les Jubilees ont enchéri sur cette conception.
Ce sont surtout les dieux des peuples oppresseurs d'Israël qui
sont considérés comme des démons. Rappelons les figures
animales de Daniel, émergeant de la mer qui est censée couvrir
le Sheol où règne le Diable.

L'assurance de la supériorité de la religion jehoviste sur toutes

1 C'est ici que M. Issel nous servira de guide. M. Schindler n'en dit
rien.

2 L'accomplissement des promesses messianiques est appelé pour la
première fois ßaatleia deov Sapience X, 10.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 343

les autres religions inspira au peuple juif l'idée de son triomphe

final. Ajoutez-y la conviction du rapport établi entre Dieu

et son peuple par un pacte qui assure à celui-ci la prospérité.
Ce résultat vainement attendu précipita les cœurs dans l'avenir
messianique et ses compensations, coïncidant avec la fin du

monde.

Déjà avant l'exil la royauté de David fut l'idéal dont on espérait

la réalisation L Mais c'est surtout l'invasion d'Antiochus
Epiphane qui réveilla plus que jamais l'espérance messianique,
laquelle passa dés lors de la forme prophétique à la forme
apocalyptique. L'Apocalypse de Daniel, entre l'an 167 et 165 avant
Jésus-Christ, en donne le signal. « En ce temps le Dieu des

cieux suscitera un royaume (•ID'PÖ) qui ne sera jamais
dissipé» (Dan. II, 44); c'est le Royaume des saints (VII, 18, 27),
à la tète duquel se trouve lahvé lui-même ou son Oint, le
Messie2. Les Apocryphes de l'Ancien Testament n'offrent que
peu de traces de l'espérance messianique3; mais les oracles

Sibyllins, écrits en 140 selon les uns, en 170 avant Jésus-Christ
selon les autres, annoncent expressément (III, 652-660) « un
Roi que Dieu enverra de l'Orient et qui fera abonder pour son

peuple l'or et l'argent et tous les biens que la terre et la mer
portent dans leur sein4. » Selon le livre d'Hénoch (ch. 46), le

Messie, « Fils de l'homme, » placé à côté de Dieu, est celui qui
a la justice et qui brisera les dents des pécheurs. Mais c'est
surtout dans le Psalterium Salomonis, qui date du temps de

Pompée en 63, que l'espérance messianique se prononce éner-

giquemcnt. Le Messie y porte le même nom que chez Luc (II,
26), celui de XpiTroç xu/>iou (XVIII, 8). C'est le Fils de David pour
le temps que Dieu connaît, afin qu'il règne sur Israël (XVII,
23-49). Les Pharisiens comptaient voir descendre du ciel le

1 Voyez Osée III, 5; Amos IX, 11 ; Es. IX, 5; XI, 10; Jér. XXIII, 5, 6.

8 be personnage dont il est question Dan. VIII, 15; X, 5, 16, est selon
les uns le Messie, selon les autres l'ange Gabriel.

3 Le âixaioç (Sapience 11, 12-20) ne marque pas le Messie.
4 Un autre fragment des Sibyllins (III, 46-50), datant du temps d'Antoine

et de Cléopâtrc, porte que « Dieu érigera sur tonte la tene pour
toujours le plus grand royaume, ßaoiXcia ,uf;./ffr?/, par un àyvàç dna;. »



344 F.-G.-J. VAN GOENS

Royaume de Dieu sur la terre par l'intermédiaire du Messie.

L'Assomption de Moïse, composée à l'entrée de notre ère, représente

l'esprit des Zélotes qui, impatients du délai que subit le

règne messianique, veulent en hâter l'avènement par les armes.
Il s'agit d'un royaume démocratique qui ne connaît pas de

Messie. Le livre des Jubilés s'en passe aussi. Enfin les Apocalypses

d'Esdras et de Baruch, rédigées après la destruction de

Jérusalem, n'admettent l'accomplissement des voies de Dieu

que par le Messie.

Nous voici donc introduits dans le monde messianique où
Jésus fit son apparition.

Avant d'y entrer, nous remarquerons que nous nous adressons

d'abord exclusivement aux Synoptiques, pour examiner
ensuite ce que les autres livres du Nouveau Testament contiennent

relativement au Royaume de Dieu. On le sent, les

premiers sont de beaucoup les plus importants, quoi qu'ils aient
subi, comme dit Issel (p. 136), dans la rédaction des paroles de

Jésus, l'influence des événements subséquents et des idées

plus récentes au sein desquels ils furent rédigés.

II

On sait que Marc et Luc parlent toujours de la ßauasi« toû 6eo0,

tandis que Matthieu se sert presque constamment du terme de

ßao-ixda. râv ovpcvûv. Le royaume de Dieu, c'est-à-dire le Royaume

que Dieu possède, est un terme général qui n'exclut pas le sens

spécifique de celui de royaume des Cieux. On est partagé sur
celui-ci ; les uns prétendent que les Cieux est ici synonyme de

Dieu, dont on évitait à cette époque de prononcer le nom. On

nous renvoie entre autres à Luc XV, 18, 21 L D'autres soutiennent

qu'il s'agit d'un royaume qui appartient au Ciel, qui est

au Ciel, que Dieu a au Ciel, qui émane du Ciel2. Ils ajoutent

que ce terme, moins vague que le premier, a un cachet plus

original et appartient aux lèvres de Jésus3. A quoi les premiers
1 C'est l'idée de M. Issel (p. 31). Comp. Revue de theol. et de phil, 1877,

p. 114 et suiv. (Réd.)
2 C'est l'opinion de M. Schmoller (158).
3 Schmoller, p. 200. Au contraire, Reuss (Histoire de la théologie chré-



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 345

répondent que dans ce cas on ne conçoit pas pourquoi Marc et
Luc se sont toujours séparés à cet égard de Matthieu.

Non nostrum inter vos tantas componere lites.

Ce qui caractérise le Royaume de Dieu chez Jean-Baptiste,
c'est qu'il entre par le précurseur dans un mouvement puissant
(Mat. XI, 12); qu'il se distingue par le sérieux moral et s'inaugurera

par le jugement ; les pénitents recevront le Saint-Esprit,
tandis que les impénitents subiront le feu de la condamnation;
le Messie commencera par baptiser lv muOpaTt àyfy v.oà irupî (Mat.

III, 11). Ce sera le signal de l'entrée du Royaume de Dieu.
Jésus parait en Galilée après que Jean-Baptiste eût été incarcéré

et se met à son tour à prêcher le Royaume de Dieu. A
l'instar du précurseur, il en signale la proximité et renouvelle
la grande condition : ^itocjoûzi, mais en ajoutant : tcustzUtz lv tw

simyyuia, c'est-à-dire : confiez-vonsf dans la bonne nouvelle de

l'accomplissement de la promesse, zw.yyù.to-j, litayyilj.«.. (Marc I,
14, 15; cf. Mat. IV, 17). Le temps est accompli; le moment
décisif est arrivé. On sent ici l'assurance personnelle du
prophète, du héraut du Royaume de Dieu.

Nous allons exposer successivement les antagonistes de ce

Royaume, sa nature, son fondateur, ses débuts et son terme

glorieux.

III

On se rappelle la réponse que Jésus fit aux Pharisiens qui
l'accusaient de chasser les démons par le Prince des démons.
« Si je chasse les démons par l'Esprit de Dieu, le Royaume de

Dieu est donc venu vers vous » (Mat. XII, 28).

tienne au siècle apostolique, 1, 172). estime que « le terrae de ßaatheia tov
deou étant de beaucoup le plus fréquent, on doit penser que c'était celui
dont Jésus se servait habituellement et que la tradition dogmatique a dû

conserver de préférence. L'antre terme semble restreindre la notion à

une époque à venir, à une localité ou, si l'on veut, à un état de choses

différent de celui dans lequel l'humanité existe et exclure ainsi ou amoindrir

quelques caractères du Royaume de Dieu. Il paraît appartenir
originairement à la théologie judaïque et a la sphère eschatologique. »

1 C'est le ;;-pöK~ de l'Ancien Testament.



346 F.-C.-J. VAN GOENS

On ne saurait nier que Jésus ait admis avec ses contemporains

la réalité d'esprits impurs au service de Satan1. C'est ce

qui explique l'importance qu'il attachait à la guérison des
possédés dans l'intérêt de la fondation du Royaume de Dieu: la

prédication et les guérisons vont ensemble (Luc IX, U). Mais

à la différence des exorcistes, Jésus se sert uniquement de la

parole, i^ißvlz rà revuéf*«™ \oyoi Mat. VIII, 16. Si, à propos de la

Syro-phénicienne(Mat. XV, 21), Jésus hésite d'abord de céder
à la prière d'une païenne, c'est qu'il ne mettait pas sur la
même ligne la guérison des démoniaques et celle d'autres
malades; il considérait celle des premiers comme des opérations
inséparables de sa vocation messianique ; leur application aux
païens demandait à se justifier dans son intérieur ; les païens
sont à Israël ce que les petits chiens sont aux enfants de la
maison (Mat. XV, 26). Remarquons encore que la possession
d'un esprit personnel étranger à l'individu exprime la pensée
d'une condition personnelle contraire à la divine destination de

l'homme et censée supprimer l'union de l'âme à Dieu. Tous
les malades n'étaient pas des démoniaques ; au contraire, Mat.

IV, 24 distingue expressément les démoniaques d'avec les

lunatiques et les paralytiques. Marc I, 32 distinguo même 7ràvTKç

roûç -/.«-/m; ï'/cmiAç, y.cà lovq SaifAOVtÇofiSvovç,

Enfin, ce qui mettait Jésus en état d'accomplir ces guérisons,
c'est la conscience de sa vocation jointe à sa nature personnelle

; il transporte les démoniaques dans le Royaume de Dieu

en leur inspirant la confiance en Dieu et l'indépendance
morale. Au reste, il ne s'explique pas sur l'origine de Celui qu'il
appelle Satan, Diable, le Malin ; mais il est de fait que là où il
constate le mal, il ne se courrouce pas contre Satan, mais
s'adresse à l'homme, lui reproche d'être une occasion de chute
(Mat. XVIII, 6, 7) et parle de la faiblesse de la chair (Marc XIV,
38). De même il exhorte à la repentance, à la foi, comme s'il
n'y avait pas d'influence diabolique qui s'y oppose et part du

principe que l'homme a le cœur naturellement fait pour recevoir

de bonnes impressions.

1 Issel, p. 45.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 347

IV

En abordant la question de la nature du Royaume de Dieu1

nous avons à signaler deux grands traits : le bien suprème qu'il
accorde et la tâche importante qu'il impose.

1. Rien n'exprime mieux le prix du Royaume de Dieu que
les paraboles du trésor et de la perle (Mat. XIII, 44, 45). Mais

ce bien ne s'étale pas sur la surface ; on peut passer devant le

champ sans se douter de ce qu'il renferme et même celui qui
s'applique à le trouver, n'est pas encore sûr de réussir. Ce

sont les béatitudes qui le caractérisent. Ici nous avons deux

rédactions, celle de Mat. V, 3-12 et colle de Luc VI, 20-26.
Laquelle rend le mieux la pensée de Jésus-Christ ; Luc dans ses

y.xy.y.pwi et dans ses où«; représente la condition terrestre, matérielle

des disciples de Jésus et nous ramène ainsi vers une
époque plus récente, alors qu'ils avaient, pauvres, à souffrir
des riches comme on le voit dans l'Epître de Jacques II, 5; V,
1 sq. ; IV, 9. Celte remarque se confirme par le v. 22, où les

disciples sont persécutés à cause du nom novnpòv qu'ils portent

2. En revanche, les béatitudes de Matthieu, toutes
spirituelles, cadrent infiniment mieux avec l'esprit que respire le

sermon sur la montagne. Ce qui n'empêche pas que cet
évangéliste ait pu augmenter le nombre des béatitudes.

1 Les Synoptiques ne définissent nulle part le Royaume de Dieu d'après
Jésus. On ne se trompera pas en disant qu'il est, dans sa pensée, la
société purement religieuse, moralement parfaite et en conséquence
heureuse, bénie de Dieu sous tous les rapports. C'est la véritable civitas Dei

sur la terre.
2 Cp. 1 Pierre IV, 16; Actes V, 41. Ajoutons que Luc se montre bien

ébionite dans ses paraboles de l'économe infidèle et du mauvais riche,
ainsi que dans Actes II, 44, 45. V. 1 et suiv. 11 n'est pas ami d-; la
propriété et persuadé que la revanche des pauvres va venir. Cette remarque
n'est pas sans importance en présence de ceux qui accusent Jésus d'ascétisme.

A ce propos Keim (Geschichte Jesu, 1873, p. 167) remarque que
« Jésus s'est mis en rapport, avec toutes les formes de l'existence terrestre

et s'est ouvert au charme de l'art, au moins clans l'atelier de la Ea-
ture, au sein d'un peuple dénué de tout sens artistique. » Ni M. Issel,

ni M. Schmoller n'ont touché ce point par lequel le socialisme de nos

jours attaque l'Evangile.



348 F.-C.-J. VAN GOENS

Dans plusieurs passages, notamment dans le sermon sur la

montagne, le bien souverain est qualifié de purflo; (Mat. V, 12, 46;

VI, 1, 2, 5, 16). On s'étonne de trouver ce terme dans la bouche

de Celui qui a si énergiquement repoussé l'idée du mérite

(Luc XVII, 7-10), d'autant plus que l'esprit des disciples était
si mercenaire (Mat. XIX, 27 ; Marc X, 35 sqq.). On ne peut
pas dire qu'il s'agit de l'action qui trouve sa récompense en

elle-même, puisqu'il est question d'un p.tu%iç lv zoïç ovpuvoîç.

M. Issel (p. 56) voit ici une image empruntée à la vie
commune pour marquer le fait que le disciple du Christ perdra si

peu le fruit de ses efforts, qu'il en obtiendra un au delà de

toute attente delà main de Dieu. M. Schmoller (p. 95) prétend
qu'il n'est pas question de savoir où se trouvent ce f«<r8oç et ces

B-r,<ravpoi lv olipmû, où on les reçoit et en jouit, mais où ils sont
assemblés pour les recevoir et en jouir sur la terre. Cette
interprétation se fait dans l'intérêt de la théorie qui veut que le

Royaume de Dieu définitif ne sera pas dans le ciel mais sur
la terre. De là l'entorse faite aux passages en question.
J'avoue qu'on comprend ceux qui sont tentés de meltre le

ptto-Sòj sur le compte d'une rédaction judéo-chrétienne, en

songeant à ces justes du dernier jour qui aspirent si peu
à la récompense qu'ils ignorent le bien qu'ils ont fait, puis-
qu'à l'instar du bon Samaritain, ils n'ont obéi qu'à l'inspiration

de leur cœur aimant (Mat. XXV, 31-46). Voilà bien l'esprit

de Jésus.

Un autre terme destiné à marquer le bien suprême, c'tst
oreJÇsw et aoTYipi«. (Luc XIX, 9). Il indique la délivrance de la
maladie, des infirmités, de la damnation. La notion la plus
élevée se rencontre là où Jésus promet la grande délivrance
à celui qui aura triomphé de son égoïsme en immolant sa vie
au service du Christ : 2; 5' ànoïéau tïîv éavroO ipu^v é'vexev Ifioû xat

timyyùio, aàoei aù-rtv. Marc VIII, 35. A la ownjpt'a est opposée la
ànoiisia Luc XIX, 10.

Enfin le bien suprême est qualifié de c&w alùvioç. La c««, opposée

à la mort, est. synonyme de bien-être et embrasse tout le
bien qu'un homme puisse souhaiter ou posséder. La Çw« aimio;
est le contraire de la -ylewa, tò nvp tò acßearov Marc IX, 43, 45.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 349

Elle est synonyme de Royaume de Dieu. Mat. XIX, 16; coll.
23, 24 ; XXV, 3, 4 ; coll. 46.

Essayons de pénétrer la nature intime du Royaume de Dieu ;

c'est un fivarhpto-j pour ceux qui n'y sont pas initiés (Marc IV, 11).
Il faut la réceptivité des pauvres en esprit, des affligés, des

débonnaires, des altérés de justice, des miséricordieux, d^s

cœurs purs, des pacifiques (Mat. V, 3-9). Bref, c'est l'humilité,
le sentiment de la faiblesse et de la misère intérieure, qui fait

soupirer après la communion de Dieu. Jésus y insiste
perpétuellement. Bienheureux les nro>xpi râ mü^axi (Mat. V, 3) ;

quiconque s'abaisse sera élevé ; et quiconque s'élève sera abaissé

(Mat. XXIII, 12; Luc XIV, 11); le péager rentre justifié dans

sa maison pour s'être humilié (Luc XVIII, 14) ; les péagers et
les gens de mauvaise vie devancent les Pharisiens dans le

Royaume de Dieu (Mat. XXI, 31)d ; il convient de se donner à

Dieu avec l'abandon de l'enfant qui sent son impuissance
(Marc X, 14, 15).

Ces dispositions correspondent à la révélation que Jésus a

donnée de Dieu : Dieu est pour lui le Père, ò im-chp ò h toîç

ovpuvoïç. C'est la révélation de son grand cœur. Les uns ont dit :

c'est l'effet du contraste du Dieu courroucé de Jean Baptiste
D'autres ont prétendu que tout s'explique par l'influence de la

belle nature qui entourait Jésus. Mais pourquoi ce courroux
et cette influence n'ont-ils pas produit en Israël un personnage
tel que Jésus? C'est que son âme était un miroir sans tache
où l'image de Dieu pouvait se réfléchir parfaitement. Là est

son grand acte d'originalité; en cela il n'est nullement de sa

race ; ni le musulman, ni le juif n'ont compris cette théologie
d'amour. « Insistant principalement sur la souveraineté absolue

de Dieu, le Musulman fait de lui un monarque éloigné,
qu'aucun symbole ne peut reproduire, qu'aucune âme ne
saurait approcher. Sa volonté est la source arbitraire du vra
et du bien au lieu d'en être l'interprète saint et clément. Ce

1 Ajoutons Mat. XXI, 28-31. Celui des deux fils qui fait la volonté de

son pere, n'est pas celui qui dit : j'y vais mais n'y va point (Pharisiens),
mais celui qui, après avoir dit: je ne veux pas, se repent et y va (péagers
et femmes de mauvaise vie).



350 F.-C.-J. VAN GOENS

système laisse un abîme infini, visiblement égal pour tous les

êtres, entre le Créateur et sa créature ; les saints sont plus à

l'abri, mais pas plus près ; les pécheurs sont en danger, mais

pas plus éloignés ; la sympathie est repoussée ; la ressemblance

impossible; soupirer après la communion est une présomption
désespérée. Il ne reste qu'une obéissance prosternée devant
une volonté qu'il n'est pas permis d'interroger et qui dispose
des ressources du temps et de la nature pour faire triompher
les débonnaires et couvrir les orgueilleux de honte1. » Et le

Juif? Ne connaît-il pas Dieu le Père? Quand Moïse appelle
Dieu Père, c'est en qualité de créateur du peuple israélite
(Deut. XXXII, 6). « J'ai nourri et élevé des enfants, dit lahvé,
mais ils se sont révoltés contre moi ; quels châtiments
nouveaux vous infliger, quand vous multipliez vos révoltes? (Es.

I, 2, 5.) Maintenant, tu cries vers moi : mon père Tu as été

l'ami de ma jeunesse! gardera-t-il toujours sa colère, la con-
servera-t-il à jamais? »(Jér. III, 4.) Si le second Esaïe appelle
Dieu notre père, c'est qu'Israël est l'argile qu'il a formée (Es.

LXIV, 7.) Et si une seule fois lahvé a compassion de ceux qui
le craignent, comme un père a compassion de ses enfants (Ps.
CHI, 13), nous n'avons encore qu'une comparaison, tandis

qu'ailleurs s'exhale le vœu : que les pécheurs soient consumés
de dessus la terre (Ps. CIV, 35). Dans la bouche de Jésus la

qualification de Père est constante et marque l'essence même
de Dieu. Rien n'est assez petit pour lui échapper, comme le

prouve la parabole de la brebis égarée ou celle de la drachme

perdue (Luc XV). Il répand ses bienfaits sur ses ennemis

(Mat. V, 45). L'herbe des champs (Mat. VI, 30) et le cœur des

parents (Mat. Vil, 7-11) sont autant de témoignages de l'amour
paternel de Dieu envers les hommes. A cet amour correspond
la qualité des hommes, qui sont moi toû Kurphç (Mat. V, 45), uioì

m<jTo\) (Luc VI, 35), non collectivement et nationalement
comme en Israël (Osée XI, 1) mais individuellement. Leurs

rapports sont ceux de frères : vp.ùi àfolyoi éars (Mat. XXIII, 8).

Tout ce que nous venons de dire se retrouve
substantiellement dans l'oraison dominicale. Elle invoque le Père

1 J. Martineau, Hours of thought on sacred things, 1880, II, p. 87.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 351

céleste et exprime le vœu sublime que sa qualité de Père soit
adorée de tous, qu'à cet effet son règne paternel s'établisse
dans les cœurs et s'y manifeste par une parfaite obéissance.
Mais celui qui forme de pareils vœux sent à la fois l'obligation
de contribuer à leur accomplissement et l'impuissance de la

remplir. Il implore donc la bonté du Père en faveur des besoins
du corps et de l'esprit, afin d'obtenir la qualité d'instruments
bénis entre ses mains.

2. Nous avons dit que le Royaume de Dieu n'accorde pas
seulement le bien suprême, mais impose aussi une grande
tâche.

Cette tâche se résume dans cette exhortation capitale : t-nrûre.

TW ßaiihtmi toîi bîov (Mat. VI, 33), dont Luc a bien reproduit
l'énergie en y substituant : àymt&o-bî ùo-ùBih (XIII, 24). Il s'agit
d'un effort vigoureux pour surmonter les obstacles intérieurs
et extérieurs qui s'opposent à l'obtention de l'à-y«©« pepk qu'il
importe de choisir (Luc X, 42). Le premier et grand obstacle,
c'est l'amour de Mammon, des richesses (Mat. XIX, 23 ss.) ;

c'est l'attachement aux relations du sang (Luc IX, 59-62) et

aux aises de la vie (57, 58). Tout en maintenant la dignité du

mariage (Marc X, 2-12), Jésus ne réprouve pas ceux qui y
renoncent pour se vouer d'autant mieux aux intérêts du

Royaume de Dieu, comme Jean Baptiste (Mat. XIX, 12). Il faut
savoir se couper une main ou un pied, s'arracher un œil (Marc
IX, 43-47). La perte du corps ne saurait entrer en comparaison
avec la perte ou le gain de la vie éternelle. Que servirait-il à

un homme de gagner le monde entier s'il fait la perte de son
âme! (Marc VIII, 36).

Après, on a vu la Crmjtric, la prière. En la recommandant,
Jésus en a donné l'idéal. Nous venons de l'analyser.

Mais il est un point sur lequel Jésus a beaucoup insisté:
c'est -fi Zixmoa-ùvn (Mat. V, 20 ss.). Dans l'Ancien Testament la

np*12£ embrasse souvent l'observation de la loi divine dans

toute son étendue. Si, dit Moïse (Deut. VI, 25), nous mettons
en pratique tous les commandements de lahvé, justice sera à

nous, nous aurons de la justice, nous serons des justes. Prov.
X, 2, la bienfaisance qui aime à faire de grandes largesses et



352 F.-C.-.J. VAN GOENS

qui est opposée à l'avarice, est appelée justice. Il en est de

même dans le Nouveau Testament. Ici encore la bienfaisance

porte le nom de justice (Mat. VI, 1) et Jésus ramène aussi

sous ce chef l'amour des ennemis (Mat. V, 43-48). La justice
de l'Ancien Testament est élevée en même temps qu'adoucie

par Jésus, elle est « en quelque sorte trempée par lui de pleurs
et de tendresse. » Les Pharisiens voulaient aussi la justice,
mais par des voies diamétralement opposées : ils prétendaient
être trouvés justes devant Dieu par un culte minutieux, par la

tricte observation de la casuistique des Scribes, par l'horreur,
sde toute souillure extérieure; par l'ardeur à vaquer à l'oraison
aux sacrifices, aux sabbaths, aux aumônes. La pureté des coupes

et des plats est supérieure, pour eux, à celle du cœur
(Mat. XXIII, 25). C'est ainsi qu'ils n'entrent pas plus dans le

Royaume de Dieu qu'ils n'y laissent entrer les autres (v. 13).
Jésus oppose à cette religion extérieure le prix de l'intention
(Marc XII, 43) ; à cette ostentation mercenaire la piété pure
(Mat. V, 22) ; à cet éparpillement de la loi en d'innombrables
préceptes, l'unité des commandements dans l'amour de Dieu
et du prochain (Mat. XXII, 35-40) '.

Ce double amour, « qui résume la loi et les Prophètes, »

c'est-à-dire qui embrasse toute la religion, est aussi un objet
de commandement dans l'Ancien Testament ; mais il faut noter

ici la différence entre les deux économies. Le Deutéronome

(VI, 5) dit comme Jésus (Mat. XXII, 37) : tu aimeras l'Eternel
ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toutes tes
forces. Mais comment l'Israélite témoignera-t-il cet amour?Le
même code répond : en dévouant par interdit les Cananéens,

sans leur faire grâce VU, 1, 2 et en assommant de pierres le

père, le fils, la fille, la femme, l'ami qui engagent à servir
d'autres dieux (XIII, 6-11). Comparez à cela la manière dont

1 Issel (p. 75) montre bien que Mat. V, 18,19 n'est qu'une canonisation
de la lettre, due a un judéo-chrétien et diamétralement opposée aux
versets 20 ss. Schmoller (p. 50) tâche de sauver l'interpolation, tandis
que M. Renan pense « que Jésus use ici de termes discrets a l'égard delà
validité de la loi, pour ne pas choquer trop violemment les préjugés
reçus. » Vie de Jésus, 1882, p. 231).



LA DOGTRINE DU ROYAUME DE DIEU 353

Jésus condamne l'intolérance de ses disciples à l'égard des

Samaritains (Luc IX, 54, 55). D'autre part, comme le Lévitique
(XIX, 18), Jésus veut qu'on aime son prochain comme soi-

même ; mais le prochain de la loi, c'est le frère c'est-à-dire le

compatriote (Lév. XIX, 18) ; on n'exige de lui aucun intérêt,
tandis qu'on peut en tirer de l'étranger (Deut. XXIII, 19, 20).

Rapprochez cela de la parabole du serviteur impitoyable (Mat.

XVIII, 23 ss.), de l'amour des ennemis (Mat. V, 44 ; Luc XXIII,
34), de la charité sympathique et active, qui n'oublie pas le

plus petit des frères de Jésus (Mat. XXV, 31). Nous reconnaissons

ici le caractère distinctif de la religion de Jésus : l'unité
du moral et du religieux.

On se demande dès lors quel cas Jésus faisait du culte juif
et des lois qui le régissaient. La réponse est simple et claire.
En disant que le sabbath est fait pour l'homme, non l'homme

pour le sabbath (Marc II, 23-28), Jésus a rompu avec la loi
cérémonielle ; en interdisant le mariage des divorcés (Marc X,
2-12) il invalide un article de la loi mosaïque (Deut. XXIV, 1, 2) ;

en déclarant que ce n'est pas ce qui entre dans la bouche qui
souille l'homme (Mat. XV, 11), il supprime les préceptes sur
le pur et l'impur des mets. Il n'est jamais dit que Jésus ait

apporté un sacrifice au temple ou ait engagé des disciples à en
offrir ; seulement il n'y trouve pas d'obstacle, pourvu qu'ils
soient animés de dispositions élevées (Mat. V, 23). Mais il
condamne énergïquement ceux qui mettent l'amour du temple
au-dessus des devoirs de la piété filiale (Marc VI, 10-13), et
répète itérativement la parole du prophète Osée : je veux la

miséricorde et non le sacrifice (Mat. IX, 13 ; XII, 7). Tout revient
à faire la volonté de Dieu (Marc III, 35), à écouter la parole de

Dieu et à la garder (Luc XI, 28).
Nous concluons donc avec M. Issel (p. 82) que Jésus s'est

prévalu des formes historiques qu'il a trouvées, en se laissant
guider par son caractère individuel et sa vocation messianique.
Il a rempli ces formes d'une essence nouvelle ; il a transformé
le vieux en neuf; ou bien il a abandonné à l'avenir le soin

d'emporter l'un et de revêtir l'autre de la forme commandée

par les temps et les moments dont Dieu dispose.
THÉOL. ET PHIL. 1892. 23



354 F.-G.-J. VAN GOENS

Nous voici parvenu au Fondateur du Royaume de Dieu.
Jésus le prophète, qui connaît la pensée de Dieu et l'œuvre

que Dieu lui a confiée. Rien ne prouve mieux, selon M. Issel

(p. 89) la conscience que Jésus en possède, que le passage
Mat. XI, 25-30. Il n'est pas question ici, dit cet auteur, d'une

spéculation métaphysique sur un rapport de nature du Fils

avec le Père, ni d'une préexistence '. Aimé de Dieu et chargé
de la mission de Messie, Jésus se compare au fils unique et
bien-aimé du propriétaire de la vigne (Marc XII, 6). C'est le

comble de la conscience prophétique telle qu'elle se manifeste
chez un Esaïe (ch. VI) ou un Jérémie (I, 6). C'estle àmp npo'f'w;
Luc XXIV, 19. Jésus se caractérise ainsi lui-même Marc VI, 4.

La même idée se trouve dans le &re<7Ts&(«vo; Mat. X, 40; XV, 24

et dans le StSóerxw «ç !Çou<ri«v é'^wv Marc I, 22. Mais il se sent au-
dessus des prophètes (Luc X, 24) et même au-dessus de Moïse

dans le iop-hO-r, roi; àpxpdou; (Mat. V) et dans la non-conformité de

l'ordre dece législateurà l'ordre divin primitif (Mat. XIX, 8, 9).
Jésus Fils de l'homme, ò -Ab; tov môpùnoo. C'est le titre que

Jésus se donne habituellement : que signifie-t-il Notons que
comme tel il peut pardonner les péchés (Marc II, 10) et est

maître du sabbath (II, 28). D'où il semble résulter que le

terme ne marque pas le représentant de la nature humaine,
l'homme idéal, comme on l'a soutenu. D'ailleurs la souffrance
est considérée comme contrastant avec la dignité du Fils de

1 Je doute de l'exactitude de l'interprétation de ce passage. Hase dans

sa Geschichte Jesu 1876, p. 422 y voit un aérolithe tombé du ciel johannique.

En effet, 1° supprimez le v. 27 et les versets 25 et 26 correspondent
infiniment mieux avec les versets 28-30. 2° Il y a une discordance
frappante entre le Christ métaphysique du v. 27 et le Jésus reconnaissant
qui s'incline devant le bon plaisir du Père (v. 25, 26), et qui, doux et
humble de cœur, appelle a lui les travaillés et les chargés, leur
recommande son joug et leur promet le repos de l'âme (28-30). 3° Serait-il
conforme à une saine logique que de vouloir assimiler la conception synoptique

a celle du quatrième Evangile, parce qu'il se présente dans
Matthieu et dans son compilateur Luc (X, 21 ss.) une seule parole qui ne
s'accorde pas avec les idées habituelles des Synoptiques



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 3oO

l'homme (Marc VIII, 31). ce qui n'est pas applicable à la
nature humaine. Ajoutons qu'il convient beaucoup plus au Fils
de l'homme de venir glorieux avec les saints Anges pour siéger

en qualité de Juge (Marc VIII, 38). Ainsi le terme marque
« une dignité accordée par Dieu et consistant dans la vocation
de régner sur les hommes, en se dévouant par amour en

rançon pour plusieurs1. » A ce point de vue, il est naturel
qu'on soit étonné qu'il vit en commerce avec tout le monde
(Mat. XI, 16-19) au lieu de mener une vie retirée, comme Jean

Baptiste. Si le péché contre le Fils de l'homme (Mat. XII, 81, 32)
est mis en parallèle avec celui qui se commet contre le Saint-
Esprit, c'est que le Fils de l'homme a une vocation par
laquelle Dieu opère sur les hommes ; seulement l'humble apparence

de l'organe du Saint-Esprit peut tromper les superficiels
sur son essence. Mais si, après avoir reconnu en lui le Saint-
Esprit, on parle contre lui, l'hostilité contre Dieu est consommée

(Mat. XII, 32). Après cela, il sera permis de dire que
Jésus n'a pas emprunté le titre de Fils de l'homme, soit au

DTS_73 du Ps. VIII, 5, soit à celui d'Ezéchiel, mais au

ÌD2R T2D de Daniel VII, 13, opposé aux puissances démoniaques

du monde, comme le représentant de Dieu, pris entre les

hommes pour les hommes. La déclaration solennelle de Jésus

au grand prêtre (Marc XIV, 62) montre bien que le Fils de

l'homme de Daniel désignait le Messie. C'est bien pour tel que
Jésus s'est donné2.

1 lasci, p. 94. Schmoller (p. 81-91) entend également le Messie par le

Fi;s de l'ho mme.
- Co problème est très compliqué. 11 résulte de l'entretien important

à Cesaree de Philippe (Marc VIII, 27-30) que Jésus ne s'était jamais
annoncé jusque-là comme le Messie et n'était pas reconnu comme tel. Que

faut-il donc penser do toutes les reconnaissances précédentes comme
Messie? Seront-elles inauthentiques? Et si le Fils de l'homme désigne le
Messie comment Jésus a-t-il pu se donner habituellement ce titre? Enfin,
Jésus s'est-il senti le Messie dès son baptême et s'est-il gardé de le
manifester? ou bien a-t-il commencé par la conscience d'être le héraut du

Royaume de Dieu, pour finir par se savoir le Messie L'état de nos
documents ne permettra peut-être jamais de donner la solution du
problème. Nous communiquons sous la rubrique: Fils de Dieu les idées de

M. Issel.



356 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus, le Fils de Dieu. Jésus n'a accepté ce titre qu'une seule
fois dans les Synoptiques, lorsque le souverain sacrificateur lui
demanda : 2ù si ô X^toroç, ô uîô; toû eìAoyrirdò ; et que Jésus répondit

: èyù eiu.i, pour annoncer ensuite l'avènement glorieux du

Fils de l'homme (Marc XIV, 61, 62). Le Fils de l'homme est

ici le Messie, qualifié de Fils de Dieu par allusion au Roi
théocratique qui, monté sur le trône, portait ce nom (Ps. II, 7).

Jusqu'ici Jésus avait imposé silence à ceux qui l'acclamaient
comme Messie (Marc III, 11, 12 ; V, 7, 19). Ce n'est qu'après
un commerce prolongé que les disciples le reconnaissent

comme tel (Marc VIII, 29). Mais tout en l'acceptant, Jésus leur
défend expressément d'en parler à personne (v. 30). Matthieu

qui raconte aussi ce dernier trait oublie qu'il a déjà parlé à

deux reprises de Jésus Messie (XI, 2 ; XIV, 33). C'est à cause
de la politique ombrageuse des Romains que Jésus n'a consenti
à accepter le titre de Messie qu'à la fin de son ministère1.

La vocation messianique s'est réveillée en lui à l'occasion de

son baptême. C'est ce que les évangélistes ont exprimé en

faisant descendre du ciel la parole : Tu es mon fils bien-aimé
en qui j'ai mis toute mon affection (Marc I, 11), tandis que
Matthieu fait adresser cette parole au peuple pour qu'il reconnaisse

en Jésus le Messie (III, 17). La même voix céleste se

répète dans la transfiguration (Mat. XVII, 5) afin de confirmer
la messianité de Jésus que les disciples professaient déjà.
L'hommage, que lui rendent Moïse et Elie, nous transporte à

l'époque où l'Eglise, forte de sa supériorité au judaïsme, honorait

son Chef glorifié2.
Le don des miracles rentre dans l'idée du Messie, appelé à

vaincre les obstacles qui s'opposent à l'avènement du Royaume
de Dieu. Nous voyons par ses propres déclarations qu'il se

reconnaissait la puissance de guérir et qu'il faisait même consister

en cela une partie notable de sa mission. « Voici, dit-il,
dans un moment où, poursuivi par ses ennemis, il prévoyait
sa fin prochaine, je chasse les démons et j'opère des guérisons
aujourd'hui et demain ; puis le troisième jour, je finis ma tâche.»

1 Issel, p. 99.
2 Issel, p. 100.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 357

(Luc XIII, 32.) Mais en revanche, quand on lui demande un
prodige éclatant, un signe dans le ciel, il se refuse à ces désirs

(Mat. XII, 39) et exalte la foi qui, comme du temps de Jonas,

se repent à la nouvelle du jugement prochain (Mat. XII, 39 ;

Luc XI, 29, 30, 324). Cependant les évangélistes ne nous ont

pas conservé une seule déclaration de Jésus d'où l'on puisse
conclure qu'il s'attribuait le pouvoir d'agir sur la nature et les

éléments. C'est ce qui permet de distinguer dans les Synoptiques

les témoignages anciens d'avec les traditions plus récentes

et par conséquent les miracles en quelque sorte élémentaires,

tels que des guérisons, d'avec les grands prodiges légendaires,

tels que l'apaisement de la tempête, la multiplication des

pains et la résurrection d'un mort.
Quoique Jésus eût dès l'entrée de son ministère la conviction

d'être le Messie, il a bien fait, sans doute, de montrer qu'il
l'était avant d'en adopter le titre2. C'est ce qui arriva lors du
dernier voyage à Jérusalem3. Le jour vint où il essaya de prendre
eufin possession de son royaume. Il se conforma soigneusement
au programme prophétique. Il fit à Jérusalem l'entrée triomphale

dont avait parlé Zacharie. Il tenta d'émouvoir l'opinion
et de provoquer une crise. Il encouragea les acclamations qui
le saluaient comme le Fils de David. Les effets ne se font pas
attendre : à la demande de Pilate s'il est le Roi des Juifs, Jésus

répond <rù ì£y*ic(Marc XV, 2) ; la croix porte pour inscription :

ô ßaa-asi); Twv iouScuwv (v. 26). Le quatrième évangile (XVIII, 36

ss.) a jugé à propos de donner du ßaaatv; et de la ßumlä«. une
définition que le Jésus synoptique ne jugeait pas assortie, à un
tribunal païen ; mais, en revanche, il a purifié le temple et a

donné à entendre que l'accomplissement des promesses divines
commencerait non par le jugement des païens, mais par celui
des Juifs, ou, pour parler avec Pierre (I. IV, 17), par la maison
de Dieu.

Jésus, fils de David. Pendant son dernier séjour à Jérusalem,
1 11 est évident que Mat. Xll, 40 est une interpolation.
- Issel, p. 101.
3 Matthieu (XIII, 32 ; XV, 22) anticipe sur cet événement par la mention

des cris de : Fils de David.



358 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus eut une discussion avec les pharisiens sur l'origine davi-
dique du Messie (Marc XII, 35-37). Le Messie, leur dit-il, est, selon

vous, fils de David ; mais David l'appelle son Seigneur au Ps. CX,
1. Comment le fils peut-il être Seigneur? L'aïeul est au-dessus
de ses descendants et il suffit de nommer le père pour légitimer
le fils. Il faut donc que le Messie emprunte sa dignité d'un plus
grand que David, c'est-à-dire de Dieu. Jésus ne lire pas cette
conclusion, mais se borne à signaler la contradiction des scribes.

Il ne demande qu'à ébranler le rapport qui, aux yeux du

peuple, unissait le Messie à David et à décliner toute immixtion
politique dans la notion du Royaume de Dieu. Jésus, par
l'usage qu'il a fait du Ps. CX, a rendu sa messianité indépendante

de la descendance davidique. Malheureusement ses
disciples ne l'ont pas compris, comme le prouvent les deux généalogies

qui ouvrent les évangiles de Matthieu et de Luc. Mais en
s'excluant mutuellement, elles rendent un involontaire hommage

à la déclaration de leur Maître1.
Jésus Roi. On demande enfin si Jésus a parlé de son

Royaume, à lui. Tout dépend ici de la critique. Ceux qui la

négligent citent des textes où il est question tantôt du Royaume
de Christ et tantôt du Royaume de Dieu et ne voient aucune
difficulté à les juxtaposer ou à les combiner2. Disons que les
textes synoptiques parlent tantôt de l'un et tantôt de l'autre;
mais qu'on ne saurait leur attribuer une égale valeur. Si la

mère des fils de Zébédée demande une place honorable pour
ses fils lv T-ç ßao-aeta de Jésus (Mat. XX, 21), il importe de

remarquer que Jésus décline pertinemment ce privilège et renvoie

à son Père : « il ne m'appartient pas de l'accorder ; c'est

pour ceux à qui mon Père a réservé cette distinction » (v.23).
— La ßamidct. to-j notxpà; p.ov se lit Mat. XXVI, 29. Si le môme

évangéliste parle de la ßxaaei« toû ubo toû àvBpdntov, c'est dans

l'explication de la parabole de l'ivraie, laquelle n'est pas de

Jésus (Mat. XIII, 41). S'il est appelé ßwnlei; dans la description
du jugement dernier (Mat. XXV, 34), il ne faut pas oublier que
ce morceau eschatologique appartient, comme tous ses analo-

1 Issel, p. 103,104.
2 Comme Schmoller, p. 91-95.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 359

gues, à une époque récente, du moins dans sa rédaction
actuelle. Enfin si Luc parle souvent de la ßaaikti«. du Christ

(1,32,33; XX, 30; XXIII, 42 sq.), il faut se souvenir que Luc est

paulinien et que Paul parle d'un 'lapoàfk toù 6so0 (Gai. VI, 16) et
d'une noXixda toù Xa-panl (Eph. II, 12). Ajoutons que pour Jésus

c'est Dieu qui est ó p.iya; ßao-thvc (Mat. V, 35). Nous pensons en

présence des textes les plus authentiques que Jésus n'a jamais
parlé de son Royaume et que ce n'est qu'après son départ,
après que l'Eglise se fût établie, qu'on a commencé à en

parler1.

1 Tssel, p. 105-106.

(A suivre).


	La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos de deux mémoires couronnés

