Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : a propos
de deux mémoires couronnés

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

A propos de deux mémoires couronnés

PAR

F.-C.-J. VAN G@ENS

Depuis quelques années on a entrevu toujours plus claire-
ment, au sein du protestantisme, que la doctrine officielle de
I’Eglise, loin d’étre I'expression pure de I’Evangile, offre un
mélange d’éléments hétérogénes, qu’il importe de déméler. En
conséquence on s’est tourné avec un soin redoublé vers I’étude
des documents primitifs, contenus dans le Nouveau Testament,
pour en extraire la vraie pensée de Jésus.

La tache, cependant, n’est pas aussi aisée cua’elle semble
I’étre au premier abord. Des questions trés complexes surgis-
sent de tous les cotés. Il y a des distinctions trés importantes
a faire ; il faut distinguer entre la parole attribuée a Jésus et
celle de ses biographes ; pour saisir la premiére, il faut distin-
guer entre les Synoptiques et le quatriéme évangile; et pour
la saisir dans les Synoptiques, il faut opérer le départ entre elle
et les superfétatiors dues & la tradition reproduite par les trois
premiers narrateurs.

Au milieu de ces opérations délicates et encore peu con-
cluantes, on a distingué depuis longtemps un point dominant,
qui se dresse comme un rocher immuable au sein des vagues
qui se brisent & ses pieds: c’est I'idée du Royaume de Dieu &



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 341

laguelle Jésus, dans les Synopiiques, revient incessamment.
Ici 'essence de ’Evangile de Jésus semble se concentrer, et on
n’a pas manqué d’y diriger de grands efforts, dans les manuels
de théologie biblique, les lexiques bibliques, les Vies de Jésus,
les dogmatiques; mais les monographies sont peu nombreu-
ses?; 'investigation est loin d’étre terminée ; on est loin d’étre
d’accord sur la notion, la nature, les conditions du Royaume
de Dieu. C’est ce qui a engagé la Société de la Haye pour la
défense de la religion chrétienne & provoquer de nouveaux
essais et elle vient en offrir le résultat dans les deux volumes
qui viennent de paraitre 2.

Le premier, ceuvre d'un disciple de M. Holtzmann, auquel il
est dédié, adopte le résultat de la critique de son maitre;
lautre a pour auteur un théologien, libéral aussi3, quoique
trés réserve sur les questions de critique sacrée et jaloux de se
renfermer aussi strictement que possible dans 'exégese. Au-
tant le premier est clair et net dans ’exposition du sujet, au-
tant le second est diffus el long et aime & faire parcourir & ses
lecteurs le chemin qu’il a fait lui-méme pour aboutir & ses con-
clusions. L’un embrassse plus de questions ; 'autre creuse da-
vaniage celles qu’il traite. Tout en variant entre eux, ils se
completent et fournissent par leur combinaison quelques don-

1 Voir Issel, p. 1-6. Le dernier travail spécial sur la matiere est de
H.-H. Wendt, Die Lehre Jesu. Gottingen, 1890.

2 Die Lehrevom Reiche Gottes im Neuen Testament. Eine von der Haager
Gesellschaft zur Vertheidigung der Christlichen Religion gekronte Preis-
schrift, von Ernst Issel, Pfarrer in Eichstetten, Baden. Leiden E.-J. Brill,
1891.

Die Lehre vom Reiche Gottes in den Schriften des Newen Testoments,
Bearbeitung einer von der Haager Gesellschaft zur Vertheidigung der
Christlichen Religion gestellen Aufgabe, von Otto Schmoller, Dekan,
Pfarrer in Derendingen, Wiirttemberg. Leiden E.-J. Brill, 1891.

3 Selon M. Schmoller, on peut faire des objections aux détails des dis-
cours escatologiques, pourvu qu’'on en retienne l'essence, p. 110. L’auteur
des Actes fait précher Paul de la manidre dont il connaissait la prédica-
tion chrétienne ou se la représentait, p. 180. Paul entend la notion de la
Bacileia autrement que les Synoptiques, p. 191. Le 1Vme Evangile n’a pas
eu intention de compléter les récits des Synoptiques. 210. Son point de
vue annonce une époque postérieure, p. 216.



342 F.-C.-J. VAN GOENS

nées importantes sur le probléeme du Royaume de Dieu. Nous
allons nous en prévaloir pour mettre sous les veux des lecteurs
« la doctrine du Nouveau Testament sur le Royaume de Dieu. »

Jésus n’a pas inventé les termes de Baouicix tob G209 et de Busilein
zév odpavaiv, 11 les a trouvés et les a adaptés & sa pensée. Il fau-
dra donc remonter plus haut 1.

Le mot de Basdeix dans les LXX marque tantdt la royauté ou
la dignité royale (1 Sam. XX, 30) et tantot le royaume (Amos
VII, 13, ol la résidence du Royaume du Nord est appelée ouxog
Basdeixg). Le terme grec correspond aux substantifs hébreux :
3"1-131?7;, 7'19127‘.;7;, ﬂ;'l‘??: 1l est évident que l'idée de la
royauté de Dieu ne pouvait naitre en Israél qu'avec l'avéne-
ment d’un Roi, notamment avec celui de David, qui avait
donné a son peuple la paix et la grandeur. Les prophetes pré-
tent & cette idée une notion idéale, tandis que les scribes, aprés
I'exil, veulent la réaliser par I'introduction de la loi, dite mo-
saique 2. Les Juifs sont appelés un royaume de sacrificateurs,
un peuple saint au sein duquel habite Iahvé par sa Thora (Ex.
XIX, 6; XX,1 a17). C’est ce que Joséphe appelle la théocratie.

Avant 'exil ce sont les puissances humaines qui s’opposent
au royaume de justice et de paix, dont Iahvé est le Roi. Mais
apres cette époque on voit éclore la notion de puissances sur-
naturelles, agissant dans les ennemis visibles. On se rappelle
le T:J?Zg 1 Chron. XXI, 1. Les Apocryphes, la Sapience de Salo-
mon, Hénoch, les Jubilées ont enchéri sur cette conception.
Ce sont surtout les dieux des peuples oppresseurs d’[sraél qui
sont considérés comme des démons. Rappelons les figures ani-
males de Daniel, émergeant de la mer qui est censée couvrir
le Sheol ol1 régne le Diable.

L’assurance de la supériorité de la religion jéhoviste sur toutes

1 C'est ici que M. Issel nous servira de guide. M. Schwmoller n'en dit
rien.

? L’accomplissement des promesses messianiques est appelé pour fa
premiere fois Basiicia feov Sapience X, 10.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 343

les autres religions inspira au peuple juif 'idée de son triom-
phe final. Ajoutez-y la conviction du rapport établi entre Dieu
et son peuple par un pacte qui assure a celui-ci la prospérité.
Ce résultat vainement attendu précipila les ceeurs dans ’avenir
messianique et ses compensations, coincidant avec la fin du
monde.

Déja avant exil la royauté de David fut I'idéal dont on espé-
rait la réalisation?. Mais c¢’est surtout linvasion d’Antiochus
Epiphane quiréveilla plus que jamais 'espérance messianique,
lagquelle passa deés lors de la forme prophétique & la forme apo-
calyptique. I’Apocalypse de Daniel, entre I'an 167 et 165 avant
Jésus-Christ, en donne le signal. « En ce temps le Dieu des
cleux suscitera un royaume (131'?7_3) qui ne sera jamais dis-
sipé» (Dan. I, 44); c’est le Roydume des saints (VII, 18, 27),
a la téte duquel se trouve Jahvé lui-méme ou son Oint, le
Messie 2. Les Apocryphes de I’Ancien Testament n’offrent que
peu de traces de 'espérance messianique ?; mais les oracles
Sibyllins, écrits en 140 selon les uns, en 170 avant Jésus-Christ
selon les autres, annoncent expressément (III, 652-660) « un
Roi que Dieu enverra de ’Orient et qui fera abonder pour son
peuple l'or et 'argent et tous les biens que la terre et la mer
portent dans leur secin 4. » Selon le livre d'Hénoch (ch. 46), le
Messie, « Fils de 'homme, » placé a cdté de Dieu, est celui qui
a la justice et qui brisera les dents des p@écheurs. Mais c’est
surtout dans le Psalterium Salomonis, qui date du temps de
Pompée en 63, que espérance messianique se prononce éner-
giquement. Le Messie y porte le méme nom que chez Luc (11,
26), celui de Xpiords zupiou (XVIII, 8). Cest le Fils de David pour
le temps que Dieu connait, afin qu’il régne sur Israél (XVII
23-49). Les Phartsiens comptaient voir descendre du ciel le

! Voyez Osée U1, 5; Amos IX, 11 ; Es. IX, 5; XI, 10: Jér. XXIII, 5, 6.

2 |,e personnage dont il est question Dan. VILI, 15; X, 5, 16, est selon
les uns le Messie, selon les autres 'ange Gabriel.

3 Le dwaiog (Sapience 11, 12-20) ne marque pas le Messie.

* Un autre fragment des Sibyllins (111, 46-50), datant du temps d’An-
toine et de Cléopitre, porte que « Dieu érigera sur toute la terie pour
tonjours le plus grand royauwme, Beci2sia ueylory, par un dyric crag. »



344 F.-C.-J. VAN GOENS

Royaume de Dieu sur la terre par lintermédiaire du Messie.
1’ Assomption de Moise, composée i I’entrée de notre ére, repré-
sente I'esprit des Zélotes qui, impatients du délai que subit le
régne messianiyue, veulent en hater 'avénement par les armes.
Il s’agit d’un royaume démocratique qui ne connait pas de
Messie. Le livre des Jubilés s’en passe aussi. Enfin les Apoca-
lypses d’Esdras et de Baruch, rédigées apreés la destruction de
Jérusalem, n'admettent I'accomplissement des voies de Dieu
que par le Messie.

Nous voici donc introduits dans le monde messianique ol
Jésus fit son apparition.

Avant d’y entrer, nous remarquerons que nous nous adres-
sons d’abord exclusivement aux Synoptiques, pour examiner
ensuite ce que les autres livres du Nouveau Testament contien-
nent relativement au Royaume de Dieu. On le sent, les pre-
miers sont de beaucoup les plus importants, quoi qu’ils aient
subi, comme dit Issel (p. 136), dans la rédaction des paroles de
Jésus, l'influence des événements subséquents et des idées
plus récentes au sein desquels ils furent rédigés.

II

On sait que Marc et Luc parlent toujours de la Bastsio tob eod,
tandis que Matthieu se sert presque constamment du terme de
Bagdete: Tiv odpavév. Le royaume de Diew, c’est-a-dire le Royaume
que Dieu posséde, est un terme général qui n’exclut pas le sens
spécifique de celui de royaume des Gieux. On est partagé suar
celui-ci; les uns prétendent que les CGieux est ici synonyme de
Dieu, dont on évitait & cette époque de prononcer le nom. On
nous renvoie entre autres & Luc XV, 18, 21 1. D’autres soutien-
nent qu’il s’agit d’un royaume qui appartient au Ciel, qui est
au Ciel, que Dieu a au Ciel, qui émane du Ciel 2. lis ajoutent
que ce terme, moins vague que le premier, a un cachet plus
original et appartient aux levres de Jésus3. A quoi les premiers

1 (est I'idée de M. lIssel (p. 81). Comp. Revue de theol. et de phil., 1871,
p- 114 et suiv. (Réd.)

2 Cest I'opinion de M. Schmoller (158).

3 Schmoller, p. 200. Au contrairve, Reuss (Histoire de la lhéologie chré-



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 345

répondent que dans ce cas on ne concoit pas pourquoi Marc et
Luc se sont toujours séparés a cet égard de Matthieu.

Non nostrum inter vos tantas componere lites.

Ce qui caracterise le Royaume de Dieu chez Jean-Baptiste,
¢’est qu’il entre par le précurseur dans un mouvement puissant
(Mat. XI, 12); qu’il se distingue par le sérieux moral et s’inau-
gurera par le jugement; les pénitents recevront le Saint-Esprit,
tandis que les impénitents subiront le feu de la condamnation ;
le Messie commencera par baptiser & rvebpar: dyle »ai wupi (Mat.
IMI, 11). Ce sera le signal de 'entrée du Royaume de Dieu.

Jésus parait en Galilée apres que Jean-Baptiste efit été incar-
céré et se met & son tour a précher le Royaume de Dieu. A
I'instar du précurseur, il en signale la proximité et renouvelle
la grande condition : peravosive, mMais en ajoutant: mesrebers dv o0
eduryyeMe, c'est-a-dire : confiez-vons ! dans la bonne nouvelle de
Paccomplissement de la promesse, edayyihoy, érayyediz. (Marc I,
14, 15; cf. Mat. IV, 17). Le temps est accompli; le moment
décisif est arrivé. On sent ici 'assurance personnelle du pro-
phete, du héraut du Royaume de Dieu.

Nous allons exposer successivement les antagonistes de ce
Rovaume, sa nature, son fondateur, ses débuts et son (terme
glorieux.

111

On se rappelle la réponse que Jésus fit aux Pharisiens qui
Paccusaient de chasser les démons par le Prince des démons.
« Si je chasse les démons par I'Esprit de Dieu, le Royaume de
Dieu est donc venu vers vous » (Mat. XII, 28).

tienne au sidcle apostolique, 1, 172), estime que « le terme de Baci2eic tob
feot étant de beaucoup le plus fréquent, on doit penser que c’était celui
dont Jésus se servait habituellement et que la tradition dogmatique a dt
conserver de préférence. L'antre terme semble restreindre la notion &
une époque  venir, b une localité ou, si I'on veut, & un état de choses
différent de celui dans lequel 'humanité existe et exclure ainsi on amoin-
drir quelques caracteres du Royaume de Dieu. [l parait appartenir ori-
ginairement i la théologie judaique et & la sphere eschatologique. »
! C'est le o ot de '"Ancien Testament.



346 F.-C.~J. VAN GOENS

On ne saurait nier que Jésus ait admis avec ses contempo-
rains la réalité d’esprits impurs au service de Satani. (est ce
qui explique 'tmportance qu’il attachait & la guérison des pos-
sédés dans l'intérét de la fondation du Royaume de Dieu: la
prédication et les guérisons vont ensemble (Luc IX, 11). Mais
a la différence des exorcistes, Jésus se sert uniquement de la
parole, é&éBule te myevpata doye Mat. VIII, 16. Si, & propos de la
Syro-phénicienne (Mat. XV, 21), J¢sus hésite d’abord de céder
4 la priere d’'une paienne, c’est qu’il ne mettait pas sur la
méme ligne la guérison des démoniaques et celle d’autres ma-
lades; il considérait celle des premiers comme des opéralions
inséparables de sa vocation messianique ; leur application aux
paiens demandait & se justifier dans son intérieur; les paiens
sont & Israél ce que les petits chiens sont aux enfants de la
maison (Mat. XV, 26). Rewarquons encore que la possession
d’'un esprit personnel étranger a I'individu exprime la pensée
d’une condition personnelle contraire a la divine destination de
I’homme et censée supprimer union de 'ame & Dieu. Tous
les malades n’étaient pas des démoniaques ; au contraire, Mat.
IV, 24 distingue expressément les démoniaques d’avec les lu-
naliques et les paralytiques. Marc I, 32 distingue méme rdvrag
Tog nowGy; Ex0vTUS wub TOUS Smy.ow&;oyévou;.

Enfin, ce qui mettait Jésus en état d’accomplir ces guérisons,
c’est la conscience de sa vocation jointe & sa nature person-
nelle ; il transporte les démoniaques dans le Royaume de Dieu
en leur inspirant la confiance en Dieu et 'indépendance mo-
rale. Au reste, il ne s’explique pas sur 'origine de Celui qu’il
appelle Satan, Diable, le Malin ; mais il est de fait que la ol il
constate le mal, il ne se courrouce pas contre Satan, mais s’a-
dresse 4 'homme, lui reproche d’étre une occasion de chute
(Mat. XVIII, 6, 7) et parle de la faiblesse de la chair (Marc XIV,
38). De méme il exhorte & la repentance, & la foi, comme g’il
n’y avait pas d’influence diabolique qui s’y oppose et part du
principe que 'homme a le cceur naturellement fait pour rece-
voir de bonnes impressions.

T lssel, p. 45.



LA DOCGTRINE DU ROYAUME DE DIEU 347

v

En abordant la question de la nature du Royaume de Dieut
nous avons a signaler deux grands trails: le bien supréme qu’il
accorde et la {dche importante qu’il impose.

1. Rien n’exprime mieux le prix du Royaume de Dieu que
les paraboles du trésor et de la perle (Mat. XIIIL, 4%, 45). Mais
ce bien ne s'étale pas sur la surface ; on peut passer devant le
champ sans se douter de ce qu’il renferme et méme celui qui
s'applique & le trouver, n’est pas encore sir de réussir. Ce
sont les béatitudes qui le caractérisent. Ici nous avons deux
rédactions, celle de Mat. V, 3-12 et celle de Luc VI, 20-26. La-
quelle rend le mieux la pensée de Jésus-Christ? Lue dans ses
pazspor €8 dans ses odui représente la condition terrvestre, maté-
rielle des disciples de Jésus et nous rameéne ainsi vers une
époque plus récente, alors qu’ils avaient, pauvres, & souffrir
des riches comime on le voit dans ’Epitre de Jacques II, 5; V,
1 sq.; IV, 9. Celte remarque se confirme par le v. 22, ou les
disciples sont persécutés & cause du nom movnpéy qu’ils por-
tent 2. En revanche, les béatiludes de Matthieu, toules spiri-
tuelles, cadrent infiniment mieux avec 'esprit que respire le
sermon sur la montagne. Ce qui n’empéche pas que cet évan-
géliste ait pu augmenter le nombre des béatitudes.

! Les Synoptiques ne définissent nulle part le Royaume de Dieu d’aprés
Jésus. On ne se trompera pas en disant qu’il est, dans sa pensée, la so-
ciété purement religieuse, moralement parfaite et en conséquence heu-
reuse, bénie de Dien sous tous les rapports. C'est la véritable civitas De:
sur la terre,

2Cp. 1 Plerre 1V, 16; Actes V, 41. Ajoutons que Luc se montre bien
ébionite dans ses paraboles de 1'économe infidéle et du mauvais riche,
ainsi que dans Actes II, 44,45. V. 1 et suiv. Il n'est pas ami d= la pro-
priété et persuadé que la revanche des pauvres va venir. Cette remarque
n’est pas sans importance en présence de ceux qui accusent Jésus d’ascé-
tisme. A ce propos Keim (Geschichte Jesu, 1873, p. 167) remarque que
« Jésus s'est mis en rapport avec toutes les formes de 'existence terres-
tre et s’est ouvert au charme de 'art, au moins dans 'atelier de la na-
ture, au sein d’un penple dénué de tour sens artistique. » Ni M. Issel,
ni M. Schmoller n'ont touché ce point par lequel le socialisme de nos
jours attaque I'Evangile.



348 F.-C.-J. VAN GOENS

Dans plusieurs passages, notamment dans le sermon sur la
montagne, le bien soaverain est qualifié de pesfos (Mat. 'V, 192, 46;
VI, 1, 2, 5, 16). On s’étonne de trouver ce terme dans la bou-
che de Celui qui a si énergiquement repoussé I'idée du mérite
(Luc XVII, 7-10), d’autant plus que l'esprit des disciples était
si mercenaire (Mat. XIX, 27; Mare X, 35 sqq.). On ne peut
pas dire qu’il s’agit de l'action qui trouve sa récompensc en
elle-méine, puisqu’il est question d’un pwslss & toic obpuvols.
M. Issel (p. 56) voit ici une image empruntée & la vie com-
mune pour marquer le fait que le disciple du Christ perdra si
peu le fruit de ses efforts, qu’il en obliendra un au deld de
toute atlente de la main de Dieu. M. Schmoller (p. 95) prétend
qu’il n’est pas question de savoir ou se trouvent ce psfi; et ces
faaavpot v obpuvi, OU O les re¢oit et en jouit, mais ol ils sont as-
semblés pour les recevoir et en jouir sur la terre. Cette inter-
prétation se fait dans T'intérét de la théorie qui veut que le
Royaume de Dieu définitif ne sera pas dans le ciel mais sur
la terre. De la l’entorse faite aux passages en question.
Javoue qu'on comprend ceux qui sont tentés de meltre le
wadds sur le compte d’une rédaction judéo-chrétienne, en
songeant & ces justes du dernier jour qui aspirent si peu
4 la récompense qu’ils ignorent le bien qu’ils ont fait, puis-
qu’a Uinstar du bon Samaritain, ils n’ont obéi qu’a l'inspira-
tion de leur cceur aimant (Mat. XXV, 31-46). Voila bien I'es-
prit de Jésus.

Un autre terme desting & marquer le bien supréme, c’.st
gatey el swmnpie (Luc XIX, 9). Il indique la délivrance de la
maladie, des infirmités, de la damnation. La notion la plus
élevée se rencontre la ol Jésus promet la grande délivrance
a celui qui aura triomphé de son égoisme en immolant sa vie
au service du Christ : & 3 é&rodéoe thv Eavtod Yuyhy Evexey Epol wud
evayyedo, oaer abThy. Marc VHI, 35. A la ocwtypte €st opposée la
amwdete Luc XIX, 10.

Enfin le bien supréme est qualifié de ¢wh aidvios. La Zoh, 0ppo-
sée & la mort, est synonyme de bien-étre et embrasse tout le
bien qu’un homme puisse souhaiter ou posséder. La Zwh wicvio;
est le contraire de la <péevwa, o mup o dofestoy Marc IX, 43, 45.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 349

Elle est synonyme de Royaume de Dieu. Mat. XIX, 16 ; coll.
23, 24; XXV, 3, 4; coll. 46.

Essayons de pénétrer la nature intime du Royaume de Dieu;
c’est un pusripy pour ceux quin’y sont pas initiés (Mare 1V, 11).
Il faut la réceptivité des pauvres en esprit, des affligés, des
débonnaires, des altérés de justice, des miséricordieux, des
ceeurs purs, des pacifiques (Mat. V, 3-9). Bref, c’est 'humilite,
le sentiment de la faiblesse et de la misére intérieure, qui fait
soupirer apres la communion de Dieu. Jésus vy insiste perpé-
tuellement. Bienheureux les mrwyor 16 mvebpare (Mat. V, 3); qui-
conque s'abaisse sera éleve ; et quiconque s’éleve sera abaissé
(Mat. XXIII, 12; Luc XIV, 11); le péager rentre justifié dans
sa maison pour s’étre humilié (Luc XVIII, 14); les péagers et
les gens de mauvaise vie devancent les Pharisiens dans le
Royaume de Dieu (Mat. XXI, 31)!; il convient de se donner &
Dieu avec l'abandon de l'enfant qui sent son impuissance
(Marc X, 14, 15).

Ces dispositions correspondent & la révélation que Jésus a
donnée de Dieu: Dieu est pour lui le Peére, ¢ nathp 6 & roig
ovpuvoic. C'est la révélation de son grand cceur. Les uns ont dit :
c’est l’effet du contraste du Dieu courroncé de Jean Baptiste !
D’autres ont prétendu que tout s’explique par l'influence de la
belle nature qui entourait Jésus. Mais pourquoi ce courroux
et cette influence n’ont-ils pas produit en Israél un personnage
tel que Jésus? C’est que son 4me était un miroir sans tache
ou I'image de Dieu pouvait se réfléchir parfaitement. La est
son grand acte d’originalité; en cela il n’est nullement de sa
race ; ni le musulman, ni le juif n’ont compris cette théologie
d’amour. « Insistant principalement sur la souveraineté abso-
lue de Dieu, le Musulman fait de lui un monarque éloigné,
qu'aucun symbole ne peut reproduire, gu’aucune dme ne
saurait approcher. Sa volonté est la source arbitraire du vra
el du bien au lieu d’en étre l'interpréte saint et clément. Ce

1 Ajoutons Mat. XXI, 28-31. Celui des deux fils qui fait la volonté de
son pere, n'est pas celai qui dit: j'y vais ! mais n'y va point (Pharisiens),
mais celui qui, apres avoir dit: je ne veux pas, se repent et y va (péagers
et femmes de mauvaise vie).



350 F.-C.~J. VAN GOENS

systeme laisse un abime infini, visiblement égal pour tous les
étres, entre le Créateur et sa creéature; les saints sont plus a
Iabri, mais pas plus prés ; les pécheurs sont en danger, mais
pas plus ¢loignés; la sympathie est repoussée ; la ressemblance
impossible; soupirer aprés la communion est une présomption
désespérée. Il ne reste qu’une cbéissance prosternée devant
une volonté qu’il n’est pas permis d’interroger et qui dispose
des ressources du temps et de la nature pour faire triompher
les débonnaires el couvrir les orgueilleux de hontel. » Et le
Juif? Ne counait-il pas Dieu le Pére? Quand Moise appelle
Dieu Pere, c’est en qualité de créateur du peuple israélite
(Deut. XXXII, 6). « J’ai nourri et élevé des enfants, dit lahvé,
mais ils se sont révoltés contre moi; cquels chitiments nou-
veaux vous infliger, quand vous multipliez vos révoltes ? (Es.
I, 2, 5.) Maintenant, tu cries vers moi: mon pére! Tu as été
I'ami de ma jeunesse! gardera-t-il toujours sa colére, la con-
servera-t-il & jamais? » (Jér. III, 4.) Si le second Esaie appelle
Dieu notre pere, c’est qu’lsraél est 'argile qu’il a formée (Es.
LXIV, 7.) Et si une seule fois Iahvé a compassion de ceux qui
le craignent, comme un pére a compassion de ses enfants (Ps.
CIII, 13), nous wavons encore qu’une comparaison, tandis
quailleurs g’exhale le veeu : que les pécheurs soient consumés
de dessus la terre (Ps. GIV, 35). Dans la bouche de Jésus la
qualification de Pére est constante et marque 'essence méme
de Dieu. Rien n’est assez petit pour lul échapper, comme le
prouve la parabole de la brebis égarée ou celle de la drachme
perdue (Luc XV). Il répand ses bienfaits sur ses ennemis
(Mat. V, 45). L’herbe des champs (Mat. VI, 30) et le cceur des
parents (Mat. ViI, 7-11) sont autant de témoignages de 'amour
paternel de Dieu envers les hommes. A cet amour correspond
la qualité des hommes, qui sont viei wod murps (Mat. V, 45), vioi
Wwictow (Luc VI, 35), non collectivement et nationalement
comme en Israél (Osée XI, 1) mais individuellement. Leurs
rapports sont ceux de fréres : dpeig ddedgol éore (Mat. XXIII, 8).
Tout ce que nous venons de dire se retrouve substan-
tiellement dans l'oraison dominicale. Elle invoque le Pére

1 J. Martineau, Hours of thought on sacred things, 1880, LI, p. 87.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 351

celeste et exprime le veeu sublime que sa qualité de Pére soit
adorée de tous, qu'a cet effet son regne paternel s’établisse
dans les cceurs et s’y manifeste par une parfaite ohéissance.
Mais celui qui forme de pareils veeux sent a la fois I’obligation
de contribuer &4 leur accomplissement et 'impuissance de la
remplir. Il implore donc la bonté du Péreen faveur desbesoins
du corps et de I'esprit, afin d'obtenir la qualité d’instruments
bénis entre ses mains.

2. Nous avons dit que le Royaume de Dieu n’accorde pas
seulement le bien supréme, mais impose aussi une grande
tache.

Cette tiche se résume dans cette exhortation capitale : ¢yreire
thy Basdetay tod 600 (Mat., VI, 33), dont Luc a bien reproduit
I'énergie en y substituant : aywviteate sigedfety (X1, 24). Il s’agit
d’un effort vigoureux pour surmonter les obstacles intérieurs
et extérieurs qui s’opposent & 'obtention de I'ayaln pepis qu’il
importe de choisir (Luc X, 42). Le premier et grand obstacle,
c’est 'amour de Mammon, des richesses (Mat. XIX, 23 ss.);
c’est I'attachement aux relations du sang (Luc IX, 59-62) et
aux aises de la vie (57, 58). Tout en maintenant la dignité du
mariage (Marc X, 2-12), Jésus ne réprouve pas ceux qui y
renoncent pour se vouer d’autant mieux aux intéréts du
Royaume de Dieu, comme Jean Baptiste (Mat. XIX, 12). Il faut
savoir se couper une main ou un pied, s’arracher un ceil (Mare
[X, 43-47T). La perte du corps ne saurait entrer en comparaison
avec la perte ou le gain de la vie éternelle. Que servirait-il &
un homme de gagner le monde entier s’il fait la perte de son
ame ! (Marc VIII, 36).

Aprés, on a vu la ghme, la priére. En la recommandant,
Jésus en a donné I'idéal. Nous venons de 'analyser.

Mais il est un point sur lequel Jésus a beaucoup insisté:
c’est v dwarooivy (Mat. V, 20 ss.). Dans ’Ancien Testament la
121X embrasse souvent 'observation de la loi divine dans
toute son étendue. Si, dit Moise (Deut. VI, 25), tous mettons
en pratique tous les commandements de lahvé, justice sera a
nous, nous aurons de la justice, nous serons des justes. Prov.
X, 2, la bienfaisance qui aime & faire de grandes largesses et



352 F.-C.-J. VAN GOENS

qui est opposée a l'avarice, est appelée justice. Il en est de
méme dans le Nouveau Testament. Ici encore la bienfaisance
porte le nom de justice (Mat. VI, 1) et Jésus raméne aussi
sous ce chef 'amour des ennemis (Mat. V, 43-48). La justice
de ’Ancien Testament est élevée en méme temps qu’adoucie
par Jésus, elle est « en quelque sorte trempée par lui de pleurs
et de tendresse. » Les Pharisiens voulaient aussi la justice,
mais par des voies diamétralement opposées: ils prétendaient
étre trouvés justes devant Dieu par un culte minutieux, par la
tricte observation de la casuistique des Scribes, par ’horreur,
sde toute souillure extérieure ; par 'ardeur & vaquer & l'oraison
aux sacrifices, aux sabbaths, aux aumodnes. La pureté des cou-
pes et des plats est supérieure, pour eux, a celle du coeur
(Mat. XXIII, 25). C’est ainsi qu’ils n’entrent pas plus dans le
Royaume de Dieu qu’ils n’y laissent entrer les autres (v. 13).
Jésus oppose A cette religion extérieure le prix de lintention
(Marc XII, 43); & cette ostentation mercenaire la piété pure
(Mat. V, 22); & cet éparpillement de la loi en d’innombrables
préceptes, l'unité des commandements dans 'amour de Dieu
et du prochain (Mat. XXII, 35-40) L,

Ce double amour, « qui résume la loi et les Prophétes, »
c’est-h-dire qui embrasse toute la religion, est aussi un objet
de commandement dans I’Ancien Testament ; mais il faut no-
ter ici la différence entre les deux économies. Le Deutéronome
(VI, 5) dit comme Jésus (Mat. XXII, 37): tu aimeras UEternel
ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton Ame et de toutes tes
forces. Mais comment I'Israélite témoignera-t-il cet amour? Le
méme code répond: en dévouant par interdit les Cananéens,
sans leur faire grace VII, 1, 2 et en assommant de pierres le
pére, le fils, la fille, la femme, laml qui engagent & servir
d’autres dieux (XIII, 6-11). Comparez & cela la maniére dont

1 Jgsel (p. 75) montre bien que Mat. V, 18,19 n'est qu'une canonisation
de la lettre, due & un juddo-chrétien et diamétralement opposée aux
versets 20 ss. Schmoller (p. 50) tiche de sauver Uinterpolation, tandis
que M. Renan pense « que Jésus use jei de termes discrets & I'égard dela
validité de la loi, pour ne pas choquer trop violemment les préjugés re-
cus. » (Vie de Jésus, 1882, p. 231).



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 353

Jésus condamne l'intolérance de ses disciples & 'égard des
Samaritains (Luc IX, 54, 55). D’autre part, comme le Lévitique
(XIX, 18), Jésus veut qu'on aime son prochain comme soi-
méme ; mais le prochain de la loi, c’est le frére c’est-a-dire le
compatriote (Lév. XIX, 18); on n’exige de lui aucun intérét,
tandis qu'on peut en tirer de I’étranger (Deut. XXIII, 19, 20).
Rapprochez cela de la parabole du serviteur impitoyable (Mat.
XVIII, 23 ss.), de 'amour des ennemis (Mat. V, 44 ; Luc XXIII,
34), de la charité sympathique et active, qui n’oublie pas le
plus petit des fréres de Jésus (Mat. XXV, 31). Nous reconnais-
sons ici le caractére distinctif de la religion de Jésus: 'unité
du moral et du religieux.

On se demande dés lors quel cas Jésus faisait du culte juif
et des lois qui le régissaient. La réponse est simple et claire.
En disant que le sabbath est fait pour 'homme, non I’homme
pour le sabbath (Marc II, 23-28), Jésus a rompu avec la loi
cérémonielle ; en interdisant le mariage des divorcés (Marc X,
2-12) il invalide un article de la loi mosaique (Deut. XXIV, 1, 2);
en déclarant que ce n’est pas ce qui entre dans la houche qui
souille 'homme (Mat. XV, 11), il supprime les préceptes sur
le pur et l'impur des mets. Il n’est jamais dit que Jésus ait
apporté un sacrifice au temple ou ait engagé des disciples a en
offrir ; seulement il n'y trouve pas d’obstacle, pourvu qu’ils
soient animés de dispositions élevées (Mat. V, 23). Mais il
condamne énergiquement ceux qui mettent 'amour du temple
au-dessus des devoirs de la piété filiale (Marc VI, 10-13), et
répeteitérativement la parole du prophéte Osée : je veux la mi-
séricorde et non le sacrifice (Mat. IX, 13 ; XII, 7). Tout revient
a faire la volonté de Dieu (Marc III, 35), & écouter la parole de
Dieu et 4 la garder (Luc XI, 28).

Nous concluons donc avec M. Issel (p. 82) que Jésus s’est
prévalu des formes historiques qu’il a trouvées, en se laissant
guider par son caractere individuel et sa vocation messianique.
Il a rempli ces formes d’une essence nouvelle ; il a transformé
le vieux en neuf; ou bien il a abandonné & I'avenir le soin
d’emporter 'un et de revétir 'autre de la forme commandée
par les temps et les moments dont Dieu dispose.

THEOL. ET PHIL. 1892, 23



354 F.-G.-J, VAN GOENS

v

Nous voici parvenu au Fondateur du Royaume de Dieu.

Jésus le prophéte, qui connait la pensée de Dieu et I'ceuvre
que Dieu lui a confiée. Rien ne prouve mieux, selon M. Issel
(p. 89) la conscience que Jésus en possede, que le passage
Mat. XI, 25-30. Il n’est pas question ici, dit cet auteur, d'une
speéculation métaphysique sur un rapport de nature du Tils
avec le Peére, ni d’une préexistence!. Aimé¢ de Dieu et chargé
de la mission de Messie, Jésus se compare au fils unique et
bien-aimé du propriétaire de la vigne (Marc XIIL, 6). C'est le
comble de la conscience prophétique telle qu'elle se manifeste
chez un Esaie (ch. VI) ou un Jérémie (I, 6). Cestle avip mpopirng
Luc XXIV, 19. Jésus se caractérise ainsi lui-méme Marc VI, 4.
La méme idée se trouve dans le dreerodpevo; Mat. X, 40; XV, 24
et dans le Siddaray ¢ ouaiay fywv. Marc I, 22. Mais il se sent au-
dessus des prophetes (Luc X, 24) et méme au-dessus de Moise
dans le éppifln toiz goyuions (Mat. V) et dans la non-conformité de
Pordre de ce législateur & 'ordre divin primitif (Mat., XIX, 8, 9).

Jésus Fils de Uhomme, 6 vids 107 2ulpimov. (Vest le titre que
Jésus se donne habituellement: que signifie-t-il? Notons que
comme tel il peut pardonner les péchés (Marc II, 10) et est
maitre du sabbath (II, 28). D’ou il semble résulter que le
terme ne marque pas le représentant de la nature humaine,
I’homme idéal, comme on I'a soutenu. D’ailleurs la souffrance
est considérée comme contrastant avec la dignité du Fils de

1 Je doute de I'exactitude de l'interprétation de ce passage. Hase dans
sa Geschichte Jesu 1876, p. 422 y voit un aérolithe tombé du ciel joi:an-
nique. En effet, 1° supprimez le v. 27 et les versets 25 et 26 correspondent
infiniment mieux avec les versets 28-30. 2° Tl y a une discordance frap-
pante entre le Christ métaphysique du v. 27 et le Jésus reconnaissant
qui s'incline devant le bon plaisir du Pere (v. 25, 26), ev qui, doux et
humble de cceur, appelle & lui les travaillés et les chareds, leur recom-
mande son joug et leur prowet le repos de 'ame (28-30). 3° Serait-il con-
forme & une saine logique que de vouloir assimiler la conception synop-
tique & celle du quatribme Evangile, parce qu’il se présente dans
Matthieu et dans son compilateur Luc (X, 21 ss.) une senle parole qui ne
s'accorde pas avec les idées habituelles des Synopticues ?



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 355

I'homme (Marc VIII, 31), ce qui n’est pas applicable a la na-
ture humaine. Ajoutons qu’il convient beaucoup plus au Fils
de 'homme de venir glorieux avec les saints Anges pour sié-
ger en qualité de Juge (Marc VIII, 38). Ainsi le terme marque
« une dignité accordée par Dieu et consistant dans la vocation
de régner sur les hommes, en se dévouant par amour c¢n
rancon pour plusieursi. » A ce point de vue, il est naturel
qu’on soit étonné gu’il vit en commerce avec tout le monde
(Mat. XI, 16-19) au lieu de mener une vie retirée, comme Jean
Baptiste. Si le péché contre le Fils de 'homme (Mat. XII, 31, 32)
est mis en parallele avec celui qui se commet contre le Saint-
Esprit, c¢’est cque le Fils de 'homme a une vocation par la-
quelle Dieu opére sur les homuines ; seulement ’humble appa-
rence de 'organe du Saint-Esprit peut tromper les superficiels
sur son essence. Mais si, aprés avoir reconnu en lui le Saint-
Esprit, on parle contre lui, I'hostilité contre Dieu est consom-
mée (Mat. XI, 32). Apres cela, il sera permis de dire que
Jésus n’a pas emprunté le titre de Fils de 'homme, soit au
DIR™I2 du Ps. VI, 5, soit & celui d’Ezéchiel, mais au
IDJN "22 de Daniel VII, 13, opposé aux puissances démonia-
ques du monde comme le représentant de Dieu, pris entre les
hommes pour les homines. La déclaration solennelle de Jésus
au grand prétre (Marc XIV, 62) montre bien que le Fils de
I'iommme de Daniel désignait le Messie. Gest bien pour tel que
Jésus s'est donné 2.

Ussel, p. 94. Schmoller (p. 81-91) entend également le Messie par le
Fils de I'hormme.

2 Ce problome est tres compliqué. 11 résulte de 'entretien important
A Césarde de Philippe (Marc VI, 27-30) que Jésus ne s'était jamails an-
noncé jusque-li comme le Messie et n'était pas reconnu comme tel. Que
faut-il donc penser de toutes les reconnaissances précédentes comme
Messie? Seront-elles inauthentiques ? Et si le Fils de 'homme désigne le
Messie comment Jésus a-t-il pu se donner habituellement ce titre? Enfin,
Jésus s'est-il senti le Messie des son baptéme et s'est-il gardé de le mani-
fester? ou bien a-t-il commencé par la conscience d’étre le héraut du
Royaume de Dieu, pour finir par se savoir le Messie ? L’état de nos do-

cuments ne permettra peut-8tre jamais de donner la solution du pro-

bleme. Nous communiquons sous la rubrique: Fils de Diex les idées de
M. [ssel.



396 F.-C.-J. VAN GOENS

Jesus, le Fils de Diew. Jésusn’a accepté ce titre qu’une seule
fois dans les Synoptiques, lorsque le souverain sacrificateur lui
demanda : 20 & 6 Xpotdg, 6 vidg 00 eddoyqrol; et que Jésus répon-
dit : éy6 e, pour annoncer ensuite Pavénement glorieux du
Fils de 'homme (Marc XIV, 61, 62). Le Fils de 'homme est
ici le Messie, qualifié de Fils de Dieu par allusion au Rol théo-
cratique qui, monté sur le trone, portait ce nom (Ps.II, 7). Jus-
qu’ici Jésus avait imposé silence & ceux qui lacclamaient
cornme Messie (Marc III, 11, 12; V, 7, 19). Ce n’est qu’aprés
un commerce prolongé que les disciples le reconnaissent
comme tel (Marc VIII, 29). Mais tout en I'acceptant, Jésus leur
défend expressément d’en parler & personne (v. 30). Matthieu
qui raconte aussi ce dernier trait oublie qu’il a déja parlé i
deux reprises de Jésus Messie (XI, 2; XIV, 33). C’est a4 cause
de la politique ombrageuse des Romains que Jésus n’a consenti
4 accepter le titre de Messie qu’a la fin de son ministére .

La vocation messianique s’est réveillée en lui & 'occasion de
son baptéme. C'est ce que les évangélistes ont exprimé en
faisant descendre du ciel la parole: Tu es mon fils bicn-aimé
en qui j'ai mis toute mon affection (Marc I, 11), tandis que
Matthieu fait adresser cette parole au peuple pour qu’il recon-
naisse en Jésus le Messie (III, 17). La méme voix céleste se
répéte dans la transfiguration (Mat. XVII, 5) afin de confirmer
la messianité de Jésus que les disciples professaient déja.
L’hommage, que lui rendent Moise et Elie, nous transporte &
Pépoque ou I'Eglise, forte de sa supériorité au judaisme, hono-
rait son Chef glorifié2.

Le don des miracles rentre dans I'idée du Messie, appelé a
vaincre les obstacles qui s’opposent a 'avénement du Royaume
de Dieu. Nous voyons par ses propres déclarations qu’il se re-
connaisgait la puissance de guérir et qu’il faisait méme consis-
ter en cela une partie notable de sa mission. « Voici, dit-il,
dans un moment ou, poursuivi par ses ennemis, il prévoyait
sa fin prochaine, je chasse les démons et j'opére des guérisons
aujourd’hui et demain ; puis le troisieme jour, je finis ma tiche.»

1 Jssel, p. 99.
2 ssel, p. 100.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 357

(Luc XIII, 32.) Mais en revanche, quand on lui demande un
prodige éclatant, un signe dans le ciel, il se refuse & ces désirs
(Mat. XII, 39) et exalte la foi qui, comme du temps de Jonas,
se repent a4 la nouvelle du jugement prochain (Mat. XII, 39 ;
Luc XI, 29, 30, 321). Cependant les évangélistes ne nous ont
pas conservé une seule déclaration de Jésus d’oll l'on puisse
conclure qu’il s’attribuait le pouvoir d’agir sur la nature et les
éléments. C’est ce qui permet de distinguer dans les Synopti-
ques les témoignages anciens d’avec les traditions plus récen-
tes et par conséquent les miracles en quelque sorte élémentai-
res, tels que des guérisons, d’avec les grands prodiges légendai-
res, tels que 'apaisement de la tempéte, la multiplication des
pains et la résurrection d’un mort.

Quoique Jésus et dés 'entrée de son ministere la conviction
d’étre le Messie, il a bien fait, sans doute, de montrer qu’'il
I’était avant d’en adopter le titre2. C’est ce qui arriva lors du
dernier voyage & Jérusalems3. Le jour vint ol il essaya de prendre
eufin possession de son royaume. Il se conforma soigneusement
au programme prophétique. Il fit & Jérusalem l’entrée triom-
phale dont avait parlé Zacharie. Il tenta d’émouvoir I'opinion
et de provoquer une crise. Il encouragea les acclamations qui
le saluaient comme le Fils de David. Les effets ne se font pas
attendre : & la demande de Pilate s’il est le Roi des Juifs, Jésus
répond . ov Mysg (Mare XV, 2); la croix porte pour inscription :
6 Baaideds tav Touduiwv (v. 26). Le quatrieme évangile (XVIII, 36
$8.) a jugé & propos de donner du fuaidets et de la Pusdei une
définition que le Jésus synoptique ne jugeait pas assortie & un
tribunal paien ; mais, en revanche, il a purifié le temple et a
donné & entendre que 'accomplissement des promesses divines
commencerait non par le jugement des paiens, mais par celul
des Juifs, ou, pour parler avec Pierre (I.IV,17), par la maison
de Dieu.

Jésus, fils de David. Pendant son dernier séjour 4 Jérusalem,

[l est évident que Mat. X1, 40 est une interpolation.

Issel, p. 101.

Matthieu (X111,82 ; XV, 22) anticipe sur cet §vénement par la mention
des cris de : Fils de David.

[ R R e



358 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus eut une discussion avec les pharisiens sur l'origine davi-
dique du Messie (Marc XI1I, 35-37). Le Messie, leur dit-il, est, selon
vous, fils de David ; mais David l’appelle son Seigneur au Ps. CX,
1. Comment le fils peut-il étre Seigneur ? L’aleul est au-dessus
de ses descendants et il suffit de nommer le pere pour légitimer
le fils. Il faut donc que le Messie emprunte sa dignité d’un plus
grand que David, c’est-a-dire de Dieu. Jésus ne lire pas cette
conclusion, mais se borne & signaler la contradiction des scri-
bes. Il ne demande qu’a ébranler le rapport qui, aux yeux du
peuple, unissait le Messie & David et & décliner toute immixtion
politique dans la notion du Royaume de Dieu. Jésus, par
I'usage qu’il a fait du Ps. CX, a rendu sa essianité indépen-
dante de la descendance davidique. Malheureusement ses dis-
ciples ne l'ont pas compris, comme le prouvent les deux généa-
logies qui ouvrent les évangiles de Matthieu et de Luc. Mais en
s’excluant mutuellement, elles rendent un involontaire hom-
mage a la déclaration de leur Maitre .

Jésus Roi. On demande enfin si Jésus a parlé de son
Rovaume, & lui. Tout dépend ici de la critique. Ceux qui la né-
gligent citent des textes ou il est question tantot du Royaume
de Christ et tantot du Royaume de Dieu et ne voient aucune
difficulté a les juxtaposer ou & les combiner 2. Disons que les
textes synoptiques parlent tantot de 'un et tantot de Vautre;
mais qu'on ne saurait leur attribuer une égale valeur. Si la
mere des fils de Zébédée demande une place honorable pour
ses fils & 7% Buseiz de Jésus (Mat. XX, 21), il importe de re-
marcquer que Jésus décline pertinemment ce privilege et ren-
voie & son Pére: « il ne m’appartient pas de 'accorder; c’est
pour ceux a qui mon Pére a réservé cette distinction » (v.23).
— La Basdein 709 marpss pou se lit Mat. XXVI) 29. Si le méme
évangéliste parle de la Bustheix 100 vicd 700 vbocimou, c’est dans
Vexplication de la parabole de l'ivraie, laquelle n’est pas de
Jésus (Mat. XIII, 41). Sil est appelé pusdedc dans la description
du jugement dernier (Mat. XXV, 34), il ne faut pas oublier que
ce morceau eschatologique appartient, comme tous ses analo-

1 Igsel, p. 103, 104.
2 Comme Schmoller, p. 91-95.



LA DOCTRINE DU ROYAUME DE DIEU 359

gues, & une époque récente, du moins dans sa rédaction
actuelle. Enfin si Luc parle souvent de la Bagoeie du Christ
(1,32, 33; XX, 30; XXIII, 42sq.), il faut se souvenir que Luc est
paulinien et que Paul parle d’un Topuin} tov 8eob (Gal. VI, 16) et
d’une moreix toi Iopedih (Eph. II, 12). Ajoutons que pour Jésus
c’est Dieu qui est ¢ péyus Bused; (Mat. V, 35). Nous pensons en
présence des textes les plus authentiques que Jésus n’a jamais
parlé de son Royaume et que ce n'est quaprés son départ,
aprés que I'Eglise se fat établie, qu'on a commencé & en
parler 1.

! Tssel, p. 105-106.
(A suivre).




	La doctrine du royaume de Dieu dans le nouveau testament : à propos de deux mémoires couronnés

