Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)

Artikel: Foi et théologie

Autor: Gretillat, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FOI ET THEOLOGIE

PAR

A. GRETILLAT!

Dans l’article publié dans le numéro de septembre 1891 du
Chrétien évangélique, en réponse a4 un « laique curieux, »
M. F. Godet a résumé son sentiment sur la situation présente
de la théologie de langue francaise, dans les termes suivants :

« Si réellement on s’accordait & reconnaitre la révélation
dans la personne, la vie et les enseignements du Christ, et
quon se contentit de contester une révélation apostolique
complémentaire, la situation serait grave, sans doute, mais
peut-&tre n’aurais-je pas poussé un cri d’alarme. Mais, je crois
Pavoir montré, c’est 'enseignement du Seigneur lui-méme
qui est en cause. Son témoignage sur une foule de points, tels
que la divinité de sa personne, son oceuvre expiatoire, l'exis-
tence des anges, bons et mauvais, son retour futur, la résur-
rection des corps, etc., etc., est présenté comme ne faisant
point autorité pour la pensée chrétienne. Tous ces sujets sont
considérés comme appartenant & la théologie et non & la reli-
gion proprement dite dont Christ est l'initiateur ; celle-ci se
réduit & la révélation de la sainteté de Dieu et de son amour
pour 'humanité ainsi qu’au devoir des hommes de s’aimer
entre eux. C’est 14, si je comprends bien, le point de vue de
nos modernes réformateurs. »

! Cet article a été envoyé i la rédaction de cette Revue dans la pre-
mitre quinzaine de mai.

THEOL. ET PHIL. 1892, 21



322 GRETILLAT

i

L’auteur vénéré que nous venons de citer sera certainement,
lui le premier, heureux d’apprendre que ces derniéres lignes
n’expriment pas dans sa totalité le credo de la fraction de la
Gauche évangélique dont le journal Ewvangile et Liberté est
lorgane attitré; qu’elle-méme repudie toute solidarité avec les
représentants de P'ancien rationalisme qui refleurissait il v a
vingt ans dans notre protestantisme de langue francaise sous
le nom de Protestantisme libéral, et que, d’aprés ses propres
déclarations, les adhésions récentes de MM. Audemars et Ro-
berty lui font tort. Il serait injuste en effet que V'incontestable
similitude des méthodes nous dérobét les différences fonciéres
qui séparent la fraction principale de la gauche évangélique
de la gauche tout court. Les éléments dc la vérité chrétienne
qui, au mépris méme de la méthode préconis¢e, constituent
ces différences, sont la reconnaissance de la chute, la foi au
surnaturel, laffirmation énergique de la parfaite sainteté du
Christ et P'atiribution d’un rang et d’un role souverains et uni-
(ques i =a personne, & sa parole ¢t & son ceuvre.

Nous ne saurions micux faire que d’empranter i la réponse
que M. Chbapuis vient de faire aux avances de M. Roberly la
délimita'ion exacte et authentique de ces divergences :

« L’ancienne école dite libérale nous parlait beaucoup il v a
quelque vingt ans de la religion de Jésus, envisagé dans sa
personne comme un initiatear de génie, un prophete plus
grand que tous les prophétes, dont nous avons a suivre
’exemple et & entendre I'enseignement. A notre point de vue,
cette conception est totalement insuffisante. Le Rédempteur
du monde est plus que cela; il est, & mon sens, objet de la
foi, un étre vivant, révélateur du Peére, avee lequel le fidele
entre en communion, et qui, par son ccuvre, a établi de nou-
velles relations entre Dieu et les hommes. Voild pourquoi nous
croyons en lui ; voild pourquoi nous le préchons, lui, centre
et objet de la religion qui porte son nom 17 »

Dans la réunion de la Société théolngique du canton de
Vaud du 22 juin 1891, M. le professeur Dandiran avait émis
déja Passertion suivante, d’autant plus méritoire quw’elle com-

t Bvangile et Liberté, numéro dun 22 avril.



FOI ET THEOLOGIE 323

mengcait par un aveu: « Nous faisons certainement aussi de
I'a priori. La sainteté parfaite du Ghrist que jaffirme, je ne
puis la prouver par 'expérience; c’est un acte de foi. Elle s’uf-
firme par des raisons qui ne sont pas de intelligence. Ce qui
me la fait admettre, c¢’est la vie chrétienne et, avant tout, l'ex-
périence (passons sur la contradiction avec laffirmation préc:d-
dente) de laction que Christ exer¢a sur moi. Je ne puis pas
admettre que Christ soit pour moi ce qu’il est, qu’il produise
en moi le sentiment de la paix, de la justification, Vassurance,
s’il n’est pas quoi 7 Autre que moi. Mais aussi semblable it
moi ; oui, semblable & moi, et en méme temps, absolument
différent?. »

Ce rang et ce role, si éminents qu’ils solent, reconnus 2
Jésus dans le Royanme de Dieu et dans 'ceuvre de la rédemp-
tion, sont-ils suffisants pour assurer et perpétuer l'entretien
de la foi et de la vie chrétiennes dans PEglise et dans 'indi-
vidu? et jusqu’a quel degré la piété vivante qui peut se ren-
contrer chez les négateurs de doctrines qui nous sont chéres,
est-elle imputable chez cux & des influences antérieures et
inavouées de ces doctrines elles-mémes ? Ol tracer la ligne de
démarcation entre le ressort de la science dans 'enceinte du-
quel il est juste de laisser le théologien libre de se mouvoir,
et ol il n’est justiciable que de sa conscience et de sa raison
individuelle, et les matieres qui intéressent la foi et la vie
de I'Eglise universelle ou de telle Eglise particuliére ? Ou
meme cette ligne de démarcation existe-t-elle et son maintien
dans les programmes d’enseignement des chaires professorales
ou pastorales est-il oul ou non une relique des vieux ages
égarée dans le notre? C'est 1a l'objet principal de quo hodie
grammatict certant.

Je me permets de relever ici en passant une tournure de
langage qui a fréquemment servi dans les derniéres discus-
sions. On n’entend plus parler que de la « fin des dogmes ; »
on déclare & toul venant et sur tous les tons que le dogme
est fini! Ces formules me paraissent pécher par généralisation.
Dites que le dogme est fini pour vous, et cette restriction,

! Evangile et Liberté, numéro du 26 juin 1391.



324 GRETILLAT

dictée par la modestie, aura le mérite de ne pas ignorer I'exis-
tence de la bonne moitié au moins de vos confréres.

Il y a, dans la question générale qui nous occupe, tout d’a-
bord une distinction & faire entre les enseignements théologi-
ques soumis i la régle d'une profession de foi particuliére et
ceux qui en sont légalement affranchis.

Nous venons de lire dans Evangile et Liberté un article
signé par « un membre de I'Eglise libre » ot 'on revendique
pour le professeur pieux un droit illimité d’enseignement, et
ol 'on semble traduire & son usage la sentence de saint Au-
gustin: Aime Dieu et dis tout ce que tu voudras! Ce sont
14, nous n’en doutons pas, des attitudes qui font bien dans le
paysage ; mais si jamais, par une supposition impossible, un
maitre d’une de nos trois écoles libres de la Suisse romande
prétendait, sous le coup de l'horreur que lui inspiverait la
métaphysique du Timée, interpréter le dogme de I'existence
de Dieu par la négation de la personnalité divine, le « membre
de I'Eglise libre » (que Je n’ai pas 'honneur de connaitre)
serait le premier, j’en suis convaincu, & réclamer le relévement
de la limite qu’il se montre aujourd’hui si erapressé a abolir.

Vous aurez beau dire et beau faire: il y aura toujours dans
toute école de théologie, méme la plus latitudinaire, une limite,
tacite ou explicite, a la liberlé d’enseignement, et il n’est pas
jusqu’a la Faculté de Paris qui n’ait applaudi, il y a quelques
années, a I'éloignement d’un professeur coupable d’avoir abusé
de la permission d’étonner son public. A plus forte raison,
une profession de foi, figurant dans les statuts d’une associa-
tion religieuse, et cuelle qu'en soit la valeur intrinséque,
constitue-t-elle un contrat bilatéral qui lie également la partie
enseignante et la partie enseignée, et dont linfraction équi-
vaut simplement & une conlrainte exercée par une des parties
sur l'autre 1.

Offense aux droits de la science, négation du libéralisme,
oppression de la conscience ? Je le nie! car nul ne m’interdit

! Nous venons de recevoir la Lettre de M. Sautter & M. Glardon, qui, b
propos du cas particulier dont nous n'avons pas & nous occuper ici,
énonce et défend la méme théorie que nous.



FOI ET THEOLOGIE 325

de conquérir die weite Welt & mes idées particuliéres, et le
droit de sécession, refusé jadis aux hérétiques de France et de
Navarre, ne l'est plus aujourd’hui en Europe qu’aux adminis-
trés de M. Pobedonozef.

Cet ordre de vérités me parait si élémentaire que, dans la
recherche annoncée tout & ’heure d’une ligne de démarcation
entre le domaine & réserver & la science théologique et les
intéréts de la foi chrétienne, nous mettons hors du débhat le
cas ol une confession de foi aurait d’ores et déja fixé souverui-
nement, dans le sein de telle ou telle association particuliere,
civile ou religieuse, les limites de la liberté d’enseignement.

Ne me demandez pas non plus de faire ma partie dans la
polémique, menée assez vivement, comme on sait, qui a pour
objet les méthodes dites expérimentale, subjectiviste, histo-
rique, intellectualiste, autoritaire, 'autorité interne, externe,
ou l'autorité sans adjectif, 'autorité tout court. Que de cachet-
tes, 6 mes amis ! que de sentiers fuyants ! que de mares dissi-
mulées dans les méandres de ces bois sacrés, plantés sur la
route de la vérité ! Et, quoi qu’en dise M. Lobstein, les com-
bats aériens, eux aussi, me font peur. Passe encore de n’avoir
pas reussi & vous convaincre par 'éclat irrésistible de mes rai-
sons, ce qui, depuis la tentative de construction d’une certaine
tour, est le résultat le plus ordinaire des discussions d’ici-bas.
Mais vous hattre 4 plate couture et apprendre ensuite que
c’était seulement votre sosie que j'avais réduit au silence, je
ne connais rien de plus décourageant. Faut-il donc s’étonner
que, dans un temps comme celui-ci, o les fondements sont
renverses, et ol les signes les plus usuels du langage se trou-
vent démarqués, un paysan da Danube, qui appelle un chat un
chat, ne s’expose pas volontiers & figurer quelque jour dans
la liste dressée par M. E. B., dans les colonnes de I'Eglise
libre, des fauteurs de quiprogquos ?

Voulez-vous que je vous le dise? cette méthode scientifique,
désintéressée, neatre, nue comme la vérité, que vous présentez,
non sans insistance, & mes organes de préhension, elle me
rappelle la premiére pomme offerte & I'innocence, enveloppée
encore, pour la circonstance, d’'un doute discret, et qui, ac-



326 GRETILLAT

ceptée d’une main confiante, devait communicquer la science
qui y était d’avance déposée. Volre méthode, monsieur le
théologien, permettez-moi de vous le dire, c’est déja votre
conclusion toute préte et toute cuite, encore recouverte de la
feuille de vigne.

Il est vrai que la méthode expérimentale, moyennant la
pression convenable donnée 4 certain bouton au moment
voulu, se préte sous nos yeux aux emplois les plus divers, ce
qui parait attester sa neutralité. Je la vois tour & tour au ser-
vice de la gauche, de la gauche évangélique, méme de la droite.
Aux uns, 'expérience intime enseigne & considérer la pré-
existence personnelle de Christ comme une superfétation pla-
tonicienne, comme une excroissance scolastique et intellec-
tualiste du pur et simple évangile primitif. Et 'on assure que
cette méme expérience révele aux autres les éléments les plus
transcendants du mystére de piété; qu'il sullit & ces derniers
de sonder leur for intime pour se convaincre que le person-
nage appelé Jésus-Christ, avant de descendre sur la terre et
de devenir homme il y a dix-neuf cents ans, existail éternelle-
ment aupres da Pére. EL pour tout dive, si les premiers m’af-
fligent, les seconds me stupéfient, et m’inspirent une sainte
ambition qui, je le sens, ne sera jamais satisfaite.

Je commence i croire qu'une des principales chances d’er-
reur qui existent ici-bas réside dans la passion de la synthése
qui possede Pesprit humain, ou, si vous le préférez, — mais je
crains, en disant ceci, de me faire passer pour un crypto-
jésuite, — dans la négligence du distinguo.

A-t-on assez opposé, et pendant assez de siécles, la science
a la foi, comme deux quantités intactes et indécomposables,
s’observant mutuellement & I’'exemple de deux chiens de faien-
ce, toujours tout préts & se dévorer 'un 'autre? L’on oppose
aujourd’hui lantorité & I'examen; et les uns poussent le droit
de I'autorité jusqu’a 'exclusion de toute liberté d’examen ; les
autres déclarent toute liberté d’examen incompalible avec
toute autorité externe ct supérieure au sujet. Je réponds:
reconnaitre intelligemment et choisir librement V'autorité &
laquelle vous comptez vous soumetlre tout a ’heure aveuglé-



FOI ET THEOLOGIE 327

ment, concilier les deux termes de ce famecux dilemme aux-
quels se sont toujours achoppés les théologiens, mais c'est la
ce que vous faites constamment et couramment dans le ma-
niement de vosintéréts terrestres et quotidiens.

Un autre fait méconnu d’expérience également quotidienne,
c’est que lautiorité sc déplace, incessamment aussi, selon les
domaines ol elle est appelée a s’exercer. Vous-méme, dans le
cours dela méme journée, avez figuré plusicurs fois alternati-
vement comme personne enseignante et personne enseignée;
tour 4 tour ayant droit de commander ou d’étre cru sur paiole,
et 'heure d’aprés, réduit & vous en rapporter a lautorité
d’autrui, du jardinier qui taille et pince vos péchers, du guide
de votre choix qui vous méne sur une cime blanche, du den-
tiste qui creuse une de vos dents de sagesse.

Ici encore, c¢’est Pamour de la synthése qui abuse ceux qui
rangent toules les autorités d’un coté, toutes les soumissions
de TPautre. Sans étre naturaliste et ne possédant guére en
matiere de sciences que le peu que j'en ai acquis au gvmnase
de Neachdtel, je puis sans forfanterie me dire plus instruit en
astronomie, en géologie, en géographie, peut-étre méme en
botanique et en zoologie que saint Pierre, saint Jean, saint
Paul, que Jésus-Christ lui-méme ne Pont été, eux qui n’avaient
eu ni la mission ni les moyens de devancer dans ces branches
les découvertes modernes. Mais j’admire les théologiens qui,
en matiere de christianisme, élevent l'aulorité de leur con-
science individuelle au niveau du témoignage des premiers
fondateurs de I'Eglise chrétienne, des premiers témoins de
Jésus-Christ, des apotres élus par Christ lui-méme, ou qui
n’hésitent pas, tout en se déclarant disciples de Christ, & sou-
metlre au controle de leur raison des déclarations sorties de sa
bouche concernant des faits appartenant au monde invisible et
manifestement supérieures i leur expérience.

« Malheur au chrétien, ainsi s’exprimait tout récemment
M. Lobstein en visant les hommes, si nombreux aujourd’hui,
qui prétendent faire de leur subjectivité la mesure unigue et
le critére souverain de la vérite chrétienne, malheur & celui
qui mesure la réalité de 'amour divin 2 lintensité du senti-



328 GRETILLAT

ment qu'il en éprouve! Quelque améres que soient les expé-
riences de son isolement spirituel ou de sa mortelle désespé-
rance, il connaitra quelque chose de pire encore, je veux dire
les fluctuations douloureuses auxquelles est invariablement
condamnée toute &me qui cherche en elle-méme son point
d’appui et son centre de gravité.

» La aussi, 1a surtout I'Evangile de Jésus-Christ est la grande
délivrance. Il nous délivre, c’est-A-dire qu’il nous sauve et
nous affranchit, parce qu’il nous assure que le fondement de
notre éternel bonheur repose ailleurs que sur le sol mouvant
de nos sentiments, de nos pensées, de nos efforts, parce qu'il
détourne nos regards non seulement de nos @uvres toujours
imparfaites, mais aussi de notre foi toujours insuffisante, parce
qu’il nous enseigne que notre unique recours est en celui en
qui il 'y a aucune ombre de changement, et que, si notre
ceeur nous condamne, Dieu est plus grand que notre cceurt. »

Appliguant aux principales déterminations de la méthode
expérimentale son propre procédé, nous désirons établir la so-
lidarité, niée aujourd’hui, entre les diverses conceptions de la
divinité de Christ et de sa résurrection, d'une part, et les inté-
réts de la foi et de la pratique chrétiennes, de 'autre; recher-
cher s’il est vrai que la diversité ou la contrariété des déter-
minations sur ces sujets seraient indifférentes 4 la cause du
peuple de I'Eglise, & 'enseignement et & la presse religieuse
populaire, et n’intéresseraient que les théologiens de pro-
fession auxquels elles devraient étre renvoyées sans préavis.
Nous n’entendons donc pas faire ici ceuvre d’apologétique ;
établir telle ou telle conception dogmatique sur les ruines de
sa rivale, ni méme tirer, en faveur ou aux dépens de 'une ou
de lautre, telles ou telles inférences des corollaires pratiques
qu’elle porte en elle; mais seulement opposer a 'indifférentisme
doctrinal qui nous gagne visibhlement le droit et le devoir du
plus simple fidele d’avoir et de confesser une opinion sur ces
sujets prétendus transcendants.

Dans 'opuscule de M. Lobstein paru en 1883 sous le titre:

U Réflexions sur le baptéme des enfants, p. 22.



FOI ET THEOLOGIE 329

La notion de la préexistence du Fils de Diew. Fragment de
théologie expérimentale, 'auteur nous présentait une concep-
tion de la divinité de Christ qui devait répondre, selon lui,
aux postulats de notre expérience, et il la trouvait dans une
réduction de la divinité essentielle de Christ & sa parfaite hu-
manité.

M. Lobstein ne niait point que la doctrine de la préexistence
personnelle fit enseignée par les principaux auteurs du Nou-
veau Testament ; mais il prétendait en méme temps que cette
doctrine, n’étant chez eux que la projection de leurs expé-
riences personnelles, ne devait pas plus faire autorité pour
nous que pour eux-meémes.

Dans son dernier et remarquable article sur la Transfor-
mation du dogme chiistologique !, M. Chapuis s’est montré,
je ne sais g’il faut dire plus ou moins hardi que son prédé-
cesseur en suivant les traces frayées il y a 25 ans déja par
Beyschlag, professeur & Halle, qui prétendait mettre d’accord
les textes méme du quatriéme Evangile avec affirmation d’une
préexistence purement idéale.

Parmi ces textes, il en est deux qui ont toujours paru réfrac-
taires & toute interprétation idéaliste, et dans lesquels M. le
professeur Emery lui-méme avait reconnu un obstacle qu'’il se
résignait & tourner.

« La plupart des textes de Jean sur lesyuels on s’appuie,
ainsi s’exprimait-il dans une réunion de la Société théologique
du canton de Vaud, peuvent s’expliquer d’'une maniére con-
forme & notre opinion. Il n’y en a que deux, je le reconnais,
pour lesquels cela est impossible, Jean VIII, 58 et XVII, 5. Peu-
vent-ils contrebalancer tous les passages en notre faveur, ceux
dans lesquels Jésus a établi une différence entre Dieu et lui2?»

Comme nous I’avons dit, M. Chapuis, lui, a 0sé braver 'obs-
tacle, et, accumulant les hardiesses, il défend a la fois 'authen-
ticité du quatrieme Evangile et Vinterprétation selon laquelle il
ne faudrait voir dans Jean VIII, 58 que Paffirmation d’une
préexistence idéale.

' Revue de théologie et de philosophie, numéro de janvier 1892.
2 Voir Evangile et Liberté, 26 juin 1891,



380 GRETILLAT

A ce propos, nous nous permettrons de poser a notre émi-
nent contradicteur la simple question que voici : si réellement
la parole de Jésus-Christ: Avant quAbraham fit, je suis,
adressée &4 des gens qui venalent de conjecturer son age
approximatif, signifie, comme il 'entend : Avant quw’ Abraham
fiit, je n'étais pas! et supposé, ce qui n'est pas absolument
inadmissible, que Jésus eut réellement et personnellement
existé avant Abraham, je demande & M. Chapuis, je le supplie
méme de nous dire a4 la premiére occasion quels termes Jésus
aurait dit employer pour déclarer devant ses auditeurs que
réellement et personnellement il existait avant Abraham.

Mais quels que soient les résultats de 'exégeése, toute la
gauche évangélique est d’accord pour prétendre que la
préexistence personnelle du Christ est un dogme spéculatif,
emprunté soit par les Peres des premiers conciles, soit par
Pauteur quelconque du quatriéme Evangile, soit par saint Paul
lui-méme, & la philosophie grecque, lequel ne touche en rien
nos intéréts religieux, et dont la présence ne sert pas plus que
son absence ne saurait nuire.

Et comme dans le domaine de la vie organique, rien ne se
montre simplement inutile sans devenir aussitot nuisible, que
les organes tombés hors d’emploi s’atrophient d’eux-mémes &
la longue, on agit, nous dit-on, selon les régles d’une saine
culture en émondant 'arbre de ses branches gourmandes, qui
ne =ont pas sans ¢puiser une séve appelée ailleurs.

[itre taxé de platonisme, c’est peut-étre 1a un de ces affronts
dent ot ou tard on se reléve ; mais s’intituler 'orthodoxie, et
se voir accusé et convaincu de paganisme, ce serait la, n’est-ce
pas 7 — & supposer que les deux ismes : paganisme et plato-
nisme ne jurent pas de se trouver ensemble,— ce qu’on pour-
rait appeler la fin dc la fin; or cette cruelle surprise nous a
été ménagée par MM. Harnack et Astié. Qui I'etit cru! la foi
de I'Eglise au Fils unique et éternel du Pére, héritage du pa-
ganisme ! confesser avec ’Eglise universelle que Jésus-Christ
est le Fils éternel du Pere, manifesté en chair, acte de paga-
nisme ! Lorsque 'Eglise statua ’engendrement éternel du Fils
de Dieu, déclare M. Astié 4 la suite de M. Harnack, « I’helléni-



FOl ET THEOLOGIE 331

sation, la paganisation de la dogmatique chrétienne fut com-
pléetel; » sous la réserve, ajoutons-nous, que, lorsque fut écrit
le passage Col. I, 15-17, cette paganisation était déjh singulie-
rement avancée.

A celui qui demande quel intérét il peut y avoir pour la foi
et la piété chrétiennes & savoir si Jésus-Christ est descendu du
cicl ou monté du néant pour devenir homme, qu’il nous suffise
d’énumérer les conséquences praliques, ficheuses ou non
facheuses, manifestes dans tous les cas, de la négation du
dogme de la préexistence :

10 Un amoindrissement de la révélation de I'amour de Dieu
envers ’humanité.

Jusqu’a 'apparition du Christ, les manifestations de I'amour
de Dieu envers 'humanité, (ui consistaient dans des émissions
de sa parole toute-puissante, créatrice et providentielle, n’a-
vaient rien coQité 4 sa personne. Pour la premiére fois, en don-
nant son Fils unique au monde, Dieu montrait son amour
jusqu’au sacrifice; et comme il n’est pas admissible que celui
qui a donné le plus refuse de donner le moins, ce don unique
et supréme, par une gradation aussi simple que forte, était
devenu pour la raison de Paul et pour la notre le gage de tous
les autres : « Si Dieu n’a point épargné son propre Fils, com
ment ne nous donnera-t-il pas toutes choses avec lui? » (IRom.
VIII, 32.)

Retranchez le dogme de la préexistence personnelle du Fils
de Dieu, c’est un homme de plus donné par Dieu & 'humanité;
¢’est I'humanité offrant & Dieu le plus pur produit de son
sein ; ce que vous avez 0té de 'Evangile, je le répete, cest la
folie de Dieu.

20 Un amoindrissement de I'exemple donné par Christ &
humanité et & chaque fidéle.

« Ayez les mémes sentiments que Jésus-Christ a eus, lequel
¢étant en forme de Dieu, n’a point regardé comme un bien &
ravir de se faire égal 4 Dieu, mais il s’est anéanti lui-méme en
brenant la forme de serviteur » (Phil. 11, 5 et 6.)

' Article « Fin des dogmes. » Revue de théologie et de philosophie, 1891,
p. 163.



332 GRETILLAT

Aller fouiller I’éternité ante pour en tirer le motif de
deux menus préceptes de morale quotidienne; faire inter-
venir la kénose pour m’engager & regarder les autres comme
plus excellents que moi-méme, et I'intérét d’autrul comme
plus précieux (ue le mien propre, c’était la, il faut en
convenir, brandir un marteau de forge pour écraser une
mouche.

Oh! que dés lors le philosophe de Konigsberg a mieux fait
les choses !

3° Amoindrissement du role de médiateur que Christ remplit
entre Dieu et ’humanité.

D’accord sur ce point avec la nouvelle école et contraire-
ment & l'avis de lancienne dogmatique, je crois que la
sainteté parfaite de Christ était une condition suffisante de
Pefficacité de son ceuvre de propitiation ; et si ce dernier élé-
ment a été considérablement altéré, selon moi, dans la théo-
logie de Ritschl, j’en accuse son hamartiologie, non sa chris-
tologie. Mais Christ, d’aprés I’enseignement du Nouveau
Testament, n’est pas le Propitiateur seulement; il est plus
essentiellement encore le Régénérateur de cette humanité
rachetée, le Créateur du nouveau Royaume de¢ Dieu, et ce der-
nier role est rattaché dans le Nouveau Testament, dans les
écrits de saint Jean en particulier, non pas & son humanité,
mais & sa divinité essentielle (comp. Jean V, 25 & 27, ou I'ceu-
vre de la résurrection future est expressément rattachée a la
qualité de Fils de Dieu, v. 25, et celle du jugement, expressé-
ment aussi, & la qualité de Fils de '’homme, v. 27).

Comment, si Christ n’est qu'un homme divinisé, pourrait-il
disposer des puissances divines? Comment lui, 'envoyé de
Dieu sur la terre, s’arroge-t-il le droit d’envoyer du ciel sur la
terre 'Esprit de Dieu? N'est-ce pas l’effet d’une illusion bien
naive que de se croire, lui, le simple produit de ’humanité,
porté au faite de la puissance universelle? Par quel moyen
va-t-11 changer mon cceur? de quel droit régner souveraine-
nient sur le votre ? Par quel pouvoir nous manifester & I'un et
& 'autre sa toute-présence?

« De quel droit, demandions-nous dans notre dernier volume,



FOI ET THEOLOGIE 333

adorez-vous un homme qui ne differe de vous que par le rang,
non par 'essence ? »

M. Chapuis nous a répondu : « Nous n’avons aucune raison
pour le cacher ; il reste, entre nos opposants et nous, sur le
fait de I'adoration, une divergence trés sérieuse. Nous rendons
hommage au Fils sans le confondre avec Dieu. Il y a, si 'on
veut, entre ’honneur rendu au Pére et ’honneur rendu au Fils
une différence de degré, celle-14 méme qui sépare l'adoration
absolue de ’adoration relative, le Créateur unique de la créa-
ture, fat-elle méme, comme le dit saint Paul du Christ, le pre-
mier-né des étres créési. » Arrétons-nous 14, car la citation
(que nous venons de faire suffit & notre dessein. Nous ne de-
mandons pas & M. Chapuis comment s’accordent ses déclara-
tions avec la parole de Jésus-Christ rapportée dans le quatriéine
évangile : « Que tous honorent le Fils comme ils honorent le
Pére » (Jean V, 23); ou avec le rang assigné par I'Eglise apos-
tolique & Christ comme objet d’invocation de tous les chrétiens
(1 Cor. I, 2) & coté de Dieu le Pére et du Saint-Esprit (2 Cor.
XIM, 13). S’il y a une différence de degré entre le culte du a
Christ et celui qui est dt & Dieu méme, je ne comprends pas non
plus qu’il y ait impossibilité & s’écrier: Jésus, Seigneur! sans
un secours direct du Saint-Esprit (1 Cor. XII, 3). Mais tréve,
encore une fois, & ces (questions et 4 ces scrupules qui n’appel-
lent pas ici de réponse. Il me suffit d’avoir constaté, d’aprés
Paveu de M. Chapuis lui-méme, qu’il n’est done pas tout ¢ fait
mndifférent pour le culte rendu & Jésus-Christ de le tenir pour
le INils éternel du Pére ou pour une créature.

Jarrive aux conséquences que jappellerai implicites, et
qui sont inavouées de nos adversaires, de la négation du
dogme de la préexistence.

« Yoici la difficulté que je vous soumets, disais-je dans mon
dernier volume : qu’un second saint, un troisiéme ou plusieurs
autres apparaissent encore au cours de I’histoire terrestre de
'humanité, quels seront leurs rapports avec le premier ? Com-
ment se répartiront-ils les provinces du royaume de Dieu?
Qui aura désormais le droit de dire : Toute-puissance m’a été

! Revue de théologie et de philosophie, 1892, p. 49.



334 GRETILLAT

donnée au ciel et sur la terre ? Comment se partageront-ils le
culte et les adorations des chrétiens? Jésus-Christ, I'unique
Rédempteur connu et adoré jusqu’ici, conservera-t-il en tout
état de cause le role supréme non seulement dans le gouver-
nem=nt de I'Eglise, mais au terme de son histoire et de celle
du monde ? Qui présidera les assises derniéres ol se décidera
le sort éternel de toutes les créatures, si tant est que ces assi-
ses derniéres doivent étre encore attendues?

« De deux choses l'une, ajoutions-nous: ou cette sainteté
parfaite de Christ, qui est la seule chose qui le sépare des
autres fidéles, ne le protége pas a tout jamais contre ’éventua-
lité, j’allais dire la concurrence que je viens de supposer..., et
le role unique et souverain de la personne de Christ n’est
qu'un privilége accidentel qui peut lui étre ravi d’un instant a
I'autre par une apparition égale ou supérieure a4 la sienne. Ou
ce n'est pas, malgré tout, la sainteté parfaite qui constitue &
elle seule le caractéere unique et souverain de Jésus-Christ, que
vous-mémes reconnaissez a sa personne.... vous-mémes étes
contraints de supposer tacitement derriére cette humanité par-
faite, derriére cette essence purement humaine, derriére cette
divinité purement morale, une essence, une dignité, un carac-
tére ontologiques, une vocation qui distinguent ce personnage
de tous les autres, et, danc ce cas, nous vous renvoyons l'accu-
sation que vous ne cessez de nous faire. Vous faites de la meé-
taphysique 1. »

« Le dirai-je ? nous répond M. Chapuis, rien comme I’objec-
tion quon vient d’entendre ne démontre le vice central de
cette christologie toute métaphysique, qui enléve si bien le
Sauveur & I'humanité qu’elle considére comme un attentat
dirigé contre lui la réalisation parfaite du bien qui est la raison
d’étre de son sacrifice et de sa vie. Mais vous anéantissez le
Christ et vous vous condamnez & prendre comme de pures
illusions, fleurs de rhétorique, les plus évidentes de ses pro-
messes. Un systeme qui logiquement aboutit & de telles extré-
mités a prononcé lui-méme sa condamnation; il est jugé?2. »

Il est possible que 'amour paternel m’aveugle, mais il ne

1 Exposé de théologie systématique, t. 11, p. 479 et 480.
1 Revue de théologie et de philosop hie, 1892, p. 46.



FOI ET THEOLOGIE 335

me semble pas encore que ma prose précitée ni ma personie
méritent déji d’étre classées parmi les documents humains,
C’était un argumentum ad hominem, scl. ad Sinistram evan-
gelicam, que je m’étals permis d’introduire dans ma polé-
mique, et je m’étonne que vous n'y ayez lu que 'appréhen-
sion, bien singu'ere en effet, de voir exaucés le veen de 'apotre:
« que nous soyons un jour saints et irrépréhensibles devant
Lui dans la charité » (Eph. 1, 4), ou la priére méme de Jésus-
Christ prononcée la veille de sa mort : « Pére, mon désir est que
la ol je suis, ceux que tu m’as donnés y solent aussi avec moi.»
(Jean XVII, 24). Seulement Christ reste pour nous, quoi qu'il
arrive et pour I'éternité, et par droit de conquéte et par drott
d’essence, le Chef unique et supréme de la grande famille des
rachetés, le « Premier-né entre plusieurs freres » (Rom. VHI,
29); et j’al voulu vous mettre, sans succeés, parait-il, dans lal-
ternative, ou bien de rester conséquents & votre méthode expé-
rimentale qui ne peut vous attester que le fait actuel, en reje-
tant cette primauté essentielle, inconditionunelle et éternelle
de Jésus-Christ, ou de continuer & l'affirmer avec nous et de
faire comme nous de la... métaphysique.

Non ! ce n’était ni de métaphysique ni de platonisme qu’il
s’agissait pour lauteur du IVe évangile dans le dogme de la
préexistence du Fils de Dieu, mais des intéréets les plus directs
de la foi et de la pratique chrétiennes : « Ces choses ont été
ecrites, afin que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils
de Dieu, et qu'en croyant, vous ayez la vie par son nom. »
(Jean XX, 31.)

Aux deux conceptions de la divinité de Christ qui se trou-
vent en présence aujourd’hui dans notre théologie de langue
francaise, se joignent deux conceptions, rivales aussi, de sa
résurrection, que M. Astié a définies dav e ‘ermes suivants,
déja cités par nous ici méme :

« Il parait qu’il existe encore deux maniéres de cowprendre
la résurrection du Sauveur, 'une physique, matérielle, en
vertu de laquelle le corps ressuscite du Christ aurait contenu
les mémes atomes chimiques que le corps antérieur & la résur-
rection, en un mot, la résurrection de la chair, tellement pro-
nee jadis par Tertullien.



336 GRETILLAT

» D’aprés I'autre conception, Jésus-Christ aurait eu, apres sa
résurrection, un corps spirituel, glorifié, échappant aux lois de
I'espace et du temps. Gest cette seconde conception que
j’adopte avec saint Paul, avec Calvin et avec plusieurs écrivains
populaires d’Amérique et méme de nos pays de langue fran-
caise » ; ¢’est, — pour nous servir des expressions de M. Astié
dans le méme article, — «la résurrection sans adjectif, la ré-
surrection tout court?!. »

Si, dans la comparaison des deux conceptions de la résur-
rection, nous négligeons le role des « atomes chimiques » qui
n’a jamais, que je sache, figuré au premier rang dans la doc-
irine orthodoxe, nous constatons qu’il y a affirmation, d’un
coté comme de lautre, d’un fait sarnaturel et divin, d’un
miracle de création, et c’est cet élément fort important qui
différencie le point de vue représenté par M. Astié de toute
conception naturaliste. Mais quel a été leffet de cette action
surnaturelle et divine sur le corps terrestre de Christ déposé
dans le sépulcre ? Ce corps s’est-i1l décomposé dans sa derniére
demeure ou en a-t-il forcé l'enceinte au matin du troisiéine
jour? En d'autres termes (car il faut préciser): Y a-t-il
eu résurrection au sens propre du mot, c’est-a-dire reléve-
ment d’un corps mort et inhumé ou création toute nouvelle
d’un organisme formeé d’éléments étrangers et supérieurs i ce
corps inhumé? (Cest la le point précis sur lequel M. Astié
réclaine le droit de confesser son ignorance, qu’il partagerait,
prétend-il, outre plusieurs écrivains populaires d’Angleterre,
d’Amérique et de nos pays de langue francaise, avec Calvin,
avec saint Paul.

Si nous étions, autant qu’on veut bien le dire, féru du prin-
cipe d’autorité, il serait naturel qu'un cortége composé de
représentants de tant de pays et de tant de siecles fit pour
nous imposer, et il suffirait qu’'on nomméat devant nous un
des princes de I’Eglise universelle, un des géants du seiziéme
siecle avec la mention abro; é9«, pour nous obliger & passer
condamnation. En toute autre circonstance, nous rappellerions
donc & notre éminent adversaire que I'autorité de Calvin n’est

1 Evangile et Liberté, 25 décembre 1891.



FOI ET THEOLOGIE 337

pas plus souveraine pour nous que celle de Tertullien pour
lui-méme. Il nous suffira, dans le cas qui nous occupe, de si-
gnaler 'imprudence qu’il y avait & méler les noms de Calvin
et de saint Paul au débat.

« C’est une chose difficile & croire, écrit le réformateur, que
les corps estant consumeés en pourriture doyvent resusciter en
lewr temps. Pourtant, combien que plusieurs des philosophes
ayent maintenu 'immortalité des ames, la résurrection de la
chair (comme chez Tertullien '!) a esté approuvée de bien
peu. Et combien qu’en cela ils ne soyent point & excuser, tou-
tes fois nous sommes advertis que c’est une chose trop haute
pour attirer a soy les sens humains. Or afin que la foi puisse
outrepasser un si grand empeschement, I’Ecriture nous donne
deux aides: lune est en la similitude de Jésus-Christ, autre,
en la puissance infinie de Dieu?. »

Dans le chapitre spécialement consacré a la résurrection de
Christ, se trouve cetle phrase qui confirme le sens des lignes
que nous avons soulignées: _

« Il faut aussi en passant noter qu’il est dit estre resuscité
des morts : en quoy la vérité de sa mort et resurrection est
signifiée, comme s’il estoit dit qu’il a souffert une mesme
morl que les autres hommes, et qu’il a receu immortalité en
la mesme chair qu’il avait prinse mortelle3. »

L’analogie de la conceplion de la résurrection de Christ selon
M. Astié avec celle de Calvin se trouvant changée par les cita-
tions que nous venons de faire en une opposition directe et
absolue, il est & craindre que saint Paul, dans les citations
que nous allons faire sur le méme sujet, ne lui fausse égale-
ment compagnie.

Il nous sera aisé de montrer que 'auteur de 1 Cor. XV n’a
pas enseigné le mode de la résurrection défendu par M. Astié,
parce que c’est précisément celui qu’il a combattu chez les re-
présentants de la gauche évangélique de I'Eglise de Corinthe.

t J'ai fait dans ma dogmatique des réserves motivées sur cette expres-
sion, qui tendrait b faire admettre, contrairement % 1 Cor. XV, 87, une
1dentité moléculaire entre le corps nouveau et le corps ancien.

2 Institution, Livre I(I, chap. XXV, 8. —3 Ibid., Livre II, chap. XV, 13.

THEOL. ET PHIL, 1892. 22



3538 GRETILLAT

Toute 'argumentation de l'apotre dans ce chapitre repose
manifestement sur la continuité (au sein du renouvellement
incessant et complet de la substance moiéculaire) entre notre
corps futur et le germe impérissable inhérent & notre corps
actuel, et il traite de &ppwv le philosophe ou le théologien (jui
demandait déja alors: Comment ressuscitent les morts et en
quel corps reviendront-ils ? (v. 35 et s(.)

Rétrogradant en sens inverse de argumentation de 'apotre,
c’est-a-dire de la résurrection future des morts qui était I’objet
4 prouver, & la résurrection de Christ qui formait pour lui et
pour ses lecteurs la prémisse indéfectible de son raisonne-
ment, nous aurions déja le droit de conclure de l'analogie de
ces deux faits, que la résurrection de Christ signifiait le relé-
vement au troisieme jour d’entre les wmorts de son corps
inhumé, st méme Uauteur ne P'eQl pas expressément et sura-
bondamment rappelé dans la premiére partie du chapitre: x«
ot Svaom, rui bre dyhyspron TH Tpitn vpdez (V. 4).... Nuvi Xpuorde yhyentat
22 verpdiv, amapyh o xexopmpévey (V. 20)

La résurrection de Christ, le relevement du corps de Christ
d’entre les maorts, qui resta le fondement permanent de la foi
et de la prédication de Paul (Actes XIII, 34-38; XVII, 31), avait
déjh été le point principal de la premiére prédication chré-
tienne au jour méme de la fondation de I'Eglise, et, fait digne
de remarque, elle fut appuyée dans le discours de Pierre sur
le méme « fortiori que dans celui de Paul & Antioche de Pisi-
die, savoir que, sl un fidéle aussi mélangé que David, lauteur
du psaume XVI, pouvait compter sur la rédemption finale du
péché et de la mort, il ne se pouvait pas que Christ, le saint
parfait, sentit méme le premier contact de la corruption (Actes
IT, 24-27). Or cet argument tombe d’aplomb sur la conception
selon lagquelle la résurrection de Christ n’aurait consisté que
dans le revétement d'un corps céleste laissant le corps terres-
tre en proie & la corruption du sépulcre.

On fera bien aussi de biffer résolument et d’un trait de plume
les récits des apparitions du Ressuscité aux disciples, qui ter-
minent chacun des quatre évangiles, et spécialement les détails
de I'apparition de Jésus & Thomas, Jean XX, 27.

Cette conception enfin est absolument incompatible avec les



FOI ET THEOLOGIE 339

termes de la prédiction de Jésus-Christ annongant la résurrec-
tion finale, et cela, d’aprésla plus idéaliste des quatre relations
de la vie de Jésus-Christ: Ceux qui sont dans les sépulcres
entendront sa voix, Jean V, 28,

On dira qu’il est bien indifférent & la foi et & la piété chré-
tiennes qu’un corps mort soit resté dans le tombeau & Jérusa-
lem ou en soit sorti 1l y a dix-neuf siécles; que c’est 1a affaire
de dispute entre théologiens, historiens el critiques ; que ce
qul nous importe, c’est le souvenir de la carriére terrestre de
Christ, c’est la présence permanente de son Esprit, et l'on
croira avoir tout dit en opposant I'une & l'autre la conception
« matérielle » et la « spirituelle. » Tel n’était pas, on vient
de le voir, le sentiment des fondateurs de I’Eglise chrétienne.
Nier ou ignorer que le corps de Christ fat sorti du tombeau
au matin du premier dimanche de la chrétienté, c’eut été,
selon saint Paul, consentir 4 ce que la mort n'ait jamais été
vaincue dans le passé, ne le soit jamais dans 'avenir; & ce
que le dernier ennemi de ’humanité, le satellite du péché, qui
aurait eu le dernier mot dans l'existence terrestre de Christ,
reste encore le dernier sur le dernier champ de bataille de
Phumanité; & ce que la mort, ce supréme désordre, ’épou-
vante supréme, comme 'a appelée Pierre Loti, passe au rang
des conditions intégrantes de toute existence finie, marquant
dés le commencement comme a la fin de toutes choses, la
limite de la puissance, de la sagesse et de la bonté de Dieu!

Il faut bien que je me reconnaisse plus faible que vous qui
etes plus forts que saint Paul; mais s’il m’était prouvé que le
corps de Christ a été livré a la corruption du tombeau, ou que
le Sauvenr que j’adorais comme le don éternel du Pére était
un simple homme, une créature au lieu d’étre le Créateur, je
déclare que ma foi recevrait de ces découvertes de la théolo-
gie un choc irréparable, et, pour terminer cette étude par
une concession importante, j’ajoute que, ne flit-ce qu'au nom
de votre méthode expérimentale qui n’est pas et ne sera jamais
la mienne, je repousserais déja vos conclusions.



	Foi et théologie

