
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Foi et théologie

Autor: Gretillat, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOI ET THÉOLOGIE

A. GRETILLAT1

Dans l'article publié dans le numéro de septembre 1891 du
Chrétien évangélique, en réponse à un «laïque curieux, »

M. F. Godet a résumé son sentiment sur la situation présente
de la théologie de langue française, dans les termes suivants :

« Si réellement on s'accordait à reconnaître la révélation
dans la personne, la vie et les enseignements du Christ, et
qu'on se contentât de contester une révélation apostolique
complémentaire, la situation serait grave, sans doute, mais

peut-être n'aurais-je pas poussé un cri d'alarme. Mais, je crois
l'avoir montré, c'est l'enseignement du Seigneur lui-même
qui est en cause. Son témoignage sur une foule de points, tels

que la divinité de sa personne, son œuvre expiatoire, l'existence

des anges, bons et mauvais, son retour futur, la
résurrection des corps, etc., etc., est présenté comme ne faisant

point autorité pour la pensée chrétienne. Tous ces sujets sont
considérés comme appartenant à la théologie et non à la
religion proprement dite dont Christ est l'initiateur ; celle-ci se

réduit à la révélation de la sainteté de Dieu et de son amour
pour l'humanité ainsi qu'au devoir des hommes de s'aimer
entre eux. C'est là, si je comprends bien, le point de vue de

nos modernes réformateurs. »

' Cet article a été envo3Té à la rédaction de cette Revue dans la
première quinzaine de mai.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 21



322 gretillat
L'auteur vénéré que nous venons de citer sera certainement,

lui le premier, heureux d'apprendre que ces dernières lignes
n'expriment pas dans sa totalilé le credo de la fraction de la

Gauche évangélique dont le journal Evangile el Liberté est

l'organe attitré; qu'elle-même répudie toute solidarité avec les

représentants de l'ancien rationalisme qui refleurissait il y a

vingt ans dans notre protestantisme de langue française sous
le nom de Protestantisme libéral, et que, d'après ses propres
déclarations, les adhésions récentes de MM. Audemars et Ro-

berty lui font tort. Il serait injuste en effet que l'incontestable
similitude des méthodes nous dérobât les différences foncières

qui séparent la fraction principale de la gauche évangélique
de la gauche tout court. Les éléments de la vérité chrétienne
qui, au mépris même de la méthode préconisée, constituent
ces différences, sont la reconnaissance de la chute, la foi au

surnaturel, l'affirmation énergique de la parfaite sainteté du
Christ et l'attribution d'un rang et d'un rôle souverains et
uniques à sa personne, à sa parole et à son œuvre.

Nous ne saurions mieux faire que d'emprunter à la réponse

que M. Chapuis vient de faire aux avances de M. Roberty la

délimita'ion exacte et authentique de ces divergences :

« L'ancienne école dite libérale nous parlait beaucoup il y a

quelque vingt ans de la religion de Jésus, envisagé dans sa

personne comme un initiateur de génie, un prophète plus
grand que tous les prophètes, dont nous avons à suivre
l'exemple et à entendre l'enseignement. A notre point, de vue,
cette conception est totalement insuffisante. Le Rédempteur
du monde est plus que cela; i! est, à mon sens, objet de la

foi, un être vivant, révélateur du Père, avec lequel le fidèle
entre en communion, et qui, par son œuvre, a établi de

nouvelles relations entre Dieu et les hommes. Voilà pourquoi nous

croyons en lui ; voilà pourquoi nous le prêchons, lui, centre
et objet de la religion qui porte son nom i »

Dans la réunion de la Société théologique du canton de

Vaud du 22 juin 1891, M. le professeur Dandiran avait émis
déjà l'assertion suivante, d'autant plus méritoire qu'elle com-

1 Evangile et Liberté, numéro du 21 avril.



FOI ET THÉOLOGIE 323

mençait par un aveu : « Nous faisons certainement aussi de

l'a priori. La sainteté parfaite du Christ que j'affirme, je ne

puis la prouver par l'expérience ; c'est un acte de foi. Elle
s'affirme par des raisons qui ne sont pas de l'intelligence. Ce qui
me la fait admettre, c'est la vie chrétienne et, avant tout,
l'expérience (passons sur la contradiction avec l'affirmation précédente)

de l'action que Christ exerça sur moi. Je ne puis pas
admettre que Christ soit pour moi ce qu'il est, qu'il produise
en moi le sentiment de la paix, de la justification, l'assurance,
s'il n'est, pas quoi Autre que moi. Mais aussi semblable à

moi ; oui, semblable à moi, et en même temps, absolument
différent1. »

Ce rang et ce rôle, si éminents qu'ils soient, reconnus à

Jésus dans le Royaume de Dieu et dans l'œuvre de la rédemption,

sont-ils suffisants pour assurer et perpétuer l'entretien
de la foi et de la vie chrétiennes dans l'Eglise et dans
l'individu" et jusqu'à quel degré la piété vivante qui peut se
rencontrer chez les négateurs de doctrines qui nous sont chères,
est-elle imputable chez eux à des influences antérieures et
inavouées de ces doctrines elles-mêmes'? Où tracer la ligne de

démarcation entre le ressort de la science dans l'enceinte
duquel il est juste de laisser le théologien libre de se mouvoir,
el où il n'est justiciable que de sa conscience et de sa raison

individuelle, et les matières qui intéressent la foi et la vie
de l'Eglise universelle ou de telle Eglise particulière Ou

même cette ligne de démarcation existe-t-elle et son maintien
dans les programmes d'enseignement des chaires professorales
ou pastorales est-il oui ou non une relique des vieux âges
égarée dans le nôtre? C'est là l'objet principal de quo hodie

grammatici certant.
-le me permets de relever ici en passant une tournure de

langage qui a fréquemment servi dans les dernières discussions.

On n'entend plus parler que de la « fin des dogmes; »

on déclare à tout venant et sur tous les tons que le dogme
est fini Ces formules me paraissent pécher par généralisation.
Dites que le dogme est fini pour vous, et cette restriction,

1 Evangile et Liberté, numéro du 26 juin 1891.



324 GRETILLAT

dictée par la modestie, aura le mérite de ne pas ignorer l'existence

de la bonne moitié au moins de vos confrères.

Il y a, dans la question générale qui nous occupe, tout
d'abord une distinction à faire entre les enseignements théologiques

soumis à la règle d'une profession de foi particulière et

ceux qui en sont légalement affranchis.
Nous venons de lire dans Evangile et Liberté un article

signé par « un membre de l'Eglise libre » où l'on revendique

pour le professeur pieux un droit illimité d'enseignement, et
où l'on semble traduire à son usage la sentence de saint

Augustin : Aime Dieu et dis tout ce que tu voudras Ce sont
là, nous n'en doutons pas, des altitudes qui font bien clans le

paysage; mais si jamais, par une supposition impossible, un
maître d'une de nos trois écoles libres de la Suisse romande

prétendait, sous le coup de l'horreur que lui inspirerait la

métaphysique du Timée, interpréter le dogme de l'existence
de Dieu par la négation de la personnalité divine, le « membre
de l'Eglise libre » (que je n'ai pas l'honneur de connaître)
serait le premier, j'en suis convaincu, à réclamer le relèvement
de la limite qu'il se montre aujourd'hui si empressé à abolir.

Vous aurez beau dire et beau faire: il y aura toujours dans

toute école de théologie, même la plus latitudinaire, une limite,
tacite ou explicite, à la liberie d'enseignement, et il n'est pas

jusqu'à la Faculté de Paris qui n'ait applaudi, il y a quelques
années, à l'éloignement d'un professeur coupable d'avoir abusé

de la permission d'étonner son public. A plus forte raison,
une profession de foi, figurant dans les statuts d'une association

religieuse, et quelle qu'en soit la valeur intrinsèque,
consti!ue-t-elle un contrat bilatéral qui lie également la partie
enseignante et la partie enseignée, et dont l'infraction équivaut

simplement à une contrainte exercée par une des parties
sur l'autre1.

Offense aux droits de la science, négation du libéralisme,
oppression de la conscience? Je le nie! car nul ne m'interdit

1 Nous venons de recevoir la Lettre de M- Sautter à M. Glardon, qui, à
propos du cas particulier dont nous n'avons pas à nous occuper ici,
énonce et défend la même théorie que nous.



FOI ET THÉOLOGIE 325

de conquérir die weite Welt à mes idées particulières, et le
droit de sécession, refusé jadis aux hérétiques de France et de

Navarre, ne l'est plus aujourd'hui en Europe qu'aux administrés

de M. Pobedonozef.
Cet ordre de vérités me paraît si élémentaire que, dans la

recherche annoncée tout à l'heure d'une ligne de démarcation
entre le domaine à réserver à la science théologique et les

intérêts de la foi chrétienne, nous mettons hors du débat le
cas où une confession de foi aurait d'ores et déjà fixé souverainement,

dans le sein de telle ou telle association particulière,
civile ou religieuse, les limites de la liberté d'enseignement.

Ne me demandez pas non plus de faire ma partie dans la

polémique, menée assez vivement, comme on sait, qui a pour
objet les méthodes dites expérimentale, subjectiviste,
historique, intellectualiste, autoritaire, l'autorité interne, externe,
ou l'autorité sans adjectif, l'autorité tout court. Que de cachettes,

ô mes amis que do sentiers fuyants que de mares
dissimulées dans les méandres de ces bois sacrés, plantés sur la

route de la vérité Et, quoi qu'en dise M. Lobstein, les combats

aériens, eux aussi, me font peur. Passe encore de n'avoir
pas réussi à vous convaincre par l'éclat irrésistible de mes

raisons, ce qui, depuis la tentative de construction d'une certaine
tour, est le résultat le plus ordinaire des discussions d'ici-bas.
Mais vous battre à plate couture et apprendre ensuite que
c'était seulement votre sosie que j'avais réduit au silence, je
ne connais rien de plus décourageant. Faut-il donc s'étonner
que, dans un temps comme celui-ci, où les fondements sont
renversés, et où les signes les plus usuels du langage se trouvent

démarqués, un paysan du Danube, qui appelle un chat un
chat, ne s'expose pas volontiers à figurer quelque jour dans
la liste dressée par M. E. B., dans les colonnes de l'Eglise
libre, des fauteurs de quiproquos?

Voulez-vous que je vous le dise? cette méthode scientifique,
désintéressée, neutre, nue comme la vérité, que vous présentez,
non sans insistance, à mes organes de préhension, elle me
rappelle la première pomme offerte à l'innocence, enveloppée
encore, pour la circonstance, d'un doute discret, et qui, ac-



•326 GRETILLAT

ceptée d'une main confiante, devait communiquer la science

qui y était d'avance déposée. Votre méthode, monsieur le

théologien, permettez-moi de vous le dire, c'est déjà votre
conclusion toute prête et toute cuite, encore recouverte de la

feuille de vigne.
Il est vrai que la méthode expérimentale, moyennant la

pression convenable donnée à certain bouton au moment

voulu, se prête sous nos yeux aux emplois les plus divers, ce

qui paraît attester sa neutralité. Je la vois tour à tour au
service de la gauche, de la gauche évangélique, môme de la droite.
Aux uns, l'expérience intime enseigne à considérer la

préexistence personnelle de Christ comme une superfétation
platonicienne, comme une excroissance scolastique et intellectualiste

du pur et simple évangile primitif. Et l'on assure que
cette même expérience révèle aux autres les éléments les plus
transcendants du mystère de piété ; qu'il suffit à ces derniers
de sonder leur for intime pour se convaincre que le personnage

appelé Jésus-Christ, avant de descendre sur la terre et

de devenir homme il y a dix-neuf cents ans, existait éternellement

auprès du Père. Et pour tout dire, si les premiers
m'affligent, les seconds me stupéfient, et m'inspirent une sainte
ambition qui, je le sens, ne sera jamais satisfaite.

Je commence à croire qu'une des principales chances d'erreur

qui existent ici-bas réside dans la passion de la synthèse
qui possède l'esprit humain, ou, si vous le préférez, — mais je
crains, en disant ceci, de me faire passer pour un cryptojésuite,

— dans la négligence du distinguo.
A-t-on assez opposé, et pendant assez de siècles, la science

à la foi, comme deux quantités intactes et indécomposables,
s'observant mutuellement à l'exemple de deux chiens de faïence,

toujours tout prêts à se dévorer l'un l'autre? L'on oppose

aujourd'hui l'autorité à l'examen; et les uns poussent le droit
de l'autorité jusqu'à l'exclusion de toute liberté d'examen ; les

autres déclarent toute liberté d'examen incompatible avec
toute autorité externe et supérieure au sujet. Je réponds :

reconnaître intelligemment et choisir librement l'autorité à

laquelle vous comptez vous soumettre tout à l'heure aveuglé-



POI ET THÉOLOGIE 327

ment, concilier les deux termes de ce fameux dilemme
auxquels se sont toujours achoppes les théologiens, mais c'est là

ce que vous faites constamment et couramment dans le
maniement de vos intérêts terrestres et quotidiens.

Un autre fait méconnu d'expérience également quotidienne,
c'est que l'autorité se déplace, incessamment aussi, selon les

domaines où elle est appelée à s'exercer. Vous-même, dans le

cours delà même journée, avez figuré plusieurs fois alternativement

comme personne enseignante et personne enseignée;
tour à tour ayant droit de commander ou d'être cru sur parole,
et l'heure d'après, réduit à vous en rapporter à l'autorité
d'autrui, du jardinier qui taille et pince vos pêchers, du guide
de votre choix qui vous mène sur une cime blanche, du
dentiste qui creuse une de vos dents de sagesse.

Ici encore, c'est l'amour de la synthèse qui abuse ceux qui
rangent toutes les autorités d'un côté, toutes les soumissions
de l'autre. Sans être naturaliste et ne possédant guère en

matière de sciences que le peu que j'en ai acquis au gymnase
de Neuchâtel, je puis sans forfanterie me dire plus instruit en

astronomie, en géologie, en géographie, peut-être même en

botanique et en zoologie que saint Pierre, saint Jean, saint
Paul, que Jésus-Christ lui-même ne l'ont été, eux qui n'avaient
eu ni la mission ni les moyens de devancer dans ces branches
les découvertes modernes. Mais j'admire les théologiens qui,
en matière de christianisme, élèvent l'autorité de leur
conscience individuelle au niveau du témoignage des premiers
fondateurs de l'Eglise chrétienne, des premiers témoins de

Jésus-Christ, des apôtres élus par Christ lui-même, ou qui
n'hésitent pas, tout en se déclarant disciples de Christ, à

soumettre au contrôle de leur raison des déclarations sorties de sa
bouche concernant des faits appartenant au monde invisible et
manifestement supérieures à leur expérience.

« Malheur au chrétien, ainsi s'exprimait tout récemment
M. Lobstein en visant les hommes, si nombreux aujourd'hui,
qui prétendent faire de leur subjectivité la mesure unique et
le critère souverain de la vérité chrétienne, malheur à celui
qui mesure la réalité de l'amour divin à l'intensité du senti-



328 GRETILLAT

ment qu'il en éprouve! Quelque amères que soient les
expériences de son isolement spirituel ou de sa mortelle désespérance,

il connaîtra quelque chose de pire encore, je veux dire
les fluctuations douloureuses auxquelles est invariablement
condamnée toute âme qui cherche en elle-même son point
d'appui et son centre de gravité.

» Là aussi, là surtout l'Evangile de Jésus-Christ est la grande
délivrance. Il nous délivre, c'est-à-dire qu'il nous sauve et

nous affranchit, parce qu'il nous assure que le fondement de

notre éternel bonheur repose ailleurs que sur le sol mouvant
de nos sentiments, de nos pensées, de nos efforts, parce qu'il
détourne nos regards non seulement de nos œuvres toujours
imparfaites, mais aussi de notre foi toujours insuffisante, parce
qu'il nous enseigne que notre unique recours est en celui en

qui il n'y a aucune ombre de changement, et que, si notre
cœur nous condamne, Dieu est plus grand que notre cœur1. »

Appliquant aux principales déterminations de la méthode

expérimentale son propre procédé, nous désirons établir la

solidarité, niée aujourd'hui, entre les diverses conceptions de la
divinité de Christ et de sa résurrection, d'une part, et les intérêts

de la foi et de la pratique chrétiennes, de l'autre ; rechercher

s'il est vrai que la diversité ou la contrariété des

déterminations sur ces sujets seraient indifférentes à la cause du

peuple de l'Eglise, à l'enseignement et à la presse religieuse
populaire, et n'intéresseraient que les théologiens de
profession auxquels elles devraient être renvoyées sans préavis.
Nous n'entendons donc pas faire ici œuvre d'apologétique ;

établir telle ou telle conception dogmatique sur les ruines de

sa rivale, ni même tirer, en faveur ou aux dépens de l'une ou
de l'autre, telles ou telles inferences des corollaires pratiques
qu'elle porte en elle ; mais seulement opposer à l'indifférentisme
doctrinal qui nous gagne visiblement le droit et le devoir du

plus simple fidèle d'avoir et de confesser une opinion sur ces

sujets prétendus transcendants.
Dans l'opuscule de M. Lobstein paru en 1883 sous le titre :

1 Réflexions sur le baptême des infants, p. 22.



FOI ET THÉOLOGIE 329

La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Fragment de

théologie expérimentale, l'auteur nous présentait une conception

de la divinité de Christ qui devait répondre, selon lui,
aux postulats de notre expérience, et il la trouvait dans une
réduction de la divinité essentielle de Christ à sa parfaite
humanité.

M. Lobstein ne niait point que la doctrine de la préexistence
personnelle fût enseignée par les principaux auteurs du Nouveau

Testament ; mais il prétendait en même temps que cette

doctrine, n'étant chez eux que la projection de leurs
expériences personnelles, ne devait pas plus faire autorité pour
nous que pour eux-mêmes.

Dans son dernier et remarquable article sur la Transformation

du dogme christologique ', M. Chapuis s'est montré,
je ne sais s'il faut dire plus ou moins hardi que son
prédécesseur en suivant les traces frayées il y a 25 ans déjà par
Beyschlag, professeur à Halle, qui prétendait mettre d'accord
les textes même du quatrième Evangile avec l'affirmation d'une
préexistence purement idéale.

Parmi ces textes, il en est deux qui ont toujours paru réfractâmes

à toute interprétation idéaliste, et dans lesquels M. le

professeur Emery lui-même avait reconnu un obstacle qu'il se

résignait à tourner.
« La plupart des textes de Jean sur lesquels on s'appuie,

ainsi s'exprimait-il dans une réunion de la Société théologique
du canton de Vaud, peuvent s'expliquer d'une manière
conforme à notre opinion. Il n'y en a que deux, je le reconnais,
pour lesquels cela est impossible, Jean VIII, 58 et XVII, 5.

Peuvent-ils contrebalancer tous les passages en notre faveur, ceux
dans lesquels Jésus a établi une différence entre Dieu et lui2? »

Comme nous l'avons dit, M. Chapuis, lui, a osé braver l'obstacle,

et, accumulant les hardiesses, il défend à la fois l'authenticité

du quatrième Evangile et l'interprétation selon laquelle il
ne faudrait voir dans Jean VIII, 58 que l'affirmation d'une
préexistence idéale.

1 Revue de théologie et de philosophie, numéro de janvier 1892.
'2 Voir Evangile et Liberté, 26 juin 1891.



330 GRETILLAT

A ce propos, nous nous permettrons de poser à notre émi
nent contradicteur la simple question que voici : si réellement
la parole de Jésus-Christ : Avant qu'Abraham fût, je suis,
adressée à des gens qui venaient de conjecturer son âge

approximatif, signifie, comme il l'entend : Avant qu'Abraham
fat, je n'étais pas et supposé, ce qui n'est pas absolument
inadmissible, que Jésus eût réellement et personnellement
existé avant Abraham, je demande à M. Chapuis, je le supplie
même de nous dire à la première occasion quels termes Jésus

aurait dû employer pour déclarer devant ses auditeurs que
réellement et personnellement il existait avant Abraham.

Mais quels que soient les résultats de l'exégèse, toute la

gauche évangélique est d'accord pour prétendre que la

préexistence personnelle du Christ est un dogme spéculatif,
emprunté soit par les Pères des premiers conciles, soit par
l'auteur quelconque du quatrième Evangile, soit par saint Paul

lui-même, à la philosophie grecque, lequel ne touche en rien
nos intérêts religieux, et dont la présence ne sert pas plus que
son absence ne saurait nuire.

Et comme dans le domaine de la vie organique, rien ne se

montre simplement inutile sans devenir aussitôt nuisible, que
les organes tombés hors d'emploi s'atrophient d'eux-mêmes à

la longue, on agit, nous dit-on, selon les règles d'une saine

culture en émondant l'arbre de ses branches gourmandes, qui
ne sont pas sans épuiser une sève appelée ailleurs.

Etre taxé de platonisme, c'est peut-être là un de ces affronts
dont tôt ou tard on se relève ; mais s'intituler l'orthodoxie, et

se voir accusé et convaincu de paganisme, ce serait là, n'est-ce

pas — à supposer que les deux ismes : paganisme et platonisme

ne jurent pas de se trouver ensemble,— ce qu'on pourrait

appeler la fin do la fin ; or cette cruelle surprise nous a

été ménagée par MM. Harnack et Astié. Qui l'eût cru la foi
de l'Eglise au Fils unique et éternel du Père, héritage du

paganisme confesser avec l'Eglise universelle que Jésus-Christ
est le Fils éternel du Père, manifesté en chair, acte de
paganisme Lorsque l'Eglise statua l'engendrement éternel du Fils
de Dieu, déclare M. Astié à la suite de M. Harnack, « l'helléni-



FOI ET THÉOLOGIE 331

sation, la paganisation de la dogmatique chrétienne fut
complète1; » sous la réserve, ajoutons-nous, que, lorsque fut écrit
le passage Col. I, 15-17, cette paganisation était déjà singulièrement

avancée.
A celui qui demande quel intérêt il peut y avoir pour la foi

et la piété chrétiennes à savoir si Jésus-Christ est descendu du
ciel ou monté du néant pour devenir homme, qu'il nous suffise
d'énumérer les conséquences pratiques, fâcheuses ou non
fâcheuses, manifestes dans tous les cas, de la négation du

dogme de la préexistence :

1° Un amoindrissement de la révélation de l'amour de Dieu

envers l'humanité.
Jusqu'à l'apparition du Christ, les manifestations de l'amour

de Dieu envers l'humanité, qui consistaient dans des émissions
de sa parole toute-puissante, créatrice et providentielle,
n'avaient rien coûté à sa personne. Pour la première fois, en donnant

son Fils unique au monde, Dieu montrait son amour
jusqu'au sacrifice; et comme il n'est pas admissible que celui
qui a donné le plus refuse de donner le moins, ce don unique
et suprême, par une gradation aussi simple que forte, était
devenu pour la raison de Paul et pour la nôtre le gage de tous
les autres : « Si Dieu n'a point épargné son propre Fils, com
ment ne nous donnera-t-il pas toutes choses avec lui » (Rom.
VIII, 32.)

Retranchez le dogme de la préexistence personnelle du Fils
de Dieu, c'est un homme de plus donné par Dieu à l'humanité;
c'est l'humanité offrant à Dieu le plus pur produit de son
sein ; ce que vous avez ôté de l'Evangile, je le répète, c'est la
folie de Dieu.

2° Un amoindrissement de l'exemple donné par Christ à

l'humanité et à chaque fidèle.
« Ayez les mêmes sentiments que Jésus-Christ a eus, lequel

étant en forme de Dieu, n'a point regardé comme un bien à

ravir de se faire égal à Dieu, mais il s'est anéanti lui-même en

prenant la forme de serviteur » (Phil. II, 5 et 6.)
1 Article « Fin des dogmes. » Revue de théologie et de philosophie, 1891,

p. 163.



332 GRETILLAT

Aller fouiller l'éternité ante pour en tirer le motif de

deux menus préceptes de morale quotidienne; faire intervenir

la kénose pour m'engager à regarder les autres comme
plus excellents que moi-môme, et l'intérêt d'autrui comme
plus précieux que le mien propre, c'était là, il faut en

convenir, brandir un marteau de forge pour écraser une
mouche.

Oh que dès lors le philosophe de Königsberg a mieux fait
les choses

3° Amoindrissement du rôle de médiateur que Christ remplit
entre Dieu et l'humanité.

D'accord sur ce point avec la nouvelle école et contrairement

à l'avis de l'ancienne dogmatique, je crois que la

sainteté parfaite de Christ était une condition suffisante de

l'efficacité de son œuvre de propitiation ; et si ce dernier
élément a été considérablement altéré, selon moi, dans la théologie

de Ritschl, j'en accuse son hamartiologie, non sa

christologie. Mais Christ, d'après l'enseignement du Nouveau

Testament, n'est pas le Propitiateur seulement ; il est plus
essentiellement encore le Régénérateur de cette humanité
rachetée, le Créateur du nouveau Royaume de Dieu, et ce
dernier rôle est rattaché dans le Nouveau Testament, dans les

écrits de saint Jean en particulier, non pas à son humanité,
mais à sa divinité essentielle (comp. Jean V, 25 à 27, où l'œuvre

de la résurrection future est expressément rattachée à la

qualité de Fils de Dieu, v. 25, et celle du jugement, expressément

aussi, à la qualité de Fils de l'homme, v. 27).

Comment, si Christ n'est qu'un homme divinisé, pourrait-il
disposer des puissances divines? Comment lui, l'envoyé de

Dieu sur la terre, s'arroge-t-il le droit d'envoyer du ciel sur la

terre l'Esprit de Dieu? N'est-ce pas l'effet d'une illusion bien
naïve que de se croire, lui, le simple produit de l'humanité,
porté au faîte de la puissance universelle? Par quel moyen
va-t-il changer mon cœur? de quel droit régner souverainement

sur le vôtre? Par quel pouvoir nous manifester à l'un et
à l'autre sa toute-présence?

« De quel droit, demandions-nous dans notre dernier volume,



FOI ET THÉOLOGIE 333

adorez-vous un homme qui ne diffère de vous que par le rang,
non par l'essence? »

M. Chapuis nous a répondu : « Nous n'avons aucune raison

pour le cacher ; il reste, entre nos opposants et nous, sur le

fait de l'adoration, une divergence très sérieuse. Nous rendons

hommage au Fils sans le confondre avec Dieu. Il y a, si l'on

veut, entre l'honneur rendu au Père et l'honneur rendu au Fils

une différence de degré, celle-là même qui sépare l'adoration
absolue de l'adoration relative, le Créateur unique de la créature,

fût-elle même, comme le dit saint Paul du Christ, le

premier-né des êtres créés1. » Arrêtons-nous là, car la citatmn

que nous venons de faire suffit à notre dessein. Nous ne
demandons pas à M. Chapuis comment s'accordent ses déclarations

avec la parole de Jésus-Christ rapportée dans le quatrième
évangile : « Que tous honorent le Fils comme ils honorent le
Père » (Jean V, 23) ; ou avec le rang assigné par l'Eglise
apostolique à Christ comme objet d'invocation de tous les chrétiens
(1 Cor. I, 2) à côté de Dieu le Père et du Saint-Esprit (2 Cor.

XITI, 13). S'il y a une différence de degré entre le culte dû à

Christ et celui qui est dû à Dieu même, je ne comprends pas non
plus qu'il y ait impossibilité à s'écrier : Jésus, Seigneur sans

un secours direct du Saint-Esprit (1 Cor. XII, 3). Mais trêve,
encore une fois, à ces questions et à ces scrupules qui n'appellent

pas ici de réponse. Il me suffit d'avoir constaté, d'après
l'aveu de M. Chapuis lui-même, qu'il n'est donc pas tout ci fait
¦indifférent pour le culte rendu ci Jésus-Christ de le tenir poulie

Fils éternel du Père ou pour une créature.
J'arrive aux conséquences que j'appellerai implicites, et

qui sont inavouées de nos adversaires, de la négation du
dogme de la préexistence.

« Voici la difficulté que je vous soumets, disais-je dans mon
dernier volume : qu'un second saint, un troisième ou plusieurs
autres apparaissent encore au cours de l'histoire terrestre de

l'humanité, quels seront leurs rapports avec le premier? Comment

se répartiront-ils les provinces du royaume de Dieu?
Qui aura désormais le droit de dire : Toute-puissance m'a été

1 Revue de théologie et de philosophie, 1892, p. 49.



334 GRETILLAT

donnée au ciel et sur la terre Comment se partageront-ils le

culte et les adorations des chrétiens? Jésus-Christ, l'unique
Rédempteur connu et adoré jusqu'ici, conservera-t-il en tout
état de cause le rôle suprême non seulement dans le gouvernement

de l'Eglise, mais au terme de son histoire et de celle
du monde? Qui présidera les assises dernières où se décidera

le sort éternel de toutes les créatures, si tant est que ces assises

dernières doivent être encore attendues?
« De deux choses l'une, ajoutions-nous : ou cette sainteté

parfaite de Christ, qui est la seule chose qui le sépare des

autres fidèles, ne le protège pas à tout jamais contre l'éventualité,

j'allais dire la concurrence que je viens de supposer..., et

le rôle unique et souverain de la personne de Christ n'est

qu'un privilège accidentel qui peut lui être ravi d'un instant à

l'autre par une apparition égale ou supérieure à la sienne. Ou

ce n'est pas, malgré tout, la sainteté parfaite qui constitue à

elle seule le caractère unique et souverain de Jésus-Christ, que
vous-mêmes reconnaissez à sa personne.... Vous-mêmes êtes

contraints de supposer tacitement derrière cette humanité
parfaite, derrière cette essence purement humaine, derrière cette
divinité purement morale, une essence, une dignité, un caractère

ontologiques, une vocation qui distinguent ce personnage
de tous les autres, et, dan? ce cas, nous vous renvoyons l'accusation

que vous ne cessez de nous faire. Vous faites de la

métaphysique1. »

« Le dirai je? nous répond M. Chapuis, rien comme l'objection

qu'on vient d'entendre ne démontre le vice central de

cette christologie toute métaphysique, qui enlève si bien le

Sauveur à l'humanité qu'elle considère comme un attentat
dirigé contre lui la réalisation parfaite du bien qui est la nrison
d'être de son sacrifice et de sa vie. Mais vous anéantissez le

Christ et vous vous condamnez à prendre comme de pures
illusions, fleurs de rhétorique, les plus évidentes de ses

promesses. Un système qui logiquement aboutit à de telles extrémités

a prononcé lui-même sa condamnation; il est jugé2. »

Il est possible que l'amour paternel m'aveugle, mais il ne

1 Exposé de théologie systématique, t. U, p. 479 et 480.
2 Revue de théologie et de philosophie, 1892, p. 46.



FOI ET THÉOLOGIE 3oD

me semble pas encore que ma prose précitée ni ma personne
méritent déjà d'être classées parmi les documents humains.
C'était un argumentum ad hominem, sel. ad Sinistram evan-

gelicam, que je m'étais permis d'introduire dans ma
polémique, et je m'étonne que vous n'y ayez lu que l'appréhension,

bien singu'ère en effet, devoir exaucés le vœu de l'apôtre:
« que nous soyons un jour saints et irrépréhensibles devant
Lui dans la charité » (Eph. I, 4), ou la prière même de Jésus-

Christ prononcée la veille de sa mort : « Père, mon désir est que
là où je suis, ceux que tu m'as donnés y soient aussi avec moi.»

(Jean XVII, 24). Seulement Christ reste pour nous, quoi qu'il
arrive et pour l'éternité, et par droit de conquête et par droit
d'essence, le Chef unique et suprême de la grande famille ties

rachetés, le « Premier-né entre plusieurs frères » (Rom. VIII,
29); et j'ai voulu vous mettre, sans succès, paraît-il, dans

l'alternative, ou bien de rester conséquents à votre méthode
expérimentale qui ne peut vous attester que le fait actuel, en rejetant

cette primauté essentielle, inconditionnelle et éternelle
de Jésus-Christ, ou de continuer à l'affirmer avec nous et de

faire comme nous de la... métaphysique.
Non ce n'était ni de métaphysique ni de platonisme qu'il

s'agissait pour l'auteur du IVe évangile dans le dogme de la

préexistence du Fils de Dieu, mais des intérêts les plus directs
de la foi et de la pratique chrétiennes : « Ces choses ont été

écrites, afin que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils
de Dieu, et qu'en croyant, vous ayez la vie par son nom. »

(Jean XX, 31.)
Aux deux conceptions de la divinité de Christ qui se trouvent

en présence aujourd'hui dans notre théologie de langue
française, se joignent deux conceptions, rivales aussi, de sa

résurrection, que M. Astié a définies dai e 'ermes suivants,
déjà cités par nous ici même :

« Il [tarait qu'il existe encore deux manières de comprendre
la résurrection du Sauveur, l'une physique, matérielle, en
vertu de laquelle le corps ressuscité du Christ aurait contenu
les mêmes atomes chimiques que le corps antérieur à la
résurrection, en un mot, la résurrection de la chair, tellement prônée

jadis par Tertullien.



336 GRETILLAT

» D'après l'autre conception, Jésus-Christ aurait eu, après sa

résurrection, un corps spirituel, glorifié, échappant aux lois de

l'espace et du temps. C'est cette seconde conception que
j'adopte avec saint Paul, avec Calvin et avec plusieurs écrivains

populaires d'Amérique et même de nos pays de langue française

» ; c'est, — pour nous servir des expressions de M. Astié
dans le même article, — « la résurrection sans adjectif, la

résurrection tout court1. »

Si, dans la comparaison des deux conceptions de la

résurrection, nous négligeons le rôle des « atomes chimiques » qui
n'a jamais, que je sache, figuré au premier rang dans la
doctrine orthodoxe, nous constatons qu'il y a affirmation, d'un
côté comme de l'autre, d'un fait surnaturel et divin, d'un
miracle de création, et c'est cet élément fort important qui
différencie le point de vue représenté par M. Astié de toute

conception naturaliste. Mais quel a été l'effet de cette action
surnaturelle et divine sur le corps terrestre de Christ déposé
dans le sépulcre? Ce corps s'est-il décomposé dans sa dernière
demeure ou en a-t-il forcé l'enceinte au matin du troisième
jour? En d'autres termes (car il faut préciser): Y a-t-il
eu résurrection au sens propre du mot, c'est-à-dire relèvement

d'un corps mort et inhumé ou création toute nouvelle
d'un organisme formé d'éléments étrangers et supérieurs à ce

corps inhumé? C'est là le point précis sur lequel M. Astié
réclame le droit de confesser son ignorance, qu'il partagerait,
prétend-il, outre plusieurs écrivains populaires d'Angleterre,
d'Amérique et de nos pays de langue française, avec Calvin,
avec saint Paul.

Si nous étions, autant qu'on veut bien le dire, féru du principe

d'autorité, il serait naturel qu'un cortège composé de

représentants de tant de pays et de tant de siècles fût pour
nous imposer, et il suffirait qu'on nommât devant nous un
des princes de l'Eglise universelle, un des géants du seizième
siècle avec la mention aùroj -:»«, pour nous obliger à passer
condamnation. En toute autre circonstance, nous rappellerions
donc à notre eminent adversaire que l'autorité de Calvin n'est

1 Evangile et Liberté, 25 décembre 1891.



FOI ET THÉOLOGIE 337

pas plus souveraine pour nous que celle de Tertullien pour
lui-même. Il nous suffira, dans le cas qui nous occupe, de

signaler l'imprudence qu'il y avait à mêler les noms de Calvin

et de saint Paul au débat.

« C'est uno chose difficile à croire, écrit le réformateur, que
les corps estant consumés en pourriture doyvent resusciter en

leur temps. Pourtant, combien que plusieurs des philosophes
ayent maintenu l'immortalité des âmes, la résurrection de la

chair (comme chez Tertullien ' a esté approuvée de bien

peu. Et combien qu'en cela ils ne soyent point à excuser, toutes

fois nous sommes advertis que c'est une chose trop haute

pour attirer à soy les sens humains. Or afin que la foi puisse

outrepasser un si grand empeschement, l'Ecriture nous donne
deux aides: l'une est en la similitude de Jésus-Christ, l'autre,
en la puissance infinie de Dieu -. »

Dans le chapitre spécialement consacré à la résurrection de

Christ, se trouve celte phrase qui confirme le sens des lignes

que nous avons soulignées :

« Il faut aussi en passant noter qu'il est dit estre resuscité
des morts : en quoy la vérité de sa mort et resurrection est

signifiée, comme s'il estoit dit qu'il a souffert une mesme
mort que les autres hommes, et qu'il a receu immortalité en

la mesme chair qu'il avait prinse mortelle3. »

L'analogie de la conception de la résurrection de Christ selon
M. Astié avec celle de Calvin se trouvant changée par les
citations que nous venons de faire en une opposition directe et
absolue, il est à craindre que saint Paul, dans les citations

que nous allons faire sur le même sujet, ne lui fausse également

compagnie.
Il nous sera aisé de montrer que l'auteur de 1 Cor. XV n'a

pas enseigné le mode de la ^résurrection défendu par M. Astié,
parce que c'est précisément celui qu'il a combattu chez les

représentants de la gauche évangélique de l'Eglise de Corinthe.

1 J'ai fait dans ma dogmatique des réserves motivées sur cette expression,

qui tendrait à faire admettre, contrairement à 1 Cor. XV, 37, une
identité moléculaire entre le corps nouveau et le corps ancien.

2 Institution, Livre III, chap. XXV, 3. — 3 Ibid., Livre II, chap. XVI, 13.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 22



338 GRETILLAT

Toute l'argumentation de l'apôtre dans ce chapitre repose
manifestement sur la continuité (au sein du renouvellement
incessant et complet de la substance moléculaire) entre notre

corps futur et le germe impérissable inhérent à notre corps
actuel, et il traite de typu-s le philosophe ou le théologien qui
demandait déjà alors: Comment ressuscitent les morts et en

quel corps reviendront-ils (v. 35 et sq.)

Rétrogradant en sens inverse de l'argumentation de l'apôtre,
c'est-à-dire de la résurrection future des morts qui était l'objet
à prouver, à la résurrection de Christ qui formait pour lui et

pour ses lecteurs la prémisse indéfectible de son raisonnement,

nous aurions déjà le droit de conclure de l'analogie de

ces deux faits, que la résurrection de Christ signifiait le
relèvement au troisième jour d'entre les morts de son corps
inhumé, si même l'auteur ne l'eût pas expressément et
surabondamment rappelé dans la première partie du chapitre: xa.1

ort ï-é/.fc, y.où OTi îyhytprxi rrj rpvrn ripépy. (v. 4) Nuvi Xpiamç ty-hysprai

iy. usxnwv, d.-Krxp-yjc twv -/exot^YifASViyv (v. 20)

La résurrection de Christ, le relèvement du corps de Christ
d'entre les morts, qui resta le fondement permanent de la foi

et de la prédication de Paul (Actes XIII, 34-38; XVII, 34), avait

déjà été le point principal de la première prédication
chrétienne au jour même de la fondation de l'Eglise, et, fait digne
de remarque, elle fut appuyée dans le discours de Pierre sur
le même a fortiori que dans celui de Paul à Antioche de Pisi-
die, savoir que, si un fidèle aussi mélangé que David, l'auteur
du psaume XVI, pouvait compter sur la rédemption finale du

péché et de la mort, il ne se pouvait pas que Christ, le saint

parfait, sentît même le premier contact de la corruption (Actes
II, 24-27). Or cet argument tombe d'aplomb sur la conception
selon laquelle la résurrection de Christ n'aurait consisté que
dans le revêtement d'un corps céleste laissant, le corps terrestre

en proie à la corruption du sépulcre.
On fera bien aussi de biffer résolument et d'un trait de plume

les récits des apparitions du Ressuscité aux disciples, qui
terminent chacun des quatre évangiles, etspécialement les détails
de l'apparition de Jésus à Thomas, Jean XX, 27.

Cette conception enfin est absolument incompatible avec les



FOI ET THÉOLOGIE 339

termes de la prédiction de Jésus-Christ annonçant la résurrection

finale, et cela, d'après la plus idéaliste des quatre relations
de la vie de Jésus-Christ: Ceux qui sont dans les sépulcres
entendront sa voix, Jean V, 28.

On dira qu'il est bien indifférent à la foi et à la piété
chrétiennes qu'un corps mort soit resté dans le tombeau à Jérusalem

ou en soit sorli il y a dix-neuf siècles ; que c'est là affaire
de dispute entre théologiens, historiens et critiques ; que ce

qui nous importe, c'est le souvenir de la carrière terrestre de

Christ, c'est la présence permanente de son Esprit, et l'on
croira avoir tout dit en opposant l'une à l'autre la conception
« matérielle » et la « spirituelle. » Tel n'était pas, on vient
de le voir, le sentiment des fondateurs de l'Eglise chrétienne.
Nier ou ignorer que le corps de Christ fût sorti du tombeau
au matin du premier dimanche de la chrétienté, c'eût été,
selon saint Paul, consentir à ce que la mort n'ait jamais été

vaincue dans le passé, ne le soit jamais dans l'avenir; à ce

que le dernier ennemi de l'humanité, le satellite du péché, qui
aurait eu le dernier mot dans l'existence terrestre de Christ,
reste encore le dernier sur le dernier champ de bataille de

l'humanité; à ce que la mort, ce suprême désordre, l'épouvante

suprême, comme l'a appelée Pierre Loti, passe au rang
des conditions intégrantes de toute existence finie, marquant
dès le commencement comme à la fin de toutes choses, la
limite de la puissance, de la sagesse et de la bonté de Dieu!

Il faut bien que je me reconnaisse plus faible que vous qui
êtes plus forts que saint Paul; mais s'il m'était prouvé que le

corps de Christ a été livré à la corruption du tombeau, ou que
le Sauveur que j'adorais comme le don éternel du Père était
un simple homine, une créature au lieu d'être le Créateur, je
déclare que ma foi recevrait de ces découvertes de la théologie

un choc irréparable, et, pour terminer cette étude par
une concession importante, j'ajoute que, ne fût-ce qu'au nom
de votre méthode expérimentale qui n'est pas et ne sera jamais
la mienne, je repousserais déjà vos conclusions.


	Foi et théologie

