
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOüß DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS

CHAPITRE IIIl
Le sabbat pharisaïque.

Il importe maintenant d'étudier brièvement ce qu'est devenu
le sabbat mosaïque dans ce qu'on peut appeler le pharisaïsme.
Nous pourrons ainsi bien distinguer le sabbat mosaïque du
sabbat pharisaïque, qui en est une étrange dégénération, et

nous préparer à comprendre la conduite du Seigneur à l'égard
du sabbat tel qu'il le trouva pratiqué par ses compatriotes. Mais

quelques considérations générales sur le pharisaïsme même,
sont d'abord nécessaires.

A. — Le pharisaïsme.

Au lieu de dire : sabbat pharisaïque, l'adjectif étant pris dans

son sens large, on pourrait dire : sabbat des scribes ou sabbat

rabbinique ou sabbat de la piété et de la théologie judaïques.
Toutes ces dénominations en effet sont synonymes et sont
intimement liées, comme les expressions mêmes de pharisiens,
scribes ou rabbins, piété et théologie judaïques. Le même fait
est ainsi envisagé sous des aspects et à des degrés divers.

1 Voir, pour les deux premiers chapitres de cette seconde section,
Revue de Théologie et de philosophie, 1891, page 575, et 1892, p. 169.



280 L. THOMAS

A la suite de la ruine de Jérusalem et de la captivité, puis
du retour et de la restauration, il s'opéra peu à peu chez les

Israélites, qui prirent alors le nom de Juifs, un changement
profond et très durable. Précédemment, ils étaient toujours
enclins à se laisser entraîner par l'idolâtrie du voisinage et à

délaisser leurs propres institutions; désormais, ils n'auront plus
d'attrait pour les Bahals, les Molochs et les Astartés, ils éprouveront

au contraire un zèle tout nouveau pour la Loi de Moïse

et les tombeaux des prophètes (Mat. XXIII, 29). Etudier et mettre

en pratique la loi de Dieu devint pour eux leur devise
nationale la plus chère. Si le dernier des prophètes avant Jean

Baptiste avait disparu avec Malachie, contemporain de Néhémie1,

il se forma dans le sein du peuple juif une classe très
considérée, qui se voua exclusivement à la conservation et à

l'élude des Saintes Ecritures laissées par le glorieux passé :

c'étaient les scribes ou rabbins 2, et le 1er scribe connu fut Esdras-

lui-même (Esdras Vu, 6, 11; Nèh. VIII, 1..). Us travaillèrent
avec autant de soin que de persévérance, avec une grande
discipline, et, en tant qu'interprètes de l'Ecriture, ils devinrent à

la fois les juristes et les théologiens de leur peuple. Il s'en fallait

de beaucoup qu'ils fussent toujours secondés par les grands-

1 « Les abus repris par Malachie dans sa prophétie, dit le Bibl Handw.

p. 553, sont en partie les mêmes que ceux que Néhémie combattit avec
succès dans son second séjour à Jérusalem (cp. Ill, 8.. a Néh. XIII, 10.. ;
II, 10-16, à Néh. XIII, 23). Le succès de Néhémie rend invraisemblable que
peu après lui Malachie eût eu à faire de pareilles répréhensions; d'autre
part, s'il avait coopéré avec Néhémie, il aurait probablement été
mentionné par ce dernier. 11 est donc vraisemblable qu'il a rempli son
ministère avant la seconde arrivée de Néhémie et pendant son séjour en
Perse, autour de 430 environ. »

2 Scribe est la traduction deycaßfiaTebc, qui, d'après Grimm, désigne dans

le Nouveau Testament un homme qui connaît bien la loi mosaïque et
l'Ecriture Sainte, en est l'interprète et le docteur (Mat. XX111, 31; 1 Cor.

I, 20). Dans nos Evangiles, les scribes sont aussi appelés quelquefois
légistes (vofwcoç Mat. XXII, 35; Luc VII, 30; X, 25, etc.) et docteurs de la
loi (vopoâiââoKaAoç. Luc V, 17; Act. XIX, 34).— Rabbi, Rabbouni
c''esta-dire mon Seigneur, mon maître, était une qualification honorable
donnée aux scribes par la communauté et surtout par leurs disciples.
Voir Mat. XXI11, 7.



LE JOUR DU SEIGNEUR 281

prêtres et par les riches Israélites, mais ils l'étaient à un haut

degré par des prêtres inférieurs et par de nombreux compatriotes.

— De nouvelles et terribles épreuves recommencèrent

pour les Juifs sous le roi de Syrie, Antiochus Epiphane. 11 voulait

anéantir leur religion et les assimiler au monde païen ; mais

un simple prêtre, Mattathias, et ses dignes fils groupèrent
autour d'eux d'énergiques partisans décidés à combattre pour
leur foijusqu'à la mort. Parmi eux se trouvaient les Chasidim
ou Assidéens, proprement « les pieux 4 », les vrais ancêtres des

pharisiens. Finalement les Maccabées remportèrent la victoire
et réussirent même à recouvrer l'indépendance nationale. —
Plus tard, les Juifs, sous la direction des Pharisiens, ne se

conduisirent pas moins héroïquement, lorsque Caligula ayant
envoyé une armée pour installer la statue impériale dans le Temple

de Jérusalem, ils furent unanimes pour se déclarer prêts à

tous les sacrifices plutôt que d'y consentir. Le général romain
lui-même, le noble Pétrone, en fut tellement ému qu'il écrivit
à l'empereur pour le faire revenir sur sa décision (Guerre des

Juifs, II, 10 ; Antiq., XVIII, 8).
Il y eut donc de mémorables exemples de courage, de

patriotisme et de foi donnés par les scribes et leurs disciples. Us

rendirent même de grands services à l'humanité par tout ce

qu'ils firent pour la formation et la conservation du Canon de

l'Ancien Testament, comme aussi pour l'élaboration de certaines

idées religieuses qui ne devaient trouver leur complet
épanouissement que dans la doctrine chrétienne. On peut signaler,
à cet égard, les idées de la chair et de l'esprit, des œuvres et
de la foi, de la justification devant Dieu, même celle du Père
céleste (Bibl. Handw. p. 348). Le Seigneur lui-même a dit:
«Les scribes et les pharisiens sont assis dans la chaire de

Moïse. Faites donc et observez tout ce qu'ils vous disent. » (Mat.
XXIII, 2, 3). Paul n'avait pas honte de rappeler que, né de

pharisien, il avait été lui-même pharisien (Act. XXIII, 26 ; XXVI,

1 1 Mac. II, 42; VII, 12... Cp. Ps. XXX, 5; XXXI, 24; XXXVII, 28; IV,
4. — Josephe, Guerre des Juifs, II, 10 : Antiq. X VIII, 8. — Ed. Montet
emploie l'expression de Assidéens. Voir son Essai sur les origines des partis
sadducéen et pharisien, Paris, 1883, p. 177-188.



282 L. THOMAS

5; Philip. Ill, 6.) Et quelle gloire pour le pharisaïsme d'avoir
pu fournir au Seigneur Jésus son grand apôtre des gentils? Son

éducation pharisienne, comme le dit Schlatter (Bibl. Handw.

p. 698), ne rentrait-elle pas dans les préparations intimes, dont
le fruit a été l'Epître aux Bomains?

Mais combien il s'en fallait cependant que dans la transformation

spirituelle du peuple juif, qui trouva dans le
pharisaïsme son expression la plus stricte, toutes les belles
apparences fussent une vérité et en harmonie avec le fond même

qui les portait et les produisait Le cœur de l'homme est

désespérément malin, et le diable excelle à se déguiser en ange
de lumière, et à semer l'ivraie au milieu du bon grain. Il faut
dire aussi que les pharisiens se trouvant face à face avec Jésus,

obligé, par son œuvre même, de les combattre et tout d'abord
de les apprécier, rencontrèrent en lui un juge dont la

clairvoyance et la sainteté étaient incomparables. Sa lutte avec eux
n'en rappelle pas moins en quelque manière Socrate et les

sophistes, surtout Luther et le catholicisme romain, Pascal et le

jésuitisme. — Mais comment caractériser en peu de mots ce

qu'il y avait de mauvais et de dangereux dans le pharisaïsme
Bien que tout lecteur des Evangiles en ait quelque juste idée, il
n'est point facile d'arriver à une formule un peu complète.

1° La tendance pharisaïque était entachée au plus haut
degré d'intellectualisme, car il y avait en elle beaucoup plus de

zèle pour connaître la Loi que pour l'accomplir. Une parole du

Seigneur l'exprime énergiquement : « Faites donc et observez

tout ce qu'ils vous disent, mais n'agissez pas selon leurs
œuvres, car ils disent et ne font pas. 4) Ils lient de lourds et
accablants fardeaux1 qu'ils mettent sur les épaules des hommes,
mais ils ne veulent pas les remuer du doigt. »

2° Dans l'étude même de la Loi, les scribes étaient beaucoup

plus préoccupés de la lettre que du fond même, et ils s'exposaient

ainsi aux plus étranges malentendus, à une déplorable
matérialisation de la pensée divine. Par exemple, si la Loi
disait des commandements de l'Eternel : « Tu les lieras comme

1 Comme Oltramare. Segond ; fardeaux pesants et difficiles a porter.
— Mat. XXIII, 3,4. Cp. XXI, 28-32 rapprochés du v. 23.



LE JOUR DU SEIGNEUR 283

un signe sur tes mains, et ils seront même comme des fron-
teaux entre tes yeux » (Deut. VI, 8), on en concluait que
l'Israélite devait porter sur un de ses bras et sur son front de
petites bandes de parchemin où étaient écrits certains
commandements! De là les phylactères de Mat. XXIII, 5.

3° Les explications des scribes se transmirent longtemps de

bouche en bouche, elles formèrent peu à peu une abondante
tradition orale, entourée d'une considération égale à celle dont
jouissait le texte sacré lui-même1. Elle finit par former le
Talmud, et Jésus reprochait déjà aux pharisiens « d'annuler la

parole de Dieu par leur tradition » (Mat. XV, 5).
4° La tendance pharisaïque était essentiellement légaliste,

c'est-à-dire dominée tout entière par l'idée de la loi et de la
loi extérieure, écrite. Profondément différente, à cet égard, de

l'enseignement des Prophètes, elle laissait trop sur l'arrière-
plan l'idée de la grâce, telle qu'elle existait déjà sous l'Ancienne
Alliance. Le rapport de l'Israélite avec Dieu apparaissait surtout

comme un contrat, un marché. Il fallait mériter par les

œuvres la grâce de Dieu, et ce point de vue ne restait pas dans
les généralités, il descendait jusque dans les détails. « Toute
œuvre doit avoir sa récompense ; sache que tout entre en ligne
de compte ; la récompense est proportionnée à la peine. » Telles
sont les maximes caractéristiques du judaïsme rabbinique. On

allait jusqu'à croire que si Dieu avait donné au peuple d'Israël
autant de commandements, c'était parce qu'il voulait lui donner
une plus grande récompense (Handw. p. 1190). De là, Paul

polémisant contre la doctrine du salut par les œuvres, et
précédemment les Pharisiens si scandalisés par la miséricorde
du Sauveur pour les péagers et les gens de mauvaise vie

(Luc XV, VII, 38...)
5° De même que la loi de Dieu était considérée par le pharisien

surtout dans sa lettre, c'est-à-dire à un point de vue
essentiellement formaliste, ce qui était réclamé de l'Israélite
était avant tout l'œuvre objective, l'acte extérieur, sur lequel
on insistait tout autrement que sur le sentiment et la vie
même. C'était l'antipode de la vie spontanée sous l'influence

1 Voir Handw., p. 1188. Bibl. Handw., p. 848 ; Montet, p. 232.



284 L. THOMAS

de l'Esprit de Dieu. Aussi Jésus disait-il aux pharisiens: «Ne

jugez pas selon l'apparence, mais jugez selon la justice. » (Jean

VE, 24.)
6° En fait, le pharisien faisait son choix parmi les préceptes

de la Loi, et il le faisait en sacrifiant les grands commandements

aux petits, les vraies lois morales et religieuses aux lois
cérémoniales. Le Seigneur accusait les pharisiens de payer
la dîme de la menthe, de l'aneth et du cumin, et de laisser ce

qu'il y a de plus important dans la loi : justice, miséricorde
et fidélité, de couler le moucheron et d'avaler le chameau, de

nettoyer le dehors de la coupe et du plat, et d'être au dedans

pleins de rapine et d'intempérance, de ressembler même à des

sépulcres blanchis, beaux au dehors, et au dedans pleins
d'ossements et de toute espèce d'impuretés. (Mat. XXIII, 23-27.)

7° Si le pharisien tendait ainsi à laisser dans l'ombre les

grands commandements, d'autre part il renchérissait à maints
égards sur les moindres. Sa fameuse devise était sous ce

rapport de « faire une haie autour de la Loi, » de demander plus
qu'elle, afin d'être bien sûr qu'on ne la violât pas1. Toute la

vie du Juif, jusque dans ses moindres détails, tombait ainsi sous
le coup du commandement précis, et la parole de Dieu était

comme noyée sous un déluge d'ordonnances (Mat. XV, 1-9).
8° Quant au texte même de la parole de Dieu, s'il était

gênant, on savait ingénieusement l'éluder, se mettre d'accord
avec l'apparence du commandement, tout en le violant lui-
même. Nous en verrons un exemple frappant à propos d'une
des prescriptions du sabbat pharisaïque, et comment oublier
qu'un des plus grands reproches adressés par le Seigneur aux
Pharisiens était celui d'hypocrisie2?

9° Au fond il y avait dans le pharisaïsme beaucoup d'orgueil
et de propre justice devant Dieu, beaucoup de recherche de la

gloire humaine, et de vanité. Qui ne se souvient de la parabole
du pharisien et du péager (Luc XVIII, 9-14), et des reproches du

1 Bibl. Handw. p. 847. Montet, p. 230.
2 Mat. XV, 7; XXIII, 13-15, 23, 25. Voir aussi les distinctions subtiles,

j'allais dire jésuitiques, qui étaient faites pour le serment, entre le Temple
et l'or du Temple, l'autel et l'offrande sur l'autel : Mat. XXIII, 16-22.



LE JOUR DU SEIGNEUR 285

Seigneur sur les prières faites de manière à être vu des hommes1?
Le pharisaïsme présentait donc dans son essence même un

poignant contraste que Paul a vivement fait ressortir (Rom. II,
17-24) et où l'on a pu distinguer un but divin et des moyens
charnels, mais n'y avait-il donc rien de charnel dans le but
même qui était poursuivi? Quoi qu'il en soit, comment
s'étonner des résultats auxquels les scribes ont été conduits Ils
prétendaient rechercher avant tout la vérité en étudiant la Loi,
l'exactitude dans la connaissance2 était même leur idole, — et
saint Paul, qui d'ailleurs rend hommage à leur zèle, leur refuse
la vraie connaissance, tandis que Jésus les avait maintes fois
appelés des aveugles et des conducteurs d'aveugles! Us voulaient
avant tout la loi de Dieu, et Jésus leur a reproché d'être sans loi3!
Ils voulaient avant tout le Royaume de Dieu, et Jésus leur a

déclaré qu'ils n'entraient pas eux-mêmes dans le véritable et qu'ils
n'y laissaient pas entrer les autres (Mat. XXIII, 13) Quel n'était
pas leur amour pour Jérusalem, avec quelle ardeur
n'attendaient-ils pas le Messie... et cependant le Messie, ils l'ont
méconnu, même crucifié Quant à Jérusalem, n'ont-ils pas causé sa

destruction4?

B. Prescriptions sabbatiques.

Pour le sabbat, comme ailleurs, le pharisaïsme ne fit à

certains égards que développer, et heureusement, les prescriptions

de la Loi. Il le fit surtout pour le côté positif, moins en

1 Mat. VI, 5. Voir encore les v. 1, 2; XXIII, 5, etc.
2 Act. XXII, 3 ; Traça rovc iroâaç T'ap.ah.iii'k -ircTcaiôsvuêvoç Kara angißetav tov

TvarQtjov vópov. XXVI, 5 : Kara r-hv aKCußsGrdryv aïçeoiv rrjç yperêçaç dçTjUKeiaç

Cp. Guerre des Juifs, II, 8,14.
3 Rom. X, 2 : Z,ffkov 0eov êxovaiv, àXXov aar Myvaatv. Segond: mais sans

intelligence. Oltramare : mais un zèle-mal éclairé. « Le terme composé
èmyvuaiç, dit Godet, signifie plutôt le discernement, l'intelligence qui
met le doigt sur la vraie nature du fait. Ils n'ont pas su discerner le vrai
sens et la vraie portée de l'institution légale. » — Mat. XXIII, 16, 19, 24.

Cp. Jean IX, 39-41. — Mat. XXIII, 28: fiecrroi inronçicsuç Kai àvouiaç.
4 Si les Chasidim étaient les ancêtres spirituels des Pharisiens, les

Zélotes étaient bien les fils spirituels de ceux-ci -.Bibl. Handw. p. 697; Handw.
p.1192. — Le nom même de Pharisien apparaît pour la première fois au
temps de Jean Hyrcan, de 135 à 105 avant) Jésus-Christ. Handw. p. 1192.



286 L. THOMAS

relief dans la Loi que le côté négatif. Comme le remarque
Oehler (Real. Encykl1. XIII, p. 200), si la Loi était surtout
négative et extérieure, elle l'était cependant par une haute
pédagogie providentielle, et le peuple d'Israël devait être conduit

par ses multiples expériences à arriver de lui-même et

progressivement du négatif au positif et de l'extérieur à l'intérieur.

— Le pharisaïsme était donc tout à fait dans la ligne du

développement normal, quand il statuait que le sabbat devait
être spécialement le jour de l'étude de la Loi, celui de la piété
et de la méditation religieuse, en particulier celui du culte
dans les synagogues, qui consistait en prières, chants, lecture
et explication des Ecritures. En fait, on peut dire que le germe
de cet heureux emploi du sabbat était déjà dans les réunions
d'édification qui se tenaient dans le Royaume d'Israël autour
des prophètes (2 Rois IV, 23), et l'union intime du sabbat et
du culte de la synagogue, qui s'établit toujours plus dans l'exil,
ressort abondamment des Evangiles et du livre des Actes

(Marc I, 21 ; VI,2 ; Luc IV, 16, 31 ; VI, 6 ; XIII, 10; ActesXIII,
14, 27, 44; XV, 21 ; XVI, 13 ; XVII, 2 ; XVIII, 4).

Nous venons de parler du sabbat pharisaïque dans le sens

large, et, dans ce sens, nous lui avons rattaché le développement

normal positif du sabbat, qui apparaît surtout depuis
l'exil. Toutefois, comme ce développement était évidemment
dans l'esprit du sabbat mosaïque et avait été déjà inauguré
par les prophètes postérieurs à Moïse, pour être à la fois plus
exact et mieux compris, nous emploierons dorénavant
l'expression de sabbat pharisaïque dans un sens strict et simplement

défavorable. Ce sera donc pour nous le sabbat tel qu'il
est devenu sous l'influence du pharisaïsme lui-même, de ses
tendances propres et caractéristiques, c'est-à-dire toujours
plus excessif et formaliste, toujours plus chargé et comme
étouffé de prescriptions négatives et restrictives.

La première manifestation éclatante du sabbat pharisaïque
eut lieu lors des persécutions d'Antiochus Epiphane et dans
des circonstances fort honorables pour les Juifs. Ces persécutions

étaient dirigées en particulier contre l'observation du

sabbat. « Alors le roi envoya à Jérusalem et aux villes de Juda,



LE JOUR DU SEIGNEUR 287

est-il dit 1 Mac. I, 43 (cp. 2 Mac. VI, 6), par les mains de

messagers, des ordres portant qu'ils eussent à suivre les lois

étrangères de la terre, qu'ils empêchassent les holocaustes, les

sacrifices et les libations dans le Sanctuaire, qu'ils profanassent
lesabbat et les fêtes solennelles, etc.. » Un soulèvement
national s'ensuivit ayant surtout pour chef Mattathias. Parmi les

Israélites retirés dans les cavernes du désert se trouvaient, un

grand nombre d'hommes, de femmes et d'enfants, qui
appartenaient au parti des Chasidim. Poursuivis par les soldats
d'Antiochus et attaqués un jour de sabbat, ils n'opposèrent
aucune résistance et un millier d'entre eux se laissèrent
massacrer1. A cette nouvelle, Mattathias et ses compagnons
décidèrent de ne pas se laisser arrêter par le sabbat pour repousser

une attaque, mais de ne jamais prendre l'offensive en ce

jour; et cette décision devint une loi qui fut assez généralement

suivie. Lors du siège de Jérusalem par Pompée, les
Juifs laissèrent même les Romains construire aux jours de
sabbat une terrasse, au moyen de laquelle l'assaut put être
donné au Temple2. Par contre, plus d'une fois ils tirèrent
parti, pour quelque ruse de guerre, de l'opinion qu'on avait de

leur fidèle observation du saint jour. Quand ils devaient servir
des princes étrangers, cette observation les mettait souvent en
contradiction avec leurs devoirs de soldats. Il en résulta parfois

une exemption du service militaire, mais parfois aussi un
motif ou un prétexte de persécution. La Mischna interdit
généralement tout port d'armes le sabbat3.

Mais passons à quelques autres prescriptions sabbatiques du

judaïsme postérieur, dont la plupart étaient déjà suivies au

temps du Seigneur. Ce sujet a été étudié avec beaucoup de
soin par Oehler, qui indique les sources rabbiniques (Real.
Encykl. i XIII, p. 201-204).

Le sabbat ne commençait qu'après le coucher du soleil,
mais l'intervalle compris dans « le jour de la préparation, »

1 1 Mac. Il, 29-38. Cp. 2 Mac. VI, 11 ; Antiq. XII, 6,2.
2 2 Mac. XV, 1 ; Antiq. XIII, 12, 4 ; XVIII, 9, 2. - XIV, 4,2.
3 Guerre des Juifs, U, 19,2 ; IV, 2, 3.— 2 Mac. XV, 1-5. - Antiq. XII, 10,

12. — XVUI, 3, 5. - Real-EncykV XIII, p. 201.



288 L. THOMAS

c'est-à-dire le vendredi, entre le moment où le soleil baissait
et celui où il se couchait, se nommait « le soir du sabbat. »

Déjà dans les dernières heures du vendredi, on ne devait
entreprendre aucun travail dont la continuation pût entraîner
à entamer le sabbat, en particulier aucun travail juridique.
Aussi un édit d'Auguste permettait-il aux Juifs « de ne pas
fournir de cautions, le sabbat ou le jour de la préparation
depuis la 9me heure, » c'est-à-dire depuis 3 heures de l'après-
midi. Un des plus importants préparatifs à faire avant le jour
sacré, était l'allumage des lumières, dont parle Sénèque lui-
même1. On prétendait que d'après Ex. XXXV, 2 il n'était pas

permis d'allumer quoi que ce fût en ce jour. — Il était dit
aussi : « On ne peut le vendredi près du commencement du
sabbat sortir avec une aiguille à coudre ou une plume à écrire,
car on pourrait oublier de déposer ces objets à l'entrée de ce

jour. Chacun doit donc alors fouiller ses poches, afin qu'il n'y
reste rien qu'on ne puisse emporter au sabbat. » Il fallait en

particulier déposer sa bourse.

Quant à la célébration même du sabbat, tout ce que la Loi
prescrivait clans le Sanctuaire devait naturellement être
accompli (cp. Mat. XII, 5); cependant la régie générale était de

faire déjà « le soir du sabbat » tout ce qui pouvait l'être. — La
circoncision était permise (Jean VII, 22), mais plusieurs la

renvoyaient à la fin du sabbat. — On pouvait nourrir et abreuver

bétail et volatiles (Luc XIII, 15), sauf quelques réserves.

— 39 travaux « principaux » étaient interdits, de même que
les travaux « dérivés » qui s'y rattachaient. Parmi les 1ers

figuraient l'action de faire ou de défaire un nœud, celle de coudre
2 points ou de les découdre pour les recoudre, celle d'écrire
2 lettres alphabétiques ou de les effacer pour les écrire de

nouveau, celle d'éteindre du feu ou de transporter un objet
d'un « domaine » dans un autre.

Mat. XII, 2 et Jean V, 10 montrent que cette micrologie
était pratiquée par les Pharisiens à l'époque du Seigneur. La

1 Antiq. XVI, 6,2. 11 y a èyyvaç pi] bp.o7.oyuv. Bourgoing traduit : se trouver

en jugement, Whiston : to go before any judge. — Revue de th. et

de ph. 1889 p. 576 note.



LE JOUR DU SEIGNEUR 289

défense de broyer des épis pouvait être rattachée à celle de

moissonner, et c'est ce que fait en effet Maimonide (Bleek,
Synopt. Erklärung, I, p. 472). Le transport d'un lit tombait
sous le coup de la dernière des prescriptions rabbiniques ci-
dessus mentionnées. On la déduisait de Jér. XVII, 21, 24, en y
reliant un nombre infini de déterminations. On distinguait en

particulier les domaines suivant qu'ils étaient publics ou
privés, et il était interdit de transporter un objet d'un domaine

public dans un domaine privé ou vice versa. Mais il y avait
des moyens d'esquiver la prescription dans certains cas
difficiles en réunissant plusieurs domaines en un seul, par
exemple, les maisons d'une rue : il suffisait alors de placer
au bon endroit une poutre transversale, un fil métallique ou

simplement une corde (Handw. p. 1189).

Belativement au soin des malades, d'après Mat. XII, 10, les

pharisiens demandent à Jésus, pour l'éprouver, s'il est permis
de faire une guérison le jour du sabbat, et, dans Luc XIV, 3,
Jésus leur adresse la même question, restée sans réponse.
Certains rabbins interdisaient, par exemple, de remettre une
jambe cassée ou un membre foulé. D'autres cependant posaient
en principe que tout danger de mort suspendait le sabbat.
Ainsi s'explique comment, d'après Marc I, 32, on apportait à

Jésus après le coucher du soleil, qui terminait un sabbat, des

malades dont la vie n'était sans doute pas immédiatement en

péril. Selon l'école de Schammaï, plus stricte que celle de

Hillel, il n'était pas même permis, au jour du sabbat, de consoler

les malades1.
Jésus pouvait dire à ses contemporains (Mat. XII, 11) : «

Lequel de vous s'il n'a qu'une brebis et qu'elle tombe dans une
fosse le jour du sabbat, ne s'en saisira pour l'en retirer? » Mais

la Gémara n'aurait peut-être pas fait cette concession, car,
d'après elle, si une bête est tombée dans une fosse, on doit
mettre sous sa tête de la paille ou un coussin et voir si elle
cherche à s'aider elle-même ; puis, dans le cas où elle ne le

1 Bleek Synopt. I, p. 478. D'après Montet p. 234, Schammaï disait aussi :

« Depuis le dimanche songe au sabbat. »

THÉOL. ET PHIL. 1892. 19



290 L. THOMAS

ferait pas, la laisser dans la fosse jusqu'à la fin du sabbat, mais

en lui donnant de la pâture.
On sait que le nombre de pas permis le sabbat avait été

compté ; il en était même résulté une mesure de distance,
dite le chemin du sabbat. L'expression est employée Act. I,
12 pour la distance entre Jérusalem et le Mont des Oliviers.
Cette mesure était de 2000 coudées, probablement à cause de

la distance présumée entre le Tabernacle et le point le plus
extérieur du camp d'Israël. Mais si un voyage un peu prolongé
était nécessaire, il y avait moyen de s'arranger avec la
prescription rabbinique. Il fallait dans ce but déposer quelque part
en deçà des 2000 coudées, de la nourriture, en manger une

partie et enterrer le reste. Dès lors, comme on était censé

domicilié en cet endroit, on pouvait en repartir pour parcourir

un nouveau chemin du sabbat, et ainsi de suite1.

Malgré tout ce que pouvaient avoir de gênant ces prescriptions

pharisaïques, le sabbat n'en était pas moins un jour de

joie. Le jeûne y était interdit, on portait des habits de fête,
la table, qui devait rester toujours garnie, devait être
abondamment pourvue pour le manger et le boire, et on aimait à

y inviter des amis (Luc XIV, 1). Dans les écoles, l'enseigne-

1 Real-Encykl. « XIII, p. 204. Handw. v 1316- Montet p. 239. D'après Les
Sentiers d'Israël, du D1' Caul, trad, par Oster, Paris 1842, p. 264.., des

compromis analogues seraient toujours on vigueur. « Que de fois, dit-il,
n'avons-nous pas vu des juifs avec des mouchoirs liés autour de leurs

genoux a l'instar d'une ceinture, car ceci est permis, tandis que les

porter clans la poche est un crime capital! — Nous connaissions un juif
qui, se promenant un jour de sabbat, fut accosté par un mendiant
chrétien. Il porta la main à sa poche et en tira une petite pièce qu'il
donna à ce pauvre. Plusieurs talmudistes l'ayant aperçu, il en fut
vertement réprimandé pour sa profanation du sabbat. Craignant de perdre
son crédit et recherchant à cette époque plutôt l'approbation des

hommes que celle qui vient de Dieu, il se défendit au plus fort en disant
qu'il avait par inadvertance mis cet argent dans sa poche, mais que
l'ayant remarqué au moment où le pauvre venait lui demander l'aumône,
il avait sur-le-champ saisi cette occasion pour se débarrasser d'une charge
qu'il était illégitime de porter. Les talmudistes trouvèrent cette réponse
satisfaisante, et la colère fit place à une profonde admiration de sa

piété. »



LE JOUR DU SEIGNEUR 291

ment, il est vrai, n'était pas suspendu ce jour-là, mais on ne
devait y entamer aucun nouveau sujet, afin d'éviter aux
enfants un surcroît d'attention, préjudiciable à la digestion d'un
copieux repas. —

Mais le moment est venu de rechercher directement ce que
fit le Seigneur à l'égard du sabbat pharisaïque, du sabbat

mosaïque et même du sabbat primitif.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

