Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: L'autorité en matiére de foi d'apres M. Doumergue et la crise actuelle
Autor: Laufer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE

ET LA CRISE ACTUELILE!

PAR

ALFRED LAUFER

F. La méthode. — Tout ce que nous venons de dire s’appli-
que déja & la question de la méthode. Nous avons montré que
la tendance mystique ne méconnait nullement les droits de
Iobjectivité. C’est donc gratuitement qu'on l'accuse de « sub-
jectivisme absolu. »

« Le christianisme , a dit Ullmann, est une voie de salut,
dans laquelle il faut réellement entrer pour expérimenter per-
sonnellement son efficace salutaire. Or il est impossible de ne
pas reconnaitre, d’un coté, que cette nouvelle voie de salut
repose sur une série de faits objectifs qui se concentrent tous
dans ce grand fait : 'incarnation du salut divin en Christ ; et de
lautre, sur une seconde série de faits subjectifs, puisque Jésus
ne peut devenir pour chacun de nous ce qu’il est en lui-méme
gu’autant que nous réalisons dans notre vie, selon I'ordre voulu
de Dieu, ce glorieux salut qu’il nous offre2. »

M. Doumergue ne peut pas contester cela. Au contraire, il
en convient. Et cependant il continue & attaquer les partisans
de la « théologie de la conscience ». Il veut leur prouver qu'ils
ont tort de mettre 'accent sur « la conscience » dans la recher-
che et l'appropriation de la vérité. Pour cela , il expose ses

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1892
2 Christianisme, p. 24.

THEOL. ET PHIL. 1892. 17



258 ALFRED LAUFER

théories psychologiques. Il part de I'unité de la personnalité
humaine : « L’homme est un, indivisible, et la division ordi-
naire en trois ou quatre groupes de facultés est une des inven-
tions les plus fausses et les plus dangereuses de la philosophie. »
En effet, partant de cette division, on a dit : « Telle faculté est
supérieure a toutes les autres et la vérité doit étre cherchée par
cette faculté et non par les autres.» De lale rationalisme, le mys-
ticisme, le moralisme, trois formes non de la vérité, mais de
Perreur. Les facultés sont égales; 'homme est un. Conclusion:
« Ou bien I’'homme est digne de confiance quand il raisonne,
quand ilsent, quandil veut; ou bien il n’est digne de confiance
ni quand il raisonne, ni quand il sent, ni quand il veut. Ou il
n'y a pas de vérité pour '’homme ou ceite vérité doit étre
atteinte & la fois par sa raison, par son coeur et par sa vo-
lonté. » (p. 86.)

Cette argumentation porte & faux si elle signifie simplement
que c’est 'homme tout entier qui doit s’'approprier le salut.
L’école mystique ne dit pas autre chose. Le terme vague de
conscience désigne précisément ’homme dans I'unité profonde
de son étre, dans I’harmonie de toutes ses facultés. Ullmann,
comme Vinet, exprime admirablement cette vérité: «Ce n’est
A aucune faculté isolée, & aucune capacité particuliére qu’il est
donné d’embrasser Christ dans son entier; il ne faut rien
moins qu’un acte constant de tout 'esprit, de toute ’4me pour
saisir cette pleine et riche vie. La foi chrétienne n’est donc ni
une affaire de l'intelligence, ni une certitude historique ou dog-
matique, ni une maniére particuliére de vouloir et d’agir. Elle
consiste dans l'acceptation sympathique de 1'élément divin
par toutes les puissances de notre vie intérieure, et dans le
dévouement assimilateur de toute notre personne ala personne
du Christ ; et si I'on veut donner le nom de cceur ou d’ame a
Pindivise unité de la vie spirituelle, nous dirons que la foi a son
siege primitif dans ’dme ou dans le cceur, en embrassant sous
cette dénomination et 'homme qui sent et I’homme qui pense,
et 'homme qui veut, et ’homme qui crée par la force plasti-
que et I'intuition vivante 1. »

1 Christianisme, p. 116-117.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 259

L’argumentation de M. Doumergue est fausse si elle signifie,
comme nous le croyons?, que l'on a tort dans la recherche et
Pappropriation de la vérité religieuse et morale de mettre I'ac-
cent sur la conscience religieuse et la conscience morale, au-
trement dit sur les besoins religieux et moraux. Autant vau-
drait argumenter comme suit: La division des organes de la
connaissance porte atteinte & l'unité de la personnalité hu-
maine. L’homme est un. C’est 'homme qui voit et non ses
yeux, c’est ’homme qui entend et non ses oreilles, c’est
I’homme qui touche et non ses mains. Conclusion: I'homme doit
voir avec les oreilles, toucher avec les yeux, et entendre avec
les mains. Mais non! A chacun des cing sens sa fonction en
vue du bien-étre de 'homme tout entier. Celui qui, ayant soif,
voit un fruit succulent, ou entend le murmure d’une source,
celui-la étend la main, mange, boit et se désaltére tout entier.
Tous ses organes ont travaillé, mais chacun d’eux selon la na-
ture de l'objet & percevoir. N’en est-il pas de méme dans la
recherche et Pappropriation de la vérité morale et religieuse ?
Sans doute elle doit satisfaire la raison, réjouir le ceeur, forti-
fier la volonté. Mais avant tout, elle doit avoir été cherchée,
trouvée, réalisée. Comment? Par le sens religieux et moral,
par ce quelque chose d’intime, de profond, d’indéfinissable que
'on nomme le cceur, la conscience, et qui est & la foi ce que
Peeil est & la vue. Et dans cette recherche et cette appropria-
tion, je dis que le sentiment et la volonté ont des arguments
plus puissants que la raison2. C’est & eux qu’appartient, dans
la formation de nos convictions, le premier et le dernier mot.
Si la vérité brille devant sa conscience, ’homme qui la cherche
sincérement la reconnaitra et pour se l'approprier il fera acte
de volonté. Puis une fois entiré en possession de la vérité par
cette méthode interne, il se servira pour s’affermir dans cette

! « Les arguments de la raison, les arguments du cceur, les arguments
de la volonté sont d’une égale importance.... » (p. 87.)

2 « Le cceur a ses raisons, que la raison ne connait point. » — « Clest
le ecceur qui sent Dieu, et non la raison. Voild ce que c’est que la foi:
Dieu sensible au cceur, non & la raison. » Pascal, Pensées. Ed. Astié, t. II,
p. 252.



260 ALFRED LAUFER

vérité de la méthode externe et les arguments de la raison au-
ront alors leur part. Il faut relire & ce sujet dans I'Institution
chrétienne, au livre I, le chapitre VII® pour se convaincre que
la méthode mystique était bien celle que Calvin considérait
comme la vraie méthode protestante. Car ce n’est pas, j’espére,
étre infidele & la pensée du grand réformateur que d’appliquer
3 la vérité chrétienne ce qu’il dit de I’Ecriture sainte.

« Si nous voulons bien pourvoir aux consciences, i ce
qu'elles ne soyent point tracassées sans cesse de doutes et
légeretez, quelles ne chancellent point et ne hesitent point &
tous scrupules, il est requis que la persuasion que nous avons
dite soit prinse plus haut que des raisons humaines, ou juge-
mens, ou conjectures : ascavoir du tesmoignage secret du
sainct Esprit. I1 est bien vray que quand je voudroye débatre
ceste cause par raisons et argumens, je pourroye produire en
avant plusieurs choses pour approuver que s’il y a un Dieu au
ciel, c’est de luy gue la Loy et les Prophéties sont sorties.....
Mais encores que nous ayons maintenu la sacrée Parole de
Dieu contre toutes détractions et murmures des méchans, ce
n’est pas a dire que par cela nous imprimions au ceeur une telle
certitude de foy comme la piété requiert: pour ce que les gens
profanes pensent que la religion consiste en opinion seulement,
afin de ne rien croire follement et 4 la 1égere, ils veulent et
demandent qu’on leur prouve par raison que Moyse et les Pro-
phétes ont été inspirez de Dieu & parler. A quoy je répon que
le tesmoignage du sainct Esprit est plus excellent que toute
raison : car combien que Dieu soit seul tesmoin suffisant de soy
en sa Parole, toutesfois ceste parole n’obtiendra point foy aux
cceur des hommes si elle n'y est scellée par le tesmoignage in-
térieur de I'Esprit.... Il y a de bonnes gens, lesquels voyans
les incrédules et ennemis de Dieu gergonner contre la Parole,
sont faschez qu’ils n’ont bonne preuve en main sur le champ
pour leur clorre la bouche: mais ils errent en ne consi-
dérant point expressément que 'Esprit est nommé seau et arre
pour confermer nostre foy, d'autant que nos esprits ne font que

flotter en doutes et scrupules, jusqu'a ce qu’ils soyent illumi-
néz. »



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 261

Il faut donc présenter I'Evangile par son coté religieux et
moral plus que par son cOté dogmatique. [l faut insister sur le
péché, la faim et la soif de justice et de sainteté plus que sur
le besoin de connaissance. Au reste, c’est 1a la méthode géné-
ralement employée aujourd’hui dans les prédications, les ccu-
vres d’évangélisation et la catéchétique. C’était la méthode de
saint Paul, quand «il allait, comme dit M. Verny, saisir direc-
tement dans les idées religieuses des paiens eux-mémes les
points de repére de ses démonstrations 1. » C’était la méthode
de Jésus-Christ lui-méme quand il disait: « Je suis la lumiére
du monde! Je suis le pain de vie! Je suisla vérilé ! Les paroles
que je vous dis, ce n’est pas de moi-méme que je les pro-
nonce. Croyez-moi, croyez parce que je suis, moi, dans le
Pére et que le Pére est en moi; sinon, croyez & cause de ces
oeuvres ! »

En résumé M. Doumergue admet comme seule possible la
méthode subjective en morale. 1l la critique, la trouve dange-
reuse en religion. Mais, aprés avoir beaucoup discuté, il finit
pourtant par 'admettre aussi en religion. Il le fait dans une
note, comme s’il avait un peu honte d’étre protestant. « Oui,
a moins de tomber dans le scepticisme absolu, il nous faut
croire, sans pouvoir le démontrer, que la vérité est en elle-
méme ce qu'elle nous parait étre 4 nous, ce qu’elle est relati-
vement & nous. » (p. 76.)

I résulte de cet aveu que nous sommes obligés dés que
nous nous trouvons en présence d’un ordre ou d’'une parole
qui nous paraissent venir de Dieu. CG'est précisément ce qu’a-
vait dit M. Monod : « L’ame religieuse a en Dieu son repos. Elle
a en lui son autorité souveraine. Dieu est son Maitre. La
volonté de Dieu est sa loi. De quelque maniére que Dieu parle,
la conscience de I'homme est liée, ainsi que s’exprimait
Luther, par la Parole de Dieu. »

Aprés avoir ainsi établi I'autorité absolue de Dieu, de la
vérité, du bien, il nous reste & examiner le second point du
debat : le role de I'Ecriture sainte pour la mystique.

1 Actes XV1I,22-31; Rom. II, 14-16.



262 ALFRED LAUFER

II

En disant que Dieu est 'autorité souveraine en matiére reli-
gieuse, aucun théologien évangélique n’entend supprimer les
agents par lesquels Dieu nous fait connaitre sa pensée et sa
volonté, ni contester I'autorité de ces agents de la Révélation.
M. Monod en particulier a affirmé hautement autorité de Jésus-
Christ et des Saintes Ecritures. Seulement M. Doumergue
estime que la maniére « nouvelle » de concevoir et de présen-
ter cette autorité équivaut & une suppression; et, persuadé
qu’il a raison, il pousse un véritable cri d’alarme !

Nous avouons avoir une certaine peine & distinguer 1’auto-
rité du Christ historique de celle des écrivains inspirés du
Nouveau Testament. Sinous étions en présence d’un écrit éma-
nant directement du Seigneur, d’un résumé doctrinal fait par
lui-méme, il y aurait lieu d’établir cette distinction tranchée.
Mais chacun sait que nous n’avons aucun écrit de Jésus. Nous
ne le connaissons que par le témoignage de ses disciples, qui
sous la direction du Saint-Esprit nous rapportent ce qu’ils ont
vu, entendu, et compris de la vie, des ceuvres et de I’enseigne-
ment du Maitre. Nous acceptons les paroles de Jésus-Christ sur
I'autorité que nous attribuons aux apotres. Aussi quand j’entends
M. Gretillat dire : « Il faut aller non de I’Ecriture & Jésus-Christ,
mais de Jésus-Christ, de sa personne sainte et divine & ’Ecri-
ture!, » je me demande ce que cela wignifie. Si 'on parle du
Christ historique, cette méthode est fausse, car nous ne savons
que par les Ecritures ce que fut le Christ. Si ’on parle de
« Christ ennous », alors I'on veut dire tout simplement qu’il
faut pour lire UEcriture et la comprendre étre chrétien! Mais,
alorsla méthode qui m’a permis de reconnaitre en Jésus-Christ la
vérité, cette méthode n’est-elle pas pleinement suffisante pour
me permettre de reconnaitre dans toute ’Ecriture sainte, la
vérité salutaire de Dieu?

Quoi qu’il en soit, la distinction est faite. M. Doumergue y
insiste. Nous n’avons qu’a le suivre. Examinons donc avec au-

1 Chrétien évangélique 1881, p. 373.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 263

tant d’impartialité que possible les différences qui existent sur
ce point entre les deux tendances en présence, et cherchons
a faire la part de la vérité.

A. L’autorité de Jésus-Christ. — « L’ancienne » et la « nou-
velle » tendance s’accordent pour refuser & Jésus une autorité
absolue ; elles different sur la maniére de comprendre 'autorité
des paroles du Christ.

Au premier abord on pourrait croire que l'ancienne école
attribue a Jésus-Christ U'infaillibilité dans tous les domaines.

« M. F. Godet, écrit M. Sabatier, dans l’article ou il a traité
de Vautorité de Jésus-Christ, ’a définie comme équiva'ant &
Pinfaillibilité expresse des paroles et discours conservés par
nos quatre évangiles, sans tenir aucun compte de la subjecti-
vité littéraire si sensible du quatrieme, ni des chances d’erreur
que pouvait amener ce double fait de la conservation des dis-
cours par tradition orale pendant 50 ans et de leur traduction
dans une langue si différente de I'araméen que 1'était le grec
d’alorst. »

M. Doumergue exprime la méme pensée avec la méme ab-
sence apparente de réflexion critique : « Un seul étre parmi
les hommes a assez différé des hommes pour se trouver dans
les conditions de I'inspiration absolue et par conséquent de l'in-
faillibilité : Jésus-Christ.... La notion d’inspiration et la notion
d’infzillibilité ne se couvrent que pour Jésus-Christ. » (p. 163,
comp. p. 67.) Mais en réalité M. Doumergue ne tire pasles con-
séquences de son affirmation. Je ne crois pas qu’il admetlrait
comme vraie cette curieuse pagede ’Evangile de I'enfance que
Tischendorf regarde comme antérieur & Mahomet : « Tandis
que Jésus était dans letemple, & douze ans, il se trouva 1a un
philosophe savant dans 'astronomie et il demanda au Seigneur
Jésus 1l avait étudié la science des astres. Et Jésus lui répon-
dant, exposait le nombre des sphéres et des corps célestes,
leur nature et leurs oppositions, leur aspect trine, quadrat et
sextile, leur progression et leur mouvement rétrograde, le com-
put et la prognostication, et autres choses que la raison d’au-
cun homme n’a jamais scrutées. Il y avait aussi la un philoso-

! Revue chrétienne, 1892, p. 20.



2064 ALFRED LAUFER

phe trés savant en médecine et dans les sciences naturelles. Et
lorsqu’il demanda au Seigneur Jésus s’il avait étudié la méde-
cine, celui-ci exposa la physique et la métaphysiqne, ’hyper-
physique et 'hypophysique, les vertus du corps et les hu-
meurs et leurs effets, le nombre des membres et des os, des
artéres et des nerfs, les divers tempéraments, chaud et sec,
froid et humide, et quels sont leurs résultats; quelles sont les
opérations de ’ame dans le corps, ses sensations et ses vertus,
les facultés de la parole, de la colére, du désir, la congrégation
et la dispersion, et d’autres choses que lintelligence d’au-
cune créature n’a pu saisir. Alors ce philosophe se leva et il
adora le Seigneur Jésus en disant: « Désormais je serai ton
« disciple et ton serviteur?. »

M. G. Godet, lui, ne pourrait signer cette page. Il admet
que Jésus « n’a) pas possédé la science que nous appelons mo-
derne, qu’il a ignoré des choses que nous savons aujourd’hui,
et que nombre de questions — de science naturelle , d’ethno-
graphie, d’histoire et de critique — qui ne se posaient &
personne de son temps, ne se sont pas posées non plus pour
lui2. »

Je ne sais pas si M. Doumergue étend l'infaillibilité de Jésus-
Christ aux questions de critique littéraire, authenticité, date,
des livres de YAncien Testament; si, & cause des paroles de
Jésus-Christ il aurait des scrupules & voir dans le livre de
Jonas une parabole ? En tout cas M. F. Godet est trés clair sur
ce point. Il estime que sur ces sujets-ld Jésus a simplement
suivi la tradition de son peuple, que 'on n’est pas tenu de
croire & la mosaicité du Pentateuque, ou & l'origine davidique
du psaume CX, bien que Jésus ait paru croire a1’une et a l’au-
tre. Il va méme jusqu’a dire : « Ce qui me parait seulement de-
voir étre affirmé, c’est que ce que Jésus avait appris des hom-
mes quant aux choses terrestres, et pour autant que cela
n’était pas en rapport avec son ceuvre de salut, n’a pu étre en
dehors de la faillibilité humaine3. »

! Evangile de Uenfance, chap. LI et LIL
2 Christ, fondement de Uautorité de I Ecriture, p. 13.
3 Chrétien évangélique, 1891, p. 160.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 265

Nousvoici done ramenés 3 'affirmation de M. Monod : L’auto-
rité de Jésus-Christ ne vaut que dans l'ordre spirituel. Ici
M. Doumergue, en véritable avocat, critique fort et n’affirme
rien. Il etit élé pourtant intéressant de savoir sa pensée. Jésus-
Christ semble avoir cru & la personnalité de Satan, aux posses-
sions; il a parlé de 'enfer et de ses peines & la maniére de
ses contemporains. Sa parole fait-elle autorité absolue dans ces
choses-14? demandera quelqu'un. M. Doumergue se garde de
repondre. M. F. Godet est plus explicite quand il dit & propos
du tableau d’outre-tombe de la parabole du mauvais riche :
« les couleurs sont presque toutes empruntées a la palette des
rabbins!. » Pour la forme, il y aurait donc adaptation. Mais alors
ces démoniaques que Jésus et ses contemporains? guérissaient
étaient-ils de pauvres possédés, au sens ou les Juifs 'enten-
daient, ou bien des hystériques, des épileptiques, des fous,
victimes de ces maladies mystérieuses qui, aussi bien que la
mort, sont la manifestation et le salaire du péché ? La maniére
d’agir et de parler du Seigneur nous oblige-t-elle & trancher
cette question dans le sens de la possession? Ou bien avons-
nous le droit, en restant fidéle a la pensée de Jésus-Christ, de
négliger 'image pour chercher I’explication scientifique de ces
phénoménes ?

Allons plus loin, et avec Scherer et M. Doumergue, suppo-
sons, par exemple, que Jésus-Christ « a enseigne les peines
éternelles. » « C'est & I'exégése & le décider », dit M. Doumer-
gue. Pas seulement & I'exégése, mais & I’histoire qui nous dit
ce que l'on pensait de ce sujet au temps de Jésus-Christ. En
présence des pseudépigraphes de I’Ancien Testament, de la
parabole du mauvais riche et d’autres déclarations du Nou-
veau Testament, il me semble bien difficile d’admettre que les
contemporains de Jésus-Christ ne croyaient pas & ce que 'on
appelle « les peines éternelles. » Jésus en a parlé. Supposons
qu’un théologien arrive & la conviction que les déclarations de
Jésus-Christ sur ce point contiennent bien la doctrine tradi-
tionnelle. Que fera-t-il? Se soumettra-t-il, comme M. Doumer-

! Commentaire sur U Evangile de saint Luc, tome 11, p. 217.
2 Math. XII, 27; Luc 1X, 49-50.



266 ALFRED LAUFER

gue a l'air de ordonner ? Il le voudrait bien & cause del'auto-
rité qu’a pour lui toute parole de Jésus-Christ; mais il ne le
peut. Cette doctrine le révolte; son sentiment intime proteste,
il ne peut accorder cette théorie avec 'amour de Dieu; il ne
peut croire que Dieu punisse pour punir.... §’il est de la vieille
ou de la nouvelle orthodoxie, il essayera de faire taire ses pro-
testations intérieures, il préchera, malgré lui, parce que « il
est écrit. » Ou bien, il s’efforcera de « prouver » que cette
doctrine n’est pas dans I'Evangile, comme d’autres trouvent
moyen de n’y pas voir la préexistence personnelle du Christ, en
faisant ce que M. Secrétan appelle Joliment « des merveilles
d’acrobatisme exégétiquel. » S’il est de la « Nouvelle Ecole »
il cherchera & dégager sous « les couleurs empruntées & la
palette des rabbins » la pensée de Dieu. Il dira et préchera
« qu’on ne se moque pas de Dieu », qu’il v a une « justice de
Dieu » qui atteint et atteindra les coupables, que le Bon Dieu
n’existe pas plus dans l'auire monde que dans celui-ci, qu’il
y a pour I’dme impénitente une perdition actuelle et une perdi-
tion future. Mais il n’emploiera pas son temps & dogmatiser
sur ce point, & déterminer la durée, la nature de cette per-
dition.

M. Monod a appliqué la méme méthode 4 ce qu'on nomme
« la personnalité » de Satan. Ce qui importe 4 'dme ce n’est
pas la maniére dont elle doit se représenter la puissance du
mal, mais I'existence de cette puissance terrible, et le devoir
de lutter contre elle. Le reste intéresse la curiosité plus que la
piété.

On pourrait de méme discuter les expressions dont Jésus-
Christ s’est servi pour parler du Saint-Esprit, et refuser d’en
déduire « la personnalité » du Saint-Esprit. Les doctrines reli-
gieuses ne sont aprés tout que des images, des symboles.
Les réalités spirituelles et morales qu’il s’agit d’exprimer sont
inexprimables. « Ce sont des choses que I'ceil n’a point vues,
que 'oreille n’a point entendues...2» On ne peut en parler que
par des figures ou par des abstractions. Or, le génie sémitique,

1 La civilisation et la croyance, 17 édition, p. 446.
21 Cor. 1T, 9.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 267

qui n’aimait pas les abstractions, se plaisait & parler des cho-
ses spirituelles, comme des choses mystérieuses?, par des ta-
bleaux, par des personnifications. Il faut s’en souvenir pour
demeurer humble et poar s’attacher aux réalités religieuses
que ces images doivent nous rendre sensibles.

En agissant ainsi, nous laissons & Jésus-Christ I'autorité mo-
rale et religieuse qui lui appartient. Cette autorité-1a est indé-
pendante du milieu et de ’époque. Elle est pour tous les temps
et pour tous les hommes, elle s’impose & « toute conscience
d’homme. » Je ne crois pas que 'on diminue la grandeur du
Christ en admettant que son humanité fut réelle et compléte.
Il a été de son temps. Il a parlé comme on parlait de son temps.
Il le fallait pour qu’il fiit compris de ses contemporains. Mais
il n’en a pas moins exprimé la pensée de Dieu. Je ne crois pas
non plus qu'admettre que Jésus-Christ a ignoré certaines cho-
ses ou en a parlé comme ses contemporains ce soit « faire une
bréche dans sa sainteté. » La sainteté n’est engagée que la ol
la volonté l’est, dans la sphére morale ou religieuse, qu’il ne
faut pas identifier, comme le fait M. Doumergue a la suite de
M. F. Godet, avec la sphére philosophique et théologique.
(p. 140-142.)

Mais encore dans le domaine religieux et moral ne faut-il
pas comprendre cette autorité du Christ comme une au-
torité littérale, précise, ainsi que M. Doumergue semble le
réclamer. Lorsque je lis des paroles comme celles-ci: « Si tu
veux étre parfait, va, vends ce que tu possedes et le donne
aux pauvres. » « Donne & celui qui te demande, et ne te dé-
tourne pas de celui qui veut emprunter de toi. » «Ne vous
amassez pas de trésors sur la terre.» « 381 quelqu’un te frappe
sur la joue droite, présente-lui aussi l'autre.... » « Lorsque tu
donnes 3 diner ou 4 souper, n’invite pas tes amis, ni tes fréres,
ni tes parents, ni des voisins riches... mais invite des pauvres,
des estropiés, des boiteux, des aveugles. » « Si quelqu'un vient
& moi, et s’il ne hait pas son pére, sa meére, sa femme, ses en-
fants, ses fréres et ses sceurs, et méme sa propre vie, il ne peut
étre mon disciple, » etc., lorsque je lis des paroles semblables,

1 Jean V, 4.



268 ALFRED LAUFER

je ne puis les prendre & la lettre. Mais je ne les considére pas
moins comme vraies ! Oui, c¢’est 1a I’esprit du Christ ! Oui, c’est
dans cet esprit que le chrétien doit vivre ! Et je me sens repris,
éclairé, encouragé, sanctifié par ces paroles aussi bien que
par d’autres que je puis m’appliquer & la lettre. Je tire de ces
déclarations la pensée du Seigneur, qui est une pensée d’amour,
de pardon, de miséricorde. Et ma conscience chrétienne for-
mée par ces paroles et d’autres semblables, condamne la
guerre et le duel, les procés et la vengeance, l'avarice et I'é-
goisme. Bien loin de dire avec Guichardin : «L’Evangile qui
enseigne la charité, I'abnégation, le pardon des offenses de-
viendrait fort dangereux, suivant la nature des choses, pour
celui qui voudrait le suivre scrupuleusement dans le gouver-
nement des états?, » je demande & Dieu que ces principes de
la charité, de l'abnégation, du pardon des offenses prennent
de plus en plus place dans le gouvernement des états. Et ¢’est
14 ce que nous disons quand nous répétons, dans l'esprit du
Christ: « Que ton régne vienne ! »

Mais alors pourquoi n’en seraif-il pas de la dogmatique
comme de la morale ? Pourquoi les déclarations doctrinales de
Jésus-Christ seraient-elles des « formules absolues » pour ma
pensée, tandis que ses déclarations morales ne sont pas des
« formules absolues » pour ma conduite? Serait-ce parce qu’il
en colte moins & mon vieil homme d’admettre la « personna-
lité » du diable que de ne « point se meltre en colére, » que de
ne « point juger?» Il me semble qu’il faut étre juste et accor-
der dans la sphere dogmatique ce que l'on concéde dans la
sphére morale.

M. Monod me paraitdonc avoir raison quand il écrit: « Jésus-
Christ n’a pas fait de sa parole un canon, une norme a laquelle
chacun était invité & venir mesurer sa propre pensée ; mais un
germe vivant, une divine semence, confiée aux dmes humaines,
pour porter son fruit en sa saison et suivant que le permettrait
la nature du terrain.» Et c’est en présence de déclarations
aussi profondes, aussi évangéliques?, posant la Parole du Sei-

1 Cité par Marc-Monnier, La Renaissance, p. 326.
2 Mat. XIII, 19; Marc 1V, 26-29; 1 Pierre 1, 23.



L'AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 269

gneur comme une puissance toujours vivante, que M. Doumer-
gue écrit en se raillant: « L’autorité de Christ est réduite a
Vordre spirituel et l'ordre spirituel est réduit & ce que la
conscience religieuse de chacun estime étre le vrai christia-
nisme ! » Que c’est pauvre, cette logique-la ! Non, ’ordre zpi-
rituel comprend tout ce qui a rapport au salut, tout ce qui a
rapport a la régénération individuelle et sociale! Le vrai chris-
tianisme n’est pas en nous, il est en Christ, dont «la vie,
comme l'a dit Ullmann, est ’expression achevée de Dieu et de
sa volonté.... Mais en prenant sa place, au titre de puis-
sance nouvelle, dans la marche progressive de ’humanité, ce
christianisme n’a pas voulu n’étre qu’une institution extérieure,
bien achevée de toutes piéces, en présence du genre humain ;
il a voulu ¢’insinuer toujours plus dans le for intérieur de
I’homme et de 'humanité, pour y implanter ses vertus salu-
taires et pour produire du dedans au dehors une vie nou-
velle 1. »

N’est-ce pas la vraie conclusion de M. Monod : « Tout est
objectif ; nous ne sommes pas les créateurs de la vérité, nous
avons & larecevoir humblement ; elle est en Jésus. Mais tout est
subjectif en méme temps, car une vérité hors de nous et res-
tant hors de nous ne serait qu’une these abstraite, une théorie
morte, ne serait pas et ne pourrait pas étre une vérité reli-
gieuse. »

L’autorité de Jésus-Christ est donc toute spirituelle. Elle n’a
rien de commun avec l'autorité d’'un gendarme ou d’un pro-
fesseur de ihéologie. Sa parole est une puissance vivante qui
convainc et entraine, qui persuade et sanctifie. En pré-
sence de Jésus-Christ, les apodtres et les disciples ne purent
autrement que s'écrier : « Seigneur, & qui irions-nous qu’a toi,
tu as les paroles de la vie éternelle! Tu es le Christ, le Fils du
Dieu vivant! » En présence de Jésus-Christ, en I’entendant pro-
clamer la sainteté et 'amour de Dieu, le péché et le salut de
I’homme, en entrant par la foi en communion avec lui et en
apprenant ainsi 4 connaitre « et la puissance de sa résurrection
et la communion de ses souffrances » je m’écrie avec adora-

1 Christianisme, p. 91; Mystique, p. 27.



270 ALFRED LAUFER

tion : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » Mais ces confessions ne
sont pas amenées sur les lévres en vertu d’une régle exté-
rieure ! Elles sont un « fruit vivant, immédiat, intime et mar-
qué du sceau divin!» Ni la chair, ni le sang ne peuvent nous
révéler ces choses, mais Dieu lui-méme par la puissance de
son Esprit de vérité!

B. L’autorité de la Bible. — Ce que nous avons dit de I'au-
torité de Jésus-Christ, nous pouvons le répéter de I'autorité de
la Bible.

A la question : cette autorité est-elle absolue, infaillible ? ils
sont bien rares, parmi nous, ceux qui, en sachant ce qu’ils
disent, répondraient avec Spurgeon dans le discours que vient
de traduire M. Saillens : » Pour nous l'inspiration pléniere et
verbale de la Sainte Ecriture est un fait, non une hypotheése.
Sice livre n’est pas infaillible , ot trouverons-nous ’infaillibi-
lité1? » M. Doumergue dit au contraire : « Nous sommes d’ac-
cord avec la Nouvelle Ecole pour repousser la conception de
I'inspiration littérale. » (p. 156.) Mais encore ici il ett été inté-
ressant de savoir exactement la pensée de M. Doumergte.
Nous lui demanderions en vain si tous les livres dits canoniyues
sont par 14 méme pour lui des livres inspirés, faisant autorité,
ou bien s’ils doivent encore légitimer leur valeur religieuse et
morale & la conscience chrétienne. Nous lui demanderions en
vain s’il entend soustraire la Bible aux conditions d’un livre
d’histoire, s’il estime qu’un récit est nécessairement historique
par le fait qu’il est contenu dans la Bible, §’il admet que Dieu
ait pu seservir de mythes, comme le Seigneur Jésus de para-
boles, pour nous faire connaitre des vérités religieuses utiles
et salutaires. Nous lui demanderions en vain s’il accepte
comme obligatoires, par le fait seul qu’elles sont dans la
Bible, toutes les doctrines religieuses ou morales qu’elle en-
seigne, ou bien s’il se croit le droit de les examiner 2 la lu-
miere de sa raison ou de sa conscience. Il ne répond pas aces
questions et & beaucoup d’autres que I'on pourrait poser. Il
critique, ce qui est aisé, puis il se dérobe. Il veut « essayer
d’élucider ces graves questions » ; mais il a soin de nous aver-

t Le plus grand combat du monde, p. 30.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 271

tir « qu’essayer » n’est pas réussir, et c’est « sous toutes réser-
ves » qu’il hasardera quelques explications. Nous voici bien
avertis! D'un coté il affirme qu’il y a une différence entre une
Bible inspirée et une Bible infaillible; et il conclut que le chré-
tien n’a pas besoin d’'une « Révélation infaillible » ce qui signi-
fie probablement d’un document infaillible de la Révélation.
Puis aprésavoir montré que la Bible n’est pas infaillible, il dé-
clare d’un autre co6té que cette différence entre 'inspiration et
Iinfaillibilité « est comme si elle n’était pas. » (p.171-175.) Si
nous comprenons bien, cela veut dire que la Bible n’est pas
telle quelle la Parole de Dieu et que cependant elle est la Pa-
role de Dieu, qu’elle n’est pas 'autorité infaillible et que cepen-
dant elle estune autorité. La premiére affirmation est théolo-
gique, la seconde est religieuse. Si c¢’est bien cela , comme je
le crois, qu’a voulu dire M. Doumergue, il est fort mal placé
pour accuser M. Monod de « contradiction. » Il pourrait tout
aussi bien s’accuser lui-méme. Et au fond il le fait, car il pose
ici « la terrible question de limite » : jusqu’oll va 'autorité de
la Bible ? Pour la résoudre il en revient & ce «terrible » sub-
jectivisme qu’il a tant décrié et par conséquent & I'autorité de
la conscience morale ou chrétienne individuelle. Oui, c’est
M. Doumergue qui fera pour lui-méme le fameux triage entre
ce qui est essentiel au salut et ce qui lui est indifférent, « car
1l est impossible de I'opérer absolument et facile de 1'opérer
suffisamment. » (p.172.) Il le fera avec ’entiére persuasion qu’il
¥ a une différence entre ce qui est chrétien et ce qui ne ’est pas,
comme entre le jour et la nuit, entre le bien et le mal, entre le
vrai et le faux. Bien plus il le fera avec I'assurance qu’il y a
dans ce domaine aussi une certitude possible. Vraiment, ce
n’était pas la peine de crier si fort, pour répéter encore sur ce

. point les déclarations des « chefs de la Nouvelle Ecole. »

« Il y a beaucoup d’énigmes dans les oracles divins, disait
Casteillon. Tout ’Evangile se donne comme n’étant vraiment
compris que des vrais disciples de Christ, c’est-a-dire de ceux
qui lui obéissent et qui ont la charité. Aux autres, si savants
qu’ils soient, il restera lettre close.... Est-ce& dire que Dieu se
joue des hommes, parce qu’il se glorifie d’étre un Dieu caché?



272 ALFRED LAUFER

Est-ce & dire qu’il n’y ait rien de certain? Au contraire, nous
avons la pleine et entiére certitude pour tout ce qui importe &
notre salut, nous 'avons pour tout ce qui regarde nos devoirs,
c’est-a-dire pour tout ce que nous avons besoin de connaitre.
Il est certain que tout ce que contient I’Ecriture est vrai; cer-
tain encore que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu et qu’il a
fait ce que raconte I’Ecriture ; certains encore, les préceptes de
la piété: amour de Dieu et du prochain, pardon des injures,
patience, miséricorde, bénignité, et autres devoirs semblables.
Mais nous autres, négligeant ce qui est notre office, nous nous
inquiétons de ce qui est de 'office de Dieu, absolument comme
si nous étions dans ses conseils : nous disputons sur I’éternelle
élection, sur la prédestination, sur la Trinité, affirmant ce que
nous n’avons jamais vu et dédaignant ce que nous avons sous
la main. De 14 ces monceaux de volumes de théologie qu’on
ne parviendrait pas a lire en troisdges d’homme!?. »

A mon sens, il y aura toujours sur ce point contradiction
apparente, contradiction cui se résout dans la pratique par la
volonté. Le mot profond de Pascal trouve ici son application :
« Il y a assez de lumiére pour ceux qui ne désirent que de voir
et assez d’obscurité pour ceux qui ont une disposition con-
traire. » Mais encore ici & une condition, ¢’est de ne pas trans-
former Pautorité de ’Ecriture en une autorité littérale et ab-
solue !

Répondant & M. de Gasparin qui l'avait accusé d’enlever
toute autorité A la Bible, Ullmann écrivait : « Si M. de Gasparin
me demande tout simplement : ’'Ecriture est-elle une régle exté-
rieure, objective? je lui réponds tout aussi simplement en ma
qualité de protestant et sans hésiter : Oui. Je reconnais avec
toute 'Eglise évangélique la valeur normative de I’Ecriture et
7’y trouve le palladium du protestantisme. Je dis avec Luther :
« C’est la Parole de Dieu, et personne autre, pas méme un
« ange, qul doit poser des articles de foi.» Je ne veux pasjuger
I'Ecriture, mais je veux étre jugé par elle. Je ne veux pas me
faire un Christ, mais je veux avoir le Christ, duquel I’Ecriture
témoigne, lui et lui seul, mais lui tout entier. Cette Ecriture

1 Casteillon t. 11, p. 3%,



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 273

enfin m’est plus qu'un témoignage pleinement suffisant de lui,
et de son ceuvre, elle m’est encore un témoignage divine-
ment garanti.

» Mais sil'on me demande encore: I'Ecriture est-elle une
régle extérieure en ce sens qu’elle exclut tout rapport & une
régle intérieure, & quelque chose de plus étendu, de plus pro-
fond, de plusélevé que la Parole écrite telle quelle, ni plus, ni
moins? Alorsje réponds tout aussi nettement : Non, et j’ajoute:
Elle-méme ne se donne pas pour une telle régle et nous ne
devons’pas I'entendre ainsi. Eh quoi, ne tire-t-elle pas son ori-
gine d’une source intérieure et n’a-t-elle pas sans cesse pour
tendance et pour but de revenir 4 l'intérieur, de redevenir
esprit et vie ? Et pour opérer cette infusion de son esprit et
de sa vie, ne faut-il pas qu’elle agisse autrement qu’a la facon
d’une régle externe, qu’elle s’éprouve et se prouve au con-
tact de toute notre vie intime en conquérant notre libre ad-
hésion1? »

Nous concluons donc que pour l'école mystique la Bible,
document de la Révélation, est une autorité spirituelle, qui en-
traine, qui édifie, qui convainc, mais non une autorité littérale
absolue qui nous oblige & une soumission contre nature. Son
autorité est celle de la vérité. Elle s’'impose 4 moi non en
vertu de raisonnements, de preuves dogmatiques, historiques
ou littéraires établissant 'inspiration, I’authenticité ou I’'aposto-
licité des livres qui la composent, mais immédiatement, par sa
valeur religieuse et morale. Au lieu d’étre un code canonique,
un recueil de régles extérieures, de dogmes, la Bible est pour
moi un livre de vie, dont la vérité se prouve elle-méme & mon
étre intérieur par « une démonstration d’esprit et de puissance ».
Mais encore une fois ce résultat n’est possible gue par la mé-
thode mystiquede 'appropriation personnelle, de I’assimilation
intérieure de la vérité. Sur cette voie-la, il ne suffit pas de dé-
clarer une fois pour toutes son adhésion en bloc au contenu
de I'Ecriture sainte, il faut demeurer sans cesse en contact
avec elle « en ayant pour docteur ’Esprit de Dieu et notre ex-
périence propre. »

1 Mystique, p. 56, — Comp. Martensen, Dogmatigue, § XXI1V.
THEOL. ET PHIL. 1892, 18



274 ALFRED LAUFER

Aprés avoir rappelé que « la foi par laquelle il nous faut étre
sauvés est de telle nature que non seulement elle obtient &
I’homme, par le mérite de la mort de Christ, pardon de ses pé-
chés, mais aussi par sa résurrexion le rend juste et lui moyenne
un nouvel esprit », Casteillon ajoute : « Si quelqu’un donque
ayant une telle foi , courage et vouloir, s’adonne & la lecture
des Saintes Ecritures, soit savant ou idiot, pauvre ou riche,
méle ou femelle (Dieu n’a égard & personne), il les entendra
vraiment et en aura du profit et deviendra de jour en jour
meilleur et y trouvera de si grands trésors de sagesse céleste
qu’il s’émerveillera comment ils y étaient cachés?. »

Cette méthode mystique appliquée & I'Ecriture sainte me
semble étre lavraie parce qu’elle nous force & entrer directe-
ment en rapport avec Dieu, l'autorité souveraine, la source de
toute vérité comme de tout bien. Elle nous éléve au-dessus des
discussions de la critique. Elle nous permet de prendre les
paroles de la Bible en elles-mémes et pour elles-mémes , de
les apprécier par elles-mémes. Que m’importe au fond que ce
soit un inconnu qui ait écrit la seconde partie d’Esaie plu-
tot que le prophéte de ce nom. Les magnifiques consolations
quil apportait au peuple exilé, les prophéties par lesquelles il
le soutenait, n’en sont pas moins bienfaisantes,pas moins vraies
pour moi. Que m’importe de saveir pour sir si ¢’est Pierre qui
a écrit la seconde épitre de ce nom, ou bien s’il faut 'attribuer
4 un homme pieux du second siécle qui, selon les habitudes
littéraires du moment, aurait empruntéle nom de ’apotre pour
donner & I’Eglise les excellentes exhortations qu’il a écrites. Et
d’autre part, le fait que saint Paul a écrit les épitres aux Gala-
tes, aux Corinthiens ne m’oblige pas d’approuver son exégése
allégorisante, de trouver qu’il a raison de prononcer ’'anathéme
contre qui que ce soit! Je puis croire que saint Jude a écrit
I’épitre qui porte son nom, sans admettre avec lui que Enoch
ait prononcé la prophétie qu’il lui attribue. Je puis accepter
la johannicité de ’Apocalypse sans me croire tenu de prendre
pour des « paroles de Dieu » les propos de vengeance qu’elle
contient, ni pour des prophéties détaillées concernant les sié-

1 Casteillon, t. 11, p. 215.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 275

cles & venir, les déclarations et les tableaux, par lesquels
Papotre voulait consoler les chrétiens persécutés.

(Yest dans ce sens que Luther disait, comme le rappelait il y
a quelques années, M. le professeur Gautier?: « La véritable
pierre de touche pour l'appréciation des livres saints, c’est de
voir s’ils ont Christ pour objet ou bien non.... Ce qui ne fait
pas connaitre Jésus-Christ n’est pas apostolique, quand méme
ce serait saint Pierre ou saint Paul qui 'aurait dit. En revan-
che, ce qui préche Jésus-Ghrist est apostolique, quand méme
ce serait Judas, Anne, Pilate ou Hérode qui le dirait. »

Ce que nous disons de la Bible, nous le disons aussi des doc-
trines qu’elle contient. A moins d’étre un hypocrite ou un im-
bécile, je ne puis donner mon «adhésion cordiale » actuelle
qu’a des doctrines qui correspondent & mes besoins spirituels
ou dont j’entrevois la portée religieuse et morale. 1l est évident
qu’ainsi la dogmatique, comme science, est bien simplifiée, et
la théologie aussi, mais je ne saurais que m’en réjouir. Il est
non moins évident qu'une foule de questions tranchées d’au-
torité au moyen de déclarations bibliques cueillies un peu par-
tout, doivent étre étudiées & nouveau et dans la plupart des
cas réservées comme étant en dehors de nolre compétence, ou
du moins toujours présentées avec leurs solutions comme
des conjectures individuelles faillibles et revisables?2.

D’autre part, il est tout aussi évident que, a ce point de vue,
la Bible conserve toute 'autorité & laquelle elle a droit, comme
le document de la Révélation de Dieu aux hommes. Je dirais
méme que 'autorité de la Bible grandit en proportion de notre
développement spirituel. En musique, 'autorité des grands
maitres grandit avec la culture de l'oreille. En peinture ’auto-
rité des grands maitres est en relation exacte avec le dévelop-
pement du sens esthétique. En morale, « celul qui est saint se
sanclifie toujours davantage.» Saul de Tarse, pharisien, se
croyait « irréprochable & I’égard de la justice de la loi. » Paul,

1 Chrétien évangélique, 1883, p. 541.

2 «Les hommes péchent aussi souvent en ne sachant pas douter quand
il le faut qu’en ne croyant pas i o il faut croire.» Casteillon, t.1I
p. 216.



276 ALFRED LAUFER

apotre, éclairé par le Saint-Isprit se déclare le « premier des
pécheurs. » Il en est exactement de méme au point de vue re-
ligieux. L’homme charnel ne voit dans les Saintes Ecritures
que banalités, erreurs et contradictions. L’homme spirituel y
voit la sagesse de Dieu. Il en admire la profondeur morale, la
richesse religieuse, I’équilibre, la sobriété et il fait expérience
que plus il y cherche plus il y trouve.

Le degré d’autorité religieuse et morale que nous accordons
a 'Ecriture sainte dépend donc du degré de notre vie religieuse
et morale. Plus nous vivrons prés de Dieu, plus la vie de
Christ sera développée en nous, plus nous nous soumettrons a
la discipline du Saint-Esprit, mieux nous comprendrons les
saintes lettres, et, dans la glorieuse liberté du chrétien, plus
nous leur attribuerons d’autorité parce que nous y discerne-
rons toujours mieux le vrai, le bien, c’est-4-dire la Parole de
Dieu.

M. Sabatier I’a dit admirablement et nous ne pouvons mieux
conclure qu’en citant ses paroles: «Nous voulons pour le do-
cument de la Nouvelle-Alliance, » — et pourquoi ne dirions-
nous pas pour la Bible tout entiére — « 'autorité qui se prouve
en s’exercant souverainement et sans dispute sur ses titres et
ses origines ; 'autorité de la vérité qui éclaire et subjugue I'es-
prit droit; lautorité de la sainteté qui, en se montrant, fait
ployer nos genoux, l'autorité de I'Esprit de vie qui produit la
vie et fait éclater des chants de triomphe. Sans nul doute cette
autorité ne promulgue pas des dogmes; elle fait mieux, elle
réveille et ressuscite les consciences. Le Nouveau Testament
ne sera pas un recueil de formules, il restera le livre de vie.
Il n’établira pasla science dogmatique, il continuera a susciter
des chrétiens. Aussi bien est-ce uniquement pour cela que
Dieu I’a donné!t. »

Et maintenant, comment faire prévaloir ce point de vue nou-
veau et ancien qui est le vrai? Sera-ce par les procédés anti-

1 Revue chrétienne, 1892, p. 38.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 977

ques d’un autoritarisme ecclésiastique ou dogmatique quelcon-
que? A Dieu ne plaise! Ce serait amener « la banqueroute de la
Réforme ! » Sera-ce en poursuivant comme M. Doumergue une
polémique irritante et négative ? Mais ce serait étre infidele 3
la méthode mystique ; ce serait douter de la force de la vérité
et Poutrager ! La vérité n’a pas besoin d’étre prouvée. Il lui
suffit de se montrer pour triompher, mais il faut qu’elle se
montre. Les évangélistes en pays catholiques et paiens ont fait
bien souvent l'expérience que les polémiques ne servent pas
la cause de la vérité. Ils montrent I'Evangile et I’Evangile
chasse I’erreur et subjugue les consciences droites. C’est cette
méthode que plusieurs ont employée fidelement et sans bruit
depuis Vinet. C’est cette méthode positive qui doit éire em-
ployée, sil’on ne veut pas rejeter les troupeaux dans des théo-
ries inexactes qui ont fait leur temps. Affirmons le vrai, sans
perdre notre temps a nier le faux! L’erreur tombera et la vé-
rité prévaudra.

A une condition toutefois, c’est que nous ayons quelque
chose & affirmer! Ah! si le point de vue mystique constituait
un danger pour I’Evangile de Jésus-Christ, Fils de Dieu et Fils
de I’homme, si, en abandonnant les formules scolastiques de
la dogmatique orthodoxe, il fallait aussi lacher les réalités re-
ligieuses et morales qu’elles devaient exprimer, alors je serais
le premier 4 crier «au feu!» Mais il n’en est rien. L’Evangile
dans sa divine folie demeure « la puissance de Dieu et la sa-
gesse de Dieu pour quiconque croit. » Pour moi, je crois aux
grands faits moraux et religieux que proclame et réclame I'E-
vangile. Je crois & la terrible gravité du péché, & la Rédemp-
tion par Jésus-Christ, mort pour nos péchés et ressuscité pour
notre justification. Je crois 4 la régénération par le Saint-Esprit
et & la sainteté obligatoire pour le chrétien. Ces réalités-la
peuvent étre savourées dans leur amertume et dans leur dou-
ceur avec les formules les plus étroites et les plus insuffisantes
de I'ancienne orthodoxie ; mais elles ne sont pas nécessaire-
ment liées aux formules les plus belles et les plus riches de la
« Nouvelle orthodoxie » ou de la Mystique. Elles sont indépen-
dantes des formules et les dépassent toutes. Pour les connaitre



278 ALFRED LAUFER

comme pour les faire connaitre, il n’y a qu'un moyen, suffisant
pour tous les temps et & la portée de tous les hommes, c’est
d’en vivre au plus prés de sa conscience, dans la sincérité d’un
«coeur honnéte et bon, » d’un cceur qui veut moins compren-
dre qu’obéir, moins savoir qu’aimer.

Le jour ou tous les chrétiens voudront 'employer fidéle-
ment, il y aura de la joie parmi les anges de Dieu et dans I'E-
glise de Jésus-Christ.

Aubonne, mars 1892.




	L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

