
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

Autor: Laufer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE

ET LA CRISE ACTUELLE1

PAR

ALFRED LAUFER

F. La méthode. — Tout ce que nous venons de dire s'applique

déjà à la question de la méthode. Nous avons montré que
la tendance mystique ne méconnaît nullement les droits de

l'objectivité. C'est donc gratuitement qu'on l'accuse de «

subjectivisme absolu. »

« Le christianisme a dit Ullmann, est une voie de salut,
dans laquelle il faut réellement entrer pour expérimenter
personnellement son efficace salutaire. Or il est impossible de ne

pas reconnaître, d'un côté, que cette nouvelle voie de salut

repose sur une série de faits objectifs qui se concentrent tous
dans ce grand fait : l'incarnation du salut divin en Christ ; et de

l'autre, sur une seconde série de faits subjectifs, puisque Jésus

ne peut devenir pour chacun de nous ce qu'il est en lui-même
qu'autant que nous réalisons dans notre vie, selon l'ordre voulu
de Dieu, ce glorieux salut qu'il nous offre2. »

M. Doumergue ne peut pas contester cela. Au contraire, il
en convient. Et cependant il continue à attaquer les partisans
de la « théologie de la conscience ». Il veut leur prouver qu'ils
ont tort de mettre l'accent sur « la conscience » dans la recherche

et l'appropriation de la vérité. Pour cela il expose ses

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1892.
2 Christianisme, p. 24.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 17



258 ALFRED LAUFER

théories psychologiques. Il part de l'unité de la personnalité
humaine: « L'homme est un, indivisible, et la division
ordinaire en trois ou quatre groupes de facultés est une des inventions

les plus fausses et les plus dangereuses de la philosophie. »

En effet, partant de cette division, on a dit : « Telle faculté est

supérieure à toutes les autres et la vérité doit être cherchée par
cette faculté et non par les autres. »De là le rationalisme, le

mysticisme, le moralisme, trois formes non de la vérité, mais de

l'erreur. Les facultés sont égales; l'homme est un. Conclusion:
« Ou bien l'homme est digne de confiance quand il raisonne,

quand usent, quand il veut; ou bien il n'est digne de confiance
ni quand il raisonne, ni quand il sent, ni quand il veut. Ou il
n'y a pas de vérité pour l'homme ou cette vérité doit être
atteinte à la fois par sa raison par son cœur et par sa

volonté. » (p. 86.)
Cette argumentation porte à faux si elle signifie simplement

que c'est l'homme tout entier qui doit s'approprier le salut.
L'école mystique ne dit pas autre chose. Le terme vague de

conscience désigne précisément l'homme dans l'unité profonde
de son être, dans l'harmonie de toutes ses facultés. Ullmann,
comme Vinet, exprime admirablement cette vérité : « Ce n'est
à aucune faculté isolée, à aucune capacité particulière qu'il est
donné d'embrasser Christ dans son entier; il ne faut rien
moins qu'un acte constant de tout l'esprit, de toute l'âme pour
saisir cette pleine et riche vie. La foi chrétienne n'est donc ni
une affaire de l'intelligence, ni une certitude historique ou
dogmatique, ni une manière particulière de vouloir et d'agir. Elle
consiste dans l'acceptation sympathique de l'élément divin

par toutes les puissances de notre vie intérieure, et dans le
dévouement assimilateur de toute notre personne à la personne
du Christ ; et si l'on veut donner le nom de cœur ou d'âme à

l'indivise unité de la vie spirituelle, nous dirons que la foi a son
siège primitif dans l'âme ou dans le cœur, en embrassant sous
cette dénomination et l'homme qui sent et l'homme qui pense,
et l'homme qui veut, et l'homme qui crée par la force plastique

et l'intuition vivante1. »

1 Christianisme, p. 116-117.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 259

L'argumentation de M. Doumergue est fausse si elle signifie,
comme nous le croyons1, que l'on a tort dans la recherche et
l'appropriation de la vérité religieuse et morale de mettre
l'accent sur la conscience religieuse et la conscience morale,
autrement dit sur les besoins religieux et moraux. Autant
vaudrait argumenter comme suit : La division des organes de la
connaissance porte atteinte à l'unité de la personnalité
humaine. L'homme est un. C'est l'homme qui voit et non ses

yeux, c'est l'homme qui entend et non ses oreilles, c'est
l'homme qui touche et non ses mains. Conclusion : l'homme doit
voir avec les oreilles, toucher avec les yeux, et entendre avec
les mains. Mais non I A chacun des cinq sens sa fonction en
vue du bien-être de l'homme tout entier. Celui qui, ayant soif,
voit un fruit succulent, ou entend le murmure d'une source,
celui-là étend la main, mange, boit et se désaltère tout entier.
Tous ses organes ont travaillé, mais chacun d'eux selon la
nature de l'objet à percevoir. N'en est-il pas de même dans la
recherche et l'appropriation de la vérité morale et religieuse
Sans doute elle doit satisfaire la raison, réjouir le cœur, fortifier

la volonté. Mais avant tout, elle doit avoir été cherchée,
trouvée, réalisée. Comment Par le sens religieux et moral,
par ce quelque chose d'intime, de profond, d'indéfinissable que
l'on nomme le cœur, la conscience, et qui est à la foi ce que
l'œil est à la vue. Et dans cette recherche et cette appropriation,

je dis que le sentiment et la volonté ont des arguments
plus puissants que la raison2. C'est à eux qu'appartient, dans
la formation de nos convictions, le premier et le dernier mot.
Si la vérité brille devant sa conscience, l'homme qui la cherche
sincèrement la reconnaîtra et pour se l'approprier il fera acte
de volonté. Puis une fois entré en possession de la vérité par
cette méthode interne, il se servira pour s'affermir dans cette

1 « Les arguments de la raison, les arguments du cœar, les arguments
de la volonté sont d'une égale importance.... » (p. 87.)

2 « Le cœur a ses raisons, que la raison ne connaît point. » — « C'est
le cœur qui sent Dieu, et non la raison. Voilà ce que c'est que la foi :

Dieu sensible au cœur, non à la raison. » Pascal, Pensées. Ed. Astié, t. II,
p. 252.



260 ALFRED LAUFER

vérité de la méthode externe et les arguments de la raison

auront alors leur part. Il faut relire à ce sujet dans l'Institution
chrétienne, au livre I, le chapitre VIIe pour se convaincre que
la méthode mystique était bien celle que Calvin considérait

comme la vraie méthode protestante. Car ce n'est pas, j'espère,
être infidèle à la pensée du grand réformateur que d'appliquer
à la vérité chrétienne ce qu'il dit de l'Ecriture sainte.

« Si nous voulons bien pourvoir aux consciences, à ce

qu'elles ne soyent point tracassées sans cesse de doutes et

légèretez, qu'elles ne chancellent point et ne hésitent point à

tous scrupules, il est requis que la persuasion que nous avons
dite soit prinse plus haut que des raisons humaines, ou juge-
mens, ou conjectures : asçavoir du tesmoignage secret du

sainct Esprit. Il est bien vray que quand je voudroye débatre

ceste cause par raisons et argumens, je pourroye produire en

avant plusieurs choses pour approuver que s'il y a un Dieu au

ciel, c'est de luy que la Loy et les Prophéties sont sorties
Mais encores que nous ayons maintenu la sacrée Parole de

Dieu contre toutes détractions et murmures des méchans, ce

n'est pas à dire que par cela nous imprimions au cœur une telle
certitude de foy comme la piété requiert : pour ce que les gens
profanes pensent que la religion consiste en opinion seulement,
afin de ne rien croire follement et à la légère, ils veulent et

demandent qu'on leur prouve par raison que Moyse et les

Prophètes ont été inspirez de Dieu à parler. A quoy je répon que
le tesmoignage du sainct Esprit est plus excellent que toute
raison : car combien que Dieu soit seul tesmoin suffisant de soy
en sa Parole, toutesfois ceste parole n'obtiendra point foy aux

cœur des hommes si elle n'y est scellée par le tesmoignage
intérieur de l'Esprit.... Il y a de bonnes gens, lesquels voyans
les incrédules et ennemis de Dieu gergonner contre la Parole,
sont faschez qu'ils n'ont bonne preuve en main sur le champ

pour leur clorre la bouche : mais ils errent en ne
considérant point expressément que l'Esprit est nommé seau et arre
pour confermer nostre foy, d'autant que nos esprits ne font que
flotter en doutes et scrupules, jusqu'à ce qu'ils soyent illuminez.

»



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 261

Il faut donc présenter l'Evangile par son côté religieux et
moral plus que par son côté dogmatique. Il faut insister sur le
péché, la faim et la soif de justice et de sainteté plus que sur
le besoin de connaissance. Au reste, c'est là la méthode
généralement employée aujourd'hui dans les prédications, les
œuvres d'évangélisation et la catéchétique. C'était la méthode de
saint Paul, quand « il allait, comme dit M. Verny, saisir
directement dans les idées religieuses des païens eux-mêmes les
points de repère de ses démonstrations L » C'était la méthode
de Jésus-Christ lui-même quand il disait: « Je suis la lumière
du monde! Je suis le pain de vie! Je suis la vérité Les paroles
que je vous dis, ce n'est pas de moi-même que je les
prononce. Croyez-moi, croyez parce que je suis, moi, dans le
Père et que le Père est en moi ; sinon, croyez à cause de ces

œuvres »

En résumé M. Doumergue admet comme seule possible la
méthode subjective en morale. Il la critique, la trouve dangereuse

en religion. Mais, après avoir beaucoup discuté, il finit
pourtant par l'admettre aussi en religion. Il le fait dans une
note, comme s'il avait un peu honte d'être protestant. « Oui,
à moins de tomber dans le scepticisme absolu, il nous faut
croire, sans pouvoir le démontrer, que la vérité est en elle-
même ce qu'elle nous parait être à nous, ce qu'elle est
relativement à nous. » (p. 76.)

Il résulte de cet aveu que nous sommes obligés dès que
nous nous trouvons en présence d'un ordre ou d'une parole
qui nous paraissent venir de Dieu. C'est précisément ce qu'avait

dit M. Monod : «L'âme religieuse a en Dieu son repos. Elle
a en lui son autorité souveraine. Dieu est son Maître. La
volonté de Dieu est sa loi. De quelque manière que Dieu parle,
la conscience de l'homme est liée, ainsi que s'exprimait
Luther, par la Parole de Dieu. »

Après avoir ainsi établi l'autorité absolue de Dieu, de la

vérité, du bien, il nous reste à examiner le second point du
débat : le rôle de l'Ecriture sainte pour la mystique.

1 Actes XVII, 22-31; Rom. II, 14-16.



262 ALFRED LAUFER

II

En disant que Dieu est l'autorité souveraine en matière
religieuse, aucun théologien évangélique n'entend supprimer les

agents par lesquels Dieu nous fait connaître sa pensée et sa

volonté, ni contester l'autorité de ces agents de la Bévélation.
M. Monod en particulier a affirmé hautement l'autorité de Jésus-

Christ et des Saintes Ecritures. Seulement M. Doumergue
estime que la manière « nouvelle » de concevoir et de présenter

cette autorité équivaut à une suppression ; et, persuadé

qu'il a raison, il pousse un véritable cri d'alarme
Nous avouons avoir une certaine peine à distinguer l'autorité

du Christ historique de celle des écrivains inspirés du

Nouveau Testament. Si nous étions en présence d'un écrit émanant

directement du Seigneur, d'un résumé doctrinal fait par
lui-même, il y aurait lieu d'établir cette distinction tranchée.
Mais chacun sait que nous n'avons aucun écrit de Jésus. Nous

ne le connaissons que par le témoignage de ses disciples, qui
sous la direction du Saint-Esprit nous rapportent ce qu'ils ont

vu, entendu, et compris de la vie, des œuvres et de Penseigne-
mentdu Maître. Nous acceptons les paroles de Jésus-Christ sur
l'autorité que nous attribuons aux apôtres. Aussi quand j'entends
M. Gretillat dire : « Il faut aller non de l'Ecriture à Jésus-Christ,
mais de Jésus-Christ, de sa personne sainte et divine à l'Ecriture1,

»je me demande ce que cela signifie. Si l'on parle du
Christ historique, cette méthode est fausse, car nous ne savons

que par les Ecritures ce que fut le Christ. Si l'on parle de

« Christ en nous », alors l'on veut dire tout simplement qu'il
faut pour lire l'Ecriture et la comprendre être chrétien Mais,
alors la méthode qui m'a permis de reconnaître en Jésus-Christ la

vérité, cette méthode n'est-elle pas pleinement suffisante pour
me permettre de reconnaître dans toute l'Ecriture sainte, la
vérité salutaire de Dieu?

Quoi qu'il en soit, la distinction est faite. M. Doumergue y
insiste. Nous n'avons qu'à le suivre. Examinons donc avec au-

' Chrétien évangélique 1881, p. 373.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 263

tant d'impartialité que possible les différences qui existent sur
ce point entre les deux tendances en présence, et cherchons
à faire la part de la vérité.

A. L'autorité de Jésus-Christ. — « L'ancienne » et la «

nouvelle » tendance s'accordent pour refuser à Jésus une autorité
absolue ; elles diffèrent sur la manière de comprendre l'autorité
des paroles du Christ.

Au premier abord on pourrait croire que l'ancienne école

attribue à Jésus-Christ l'infaillibilité dans tous les domaines.
« M. F. Godet, écrit M. Sabatier, dans l'article où il a traité

de l'autorité de Jésus-Christ, l'a définie comme équivaant à

l'infaillibilité expresse des paroles et discours conservés par
nos quatre évangiles, sans tenir aucun compte de la subjectivité

littéraire si sensible du quatrième, ni des chances d'erreur
que pouvait amener ce double fait de la conservation des

discours par tradition orale pendant 50 ans et de leur traduction
dans une langue si différente de l'araméen que l'était le grec
d'alors1. »

M. Doumergue exprime la même pensée avec la même
absence apparente de réflexion critique : « Un seul être parmi
les hommes a assez différé des hommes pour se trouver dans
les conditions de l'inspiration absolue et par conséquent de

l'infaillibilité : Jésus-Christ.... La notion d'inspiration et la notion
d'infaillibilité ne se couvrent que pour Jésus-Christ. » (p. 163,

comp. p. 67.) Mais en réalité M. Doumergue ne tire pas les
conséquences de son affirmation. Je ne crois pas qu'il admettrait
comme vraie cette curieuse page de l'Evangile de l'enfance que
Tischendorf regarde comme antérieur à Mahomet : « Tandis

que Jésus était dans le temple, à douze ans, il se trouva là un
philosophe savant dans l'astronomie et il demanda au Seigneur
Jésus s'il avait étudié la science des astres. Et Jésus lui répondant,

exposait le nombre des sphères et des corps célestes,
leur nature et leurs oppositions, leur aspect trine, quadrat et

sextile, leur progression et leur mouvement rétrograde, le com-
put et la prognostication, et autres choses que la raison d'aucun

homme n'a jamais scrutées. Il y avait aussi là un philoso-
1 Revue chrétienne, 1892, p. 20.



264 ALFRED LAUFER

phe très savant en médecine et dans les sciences naturelles. Et
lorsqu'il demanda au Seigneur Jésus s'il avait étudié la médecine,

celui-ci exposa la physique et la métaphysiqne, l'hyper-
physique et l'hypophysique, les vertus du corps et les

humeurs et leurs effets, le nombre des membres et des os, des

artères et des nerfs, les divers tempéraments, chaud et sec,
froid et humide, et quels sont leurs résultats ; quelles sont les

opérations de l'âme dans le corps, ses sensations et ses vertus,
les facultés de la parole, de la colère, du désir, la congrégation
et la dispersion, et d'autres choses que l'intelligence d'aucune

créature n'a pu saisir. Alors ce philosophe se leva et il
adora le Seigneur Jésus en disant : « Désormais je serai ton
« disciple et ton serviteur1. »

M. G. Godet, lui, ne pourrait signer cette page. Il admet

que Jésus « n'a/pas possédé la science que nous appelons
moderne, qu'il a ignoré des choses que nous savons aujourd'hui,
et que nombre de questions — de science naturelle, d'ethnographie,

d'histoire et de critique — qui ne se posaient à

personne de son temps, ne se sont pas posées non plus pour
lui2. »

Je ne sais pas si M. Doumergue étend l'infaillibilité de Jésus-

Christ aux questions de critique littéraire, authenticité, date,
des livres de l'Ancien Testament ; si, à cause des paroles de

Jésus-Christ il aurait des scrupules à voir dans le livre de
Jonas une parabole En tout cas M. F. Godet est très clair sur
ce point. Il estime que sur ces sujets-là Jésus a simplement
suivi la tradition de son peuple, que l'on n'est pas tenu de

croire à la mosaïcité du Pentateuque, ou à l'origine davidique
du psaume CX, bien que Jésus ait paru croire à l'une et à l'autre.

Il va même jusqu'à dire : « Ce qui me paraît seulement
devoir être affirmé, c'est que ce que Jésus avait appris des hommes

quant aux choses terrestres, et pour autant que cela

n'était pas en rapport avec son œuvre de salut, n'a pu être en

dehors de la faillibilité humaine3. »

1 Evangile de l'enfance, chap. LI et LU.
2 Christ, fondement de l'autorité de l'Ecriture, p. 13.
3 Chrétien évangélique, 1891, p. 160.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 265

Nous voici donc ramenés à l'affirmation de M. Monod : L'autorité

de Jésus-Christ ne vaut que dans l'ordre spirituel. Ici
M. Doumergue, en véritable avocat, critique fort et n'affirme
rien. Il eût été pourtant intéressant de savoir sa pensée. Jésus-
Christ semble avoir cru à la personnalité de Satan, aux possessions

; il a parlé de l'enfer et de ses peines à la manière de

ses contemporains. Sa parole fait-elle autorité absolue dans ces
choses-là? demandera quelqu'un. M. Doumergue se garde de

répondre. M. F. Godet est plus explicite quand il dit à propos
du tableau d'outre-tombe de la parabole du mauvais riche :

« les couleurs sont presque toutes empruntées à la palette des

rabbins1. » Pour la forme, il y aurait donc adaptation. Mais alors
ces démoniaques que Jésus et ses contemporains2 guérissaient
étaient-ils de pauvres possédés, au sens où les Juifs l'entendaient,

ou bien des hystériques, des épileptiques, des fous,
victimes de ces maladies mystérieuses qui, aussi bien que la

mort, sont la manifestation et le salaire du péché La manière

d'agir et de parler du Seigneur nous oblige-t-elle à trancher
cette question dans le sens de la possession? Ou bien avons-
nous le droit, en restant fidèle à la pensée de Jésus-Christ, de

négliger l'image pour chercher l'explication scientifique de ces

phénomènes?
Allons plus loin, et avec Scherer et M. Doumergue, supposons,

par exemple, que Jésus-Christ « a enseigné les peines
éternelles. » « C'est à l'exégèse à le décider », dit M. Doumergue.

Pas seulement à l'exégèse, mais à l'histoire qui nous dit
ce que l'on pensait de ce sujet au temps de Jésus-Christ. En
présence des pseudépigraphes de l'Ancien Testament, de la

parabole du mauvais riche et d'autres déclarations du Nouveau

Testament, il me semble bien difficile d'admettre que les

contemporains de Jésus-Christ ne croyaient pas à ce que l'on
appelle «les peines éternelles. » Jésus en a parlé. Supposons
qu'un théologien arrive à la conviction que les déclarations de
Jésus-Christ sur ce point contiennent bien la doctrine
traditionnelle. Que fera-t-il? Se soumettra-t-il, comme M. Doumer-

1 Commentaire sur l'Evangile de saint Luc, tome II, p. 217.
2 Math. XII, 27 ; Luc IX, 49-50.



ALFRED LAUFER

gue a l'air de l'ordonner? Il le voudrait bien à cause de l'autorité

qu'a pour lui toute parole de Jésus-Christ; mais il ne le

peut. Cette doctrine le révolte; son sentiment intime proteste,
il ne peut accorder cette théorie avec l'amour de Dieu ; il ne

peut croire que Dieu punisse pour punir.... S'il est de la vieille
ou de la nouvelle orthodoxie, il essayera de faire taire ses

protestations intérieures, il prêchera, malgré lui, parce que « il
est écrit. » Ou bien, il s'efforcera de « prouver » que cette
doctrine n'est pas dans l'Evangile, comme d'autres trouvent
moyen de n'y pas voir la préexistence personnelle du Christ, en

faisant ce que M. Secrétan appelle joliment « des merveilles
d'acrobatisme exégétique1. » S'il est de la « Nouvelle Ecole »

il cherchera à dégager sous « les couleurs empruntées à la

palette des rabbins » la pensée de Dieu. Il dira et prêchera
« qu'on ne se moque pas de Dieu » qu'il y a une « justice de

Dieu » qui atteint et atteindra les coupables, que le Bon Dieu

n'existe pas plus dans l'autre monde que dans celui-ci, qu'il
y a pour l'âme impénitente une perdition actuelle et une perdition

future. Mais il n'emploiera pas son temps à dogmatiser
sur ce point, à déterminer la durée, la nature de cette
perdition.

M. Monod a appliqué la même méthode à ce qu'on nomme
« la personnalité » de Satan. Ce qui importe à l'âme ce n'est

pas la manière dont elle doit se représenter la puissance du

mal, mais l'existence de cette puissance terrible, et le devoir
de lutter contre elle. Le reste intéresse la curiosité plus que la

piété.
On pourrait de même discuter les expressions dont Jésus-

Christ s'est servi pour parler du Saint-Esprit, et refuser d'en

déduire « la personnalité » du Saint-Esprit. Les doctrines
religieuses ne sont après tout que des images, des symboles.
Les réalités spirituelles et morales qu'il s'agit d'exprimer sont

inexprimables. « Ce sont des choses que l'œil n'a point vues,
que l'oreille n'a point entendues...2» On ne peut en parler que
par des figures ou par des abstractions. Or, le génie sémitique,

1 La civilisation et la croyance, Ire édition, p. 446.
2 1 Cor. IT, 9.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 267

qui n'aimait pas les abstractions, se plaisait à parler des choses

spirituelles, comme des choses mystérieuses1, par des

tableaux, par des personnifications. Il faut s'en souvenir pour
demeurer humble et pour s'attacher aux réalités religieuses
que ces images doivent nous rendre sensibles.

En agissant ainsi, nous laissons à Jésus-Christ l'autorité
morale et religieuse qui lui appartient. Cette autorité-là est

indépendante du milieu et de l'époque. Elle est pour tous les temps
et pour tous les hommes, elle s'impose à « toute conscience
d'homme. » Je ne crois pas que l'on diminue la grandeur du
Christ en admettant que son humanité fut réelle et complète.
Il a été de son temps. Il a parlé comme on parlait de son temps.
Il le fallait pour qu'il fût compris de ses contemporains. Mais

il n'en a pas moins exprimé la pensée de Dieu. Je ne crois pas
non plus qu'admettre que Jésus-Christ a ignoré certaines choses

ou en a parlé comme ses contemporains ce soit « faire une
brèche dans sa sainteté. » La sainteté n'est engagée que là où
la volonté l'est, dans la sphère morale ou religieuse, qu'il ne
faut pas identifier, comme le fait M. Doumergue à la suite de
M. F. Godet, avec la sphère philosophique et théologique,
(p. 140-142.)

Mais encore dans le domaine religieux et moral ne faut-il
pas comprendre cette autorité du Christ comme une
autorité littérale, précise, ainsi que M. Doumergue semble le
réclamer. Lorsque je lis des paroles comme celles-ci : « Si tu
veux être parfait, va, vends ce que tu possèdes et le donne
aux pauvres. » « Donne à celui qui te demande, et ne te
détourne pas de celui qui veut emprunter de toi. » «Ne vous
amassez pas de trésors sur la terre. » « Si quelqu'un te frappe
sur la joue droite, présente-lui aussi l'autre....» « Lorsque tu
donnes à dîner ou à souper, n'invite pas tes amis, ni tes frères,
ni tes parents, ni des voisins riches... mais invite des pauvres,
des estropiés, des boiteux, des aveugles. » « Si quelqu'un vient
à moi, et s'il ne hait pas son père, sa mère, sa femme, ses

enfants, ses frères et ses sœurs, et même sa propre vie, il ne peut
être mon disciple, » etc., lorsque je lis des paroles semblables,

1 Jean V, 4.



268 ALFRED LAUFER

je ne puis les prendre à la lettre. Mais je ne les considère pas
moins comme vraies Oui, c'est là l'esprit du Christ Oui, c'est
dans cet esprit que le chrétien doit vivre Et je me sens repris,
éclairé, encouragé, sanctifié par ces paroles aussi bien que

par d'autres que je puis m'appliquer à la lettre. Je tire de ces

déclarations la pensée du Seigneur, qui est une pensée d'amour,
de pardon, de miséricorde. Et ma conscience chrétienne
formée par ces paroles et d'autres semblables, condamne la

guerre et le duel, les procès et la vengeance, l'avarice et

l'égoïsme. Bien loin de dire avec Guichardin : «L'Evangile qui
enseigne la charité, l'abnégation, le pardon des offenses
deviendrait fort dangereux, suivant la nature des choses, pour
celui qui voudrait le suivre scrupuleusement dans le gouvernement

des étatsi, » je demande à Dieu que ces principes de

la charité, de l'abnégation, du pardon des offenses prennent
de plus en plus place dans le gouvernement des états. Et c'est
là ce que nous disons quand nous répétons, dans l'esprit du
Christ : « Que ton règne vienne »

Mais alors pourquoi n'en serait-il pas de la dogmatique
comme de la morale Pourquoi les déclarations doctrinales de

Jésus-Christ seraient-elles des « formules absolues » pour ma

pensée, tandis que ses déclarations morales ne sont pas des

« formules absolues » pour ma conduite? Serait-ce parce qu'il
en coûte moins à mon vieil homme d'admettre la « personnalité

» du diable que de ne «point se mettre en colère, » que de

ne « point juger? » Il me semble qu'il faut être juste et accorder

dans la sphère dogmatique ce que l'on concède dans la
sphère morale.

M. Monod me paraît donc avoir raison quand il écrit : « Jésus-

Christ n'a pas fait de sa parole un canon, une norme à laquelle
chacun était invité à venir mesurer sa propre pensée ; mais un

germe vivant, une divine semence, confiée aux âmes humaines,

pour porter son fruit en sa saison et suivant que le permettrait
la nature du terrain. » Et c'est en présence de déclarations
aussi profondes, aussi évangéliques2, posant la Parole du Sei-

1 Cité par Marc-Monnier, La Renaissance, p. 326.
2 Mat. XIII, 19; Marc IV, 26-29 ; 1 Pierre 1, 23.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 269

gneur comme une puissance toujours vivante, que M. Doumergue

écrit en se raillant : « L'autorité de Christ est réduite à

l'ordre spirituel et l'ordre spirituel est réduit à ce que la
conscience religieuse de chacun estime être le vrai christianisme!

» Que c'est pauvre, cette logique-là Non, l'ordre
spirituel comprend tout ce qui a rapport au salut, tout ce qui a

rapport à la régénération individuelle et sociale! Le vrai
christianisme n'est pas en nous, il est en Christ, dont « la vie,
comme l'a dit Ullmann, est l'expression achevée de Dieu et de

sa volonté.... Mais en prenant sa place, au titre de

puissance nouvelle, dans la marche progressive de l'humanité, ce

christianisme n'a pas voulu n'être qu'une institution extérieure,
bien achevée de toutes pièces, en présence du genre humain ;

il a voulu s'insinuer toujours plus dans le for intérieur de

l'homme et de l'humanité, pour y implanter ses vertus
salutaires et pour produire du dedans au dehors une vie
nouvelle L »

N'est-ce pas la vraie conclusion de M. Monod : « Tout est

objectif; nous ne sommes pas les créateurs de la vérité, nous
avons à la recevoir humblement ; elle est en Jésus. Mais tout est

subjectif en même temps, car une vérité hors de nous et
restant hors de nous ne serait qu'une thèse abstraite, une théorie
morte, ne serait pas et ne pourrait pas être une vérité
religieuse. »

L'autorité de Jésus-Christ est donc toute spirituelle. Elle n'a
rien de commun avec l'autorité d'un gendarme ou d'un
professeur de théologie. Sa parole est une puissance vivante qui
convainc et entraîne, qui persuade et sanctifie. En
présence de Jésus-Christ, les apôtres et les disciples ne purent
autrement que s'écrier : « Seigneur, à qui irions-nous qu'à toi,
tu as les paroles de la vie éternelle Tu es le Christ, le Fils du
Dieu vivant! » En présence de Jésus-Christ, en l'entendant
proclamer la sainteté et l'amour de Dieu, le péché et le salut de

l'homme, en entrant par la foi en communion avec lui et en

apprenant ainsi à connaître « et la puissance de sa résurrection
et la communion de ses souffrances » je m'écrie avec adora-

1 Christianisme, p. 91 ; Mystique, p. 27.



270 ALFRED LAUFER

tion : « Mon Seigneur et mon Dieu » Mais ces confessions ne
sont pas amenées sur les lèvres en vertu d'une règle
extérieure Elles sont un « fruit vivant, immédiat, intime et marqué

du sceau divin » Ni la chair, ni le sang ne peuvent nous
révéler ces choses, mais Dieu lui-même par la puissance de

son Esprit de vérité
B. L'autorité de la Bible. — Ce que nous avons dit de

l'autorité de Jésus-Christ, nous pouvons le répéter de l'autorité de

la Bible.
A la question : cette autorité est-elle absolue, infaillible ils

sont bien rares, parmi nous, ceux qui, en sachant ce qu'ils
disent, répondraient avec Spurgeon dans le discours que vient
de traduire M. Saillens : » Pour nous l'inspiration plénière et
verbale de la Sainte Ecriture est un fait, non une hypothèse.
Si ce livre n'est pas infaillible où trouverons-nous l'infaillibilité1

» M. Doumergue dit au contraire : « Nous sommes d'accord

avec la Nouvelle Ecole pour repousser la conception de

l'inspiration littérale, »(p. 156.) Mais encore ici il eût été

intéressant de savoir exactement la pensée de M. Doumergue.
Nous lui demanderions en vain si tous les livres dits canoniques
sont par là même pour lui des livres inspirés, faisant autorité,
ou bien s'ils doivent encore légitimer leur valeur religieuse et
morale à la conscience chrétienne. Nous lui demanderions en

vain s'il entend soustraire la Bible aux conditions d'un livre
d'histoire, s'il estime qu'un récit est nécessairement historique
par le fait qu'il est contenu dans la Bible s'il admet que Dieu
ait pu se servir de mythes, comme le Seigneur Jésus de
paraboles, pour nous faire connaître des vérités religieuses utiles
et salutaires. Nous lui demanderions en vain s'il accepte
comme obligatoires, par le fait seul qu'elles sont dans la
Bible, toutes les doctrines religieuses ou morales qu'elle
enseigne, ou bien s'il se croit le droit de les examiner à la
lumière de sa raison ou de sa conscience. Il ne répond pas à ces

questions et à beaucoup d'autres que l'on pourrait poser. Il
critique, ce qui est aisé, puis il se dérobe. Il veut « essayer
d'élucider ces graves questions » ; mais il a soin de nous aver-

1 Le plus grand combat du monde, p. 30.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 271

tir « qu'essayer » n'est pas réussir, et c'est « sous toutes réserves

» qu'il hasardera quelques explications. Nous voici bien
avertis! D'un côté il affirme qu'il y a une différence entre une
Bible inspirée et une Bible infaillible; etil conclut que le chrétien

n'a pas besoin d'une « Bévélation infaillible » ce qui signifie

probablement d'un document infaillible de la Bévélation.
Puis après avoir montré que la Bible n'est pas infaillible, il
déclare d'un autre côté que cette différence entre l'inspiration et

l'infaillibilité « est comme si elle n'était pas. » (p.171-175.) Si

nous comprenons bien, cela veut dire que la Bible n'est pas
telle quelle la Parole de Dieu et que cependant elle est la
Parole de Dieu, qu'elle n'est pas l'autorité infaillible et que cependant

elle est une autorité. La première affirmation est théologique,

la seconde est religieuse. Si c'est bien cela comme je
le crois, qu'a voulu dire M. Doumergue, il est fort mal placé

pour accuser M. Monod de « contradiction. » Il pourrait tout
aussi bien s'accuser lui-même. Et au fond il le fait, car il pose
ici « la terrible question de limite » : jusqu'où va l'autorité de

la Bible? Pour la résoudre il en revient à ce « terrible »

subjectivisme qu'il a tant décrié et par conséquent à l'autorité de

la conscience morale ou chrétienne individuelle. Oui, c'est
M. Doumergue qui fera pour lui-même le fameux triage entre
ce qui est essentiel au salut et ce qui lui est indifférent, « car
il est impossible de l'opérer absolument et facile de l'opérer
suffisamment. » (p. 172.) Il le fera avec l'entière persuasion qu'il
y a une différence entre ce qui est chrétien et ce qui ne l'est pas,
comme entre le jour et la nuit, entre le bien et le mal, entre le
vrai et le faux. Bien plus il le fera avec l'assurance qu'il y a

dans ce domaine aussi une certitude possible. Vraiment, ce

n'était pas la peine de crier si fort, pour répéter encore sur ce

point les déclarations des « chefs de la Nouvelle Ecole. »

« Il y a beaucoup d'énigmes dans les oracles divins disait
Casteillon. Tout l'Evangile se donne |comme n'étant vraiment
compris que des vrais disciples de Christ, c'est-à-dire de ceux
qui lui obéissent et qui ont la charité. Aux autres, si savants

qu'ils soient, il restera lettre close.... Est-ce à dire que Dieu se

joue des hommes, parce qu'il se glorifie d'être un Dieu caché?



272 ALFRED LAUFER

Est-ce à dire qu'il n'y ait rien de certain Au contraire, nous
avons la pleine et entière certitude pour tout ce qui importe à

notre salut, nous l'avons pour tout ce qui regarde nos devoirs,
c'est-à-dire pour tout ce que nous avons besoin de connaître.
Il est certain que tout ce que contient l'Ecriture est vrai ;

certain encore que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu et qu'il a

fait ce que raconte l'Ecriture ; certains encore, les préceptes de

la piété: amour de Dieu et du prochain, pardon des injures,
patience, miséricorde, bénignité, et autres devoirs semblables.
Mais nous autres, négligeant ce qui est notre office, nous nous
inquiétons de ce qui est de l'office de Dieu, absolument comme
si nous étions dans ses conseils : nous disputons sur l'éternelle
élection, sur la prédestination, sur la Trinité, affirmant ce que
nous n'avons jamais vu et dédaignant ce que nous avons sous
la main. De là ces monceaux de volumes de théologie qu'on
ne parviendrait pas à lire en trois âges d'homme1. »

A mon sens, il y aura toujours sur ce point contradiction
apparente, contradiction qui se résout dans la pratique par la
volonté. Le mot profond de Pascal trouve ici son application :

« Il y a assez de lumière pour ceux qui ne désirent que de voir
et assez d'obscurité pour ceux qui ont une disposition
contraire. » Mais encore ici à une condition, c'est de ne pas
transformer l'autorité de l'Ecriture en une autorité littérale et
absolue

Bépondant à M. de Gasparin qui l'avait accusé d'enlever
toute autorité à la Bible, Ullmann écrivait : « Si M. de Gasparin
me demande tout simplement : l'Ecriture est-elle une règle
extérieure objective? je lui réponds tout aussi simplement en ma

qualité de protestant et sans hésiter : Oui. Je reconnais avec
toute l'Eglise évangélique la valeur normative de l'Ecriture et

j'y trouve le palladium du protestantisme. Je dis avec Luther :

« C'est la Parole de Dieu, et personne autre, pas même un
« ange, qui doit poser des articles de foi. » Je ne veux pas juger
l'Ecriture, mais je veux être jugé par elle. Je ne veux pas me
faire un Christ, mais je veux avoir le Christ, duquel l'Ecriture
témoigne, lui et lui seul, mais lui tout entier. Cette Ecriture

1 Casteillon t. II, p. 3i



l'autorité en matière de foi d'après M. DOUMERGUE 273

enfin m'est plus qu'un témoignage pleinement suffisant de lui,
et de son œuvre, elle m'est encore un témoignage divinement

garanti.
» Mais si l'on me demande encore : l'Ecriture est-elle une

règle extérieure en ce sens qu'elle exclut tout rapport à une
règle intérieure, à quelque chose de plus étendu, de plus
profond, de plus élevé que la Parole écrite telle quelle, ni plus, ni
moins? Alorsje réponds tout aussi nettement : Non, et j'ajoute:
Elle-même ne se donne pas pour une telle règle et nous ne
devons'pas l'entendre ainsi. Eh quoi, ne tire-t-elle pas son
origine d'une source intérieure et n'a-t-elle pas sans cesse pour
tendance et pour but de revenir à l'intérieur, de redevenir
esprit et vie Et pour opérer cette infusion de son esprit et
de sa vie, ne faut-il pas qu'elle agisse autrement qu'à la façon
d'une règle externe, qu'elle s'éprouve et se prouve au contact

de toute notre vie intime en conquérant notre libre
adhésion l »

Nous concluons donc que pour l'école mystique la Bible,
document de la Bévélation, est une autorité spirituelle, qui
entraîne, qui édifie, qui convainc, mais non une autorité littérale
absolue qui nous oblige à une soumission contre nature. Son

autorité est celle de la vérité. Elle s'impose à moi non en

vertu de raisonnements, de preuves dogmatiques, historiques
ou littéraires établissant l'inspiration, l'authenticité ou l'aposto-
licité des livres qui la composent, mais immédiatement, par sa

valeur religieuse et morale. Au lieu d'être un code canonique,
un recueil de règles extérieures, de dogmes, la Bible est pour
moi un livre de vie, dont la vérité se prouve elle-même à mon
être intérieur par «une démonstration d'esprit et de puissance».
Mais encore une fois ce résultat n'est possible aue par la
méthode mystique de l'appropriation personnelle, de l'assimilation
intérieure de la vérité. Sur cette voie-là, il ne suffit pas de
déclarer une fois pour toutes son adhésion en bloc au contenu
de l'Ecriture sainte, il faut demeurer sans cesse en contact
avec elle « en ayant pour docteur l'Esprit de Dieu et notre
expérience propre. »

1 Mystique, p. 56. — Comp. Martensen, Dogmatique, § XXIV.
THÉOL. ET PHIL. 1892. 18



274 ALFRED LAUFER

Après avoir rappelé que « la foi par laquelle il nous faut être
sauvés est de telle nature que non seulement elle obtient à

l'homme, par le mérite de la mort de Christ, pardon de ses

péchés, mais aussi par sa résurrexion le rend juste et lui moyenne
un nouvel esprit », Casteillon ajoute : « Si quelqu'un donque

ayant une telle foi, courage et vouloir, s'adonne à la lecture
des Saintes Ecritures, soit savant ou idiot, pauvre ou riche,
mâle ou femelle (Dieu n'a égard à personne), il les entendra
vraiment et en aura du profit et deviendra de jour en jour
meilleur et y trouvera de si grands trésors de sagesse céleste

qu'il s'émerveillera comment ils y étaient cachés1. »

Cette méthode mystique appliquée à l'Ecriture sainte me
semble être la vraie parce qu'elle nous force à entrer directement

en rapport avec Dieu, l'autorité souveraine, la source de

toute vérité comme de tout bien. Elle nous élève au-dessus des

discussions de la critique. Elle nous permet de prendre les

paroles de la Bible en elles-mêmes et pour elles-mêmes, de

les apprécier par elles-mêmes. Que m'importe au fond que ce

soit un inconnu qui ait écrit la seconde partie d'Esaïe plutôt

que le prophète de ce nom. Les magnifiques consolations

qu'il apportait au peuple exilé, les prophéties par lesquelles il
le soutenait, n'en sont pas moins bienfaisantes,pas moins vraies

pour moi. Que m'importe de savoir pour sûr si c'est Pierre qui
a écrit la seconde épître de ce nom, ou bien s'il faut l'attribuer
à un homme pieux du second siècle qui, selon les habitudes
littéraires du moment, aurait emprunté le nom de l'apôtre pour
donner à l'Eglise les excellentes exhortations qu'il a écrites. Et
d'autre part, le fait que saint Paul a écrit les épîtres aux Galates,

aux Corinthiens ne m'oblige pas d'approuver son exégèse

allégorisante, de trouver qu'il a raison de prononcer l'anathème
contre qui que ce soit Je puis croire que saint Jude a écrit
l'épître qui porte son nom, sans admettre avec lui que Enoch

ait prononcé la prophétie qu'il lui attribue. Je puis accepter
la johannicité de l'Apocalypse sans me croire tenu de prendre

pour des « paroles de Dieu » les propos de vengeance qu'elle
contient, ni pour des prophéties détaillées concernant les siè-

» Casteillon, t. II, p. 215.



l'autorité en matière de foi d'après M. DOUMERGUE 275

clés à venir, les déclarations et les tableaux, par lesquels
l'apôtre voulait consoler les chrétiens persécutés.

C'est dans ce sens que Luther disait, comme le rappelait il y
a quelques années, M. le professeur Gautier1 : « La véritable
pierre de touche pour l'appréciation des livres saints, c'est de

voir s'ils ont Christ pour objet ou bien non.... Ce qui ne fait
pas connaître Jésus-Christ n'est pas apostolique, quand même
ce serait saint Pierre ou saint Paul qui l'aurait dit. En revanche,

ce qui prêche Jésus-Christ est apostolique, quand même
ce serait Judas, Anne, Pilate ou Hérode qui le dirait. »

Ce que nous disons de la Bible, nous le disons aussi des
doctrines qu'elle contient. A moins d'être un hypocrite ou un
imbécile, je ne puis donner mon «adhésion cordiale» actuelle

qu'à des doctrines qui correspondent à mes besoins spirituels
ou dont j'entrevois la portée religieuse et morale. Il est évident

qu'ainsi la dogmatique, comme science, est bien simplifiée, et
la théologie aussi, mais je ne saurais que m'en réjouir. Il est

non moins évident qu'une foule de questions tranchées
d'autorité au moyen de déclarations bibliques cueillies un peu
partout, doivent être étudiées à nouveau et dans la plupart des

cas réservées comme étant en dehors de notre compétence, ou
du moins toujours présentées avec leurs solutions comme
des conjectures individuelles faillibles et révisables2.

D'autre part, il est tout aussi évident que, à ce point de vue,
la Bible conserve toute l'autorité à laquelle elle a droit, comme
le document de la Bévélation de Dieu aux hommes. Je dirais
même que l'autorité de la Bible grandit en proportion de notre
développement spirituel. En musique, l'autorité des grands
maîtres grandit avec la culture de l'oreille. En peinture l'autorité

des grands maîtres est en relation exacte avec le développement

du sens esthétique. En morale, « celui qui est saint se

sanctifie toujours davantage. » Saul de Tarse, pharisien, se

croyait « irréprochable à l'égard de la justice de la loi. » Paul,

1 Chrétien évangélique, 1883, p. 541.
2 « Les hommes pèchent aussi souvent en ne sachant pas douter quand

il le faut qu'en ne croyant pas là où il faut croire.» Casteillon, t.II
p. 216.



276 ALFRED LAUFER

apôtre, éclairé par le Saint-Esprit se déclare le « premier des

pécheurs. » Il en est exactement de même au point de vue
religieux. L'homme charnel ne voit dans les Saintes Ecritures
que banalités, erreurs et contradictions. L'homme spirituel y
voit la sagesse de Dieu. Il en admire la profondeur morale, la
richesse religieuse, l'équilibre, la sobriété et il fait l'expérience
que plus il y cherche plus il y trouve.

Le degré d'autorité religieuse et morale que nous accordons
à l'Ecriture sainte dépend donc du degré de notre vie religieuse
et morale. Plus nous vivrons près de Dieu, plus la vie de

Christ sera développée en nous, plus nous nous soumettrons à

la discipline du Saint-Esprit, mieux nous comprendrons les

saintes lettres, et, dans la glorieuse liberté du chrétien, plus
nous leur attribuerons d'autorité parce que nous y discernerons

toujours mieux le vrai, le bien, c'est-à-dire la Parole de

Dieu.
M. Sabatier l'a dit admirablement et nous ne pouvons mieux

conclure qu'en citant ses paroles : «Nous voulons pour le
document ie la Nouvelle-Alliance, » — et pourquoi ne dirions-
nous pas pour la Bible tout entière — « l'autorité qui se prouve
en s'exerçant souverainement et sans dispute sur ses titres et

ses origines ; l'autorité de la vérité qui éclaire et subjugue l'esprit

droit ; l'autorité de la sainteté qui, en se montrant, fait
ployer nos genoux, l'autorité de l'Esprit de vie qui produit la
vie et fait éclater des chants de triomphe. Sans nul doute cette
autorité ne promulgue pas des dogmes ; elle fait mieux, elle
réveille et ressuscite les consciences. Le Nouveau Testament

ne sera pas un recueil de formules, il restera le livre de vie.

Il n'établira pas la science dogmatique, il continuera à susciter
des chrétiens. Aussi bien est-ce uniquement pour cela que
Dieu l'a donné1. »

Et maintenant, comment faire prévaloir ce point de vue
nouveau et ancien qui est le vrai Sera-ce par les procédés anti-

1 Revue chrétienne, 1892, p. 38.



l'autorité en matière de foi d'après M. DOUMERGUE 277

ques d'un autoritarisme ecclésiastique ou dogmatique quelconque?

A Dieu ne plaise! Ce serait amener « la banqueroute de la
Réforme » Sera-ce en poursuivant comme M. Doumergue une
polémique irritante et négative? Mais ce serait être infidèle à

la méthode mystique ; ce serait douter de la force de la vérité
et l'outrager La vérité n'a pas besoin d'être prouvée. Il lui
suffit de se montrer pour triompher, mais il faut qu'elle se

montre. Les évangélistes en pays catholiques et païens ont fait
bien souvent l'expérience que les polémiques ne servent pas
la cause de la vérité. Ils montrent l'Evangile et l'Evangile
chasse l'erreur et subjugue les consciences droites. C'est cette
méthode que plusieurs ont employée fidèlement et sans bruit
depuis Vinet. C'est cette méthode positive qui doit être
employée, si l'on ne veut pas rejeter les troupeaux dans des théories

inexactes qui ont fait leur temps. Affirmons le vrai, sans

perdre notre temps à nier le faux L'erreur tombera et la
vérité prévaudra.

A une condition toutefois, c'est que nous ayons quelque
chose à affirmer Ah si le point de vue mystique constituait
un danger pour l'Evangile de Jésus-Christ, Fils de Dieu et Fils
de l'homme, si, en abandonnant les formules scolastiques de

la dogmatique orthodoxe, il fallait aussi lâcher les réalités
religieuses et morales qu'elles devaient exprimer, alors je serais

le premier à crier «au feu!» Mais il n'en est rien. L'Evangile
dans sa divine folie demeure « la puissance de Dieu et la

sagesse de Dieu pour quiconque croit. » Pour moi, je crois aux

grands faits moraux et religieux que proclame et réclame

l'Evangile. Je crois à la terrible gravité du péché, à la Rédemption

par Jésus-Christ, mort pour nos péchés et ressuscité pour
notre justification. Je crois à la régénération par le Saint-Esprit
et à la sainteté obligatoire pour le chrétien. Ces réalités-là

peuvent être savourées dans leur amertume et dans leur douceur

avec les formules les plus étroites et les plus insuffisantes
de l'ancienne orthodoxie ; mais elles ne sont pas nécessairement

liées aux formules les plus belles et les plus riches de la

« Nouvelle orthodoxie » ou de la Mystique. Elles sont indépendantes

des formules et les dépassent toutes. Pour les connaître



278 ALFRED LAUFER

comme pour les faire connaître, il n'y a qu'un moyen, suffisant

pour tous les temps et à la portée de tous les hommes, c'est
d'en vivre au plus près de sa conscience, dans la sincérité d'un
« cœur honnête et bon, » d'un cœur qui veut moins comprendre

qu'obéir, moins savoir qu'aimer.
Le jour où tous les chrétiens voudront l'employer fidèlement,

il y aura de la joie parmi les anges de Dieu et dans

l'Eglise de Jésus-Christ.

Aubonne, mars 1892.


	L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

