
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Les droits de la vérité et ceux de la charité : ou la crainte du scandale à
donner en particulier chez Vinet

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DROITS DE LA VÉRITÉ

ET CEUX DE LA CHARITÉ

ou

LA CRAINTE DU SCANDALE A DONNER
en particulier chez Vinet '

PAR

HENRI CHAVANNES

Paul raconte au chapitre 2e de l'épître aux Galates qu'à
Antioche il résista en face à Pierre, parce que celui-ci était
reprehensible ; il l'accuse d'user d'hypocrisie et de ne pas marcher

droit selon la vérité de l'Evangile, car « avant que quelques

personnes fussent venues à Antioche de la part de

Jacques, Pierre mangeait avec les gentils ; mais lorsqu'elles
furent arrivées, il se retirait et se séparait, craignant ceux de

la circoncision » (v. 12).

Ainsi, selon Paul, Pierre eut une conduite différente suivant
les circonstances, ou plutôt suivant son entourage : d'abord,
fidèle aux enseignements qu'il avait reçus du Seigneur à Joppe

par révélation et convaincu que « Dieu n'a point égard à

l'apparence des personnes, » (Act. X, 34) il vit avec les gentils et

mange en leur compagnie ; ensuite il se retire d'avec eux.
Le motif que Paul attribue à la conduite de Pierre c'est

qu'il craignait ceux de la circoncision. Qu'est-ce qu'il
craignait de leur part D'en être blâmé, mal compris, de les

scandaliser? Il est à regretter que nous n'ayons pas aussi de

1 Lu à la Société vaudoise de théologie à Lausanne le 25 janvier 1892.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 15



226 HENRI CHAVANNES

Pierre même le récit de cette contestation avec Paul.
Comment aurait-il lui-même expliqué sa conduite? Aurait-il
reconnu son manque de droiture et fait aveu d'hypocrisie, ou se

serait-il peut-être défendu, se croyant dans ses droits, soutenant

avoir bien agi Pour les partisans de l'inspiration
spéciale et absolue des Ecritures la question de savoir si Pierre
eut tort à Antioche ne doit naturellement pas se poser : l'Ecriture

déclarant que Pierre a usé d'hypocrisie, la question pour
eux est tranchée ; mais elle demeure pour ceux qui, comme

nous, ne croient pas à l'infaillibilité des Ecritures.

Supposons qu'en l'an 64 ou 65, une copie de l'épître de

Paul aux Galates (écrite en 56) soit tombée entre les mains de

Pierre à Rome — si tant est qu'il y soit jamais allé. — Aurait-
il peut-être tenu à Paul, alors à Rome, ce langage-ci : « Tu
me trouves reprehensible, mon bien-aimé Paul, de m'être
retiré d'avec les gentils à cause des frères arrivés de Jérusalem ;

mais toi-même tu ne t'es pas toujours montré si intransigeant:
tu as bien circonci Timothée à cause des Juifs de Lystre et
d'Iconie qui savaient tous que son père était grec (Act. XVI,
2, 3) et, en parcourant avec Silas et lui les villes de Phrygie et
de Galatie, tu transmettais, pour qu'on les gardât, les

ordonnances des apôtres et des anciens de Jérusalem touchant les

choses défendues par la loi, et dont vous prescriviez toujours
de s'abstenir (Act. XVI, 4). Quand tu te fis raser la tête à

Cenchrée à cause d'un vœu (Act. XVIII, 18), tu ne paraissais

pas tant mépriser « ces préceptes fondés sur des ordonnances
et des doctrines humaines » (Col. II, 20, 21), dont tu parles
aux Colossiens.

» Dans une autre occasion tu t'es bien aisément rangé à l'avis
de Jacques et des anciens de Jérusalem (Act. XXI, 20-27), qui
t'engageaient à te joindre à ces quatre hommes qui avaient fait
un vœu, pour faire tomber les bruits rapportant « que tu en-
» seignes la défection à l'égard de Moïse à tousles Juifs qui sont
» parmi les Gentils, en disant qu'ils ne doivent pas circon-
» cire leurs enfants, ni suivre les coutumes. » Quand on te vit
« te purifier avec ces hommes, payer pour eux afin qu'ils se

rasent la tête, » « entrer dans le temple, déclarant que vous



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 227

accompliriez les jours de la purification jusqu'à ce que
l'offrande fût présentée pour chacun de vous » (v. 26), on aurait
bien pu croire qu'« il n'était rien de ce qu'on avait souvent
» dit de toi, mais que tu marchais aussi toi-même en gardant
» la loi, » si « des Juifs d'Asie t'ayant reconnu ne s'étaient
écrié qu'en tout lieu tu enseignes contre la loi. »

» Toi qui as dit aux Colossiens (II, 16) : « Que personne ne
» vous condamne au sujet du manger et du boire » et as engagé
les Corinthiens (1 Cor. X, 25) à « manger de tout ce qui
» se vend au marché sans s'enquérir de rien pour raison de
» conscience, » sans s'informer si la viande qu'ils y
achetaient avait été préalablement consacrée aux idoles, tu engages
pourtant ces derniers à n'en pas manger, « si quelqu'un leur dit :

<c C'est une chose sacrifiée aux idoles, » et chacun ne peut
autrement que d'assentir en toute conscience aux motifs que
tu présentes: la charité, la condescendance envers autrui, la
juste crainte de scandaliser les faibles. « Je complais à tous
» en toutes choses, écrivais-tu aux Corinthiens, ne cherchant
» point mon jpropre avantage, mais celui du grand nombre,
» afin qu'ils soient sauvés, » aussi pouvais-tu les exhorter à

être tes imitateurs (1 Cor. XI, 1), en n'étant « en achoppement
ni aux Juifs, ni aux Grecs, ni à l'église de Dieu » (1 Cor. X, 32).

» Eh bien, moi aussi, très cher frère, j'ai désiré n'être pas
« en achoppement aux Juifs » arrivés de Jérusalem à Antioche,
lorsque je me suis retiré de la société des gentils; j'ai été en
cela ton imitateur, et, comme toi, ai voulu être juif avec les

Juifs, afin de gagner les Juifs et me conduire envers ceux qu1

sont sous la loi, comme si j'étais encore sous la loi (1 Cor. IX,
19, 20); car, bien que libre, comme toi, à l'égard de tous, je
me suis asservi moi-même à tous, afin d'en gagner le plus
grand nombre. »

Ce langage que, par un artifice littéraire assez innocent,
nous prêtons à Pierre, nous ne prétendons pas sans doute qu'il
l'eût nécessairement tenu ; nous disons seulement que, d'après
les faits mêmes qui nous sont rapportés par Paul, nous ne sommes

pas absolument forcés de donner à la conduite de Pierre
l'interprétation défavorable qu'il lui donne. C'est avec quelque



228 HENRI CHAVANNES

apparence de raison que des reproches de même nature
auraient aussi pu être faits, semble-t-il, à saint Paul dans telles
circonstances de sa vie que nous venons de rappeler, et dans

lesquelles il peut paraître avoir agi absolument comme saint
Pierre. Toute la question est de savoir quels furent les motifs
de Pierre, s'ils furent répréhensibles, comme le crut saint Paul,
ou de même ordre que ceux que ce dernier présentait lui-
même aux Corinthiens, qu'il exhortait à être ses imitateurs.

Pour trancher la question d'une façon définitive, j'aurais
besoin d'entendre la cloche de Pierre aussi ; malheureusement

nous ne l'avons pas ; c'est pourquoi je laisse la question en

suspens. J'incline toutefois à tenir pour juste l'appréciation de

saint Paul, lequel ne nous raconte point du reste que saint
Pierre se défendit ; mais, par le fait même, j'ai quelque peine à

approuver Paul dans sa conduite du chapitre vingt-unième des

Actes; elle paraît difficile à concilier avec ses propres déclarations

touchant les droits de la liberté qui est en Christ, liberté
qu'il revendique avec vigueur, par exemple contre ceux qui
auraient voulu qu'il circoncît Tite : il ne leur céda, dit-il, sur
aucun point (Gai. II, 3, 5, 14 ; III, 1, 3) et il exhorte les Galates

à ne pas se laisser ensorceler pour se replacer sous la loi
et finir par la chair : « Je vous déclare, moi Paul, leur dit-il
(Gai. V, 2), que si vous vous faites circoncire, Christ ne vous
servira de rien; » et il écrit aux Corinthiens : « Quelqu'un est-
il appelé étant incirconcis, qu'il ne se fasse pas circoncire
(1 Cor. VII, 18). » A la fin de sa carrière il dit encore aux
Philippiens (III, 2) à propos de ceux qui voulaient soumettre
à la loi les Gentils : « Prenez garde aux chiens, prenez garde
aux mauvais ouvriers, prenez garde à la circoncision. »

Ainsi donc, à juger d'après les seules données qui nous
sont fournies par Paul et par Luc, nous penchons plutôt pour
donner raison à Paul à Antioche, mais pour lui donner tort à

Jérusalem, où il nous semble avoir usé d'un excès de
condescendance envers les faibles, ce qui du reste ne servit pas à

grand'chose, comme l'événement le prouva.
On explique, je le sais bien, et je l'ai fait moi-même, cette

différence entre la conduite de Paul relativement, par exemple,



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 229

à la circoncision de Tite et à celle de Timothée, l'intransigeance

dont il fit preuve si souvent dans ses épîtres et la
condescendance qu'il recommande fréquemment aussi, en disant

que les droits de la vérité étaient, ou n'étaient pas en cause.
Mais quand nous supposons qu'ils ne sont pas en cause, en
sommes-nous toujours certains Ne pouvons-nous pas nous
tromper? Je crois à l'extension du royaume de Dieu dans le
monde, aux progrès de la vérité, par conséquent à la lutte
entre une conception meilleure de celle-ci et la forme ancienne,
inférieure, plus mélangée d'erreurs qu'elle a revêtue, laquelle
doit céder la place à la forme, à la conception nouvelle
supérieure : dans les cas qui viennent de nous occuper à propos
de Pierre et de Paul, c'était le particularisme juif qui devait
céder le pas à l'universalisme chrétien. Fallait-il, et jusqu'à
quel point, condescendre au point de vue ancien?

Cette question de la douce condescendance vis-à-vis des

faibles, du scandale à leur éviter d'une part et de l'indomptable
fidélité à la vérité d'autre part, qui se pose toujours à nouveau
dans l'histoire et dans la vie chrétienne, est assez difficile parfois

à résoudre dans la pratique. Il y aura toujours des gens
accusés de raideur, et d'autres, d'infidélité à leurs convictions,
parce que, tantôt, hélas, on sacrifie à ses aises ses convictions,
comme si l'on avait quelque droit sur la vérité, tandis que
c'est elle qui les a tous sur nous; tantôt, raide et
intransigeant, on heurte, froissé et scandalise les petits et les faibles.
Il est des cas où les droits de la vérité sont si clairs, si évidents

qu'il faut savoir affronter le scandale que sa proclamation causera

immanquablement aux ignorants, que le devoir est
d'éclairer. J'en prendrai un exemple dans l'histoire de la version
dite de Lausanne. Nous lisons à ce propos dans les Mémoires
d'Ami Bost, t. II, p. 202 :

« On avait résolu, à l'unanimité, dans le commencement, de

faire, par respect même pour l'Ecriture sainte la critique du
texte reçu, et d'admettre celles des variantes qui paraissaient
commandées par les faits et par l'impartialité. Mais quand on en
vint, vers la fin du travail, au passage des témoins (1 Jean V, 7)
et qu'on vit que ce passage n'avait existé dans aucun manus-



230 HENRI CHAVANNES

erit grec jusqu'au seizième siècle, qu'il n'avait pas été cité une
seule fois dans la longue et solennelle dispute de l'Arianisme,
et qu'ainsi c'était une addition incontestable à l'Ecriture sainte,
on n'osa pas aller jusqu'au bout du principe qu'on avait
d'abord embrassé; on pensa que le public ne comprendrait pas

le retranchement de ce verset, et serait effrayé d'une altération
au texte habituel; on revint en conséquence sur la première
détermination, et on rétablit le texte reçu partout où on l'avait
modifié. » « Je respecte, ajoute M. Bost (t. III, p. 294) sans le

partager, le motif qui fit prendre cette résolution L »

Quant à moi, plus sévère que M. Bost, je n'hésite pas à

condamner formellement des traducteurs qui, ayant travaillé,
comme ils le disent dans l'avertissement de laseconde édition,
« d'après le principe de l'inspiration plénière des Ecritures »,
donnent ainsi au peuple de l'Eglise pour paroles de Dieu des

paroles qui sont, — ils le reconnaissent eux-mêmes positivement,

— de pures adjonctions humaines.
C'était montrer bien peu de respect pour cette parole de Dieu

qu'on faisait constamment profession et entre autres par le

retranchement des apocryphes, de vouloir maintenir dans sa

pureté.
Touchant le blâme formel que je me crois autorisé à porter

ici, l'impartialité m'oblige à citer ce que dit à ce sujet M. L. Bur-
nierdans son livre intitulé La version du Nouveau Testament
dite de Lausanne, son histoire et ses critiques, (Lausanne,
1866, p. 123).

« Au moment de l'impression il nous vint degraves scrupules
non pas, comme M. Bost l'a dit par erreur dans ses Mémoires,

sur la suppression de 1 Jean V, 7, mais essentiellement sur
notre compétence », puis il parle de la difficulté de choisir
entre les recensions diverses, de l'intention des traducteurs de

faire une version populaire et non scientifique, de la tentaLion,
quand on modifie le texte sacré, de s'accorder des libertés in-

1 Le passage inauthentique de 1 Jean, V, 7, 8 a été réimprimé dans les

trois éditions postérieures de la Version suisse. Dans la quatrième pourtant

il est indiqué, dans une liste des principales variantes qui termine
le volume, comme supprimé dans plusieurs manuscrits.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 231

dues, et il ajoute : « Telles sont les raisons, bonnes ou
mauvaises, qui nous déterminèrent à revenir sur nos pas et à

rétablir partout notre traduction première. »

Nous trouvons, quant à nous, ces raisons décidément
mauvaises. Au surplus, que ce soit ou non à propos du passage des

trois témoins que les traducteurs soient revenus de leur première
décision touchant le texte, il n'en reste pas moins de cet incident
l'impression qu'on n'a pas osé affronter l'opinion populaire
erronée. En proclamant la vérité, on risquait de scandaliser les

faibles, qu'on n'avait pas le courage d'éclairer. Valait-il beaucoup

mieux, en la cachant, scandaliser les forts, ce qu'on pouvait

être absolument certain de faire? Or j'estime que ce ne
sont pas les faibles seuls qu'il faut craindre de scandaliser :

Paul nous exhorte à n'être en achoppement à personne, ni aux
Juifs, ni aux Grecs, ni à l'Eglise de Dieu (1 Cor. X, 32).

Je prends un autre exemple de la difficulté qui nous occupe :

Vinet, dans sa lettre à M. Scholl du 4 mai 1838, publiée, dans

sa partie la plus importante, par M. C. Secrétan dans une note
de son ouvrage La Civilisation el la croyance, et dans sa

teneur entière par M. H. Lecoultre dans le Chrétien évangélique

d'octobre 1887, Vinet expose les scrupules qu'il avait à

conserver sa position de professeur de théologie pratique. Une
de ses principales raisons pour ne s'y croire pas à sa place était
qu'il avait« sur plusieurs points, plus ou moins graves, notamment

sur l'inspiration des Ecritures, des vues très hétérodoxes,
qui, je dois le dire, ajoutait-il, le sont devenues toujours plus à

mesure que j'ai étudié l'Ecriture avec plus d'indépendance,
de dépréoccupation et de candeur. » « Une réticence obstinée

sur ce point et sur les autres » lui « paraît lâche et déloyale»,
« la profession de ses hérésies, un devoir. » « Aucun sacrifice,
dit-il encore, ne m'effrayera pour rentrer dans le vrai et pour
trouver un abri à mon âme, que la dissimulation (je ne dis

pas la simulation, mais cela viendrait!) fatigue, corrompt et

perd. »

Mais il est arrêté par deux raisons : La première lui est
personnelle, il ne se sent pas « en mesure de bâtir sur ses
démolitions »; « j'ai la conviction, dit-il, mais je n'ai ni la science,



232 HENRI CHAVANNE8

ni la force morale et physique qu'il faudrait pour entrer dans

cette lice. »

L'autre raison qui le fait reculer est précisément la question

qui nous occupe en ce moment, la crainte « de troubler et

d'angoisser les jeunes esprits » — il aurait pu ajouter les vieux

aussi, mais il pensait spécialement à ses étudiants.

Il est regrettable que dans la longue lettre que lui répondit
M. Scholl, celui-ci n'aborde ni la question du scandale donné

et des droits de la vérité, ni la question théologique, les vues
hétérodoxes de Vinet — ne se sentait-il pas de taille à les

discuter, ou n'en saisissait-il pas toute la portée?— Il se borne à

essayer de lever les scrupules de son ami sur la réalité et la
valeur de sa foi, qu'il se refuse, avec grande raison, croyons-
nous, à tenir, comme le prétendait Vinet, pour purement
intellectuelle, et il s'efforce de le persuader que Dieu, l'ayant
évidemment conduit au poste qu'il occupe, il y doit rester.i

Dans l'ordre d'idées auquel se tient M. Scholl, celui-ci aurait

pu profiter davantage d'indications que lui avait fournies Vinet
lui-même pour la vraie réponse à lui faire; sa lettre porte en

effet en marge ces paroles : « Je crains que vous ne fassiez,

(tout bon logicien que vous êtes) un raisonnement dont la
conclusion déborde les prémisses : La démarche montre de la

conscience, donc il a tort de s'accuser ; il a quelque envie d'être

chrétien, donc il est chrétien, et ainsi de suite. Posez-vous bien
l'état de la question. »

Le raisonnement n'est au fond pas si défectueux que le pré-

1 Le fait que M. Scholl dit qu'il aurait voulu pouvoir consulter, sur
les sujets qui troublaient Vinet, un Grandpierre ne témoigne pas de sa

part d'un grand discernement spirituel. C'étaient deux natures d'esprits
fort peu sympathiques l'une a l'autre. La brochure que M. Grandpierre
publia contre les vues de Vinet le montre bien, et si elle ne fut pas
vivement combattue dans le Semeur, à quoi M. Lutteroth aurait beaucoup
tenu, ce ne fut que sur la demande expresse de Vinet. « 11 poussait le
pardon des offenses jusqu'à se laisser, sans mot dire, méconnaître et
même calomnier. La lutte lui répugnait, l'attristait, » m'écrivait l'auteur

de l'article qui allait paraître dans le Semeur, et qui aurait montré
« ce qu'avait non pas seulement d'illogique et d'outrecuidant tout à la
fois, mais d'outrageant pour Vinet la brochure de M. Grandpierre. »



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 233

tendait bien Vinet ; c'est celui de Pascal dans les mémorables

paroles qu'il place dans la bouche du Christ : « Tu ne me
chercherais pas si tu ne m'avais trouvé déjà, » pensée que Vinet
lui-même a exprimée, quand il a dit : « C'est avoir trouvé la

vérité de Dieu que de l'avoir cherchée. »

Vinet disait donc avoir « sur plusieurs points plus ou moins

graves des vues très hétérodoxes. » Si cet aveu venait à

surprendre quelqu'un, je lui citerais le jugement porté sur
le professeur de Lausanne par un de ses collègues de Genève,
et que voici : « Vinet est un nuage, avec des éclaircies, où l'on
aperçoit tantôt un lieu commun, tantôt une hérésie. » J'admets

que l'auteur de ce jugement ne s'est pas toujours montré un
critique bien perspicace et que l'impartialité si désirable pour
l'historien lui fit parfois défaut, mais j'ai le sentiment que
dans cette occasion un instinct assez sûr dirigeait M. Merle
d'Aubigné, quand il tenait la pensée deVinet pour un nuage aux flancs

chargés de plus d'une hérésie. En effet, placer le pivot de toute
l'apologétique dans la correspondance du Christianisme avec
les besoins du cœur humain, c'était inaugurer le règne de

cet individualisme, de ce subjectivisme qu'on reproche si fort,
MM. Godet entre autres, à la théologie moderne; c'était donner
peu de valeur à ce qui ne correspond pas à ces besoins primordiaux

de l'âme humaine fût-ce même exposé dans la Bible ;

c'était laisser de côté l'autorité de la lettre de l'Ecriture et son

infaillibilité, en faveur de laquelle on avait formulé la doctrine
de l'inspiration. Aussi Vinet disait-il bien qu'il avait des vues
très hétérodoxes « notamment sur l'inspiration des

Ecritures. »

Avant d'aller plus loin une question se pose à nous.
Qu'entendait Vinet par l'inspiration On pourrait penser qu'il a en
vue la doctrine de l'inspiration plénière seulement ; il est bien
certain qu'en tout cas il lui était adverse: quand parut en 1841

dans la Revue suisse le compte rendu de la Théopneustie de

Gaussen par Frédéric Chavannes, Vinet dit à quelqu'un, de

qui je le tiens: « Cet article n'a qu'un défaut, c'est qu'il n'est

pas de moi. » Mais je croirais que l'hétérodoxie de Vinet allait
plus loin, qu'elle portait sur l'inspiration elle-même au sens



234 HENRI CHAVANNES

traditionnel et pas seulement sur son mode1. Bemarquons
d'abord qu'il parle de l'inspiration tout court, sans la qualifier
d'aucun adjectif: plénière, verbale, directe, absolue, traditionnelle;

c'est là un indice seulement, il est vrai ; je ne donne

pas à cette remarque une importance exagérée, une valeur
probante absolue et définitive, mais voici qui est plus
concluant: Un jour — ce devait être vers cette même année 1838,
où il écrivit la lettre à M. Scholl, — un pasteur lui ayant dit
qu'il n'avait trouvé aucun argument en faveur de l'inspiration
des Ecritures, qu'il voudrait bien qu'on lui en pût donner une

preuve, Vinet répondit, et cela à l'étonnement de son interlocuteur

: « Je suis exactement dans le même embarras que
vous, » puis il ajouta : « Je ne crois pas au Christ pour avoir
cru d'abord aux Ecritures ; je ne crois aux Ecritures que parce
que j'y ai trouvé Christ. »

Quels que fussent en 1838 les scrupules de Vinet touchant
la théologie courante, il ne se démit pas pour le moment de sa

charge de professeur, qu'il conserva sept ans encore ; mais ce

qui montre que M. Scholl ne parvint pas à lever les scrupules
de son ami, c'est qu'il les exprime de nouveau les années
suivantes :

Il écrit à sa sœur, le 23 août 1839, qu'en quittant sa position
officielle, il serait « dans le vrai, » que « la répugnance » à y
demeurer « est toujours plus forte ; » et le 4 janvier 1840 :

« mes regrets sont toujours les mêmes.... Je suis comme un
poisson sur du sable. » C'est dès cette année 1840, après la
promulgation de la loi de 1839. qu'il cessa de faire partie du

clergé vaudois.

1 M. Frédéric Frossard m'écrit de Rome en date du 9 janvier 1892 :

« Vinet niait bel et bien l'inspiration des écrits apostoliques, et même,
je crois, de tons les livres bibliques. La lettre de Scholl le prouve du
reste, ce que n'avait compris qu'a moitié le professeur Lecoultre qui
vient de mourir, quand il essayait de réduire le contenu de cette lettre
a la seule réprobation de la thèse de Gaussen. Il importe que sur cette

grave question la pensée de Vinet soit connue, et mise en relief, ce que
vous avez eu raison de faire. Publiez votre travail : c'est un service à
rendre au grand public religieux, aux yeux duquel Vinet est une autorité.

»



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 235

En 1841 il dit à M. Erskine, au sujet duquel il avait écrit à

sa sœur1: «Il est grandement hérétique, dit-on, mais c'est
un bien bon chrétien, » en 1841 donc il écrit à Erskine à propos

de ses Nouveaux discours : « Si ces discours écrits en

vue d'un certain auditoire ne renferment pas toute ma pensée,
ils ne renferment rien contre ma pensée ; mais est-on bien
sincère, quand on ne dit pas tout? »

A propos de l'ouvrage de M. Gaussen qui venait de paraître,
il écrit à M. Lutteroth le 5 janvier 1843 : « Je ne parlerai pas
de la Théopneustie, parce que je ne le pourrais pas eu
conscience, sans dire toute ma pensée, qui est, je le crains, fort
éloignée du système de M. Gaussen. » Il n'osait dire toute sa

pensée.
« Ce : je le crains, dit M. P. C. dans Evangile et Liberté du

12 décembre 1890 est significatif. C'est un mot qui pèsera
jusqu'à la fin sur A. Vinet. A mesure que sa pensée se

transforme, arrive de plus en plus près de la simplicité de l'Evangile,

il sent tout ce qui le sépare des idées courantes et
dominantes dans l'Eglise. De là ce besoin de retraite, ce refus
constant d'occuper une charge pastorale ou professorale, à

Lausanne ou à Paris, en rapport direct avec les institutions
ecclésiastiques. « Vous savez, écrit-il le 12 novembre 1842,
» que des raisons intérieures, que je puis bien appeler de cons-
» cience, me rendent la chaire de Taitbout, et toute position
» pastorale inaccessible. » Mme Vinet dit dans le même sens :

« Il lui semble, et je commence à le croire, qu'il ne trouvera
l'équilibre et la sérénité que dans une position tout à fait séculière.

»

A la date du 29 octobre 1843 on lit dans l'agenda de Vinet :

« Communiqué à Sophie mes pensées sur la nécessité de donner

ma démission. »

Un an plus tard, le 25 novembre 1844, il écrit encore à

Erskine: « J'ai conçu des doutes pénibles sur ma vocation au

professorat de théologie. Quoique nous n'ayons plus de
confession écrite, ni obligatoire, il y en a une tacite et convenue
entre les ministres de notre Eglise, entre ces ministres et cette

1 Le 10 novembre 1839.



236 HENRI CHAVANNES

Eglise. On s'attend, quoique l'enseignement académique soit

libre, à ce que les étudiants seront enseignés selon cette
confession de foi. C'est une attente à laquelle il m'est impossible
de répondre. Sur plusieurs points qui soni tenus pour importants,

qui le sont peut-être, je ne puis pas parler comme

l'Eglise; » et il cite par exemple la substitution, à laquelle il ne

peut croire. Et il ajoute que sa place l'obligerait à diriger des

exercices de catéchisation qui le forceraient à une dogmatique

« plus serrée, dit il, que celle des savants et ne
comportant aucune innovation, ce qui m'expose à dire ou à laisser
dire des choses que je ne crois pas. »

Le 11 novembre 1844 il avait donné sa démission pour la fin
de l'année académique; il la donna d'une façon définitive le21
mai 1845. (C'est le lendemain du jour où fut voté le fameux
amendement Mercier, qui retranchait le salaire aux pasteurs
qui officieraient dans des assemblées religieuses autres que
les réunions légalement consacrées au culte de l'église nationale.)

En donnant sa démission, Vinet ne.développe pas ses

raisons à l'autorité ; il se borne à dire que des motifs de
conscience l'y obligent. Heureusement il les indique dans une lettre
à M. Feesch : ses motifs sont de deux ordres: ecclésiastique
et théologique : « il ne voulait en aucune façon ni en aucune
mesure être fonctionnaire de l'église établie... » rester « dans

une position où le silence sur ses convictions en matière
ecclésiastique lui fût imposé Enfin, dit-il, bon gré, malgré, je
représentais, ou j'étais censé représenter, un système théologique

avec lequel je ne suis pas d'accord sur plusieurs points,
ou plutôt sur lequel toutes mes convictions ne sont pas arrêtées.

Ces motifs étaient anciensi, » ajoute-t-il, ce que nous
venons de constater.

On comprend que, lorsqu'on est préoccupé, comme il le fut,
de 1836 à 1842 en particulier2, de la manifestation des
convictions religieuses, et qu'on publie un gros livre sur ce sujet,
on se sente peu à son aise, quand on croit reconnaître que,
lié par sa position, on ne peut manifester ouvertement ses di-

1 Alex. Vinet, par Kambert, 3e éd., t. II, p. 202.
2 Alex. Vinet, par Rambert, 3e éd., t. Il, p. 97.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 237

vergences, ses doutes, tout au moins ses incertitudes sur les

questions de théologie, car enfin les rapports des convictions
religieuses avec les vues théologiques sont assez intimes pour
que le devoir de manifester franchement les premières
emporte celui d'en faire autant pour les secondes.

Permettez-moi de citer le jugement que porte sur Vinet
M. H. de Goltz dans sa Genève religieuse au dix-neuvième
siècle (p. 496) :

« Ce ne fut que peu à peu que Vinet arriva à avoir
conscience de la différence qui séparait la voie nouvelle où il était
engagé de celle qu'avaient suivie les réformateurs, et il
n'entrevit peut-être jamais toutes les conséquences qu'entraînait
cette divergence foncière ; c'est chez ses disciples que l'on a

pu voir apparaître les écarts auxquels conduit nécessairement

une vue du salut exclusivement psychologique. A mesure que
Vinet arrivait aux points de doctrine dans lesquels son
individualisme le mettait en opposition avec l'orthodoxie, il n'avançait

qu'à pas comptés et en hésitant, soit qu'il désirât épargner
les faibles, soit qu'il eût lui-même le sentiment des dangers
de sa nouvelle méthode. — Le plus grand défaut de la théologie

de Vinet fut de manquer de sens historique et par conséquent

d'une base véritablement biblique. »

Puisque nous sommes en train de citations, écoutons M. de

Pressensé : « Vinet a peu à peu compris à quel point sa

conception du christianisme le forçait à rompre avec l'orthodoxie
dominante sur des points de première importance.... marche

progressive sur une voie douloureuse. » (Revue chrétienne
1er oct. 1890, p. 268.)

M. Pétavel-Olliff dans son ouvrage sur le Problème de

l'immortalité s'exprime ainsi (t. I, p. 306) : « L'idée de la destruction

complète de l'homme aurait évidemment scandalisé ses

auditeurs : Vinet, qui ne croyait pas le moment venu de rompre

ouvertement avec le dogme traditionnel, pas plus sur ce

point que sur d'autres, se borne à laisser entrevoir le fond de

sa pensée.... Vinet, sur la piste du conditionnalisme, était

encore loin d'en avoir découvert la formule. Sa dogmatique
était en train de lever l'ancre, la pensée travaillait au cabes-



238 HENRI CHAVANNES

tan, mais lo navire n'élait point encore sorti du port
traditionnel. »

Cette image de M. Petavel me paraît non moins juste que
belle et bien répondre à l'impression que nous laisse la

correspondance de Vinet.

Après sa démission, la réserve de Vinet sur ses vues
hétérodoxes paraît avoir été à peu près la même. Il semble, d'après
sa correspondance avec M. H. Lutteroth que, quels qu'aient
été les rapports d'intimité qu'il entretenait sur d'autres matières

avec lui, il n'ait pas trouvé dans le directeur du Semeur

ce que lui aurait offert un esprit de la trempe et des besoins

d'un Verny par exemple. Il est bien certain qu'il eût été

compris par celui dont il écrivait à Lutteroth : « Je puis
bien le déclarer, il n'y a personne qui puisse le comprendre
mieux que je ne le comprends. » Il s'agissait de la décision

prise par le pasteur luthérien de Paris de quitter le ministère

pour aller refaire à Bonn sa théologie. Malheureusement

Verny mourut prématurément.
En 1823 déjà Vinet avait écrit : « J'ai besoin de te voir ; j'a1

besoin d'avoir avec toi des entretiens sérieux, tels que je n'en

puis avoir ici avec personne, car à personne je ne puis m'ou-

vrir comme à toi : il y a des pensées de derrière la tête, comme
dit Pascal, que, sans être dissimulé, ni faux, on n'aime pas à

dire à tout le monde ; il y a des profondeurs où l'on ne
descend pas avec chacun. Je souffre, parce qu'il est dur de ne

pouvoir découvrir à quelqu'un le fond de son cœur et de sa

pensée. Je ne me fais pas de reproches des idées que j'ai ou

que je n'ai pas ; il ne dépend pas de moi de les avoir ou non ;

il ne dépend de moi que d'être de bonne foi dans la recherche
de la vérité, mais encore dans cette recherche j'ai besoin d'un
compagnon1. » Il paraît n'avoir pas trouvé en celui auquel
s'adressaient ces lignes, un de ses amis les plus chers, Louis
Leresche, pas plus qu'en Charles Scholl et en Lutteroth, la

1 Je présume que M. G. Godet n'avait pas connaissance de cette lettre
de Vinet à Leresche, disant qu'il y a des pensées de derrière la tête... que,
sans être dissimulé, ni faux, on n'aime pas à dire à tout le monde>

quand dans sa controverse avec M. Pétavel-Olliff il dit (Chrétien évan-



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 239

pleine compréhension des besoins, des difficultés théologiques
qui le tourmentaient ; nous ne le voyons guère dans les
dernières années de sa vie s'en ouvrir qu'à Erskine.

Il lui écrit, par exemple, le 29 août 1846 : « Bien des réformes

font besoin et la disruption qui vient d'avoir lieu devait
en être le signal. La principale devrait porter sur la forme et

sur le fond même de la prédication ; il faudrait aller plus loin,
il faudrait revoir notre théologie ; mais au milieu d'un
ordre de faits tout nouveau, je n'aperçois pas une idée nouvelle

ou, pour mieux dire, pas une idée. Je ne saurais vous dire
combien l'uniformité qui règne dans nos prédications me semble

factice, superficielle et combien elle est fatigante. On débite

un chapelet de dogmes à peu près comme les catholiques débitent

leur chapelet d'oraisons.... » On voit que Vinet était sévère

pour la prédication d'il y a 40 à 50 ans; peut-être l'était-il
trop, voyait-il trop en noir et généralisait-il plus que de

raison.... « Je crois, continue-t-il, qu'on répondrait à un désir
assez général, quoique inconscient, en remplissant la prédication

d'une substance nouvelle, en prêchant un christianisme
plus intérieur, en ouvrant aux âmes les trésors de cette prédication

de la justice qui abonde dans les discours de Notre
Seigneur. C'est à quoi devraient tendre les efforts de ceux qui
comprennent les besoins du temps.... Ce que je sais bien, c'est

que je ne veux reprendre aucune position ecclésiastique ni
théologique.... Le christianisme, pour moi, n'est ni exclusivement,

ni par excellence, celui qu'on nous prêche depuis vingt-
cinq années. Je crois cette formule impuissante et usée à l'égard
des masses, c'est un réchauffé très refroidi du seizième siècle.

Il m'importe beaucoup de connaître à cet égard votre pensée.

pie, novembre 1882, p. 502) : « L'expression de ¦< pensées de derrière la
tête » répugne à l'égard d'un homme aussi profondément sincère que
Vinet. » Que l'expression répugne ou pas à M. Godet, le fait est qu'elle
est de Vinet, (M. Petavel fait avec raison remarquer dans son ouvrage
sur le Problème de l'immortalité (t. I, p. 302) que Pascal ne prend pas
cette expression en mauvaise part, que cela veut dire tout simplement,
comme le dit Sainte-Beuve, qu'il faut avoir la raison profonde et
distincte de ce dont le peuple a le bon sens confus. Amiel, fait encore

remarquer M. Petavel, emploie aussi cette expression en bonne nari)



240 HENRI CHAVANNES

Ici, je ne puis dire la mienne qu'à peu de gens : All fear, none
aid, and few understand. » Tous ont peur, nul ne me vient en
aide et bien peu comprennent. Cette parole, de je ne sais

quel auteur, paraît avoir frappé Vinet et répondu à ses

préoccupations du moment, car je l'ai retrouvée terminant le second
de trois articles intitulés : « Béponse à des amis, » publiés
dans le Semeur en 1846 et dans lesquels il traite la question
ecclésiastique.

Tous ont peur, prétendait-il. Cela me rappelle une parole
qui marque bien cette crainte dont parle Vinet ; elle fut dite

par M. Manuel à un jeune ministre, M. Henri Bapin, qui lui
avait exprimé des doutes qui le tourmentaient; cette parole
est celle-ci : « Ne les dites à personne. »

Peu de gens comprennent, ajoutait Vinet. Nous venons de

voir que c'était le cas en particulier de M. Scholl.

Quant à lui, Vinet, qui comprenait bien, il n'en craignait
pas moins toujours d'entrer dans cette lice d'une rénovation
théologique, pour laquelle il ne se sentait, comme il l'avait dit
huit ans auparavant, ni la science, ni les forces morales et
physiques.

Quant à la force physique, hélas, il est certain que son état
de santé fut un continuel empêchement pour lui et l'on reste
confondu à la pensée de la somme de travail qu'a pu fournir
cet homme toujours maladif; il fallait assurément pour cela

une bonne dose de ces forces morales qu'il disait lui faire aussi
défaut pour entrer dans la lice. Avec cela faut-il en effet reconnaître

qu'il n'eut pas tout le courage moral qu'auraient réclamé
les circonstances? Il est certain que Mme Vinet a raconté que
la lutte entre le sentiment qu'avait son mari du devoir de
proclamer ses convictions et les scrupules qu'il éprouvait à le

faire par crainte du scandale qu'il aurait pu donner avait été

une des grandes souffrances de ses dernières années. Lors des

attaques doctrinales dont M. Astié fut l'objet chez nous il y a

déjà bien des années, quelqu'un dit un jour chez Mme Vinet :

« Si Chappuis avait fait dans le temps son devoir, M. Astié ne

se trouverait pas aujourd'hui dans cette position. » A quoi
Mme Vinet répliqua : « Vous n'osez pas dire devant moi : « Si



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 241

Vinet et Chappuis avaient fait leur devoir. » L'auteur de

l'observation ainsi complétée reconnut qu'en effet c'était bien là

le fond de sa pensée. Et là-dessus, Mme Vinet parla des

souffrances et regrets des dernières années de son mari que nous
venons de mentionner L Permettez-moi de citer le passage
suivant de M. Charles Secrétan à propos du livre de M. de
Pressensé sur la correspondance de Vinet avec H. Lutteroth2.
« A mesure que Vinet approfondit lui-même les questions
religieuses, il s'affermit dans ses propres vues, et du laborieux
édifice de ce qu'on nommait l'orthodoxie, il ne conserva d'autres

dogmes que ceux auxquels il croyait pouvoir assigner une

portée morale. S'il s'est contenté de prêcher sa foi sans

attaquer directement les thèses contraires de la théologie alors

dominante, il faut attribuer cette réserve à la charité qui le
détournait de froisser des chrétiens sincères et à la crainte
d'ouvrir une porte à l'incrédulité par la publicité de ses

divergences. Cent fois je l'ai pressé dans le tête-à-tête de déclarer
ouvertement ce qu'il trouvait faux et dangereux dans

l'enseignement doctrinal du Béveil ; constamment il a décliné mes
instances. Autant il repoussait les restrictions mentales, autant
certaines réticences lui semblaient commandées par le devoir.
Je ne sais à quelle occasion il me dit un jour : « Nous sommes,
» je crois, francs l'un et l'autre, mais nous n'entendons pas la
» franchise de même façon ; vous la faites consister à dire tout
» ce que vous pensez ; il me suffit de ne dire que ce que je
» pense. » C'était bien un reproche amical qu'il entendait m'a-
dresser et ce qu'on vient de lire pourrait faire penser à quel-

1 M. Astié rapporte aussi le fait dans son livre intitulé : Le Vinet de la
légende et celui de l'histoire (p. 73) et il cite (p. 69) ces paroles que lui
écrivait M. Frédéric Frossard : « Ce que vous reprochez à Vinet de

n'avoir pas fait, si peu théologien qu'il fût, il aurait été très capable de
le faire. C'était un scrupule, la crainte d'étonner, de scandaliser qui le
retenait. Le genre de courage que vous avez un peu trop peut-être, lui ne
l'avait pas assez. S'il se taisait, c'était par devoir, mais il ne le faisait
pas sans souffrance. Ce silence était une des tristesses de sa vie. C'est là
du moins l'impression que j'ai gardée d'un entretien que j'ai eu avec sa
veuve sur ce sujet, la dernière fois que je la vis. »

2 Gazette de Lausanne du 22 décembre 1890.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 16



242 HENRI CHAVANNES

ques-uns qu'il n'avait pas tort. Mais la répugnance de Vinet à

manifester des dissidences, dont les textes accumulés dans

notre volume ' font mesurer la profondeur, n'en a pas moins
desservi l'Eglise, et quelle que fût la source de tels scrupules,
il est permis de les déplorer. »

En présence du point de vue théologique de la grande majorité

des chrétiens d'alors dans notre pays, on conçoit du reste
les hésitations et scrupules d'un homme maladif et modeste

comme l'était Vinet. Mais il est une autre excuse encore à sa

conduite ; tout au moins doit-on voir des circonstances fort
atténuantes dans ce qu'il écrit à M. Scholl quand il dit : «je
n'ai pas la science. y>

Il est certain que la préparation théologique de Vinet avait
été assez insuffisante : il n'avait passé que les deux premières
années de théologie à la faculté de Lausanne, qu'aucun nom de

professeur célèbre n'illustrait alors, et s'il avait entendu de

Wette à Bâle, dont il a beaucoup profité, il y avait pourtant
employé la majeure partie de son temps à des études littéraires
et à l'enseignement du français; aussi écrivait-il à M. Jaquet

qu'il était « un ignorant frotté de science ». n Je ne suis ni
savant ni en état de le devenir. Je suis très superficiellement
instruit. Des branches qu'il faudrait absolument connaître me

sont restées entièrement étrangères. Mon ignorance sur
certains points vous ferait peur, si je vous en faisais confidence. »

(1834.)
La part faite à la modestie de Vinet, qui était grande, parfois

si exagérée qu'elle va même jusqu'à nous dépiter à l'occasion,
nous ne pouvons pourtant pas dire qu'il fut un savant, un éru-
dit ; il fut mieux que cela, un grand chrétien, et en outre un

apologèle, un moraliste, un analyste et un critique littéraire
de premier ordre. Il a beaucoup lu, partant, avec sa portée
intellectuelle et morale, son génie naturel et sa conscience, beaucoup

appris. « On ne remarque pas sans étonnement, dit M.

Scherer2, la variété des matières que Vinet a traitées dans ses

1 Alexandre Vinet, d'après sa correspondance avec Lutteroth, par E. de
Pressensé.

2 Alex. Vinet, Paris 1853, p. 128.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 243

articles. Véritable polygraphe, tous les sujets semblent lui être

familiers, la philosophie, l'histoire, la théologie, la politique, la

linguistique, l'éloquence, la poésie,» et plus loin (p. 129):
«Vinet n'est point un théologien dans le sens technique et l'on

peut se trouver tenté quelquefois de regretter qu'une méthode

rigoureuse et cet élément historique des questions qui en est

l'élément vraiment scientifique lui soient restés trop étrangers;
mais Vinet est plus qu'un simple érudit, à savoir un penseur;
plus qu'un théologien de métier, à savoir un écrivain religieux
plein de beauté et d'originalité. Il a vécu de la vie de son siècle,
il en a plus vécu que l'homme d'une culture spéciale ne peut
le faire, et du haut de cette situation intellectuelle, il a parlé la

langue de l'Evangile au monde et la langue du monde à l'Eglise. »

Ces belles paroles me semblent bien caractériser notre grand
compatriote. S'il est certain que la science théologique lui fit
en quelque mesure défaut, qu'il n'en avait pas une connaissance

technique très étendue, s'il ne fut pas un théologien dans

l'acception ordinaire du mot, un théologien à la Calvin, par exemple,

il en fut un plutôt, à certains égards, à la Luther, véritable

initiateur comme lui, mais encore à certains égards seulement

; car il ne ressemble guère au vigoureux réformateur
allemand, cet homme qui s'analyse toujours, qui était au moral
ce que sont bien des gens au physique, toujours à se tâter le

pouls, ce qui n'est l'idéal de la santé ni au physique ni au moral.

Quelque grand chrétien que fût Vinet, il avait un défaut : il
manquait de simplicité ; entortillé souvent et maniéré dans son

style, il semble l'avoir été parfois aussi dans son homme
intérieur. Or les esprits compliqués ne se distinguent guère par la
sérénité et la joie : le bonheur est pour les simples, aussi bien
dans le domaine spirituel que dans les choses de ce monde.
Cela explique ce jugement porté par des chrétiens un peu
étroits : Vinet n'avait pas la paix. Quant à mon appréciation
quelque peu sévère sur le style de Vinet, elle l'est moins
cependant que celle de M. F. Brunetière qui dit crûment de lui :

« il écrit mal » ; il est « lourd et précieux, lourd quand il
s'abandonne et précieux quand il se travaille1. »

1 Bibliothèque universelle, mai 1890, p. 377.



244 HENRI CHAVANNES

Et puisque nous sommes en train de signaler audacieusement,
ou impertinemment, ce qui peut manquer à Vinet, disons que
ce qui doit avoir été pour beaucoup dans la retenue — pour ne

pas dire comme lui, la réticence — théologique dont il souffrait,
c'est, au sein des riches facultés dont était douée sa belle âme,
le défaut relatif de la faculté synthétique: il n'était pas arrivé à

bien coordonner ses idées, ce qui est particulièrement frappant
par exemple dans sa brochure sur le sabbat; ses conceptions
étaient grandes, géniales, mais point systématisées encore en

tout; il disait bien du reste à*son ami Erskine que «sesdoutes
étaient plus instinctifs que raisonnes et scientifiques» (25
novembre 1844).

Aussi laissa-t-il le temps s'écouler; vinrent d'autres
préoccupations absorbantes, la maladie qui ne l'est pas moins, et
Vinet nous quitta à l'heure fixée par le Maître, il le faut, je
crois, reconnaître, avec quelques regrets de n'avoir pas été

assez fidèle à ses convictions et d'avoir trop sacrifié à la crainte
du scandale à donner aux faibles.

Voilà donc le grand apôtre de la franche manifestation des

convictions religieuses accusé de faiblesse, presque de lâcheté!
Mais qui l'accuse? Nous venons de voir que c'est lui-même,
par ses propres déclarations, corroborées par celles de sa

veuve.
Eut-il raison d'éprouver ces regrets, ou bien ces scrupules

sont-ils exagérés, le fait d'une conscience timorée, d'une
sensibilité maladive?

Dans le premier des exemples que j'ai pris de la difficulté
qui nous occupe, on n'hésite pas, au moins moi, à blâmer
catégoriquement les traducteurs, respectables du reste et bien
intentionnés, de la Version suisse. Dans le second, qui
concerne Vinet, bien des personnes seront, je pense, portées à lui
faire un mérite signalé de sa retenue sage et prudente, à ne
voir qu'un objet de louange dans sa crainte excessive de

scandaliser, de troubler les esprits. Quoi qu'il en soit, lui-même
n'en juge pas ainsi, et ce que plusieurs seraient disposés, j'imagine,

à louer sans réserve il se le reproche constamment, nous
venons de le voir, comme une faiblesse morale.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 245

Un ami qui avait entendu la lecture d'une partie de ces

pages, m'écrivait l'autre jour :

«Vous estimez que Vinet aurait dû parler, faire connaître ses

doutes et qu'il a regretté de ne pas l'avoir fait. Peut-être que
je rends mal votre pensée, j'écris selon ma mauvaise mémoire.
Il me semble que s'il en était ainsi, Vinet aurait profité dés
occasions qui se sont présentées, et elles ont été nombreuses, pour
réparer sa faute ; nous ne serions pas en présence de quelques
mots qu'il faut aller chercher ici et là et séparer d'un contexte
ou emprunter à une conversation postérieure à la mort de

Vinet. Nous aurions des déclarations positives qui seraient
comme des faits, et cela manque.

»Vinet n'a pas parlé, Chappuis n'a pas parlé, parce que l'un
et l'autre, peu satisfaits, il est vrai, de certaines formules, n'en
avaient pas d'autres à présenter, et ils estimaient avec raison

que dans ce cas parler serait aussi coupable que dangereux.
Chappuis a dit à S. Thomas qui me l'a rapporté : « Si j'habitais
une maison lézardée j'en construirais une autre avant d'abattre
l'ancienne, je m'exposerais sans cela à coucher à la belle étoile,
ce qui n'est jamais prudent. »

» Il me semble que si votre thèse était vraie, Vinet ne serait
plus l'homme consciencieux que nous connaissons, et je dis : il
est absolument impossible qu'un homme comme Vinet ait

gardé le silence contre sa conscience, lui, l'auteur du livre sur
la Manifestation des convictions religieuses. » Et en
postscriptum : « Si seulement ceux qui se disent les disciples de

Vinet l'avaient imité, que de luttes stériles ils auraient évité
à l'Eglise »

A quoi je répondrais qu'il ne faut pas juger de la question
à priori, se dire : « Vinet ne peut avoir dit ceci ou cela ; » il faut
examiner ce qu'il a dit. Mon travail, dans la partie qui le

concerne, est essentiellement historique : j'ai cité ses propres
paroles. Beste à savoir sans doute si je les ai bien interprétées,
si j'en ai négligé d'autres qui les limitent ou les atténuent et si

j'ai trop forcé la note.
Mon correspondant estime que lorsqu'on n'a pas d'autres

formules à présenter pour remplacer celles que l'on critique, il



246 HENRI CHAVANNES

faut se taire. D'une façon générale je suis de son avis ; toutefois
cela n'empêche pas, il me semble, qu'il ne soit légitime de

condamner, et partant de combattre, une formule dont on reconnaît

décidément la fausseté. Je citerai par exemple celle,
encore si répandue, qui identifie la Parole de Dieu et l'Ecriture.
Et si je donne mon assentiment à la parole de S. Chappuis qui
dit qu'abattre sa maison lézardée avant d'en avoir construit
une autre, c'est s'exposer à coucher à la belle étoile, je remarque

pourtant que mieux vaut encore y coucher que de se laisser

écraser par sa maison ; c'a du moins toujours été l'avis des

gens en cas de tremblement de terre. Mais je reconnais bien

qu'il est de beaucoup préférable, quand on le peut, de déménager

tranquillement dans une bonne maison bien finie.
S. Chappuis, après s'être montré dans sa jeunesse ardent

novateur sur la question du dimanche et avoir vaillamment
combattu le sabbatisme, était, quand nous l'avons connu, fort
prudent dans la question du dogme. Dans le temps où il rédigeait
le Chrétien évangélique, il demandait un jour à quelqu'un des

articles pour son journal, en ajoutant cette parole que je tiens
de la bouche même de celui auquel il s'adressait : « Vous direz
des choses que je n'ose pas dire. » Peut-être bien avait-il,
comme Vinet, quelques raisons plus ou moins bonnes pour ne

pas oser; en tout cas ce n'était pas celle d'une culture
théologique insuffisante.

Si jusqu'ici, dans une large mesure je suis de l'avis de mon

correspondant, je ne le suis décidément pas, quand il dit : « Si

votre thèse était vraie, Vinet ne serait plus l'homme consciencieux

que nous connaissons et je dis : il est absolument impossible

qu'un homme comme Vinet ait gardé le silence contre sa

conscience, lui, l'auteur du livre sur la Manifestation des

convictions religieuses. »

C'est précisément parce qu'il était très consciencieux que
Vinet se faisait les reproches que nous avons vus. Il ne taut en

outre pas oublier que la vie humaine n'est pas tout d'une

pièce, dans les riches natures surtout, mais qu'elle est fort

complexe et peut parfois présenter des éléments qui paraissent
contradictoires. N'en pourrait-on peut-être pas citer un exemple



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 247

dans l'invocation qui termine précisément l'Essai de Vinet sur
la manifestation des convictions religieuses, et dans laquelle il
confesse avoir écrit sans amour et sans joie : « Oh daignez,
Père des esprits, s'écrie-t-il, mettre plus d'amour dans l'âme de

ceux qui liront qu'il n'y en eut dans celle de l'écrivain. Consolez

mon cœur en me permettant d'espérer que vous serez plus
près de mes lecteurs que vous ne l'avez été de moi-même.
Transformez pour eux cette œuvre aride et sans vie ; frappez
ce rocher et que l'onde en jaillisse; faites fleurir ce désert;
touchez les cœurs de mes lecteurs de ces mêmes vérités qui
ne m'ont pas touché. » Puis il se reprend et dit : « O Dieu, je
sens pourtant à cette heure qu'elles me touchent et que je les

aime; il y a quelque chose en moi qui s'émeut pour vous et

pour mes frères, quelque désir de votre gloire; quelque
tendresse pour les âmes semble s'éveiller en moi. Ah conlinuez,
Seigneur, et convertissez-moi tout à fait à ma propre prédication.

» N'était-ce pas dire combien il sentait la distance qu'il y
a si souvent entre la conviction théorique et la pratique

Il faut en outre remarquer que dans l'ouvrage sur la
manifestation des convictions religieuses, la question était au fond
bien différente de celle que nous avons étudiée aujourd'hui :

dans ce mémoire Vinet plaide en faveur des convictions
individuelles en présence de l'opinion commune générale, delà
puissance de la majorité et de l'Etat ; c'est prêcher en faveur des

faibles. Tout autre est sa position vis-à-vis de l'orthodoxie
d'alors, ce sont les petits et les faibles qu'il craint d'effrayer en

parlant.
Je ne saurais pas non plus partager l'opinion de mon

correspondant quand il dit :

« Si seulement ceux qui se disent les disciples de Vinet
l'avaient imité, que de luttes stériles ils auraient évité à l'église »

Pour mon compte je ne crois pas à la stérilité de ces luttes.
J'estime au contraire que Dieu nous appelle à poursuivre la

course dans la lice, dans laquelle Vinet ne se sentait pas la

force et le courage d'entrer.
Et notez bien que je ne nous fais aucune espèce de mérite

d'être à certains égards plus avancés, plus éclairés sur certains



248 HENRI CHAVANNES

points que lui : nous bénéficions toujours des travaux de nos
devanciers et il n'est pas bien étonnant, quand on monte sur
les épaules d'un autre, qu'on se trouve plus haut que lui, fût-
on même beaucoup plus petit. A la place de Vinet qui de nous
aurait fait plus ou mieux? Mais revenons à la question des

controverses doctrinales de notre époque.
Je suis tout disposé à dire avec Edmond de Pressensé : « Il

est plus nécessaire que jamais que l'activité d'esprit, le labeur
consciencieux de nos théologiens français se concentrent sur
cette rénovation scientifique destinée à serrer de plus près

l'Evangile éternel par delà les formules surannées. » (Revue

chrétienne, 1er novembre 1890, p. 331.)

Etant donné l'état actuel des idées théologiques, une réserve

pareille à celle de Vinet serait aujourd'hui tout autrement
inexcusable que celle qui le retenait il y a environ 50 ans. Les idées

ont en effet marché dès lors, quoique point à pas de géants, et

le risque de scandaliser autrui en se déclarant partisan d'idées

plus libérales en théologie est bien moins grand de nos jours
qu'à ceux de Vinet. Le mouvement continu qui entraîne
jusqu'aux conservateurs et aux retardataires est facile à constater.
L'orthodoxie devient nouvelle aussi. Ses représentants les plus
autorisés de nos jours seraient entachés de bien grave
hétérodoxie aux yeux des vrais orthodoxes d'autrefois : il serait
aisé de dresser la liste des hérésies de MM. Godet et

Doumergue. D'après ce dernier, est orthodoxe celui qui change

peu, hérétique celui qui change beaucoup L
Je signalerai un indice de ce changement des idées : on se

rappelle le bruit que fit la brochure d'Edmond Scherer sur la
Critique et la foi. Aujourd'hui le point de vue de ces deux
lettres est généralement admis dans les écoles de théologie et

par nombre de chrétiens réputés fort évangéliques.

1 L'autorité en matière de foi et la nouvelle école, par E. Doumergue,
Lausanne 1892, p. 173, note : « Qu'est-ce qu'un orthodoxe celui qui
conserve la foi déclarée orthodoxe par la tradition Mais quel orthodoxe
accepte la tradition autrement que sous bénéfice d'inventaire, et en la
modifiant suivant les temps et les lieux? Les traditionnalistes modifient
moins, les hérétiques modifient plus. »



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 249

Et pour prendre de ce changement de point de vue un autre
exemple, je rappellerai la conférence donnée à la chapelle de

Martheray le 18 février 1890, par M. le D1' Suchard, sur Moïse

hygiéniste, répétée au Synode de l'Eglise libre de Vevey. Le
conférencier n'a pas abordé la question de la source surnaturelle

des connaissances de Moïse, de l'autorité divine de ses

prescriptions, de son inspiration. Il s'est borné à montrer la

sagesse des prescriptions du grand législateur hébreu, comme
il eût pu le faire de tout législateur non inspiré ; il a relevé le

génie de Moïse, non la sagesse de Dieu. Il le faut reconnaître,
ce point de vue naturaliste de la science moderne a souvent
remplacé la conception surnaturelle de l'ancienne théologie. Et
dans l'entretien qui a suivi, chez M. F. Naef, la conférence du
18 février, il en a été absolument de même : personne n'a
relevé la note qui eût certainement dominé il y a une quarantaine

d'années encore dans la tractation d'un tel sujet, à savoir
l'admiration que doit inspirer l'œuvre de Dieu, manifestée en
son serviteur, la sagesse divine qui éclate dans la législation
des Hébreux. Seul, le pasteur qui a prononcé la prière de

clôture, a béni Dieu d'avoir « inspiré » ses serviteurs et donné
ainsi aux hommes de précieuses « connaissances. » J'imagine
qu'un Louis Burnier redivivus eût été navré de constater les

progrès qu'a faits au sein de nos Eglises depuis quelques années

une conception des choses de la révélation qu'il eût assurément

taxée de rationaliste; et il eût déploré l'abandon toujours
plus caractérisé de ce qu'il appelait la saine doctrine. Il est
certain que des idées qui faisaient dresser ou auraient fait dresser

les oreilles à nos pères, au sujet desquelles les docteurs en

renom s'écriaient : « la mort est dans ce pot, » sont tellement
entrées dans le courant que leurs défenseurs sont parfois accusés

aujourd'hui d'enfoncer des portes ouvertes.
Toutefois pour être moindres que du temps de Vinet, des

difficultés analogues ne s'en présentent pas moins à nous
actuellement : notre position théologique est telle que nous nous trouvons

aussi souvent en présence, par exemple, d'une conception

de l'Ecriture que nous n'admettons pas, ou n'admettons plus,
la tenant pour fausse, et que cependant nous redoutons bien sou-



250 HENRI CHAVANNES

vent de combattre par crainte du scandale à donner. Les

représentants de l'ancien point de vue traditionnel surl'Ecriture,
qui l'assimile àia parole de Dieu, et en fait en définitive un
code, qui croit à-son inspiration spéciale, directe, absolue,
exclusive et au canon dit providentiel, deviennent de plus en plus
rares parmi les pasteurs, presque introuvables parmi les
professeurs. Mais dans les troupeaux, s'il est beaucoup de chrétiens

qui sont arrivés naturellement, par la simple lecture de

l'Ecriture, éclairée par l'Esprit qui nous fut promis, à s'en faire

une idée moins mécanique, beaucoup plus humaine, à

comprendre que ses écrits sont, comme dit Vinet, beaucoup
« plus humains que ne le concède une orthodoxie peu
intelligente1, » à naturaliser, si je puis ainsi dire, l'Ecriture,
ce qui est à mon sens lui rendre sa place véritable, à voir
dans la parole d'un David ou d'un Paul l'expression de la

foi, des croyances, des méditations, des expériences d'un
David ou d'un Paul, plutôt que l'expression adéquate de la
révélation divine, cette fausse conception de la Bible
surnaturelle, miraculeuse, théopneustique est encore pourtant
fort répandue. De là une réserve, dont usent — et, je le crains,
souvent abusent — les conducteurs des troupeaux, en ces

matières; de là souvent une fâcheuse hésitation et une timidité

assez compréhensible au fond si ce n'est toujours
excusable. Nous naviguons toujours entre les deux[écueils du scandale

à donner aux faibles et de l'infidélité à nos convictions.
Ceux qui inclinent à la faiblesse et à une condescendance
exagérée envers les retardataires et les ignorants, sont tentés, si

ce n'est de simuler, comme dit Vinet, tout au moins de
dissimuler leurs convictions. Nous autres Vaudois sommes peut-
être plus particulièrement exposés à ce danger-là, en raison de

notre caractère national, prudent, tempéré et peu porté aux
initiatives ; ce qui n'est pas à dire qu'il ne puisse y avoir aussi

parmi nous des imprudents, des esprits animés d'un zèle

inconsidéré, batailleur et intempestif. En tout cas les opinions
et appréciations diffèrent fort sur la conduite qu'il faut tenir et
le côté d'où vient le plus grand danger : les uns sont plus

1 Lettres H, 118 Esp. 1,360.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 251

frappés du danger du scandale. M. Gretillat écrivait naguère:
«Les efforts pour combattre la foi à l'inspiration plénière,
réitérées à diverses reprises en ces dernières années dans la

presse religieuse populaire par des hommes bien intentionnés
et compétents, n'ont-ils pas causé plus de scandales gratuits
qu'ils n'ont procuré d'instruction i, » ce que je mets en doute

quant à moi.
D'autres reprochent aux théologiens une prudence exagérée,

des laïques entre autres; ils sont en effet fort loin d'être tous de

l'avis de M. Faucher, témoin la lettre insérée dans le numéro
du 16 novembre 1889 de la Semaine religieuse qui dit : « En

réalité comment nier le mal que fait le système de l'autorité
absolue et littérale de la Bible précisément aux laïques qu'il
s'agit de respecter? On se plaint souvent, et avec raison, de

l'indifférence religieuse des gens cultivés : n'y a-t-il pas bien
des jeunes gens instruits et éclairés qui, après avoir été élevés
dans les idées traditionnelles, se sont détournés de la foi parce
que leur conscience leur démontrait la fragilité de ce système
absolu? D'autres, plus timorés, ont versé dans l'ornière d'un
piétisme malsain et obscurantiste; ou bien, ils sont devenus
la proie de ces sectes bizarres, qui compromettent gravement,
par leurs excentricités, la cause de la religion. »

Dans le numéro du 21 septembre de la même année, la

Semaine religieuse constatait que le journal adventiste Les

Signes des temps remplissait ses colonnes de longues citations
de Gaussen, d'A. de Gasparin et d'autres champions delà
théopneustie plénière, et elle faisait observer que les partisans de

cette doctrine auraient de la peine à repousser les conséquences

logiques qu'en tirent ces enfants terribles. «Il nous est
souvent arrivé, ajoutait-elle, d'entendre des pasteurs regretter
l'inertie des laïques dans les affaires de l'Eglise. Le meilleur

moyen de les intéresser aux choses religieuses, ne serait-il pas

précisément de les tenir au courant des progrès de la théologie

indépendante? Il est bon qu'on le sache, il y a des laïques qui
demandent instamment a être émancipés des formules et des

1 Chrétien évangélique, octobre 1889, article « Suisse allemande. »



252 HENRI CHAVANNES

traditions humaines, qui ne sont que des altérations de la
Vérité de Dieu. »

Ces idées du correspondant de la Semaine religieuse sont

au fond celles qu'exprimait Bothe, il y a vingt et quelques
années déjà, quand il disait :

« Bien qu'il soit de mode de désavouer l'ancienne théorie
de l'inspiration mécanique, on met moins de zèle à dire
positivement par quoi on la remplace et surtout on n'a garde de

proclamer que les vues nouvelles ne sont rien moins que le

complet abandon de la conception fondamentale de l'ancienne
église sur la Bible, mise en avant par la tradition ecclésiastique....

Benoncer à l'inspiration de la Bible, faire passer la
tractation historique avant l'usage dogmatique, accepter
plusieurs résultats manifestes, incontestables delà critique, c'est

s'exposer certainement à provoquer de graves scandales dans

la fraction de d'Eglise qui, dans un sens conventionnel,
s'appelle par excellence la partie croyante.... Je ne croisnullement
que le devoir du chrétien soit de céder à une timidité fort
compréhensible. D'abord il y a une autre catégorie de chrétiens,
heureusement tout aussi réels; ceux-ci, en étudiant la Bible,
sont arrivés à nos résultats, et ils ne peuvent maintenir une
position honorable à son égard qu'en avouant franchement le
fait.

»En outre si, soit parti pris, soit négligence, les faits peuvent
rester cachés pendant longtemps, ils finissent par éclater à la
lumière du jour et par s'imposer dans les cercles mêmes où

régnent contre eux, par principe, les plus grands préjugés. Il
faudra bien qu'un jour les chrétiens bibliques, qui jusqu'à
présent s'en doutent si peu, finissent par s'apercevoir que la Bible
n'est nullement ce qu'ils ont imaginé d'en faire sur la foi de

leur dogmatique. Qu'elle sera triste alors la position des hommes

que l'Eglise n'aura pas préparés à voir les choses telles

qu'elles sont, en leur faisant accepter l'attitude qui permet à la
fois de concilier une bonne conscience scientifique et la grande
estime pour la Bible qui s'impose à eux par suite de l'expérience

personnelle qu'ils ont faite de sa sainteté toute particulière

et de sa bienheureuse influence.



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 253

» Or, ce n'est qu'au moyen de sa théologie que l'église peut
prendre des soins de ce genre. Aussi est-ce une des missions
les plus importantes et les plus pressantes de la théologie
moderne de faire connaître à l'église, avec réflexion et prudence,
mais en toute droiture, et avec une ingénuité pleine de

confiance, comment les théologiens ont été amenés consciencieusement

à considérer la Bible dans son ensemble et dans ses

détails, en mettant à profit toutes les ressources que la science
a placées à leur disposition. Il est impossible, bien plus, il est
contraire à l'Evangile, que les choses continuent longtemps
d'aller comme elles vont. D'un côté, nous avons la théologie
qui étudie la Bible au point de vue critique et qui, par suite de

ce travail, se fortifie toujours plus dans une opinion qui, tout
en préservant la dignité du livre, diffère du tout au tout de
l'idée traditionnelle; d'un autre côté, l'église qui persiste dans

l'ancienne manière de voir, dans une innocence parfaite que la

théologie ne vient en rien troubler. Cela ne saurait durer, de

part et d'autre il faut revenir à la vérité et à l'honnêteté; c'est
à la théologie qu'il appartient de faire le premier pas. Il est de

son devoir de faire proclamer, au sein de l'église, le droit et
le devoir de traiter la Bible comme elle le fait elle-même et de

familiariser les croyants avec les résultats critiques qui doivent
être considérés comme assurés.... Les théologiens qui jouissent
de la pleine confiance de l'Eglise doivent les premiers mettre la
main à l'œuvre : qu'ils le fassent donc avec joie car l'entreprise

est assez importante pour qu'ils ne craignent pas de

compromettre pendant quelque temps la confiance qu'ils inspirent.
Il y a déjà des années que l'un de nos théologiens les plus
respectables, Tholuck, leur a donné un exemple qu'ils devraient
se hâter de suivre en foule. C'est notre plus strict devoir de

rectifier les idées des non-théologiens qui s'imaginaient naïvement

qu'il faut être incrédule pour ne pas considérer la Bible
du même œil que l'ont fait jadis nos pères. Il importe de leur
faire comprendre que la critique historique, bien loin d'être
une invention de l'incrédulité ou du rationalisme, hostile à la

révélation divine, est une exigence, à laquelle l'Eglise évangélique

ne pourra, sous aucun prétexte, se soustraire en bonne



254 HENRI CHAVANNES

conscience, aussi longtemps qu'elle demeurera fidèle à son

principe. Bien qu'elle ne mette pas le moins du monde, en

danger la foi en Jésus-Christ, elle arrive certainement à des

résultats divers, qui doivent effrayer ceux qui ne connaissent

pas d'autre manière de considérer la Bible que celle qu'ils ont
apprise de l'ancienne dogmatique. Laisser ignorer aux laïques
cet état de la question et les difficultés réelles auxquelles vient
se heurter une critique sans préjugés surtout quand il s'agit
de l'Ancien Testament, et même aussi souvent du Nouveau,
serait avant tout un manque de droiture et de charité
impardonnable et de plus une imprudence manifeste.... Puisse ce

modeste avertissement recevoir un bon accueil ; tout froid
qu'il est, il procède cependant d'un cœur chaud ; c'est la
parole d'un homme s'il en fût jamais, qui s'incline de bonne foi
devant la Bible, pleinement assuré déposséder en elle un
sanctuaire dans lequel il adore, en disant de tout son cœur avec le

patriarche : Certes l'Eternel est en ce lieu-ci... c'est ici la maison

de Dieu, c'est ici la porte des cieux. »

C'est ainsi que Bothe termine son ouvrage intitulé: Zur
Dogmatik, dont la 2e édition a déjà paru en 1869.

Encore un mot : Je n'ai parlé jusqu'ici que du scandale qu'on
reproche, — avec raison parfois, — à la gauche évangélique,
ou théologique, de donner aux croyants,, et il est certain que

pour bon nombre d'entre eux voir rejeter, nier des doctrines
et un point de vue qu'ils ont jusqu'alors regardés comme
essentiels et fondamentaux, c'est tout à fait propre à les
scandaliser. Mais je voudrais que l'on considérât aussi le scandale

qui est donné aux incroyants par une théologie qui soutient,
ou par un langage qui tout au moins suppose une inspiration
à laquelle on ne croit pas.

Que d'hommes cultivés parmi nous, sans aller plus loin,
avocats, médecins, etc., qui tiennent un langage comme celui-ci :

« Comment un tel s'occupe encore de théologie il ne peut pourtant

croire que tout ce que raconte la Bible soit parole de Dieu;
il faut que ce soit un homme inintelligent, ou qu'il ne professe

pas ce qu'il croit. » Si l'on m'objectait que ne pas croire ce

que dit la Bible, c'est le langage de l'incrédulité dans tous les



LES DROITS DE LA VÉRITÉ ET CEUX DE LA CHARITÉ 2o5

temps que cette opposition même est un témoignage en

faveur de la vérité, je répondrais que, s'il est sans doute une folie
et un scandale de la croix dont le rejet de la part du monde
n'a rien de surprenant, il y a aussi une folie et un scandale qui
ne sont que trop souvent ajoutés à la vérité par la théologie et

la scolastique. Quand on reconnaît comme fausse la prétention

à l'infaillibilité et à l'inspiration absolue des écrits canoniques,

qu'on vous a présentées comme le fondement, la garantie
de la vérité, quand on trouve la base vermoulue tout croule
et l'on risque fort de rejeter le christianisme lui-même avec le
faux piédestal sur lequel on l'a mis.

Au lieu de crier au scandale, dès qu'on voit quelqu'un s'éloigner

des idées traditionnelles, ne devrait-on pas plutôt encourager

ceux qui, au milieu de bien des difficultés, des malentendus

fort souvent, des accusations non justifiées, essaient de

substituer un meilleur fondement à cette base vermoulue;
traités de critiques négatifs seulement, de vrais démolisseurs,
ne seraient-ils pas peut-être les véritables constructeurs, plus
sages que ceux qui se cramponnent à des théories dont ils
sentent bien souvent eux-mêmes la fragilité V Je reconnais, il
est vrai, qu'il est peu avancé encore l'édifice de cette nouvelle
théologie qui doit remplacer celle du catholicisme que les
Réformateurs nous ont transmise, telle quelle à peu près, sur
beaucoup de points. Il n'est peut-être que plus méritoire d'y
travailler. Mais revenons au reproche de scandale qu'on fait
aux maçons de la gauche, ou à ses terrassiers, ce qu'il est

peut-être plus juste de dire, vu le peu d'avancement de

l'ouvrage. Je prétends donc que ce ne sont pas eux seuls qui
scandalisent, mais ceux-là le font aussi qui recrépissent et

badigeonnent les lézardes de la droite théologique, et s'efforcent

d'étayer ses murs branlants. Il y a scandale donné de

part et d'autre. Or, scandale pour scandale, ne vaut-il pas
mieux le donnera des chrétiens, qui n'en resteront pas moins
chrétiens —car leur foi n'est point fondée, comme plusieurs se

l'imaginent, bien à tort, sur des raisonnements théologiques,
mais sur leur expérience morale — qu'à des gens qui, avec
le système théologique qu'on leur a présenté comme solidaire



256 HENRI CHAVANNES

de la vérité chrétienne et à cause souvent de ce système,
rejetteront le christianisme lui-même tout entier?

La difficulté qu'on éprouve à atteindre et à conserver un juste
équilibre dans le sujet qui vient de nous occuper doit assurément

nous pousser à demander au Seigneur, dans cette
matière en particulier, la sagesse qui vient d'en haut, 'qui est

paisible, modérée, tradable, pleine de miséricorde et de bons

fruits, mais aussi sans hypocrisie (Jacq. III, 7).
Puissions-nous en toute occurrence être animés de l'Esprit

etsuivre l'exemple du Maître qui,plein de compassion, de

mansuétude pour l'ignorance et la faiblesse, n'en travaillait pas
moins toujours à éclairer les ignorants, à détruire les préjugés,
foudroyait à l'occasion les Pharisiens et sut donner savie pour
le monde. Il n'était pas venu pour abolir, mais savait pourtant
dire : « Vous avez entendu qu'il a été dit aux anciens, mais

moi je vous dis. »


	Les droits de la vérité et ceux de la charité : ou la crainte du scandale à donner en particulier chez Vinet

