
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

Autor: Laufer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE

ET LA CRISE ACTUELLE1

PAR

ALFRED LAUFER

Tous ceux qui se sont intéressés aux récentes discussions sur
le problème de l'Autorité ont lu avec attention le petit volume
de M. Doumergue. Ils espéraient y trouver quelque lumière.
Nous trompons-nous en affirmant que beaucoup ont été déçus,

que plusieurs auront répété avec un ancien prophète : « Nous

attendions la lumière, et voici les ténèbres. » (Esaïe LIX, 9.)
Dans ces conditions l'œuvre de M. Doumergue vaut-elle la

peine d'être sérieusement examinée? Nous en avons douté un
moment. Mais le sujet traité est si grave, qu'il faut tout essayer
pour l'élucider. Et de plus, l'indécision, le vague qui se cache

sous les affirmations oratoires de M. Doumergue, correspond
si bien à l'état d'esprit d'un grand nombre parmi nous qu'il
importe d'en sortir. Pour ces deux raisons, je prends la liberté
de présenter les observations qui suivent et de rappeler quelques

paroles d'hommes autorisés.

Commençons par quelques remarques préliminaires :

1° Et tout d'abord contestons le terme de « Nouvelle Ecole 3>

qui devient courant. C'est un fantôme que cette « Nouvelle
Ecole » Nous n'y croyons pas plus que M. Monod ne croit en

1 L'Autorité en matière de foi et la nouvelle école, par E. Doumergue.
Lausanne et Paris, 1892.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 139

avoir écrit « Le Manifeste». Sans doute, lorsqu'il s'agit de

pourfendre les vieux orthodoxes, qui se font rares, d'attaquer

l'ancienne dogmatique, qui est bien chancelante, nous

voyons marcher à la bataille en rangs serrés MM. C. Secrétan,
Dandiran, Astié,Sabatier, Lobstein,Chapuis, Monod. Mais nous
serions bien surpris si ces vaillants hommes réussissaient à se

mettre d'accord pour rédiger une dogmatique chrétienne! Ce

qui les unit, c'est la méthode, c'est la tendance à simplifier la

dogmatique, à réagir contre les spéculations théologiques et
la métaphysique religieuse c'est le désir d'appliquer à la

science théologique les procédés de la méthode expérimentale
et historique c'est le besoin de saisir le christianisme par son

côté pratique et vivant plutôt que théorique, c'est par-dessus
tout la conviction que la vérité se légitime d'elle-même au

cœur sincère, à la conscience droite.
Cette école, ou plutôt cette tendance est bien vieille déjà;

c'est la tendance mystique, qu'il faut se garder de confondre
avec le mysticisme. Et, chose étonnante, le débat actuel n'est

que la répétition de celui qui s'est produit, il y a quarante ans,
entre M. le professeur Ullmann traduit par M. Sardinoux de

Montauban, et M. de Gasparin. Pour comprendre la polémique
d'aujourd'hui, il faut relire les deux traités d'Ullmann sur
l'Essence du christianisme et l'Essence de la mystique1 deux

traités d'une actualité étonnante. M. Monod pourrait en citer
des pages entières en réponse à M. Doumergue.

c< 11 m'accuse, dit Ullmann en parlantde M. deGasparin,
d'antipathie pour le dogme, d'indifférenlisme, d'hostilité envers
l'Ecriture et même d'incrédulité; et il redoute les plus funestes
effets pour ses concitoyens, de la tendance théologique dont il
me croit l'organe. 11 se sent obligé de résistera ses commencements

avec toute l'.énergie de son esprit. Aussi sa polémique
est-elle vive et ardente ; mais elle est loin d'être aussi solide

que son zèle est éclatant. D'emblée M. de Gasparin se montre
fort peu disposé à comprendre l'auteur. Aussi se laisse-t-il
entraîner à de bien grandes injustices.... Il détache les passages
qu'il cite de leur contexte naturel; il part d'une fausse suppo-

1 Paris, Ducloux, 1851, 1852.



140 ALFRED LAUFER

sition sur le but de mon livre ; et dès lors il explique dans le

plus mauvais sens et ce qu'il renferme et ce qu'il ne contient

pas, mais qui, d'après lui, devrait s'y trouver1. »

Mais chose plus étonnante encore, ce même débat s'est déjà

produit il y a 350 ans! Le même jour et à la même heure où

M. Monod présentait sa thèse à la faculté de théologie de Paris,
la Sorbonne accueillait avec sympathie une remarquable thèse

de doctorat, en deux volumes de 500 pages de M. F. Buisson

sur Sébastien Casteillon. Voici ce que dit l'auteur dans sa préface

: « Plusieurs pages, et les pages de doctrine capitale du
travail original de M. le pasteur L. Monod sur le Problème de

l'autorité, rééditent avec une ressemblance d'autant plus
saisissante qu'elle s'ignore, quelques-unes des thèses vingt fois

énoncées par Casteillon sur la véritable autorité, sur la véritable

inspiration, sur la véritable foi. Et l'on ne s'étonne plus
qu'à trois siècles de distance ces deux protestants se rencontrent

jusque dans les mots, quand on a remarqué l'identité de

leur principe fondamental : « la foi n'est pas la croyance », dit
le moderne ; « fides non intellectus sed voluntatis est, » disait
son devancier du seizième siècle ; l'un définit la foi une « énergie

de l'àme » l'autre dit : « fides, Christiana virtus. » Tous
deux écrivent mot pour mot que « l'inspiration peut se trouver
sans l'infaillibilité, » tous deux affirment que « l'autorité de la
Bible réside dans celle de l'esprit, c'est-à-dire dans une autorité
vivante qui opère sur les esprits, comme une puissance active,
éducative, qui discipline, corrige forme à la justice de vrais
hommes, des hommes de Dieu2, » tous deux enfin entendent
« que croire en Jésus-Christ, c'est non le répéter, mais le suivre;
que son disciple est non pas celui qui sait rendre correctement
ses idées, mais celui qui reproduit sa vie sur la terre. »

Et après avoir mentionné la leçon d'ouverture de M. Stapfer

qui « consacrait tous les grands principes qui caractérisent la
Réforme dans la Réforme, et les plaçait sous les auspices du

véritable inspirateur du protestantisme moderne, Alexandre
Vinet, » M. Buisson ajoute : « Nous n'avons garde de contre-

1 Mystique, p. 8,9.
2 2 Tim. Ill, 16,17.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 141

dire à cette filiation, que tout justifie ; nous demandons

simplement le droit de la prolonger dans le passé et de rappeler à

cette « jeune théologie » un ancêtre oublié que nous serions

tenté d'appeler, si ces rapprochements n'étaient toujours
défectueux, le Vinet du seizième siècle1. »

2° Relevons ensuite l'usage abusif et faux que M. Doumergue
fait du nom de Scherer. Le jour même (15 janvier 1892) où

paraissait à Lausanne l'ouvrage qui nous occupe, M. Draussin
écrivait dans l'Eglise libre : «M. Astié2 réfute victorieusement

la prétention de solidariser la méthode de Vinet avec
celle de Scherer et enlève à ceux qui seraient tentés de faire
de lui-même ou des théologiens qui pensent comme lui des

disciples de Scherer la possibilité de soutenir loyalement une
pareille thèse. »

Et puis le procédé qui consiste à tout réduire en « isme »

est bien vieilli et bien peu sérieux Darbysme anglicanisme
piétisme! mysticisme! subjectivisme! rationalisme! sont des

arguments d'autorité qui n'effrayent plus les gens intelligents.
Je ne puis faire un crime à M. Monod d'avoir accepté certaines

paroles de Scherer. Je puis trouver admirable et parfaitement
vrai le cantique :

Je suis à toi gloire à ton nom suprême
O mon Sauveur! je fléchis sous ta loi,

bien qu'il soit de Scherer. Comme je dois m'inserire en faux
contre le cantique :

Oui, Jésus a tout accompli....
Le courroux du Dieu trois fois saint
S'est épuisé sur la victime,
Dont le sang protecteur éteint

La foudre destinée au crime,

qui est d'un émule de Scherer, Fréd. Chavannes. Gardons-nous
de juger les questions d'après les gens qui les présentent. Ju-

1 Sébastien Casteillon, sa vie et son œuvre (1515-1563). Thèse de doctorat

présentée a la faculté des lettres de Paris par Ferdinand Buisson,
agrégé de philosophie. Paris, Hachette, 1892, t. I, p. 12-14.

2 Edmond Scherer et la théologie indépendante. Lausanne, Georges Bridel
& Cie, 1891.



142 ALFRED LAUFER

geons-les plutôt en elles-mêmes. Autrement nous tomberions
sous le coup de cette mordante parole du même Scherer : « La

plupart des hommes se laissent déterminer dans leurs
jugements par le nom des avocats, plus que par l'étude du dossier1. »

Un trésor peut nous être donné dans un « vase de terre2 » ou
dans un vase d'argent, sans rien perdre ni rien gagner. Une

vérité exprimée par Scherer a autant de valeur qu'une autre
vérité exprimée par Vinet ou M. Doumergue. La vérité pour la
vérité.

3° Et puisque nous désirons être vrai, reconnaissons que
M. Monod et les auteurs attaqués par M. Doumergue ont

prêté, sur plusieurs points, le flanc à la critique. Ils réagissent
tous contre un point de vue qui leur semble faux ; et qui dit
réaction dit presque toujours exagération. Ainsi, nous avons
plusieurs fois été étonné, comme M. Doumergue, devoir le
dédain professé par plusieurs pour les connaissances les idées

chrétiennes, pour l'élément intellectuel de l'Evangile. La réaction

contre les dogmes est allée, en apparence, jusqu'au
mépris du dogme. A force de parler de « la vie » et contre «

l'intellectualisme », on a semblé établir un « divorce entre la vie
et la pensée, » une incompatibilité entre la religion et la
théologie, entre la piété et le dogme. M. Monod a senti ce défaut
et a voulu rétablir l'équilibre dans la préface à la seconde édition

de son livre.
Autre exemple : La manière dont M. Monod parle de l'Eglise

ne me paraît pas juste. On peut être individualiste ou indépendant

sans méconnaître les droits de la collectivité. La thèse de
M. Monod contient des affirmations sur l'Eglise qui permettent
à M. Doumergue de dire avec raison : « Comment ne pas voir là

un reste de cet individualisme radical qui considère la société

comme un malheur; qui, au fond, ne comprend pas la société,
ne voit dans la société qu'une gêne inévitable, mais une gêne

pour l'individu?» (p. 149.)
Des propos comme ceux qui ont été tenus contre toute autorité

objective, contre l'Ecriture sainte, contre l'utilité du mira-
1 Mélanges, p. 3.
2 2 Cor. IV, 7.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 143

cle pour confirmer la foi, provoquent des affirmations en sens
opposé, également exagérées, et, loin de servirla cause de la
vérité, risquent de la compromettre pour longtemps.

« Au sens le plus général, la Mystique, a dit Ullmann, est
cette tendance de la vie chrétienne et de la théologie qui
défend une saine subjectivité contre un faux objectivisme, et les
besoins de l'àme ainsi que de l'expérience personnelle contre
les excès de l'intellect, de la légalité, de la doctrine et de la
lettre ; cette tendance qui cultive les parties profondes de la
foi que la pensée est impuissante à traduire toutes en un clair
langage, et qui trouve un cachet mystérieux empreint sur tous
les degrés de la connaissance.... Mais la mystique dégénère en
mysticisme quand elle ne s'en tient pas au solide et vrai
fondement, et ne sait pas garder la juste mesure.... La mystique
se change en mysticisme quand à l'union morale avec Dieu se

substitue l'union de nature, à la vie intérieure appuyée sur la

parole divine, un spiritualisme idéalisant, à une conscience
réfléchie du dogme, la haine du dogme, à l'ordre moral fermement

établi, le bon plaisir de l'individu, et à un commerce
raisonnable de pensées, une sentimentalité exclusive et
concentrée '. » On le voit, la pente est glissante, il faut veiller
pour l'éviter.

I

Abordons maintenant le traité de M. le professeur
Doumergue.

Nous aurions beaucoup à dire de ses « définitions » C'est une
belle chose qu'une définition, mais à deux conditions, qu'elle
soit possible et qu'elle soit juste. Or, je doute que dans le
domaine religieux et moral, tout puisse se réduire en définitions

exactes, en formules précises. Je dirais volontiers que « de toutes

les réalités, les plus réelles sont celles qui se définissent le
moins2». Puis, chose plus grave, je crois que M. Doumergue,
en voulant faire la leçon à ses « contradicteurs », a passé à côté
des questions. Il me semble même n'avoir pas pris la peine de

1 Mystique, p. 35, 37, 4L
ä Casteillon, p. xn.



144 ALFRED LAUFER

comprendre le point de vue de ceux qu'il se croit obligé d'attaquer.

Il exagère leurs idées, il les fausse, les caricature même

pour mieux pouvoir les combattre, tant et si bien qu'on peut
lui appliquer ces paroles presque textuelles de M. Monod l : « 11

lui arrive de condamner comme miennes des assertions que je
me suis employé à combattre et de prendre contre moi la
défense de thèses qui me sont particulièrement chères. » C'est

ainsi qu'après avoir beaucoup critiqué, il arrive, sans le savoir

peut-être, aux mêmes conclusions que M. Monod en ce qui
concerne les notions d'autorité, de foi et de conscience.

A. L'autorité. — Il y a certainement du vague dans la
manière dont M. Monod emploie le terme d'autorité; mais la pensée

de MM. Scherer, Secrétan et Dandiran était assez claire

pour ne laisser aucun cloute.

En disant que 1'« autorité, c'est ce qui ne se discute pas»,
que « l'autorité ne se prouve pas », en réclamant pour l'autorité
«l'évidence», l'on entend parler au point de vue absolu et

viser Dieu. M. Doumergue parle toujours au point de vue relatif,
il ne pense qu'à l'autorité des Saintes Ecritures. De là sa

définition : « Une autorité que je ne puis contester n'en est pas

une pour moi. »

« Nous ne discutons pas, répond M. Monod, le fait de l'autorité

dans la vie humaine, ni son droit relatif, mais le droit
absolu de l'autorité. Y a-t-il des autorités ou une autorité qui
s'impose à nous d'une manière absolue2. »

M. Doumergue n'a pas compris cette distinction et il s'égare.
Sans doute, il y a des autorités, personne ne l'a jamais contesté.
Il y a des autorités, des choses ou des gens qui ont certains
droits de se faire écouter, obéir, de s'imposer, de réclamer
soumission dans certains domaines. Ainsi l'on dit d'un savant
ou d'un livre qu'il est une autorité ou qu'il a de l'autorité; on
parle de l'autorité d'un chef de famille ou d'Etat. On en vient
même, par manière de parler, à désigner le gouvernement
d'un pays ou d'un endroit sous le nom de «l'autorité». Mais

tout cela est relatif à une certaine sphère de l'activité, delà
1 Evangile et Liberté, 1892, p. 13.
2 Doumergue, p. 234.



l'aUTOBITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 145

pensée ou de la vie humaines. Dans leurs domaines respectifs,
ces autorités sont légitimes, elles doivent être reconnues et
acceptées ; mais hors de leur domaine, ces autorités n'ont point
d'autorité. Et même sur leur propre terrain aucune de ces
autorités relatives ne saurait être considérée comme infaillible.

Un gendarme, selon l'exemple réédité par M. Doumergue,
un gendarme est sans doute une autorité, dans un certain
domaine, et dans ce domaine son autorité doit être acceptée.
Mais si le gendarme de Montauban s'avisait de juger le style de
M. Doumergue, ou sa manière de critiquer, ou sa notion
sectaire de l'Eglise, l'honorable professeur pourrait s'insurger
Bien plus, si les lois qu'applique le gendarme sont immorales,

son autorité doit être contestée1.
Un chef d'Etat a le droit de se faire obéir. Son autorité est

légitime, dans le domaine de l'Etat ; mais quand Louis XIV
voulut dominer sur la conscience des protestants de France,
non seulement ils purent, mais ils durent protester contre une
autorité au nom de l'autorité. J'ai peine à croire que M.

Doumergue leur donne tort.
Il y a donc des autorités relatives, valables dans certains

domaines, pour certains hommes et dans un temps donné,
autorités faillibles, révisables qui n'ont d'autorité que dans la
mesure où elles sont l'expression de l'autorité.

L'autorité, au sens absolu, c'est l'êlre qui a le droit absolu
de commander, de se faire obéir dans tous les domaines; c'est
la personne dont les ordres ne doivent pas se discuter, bien

qu'ils puissent être discutés. Cette autorité absolue, souveraine,

unique, c'est Dieu.
Dans ce sens Scherer a eu raison de dire « une autorité que

je puis contester, (c'est-à-dire que j'ai le droit de contester),
n'en est pas une pour moi ». Et M. Doumergue a eu tort
d'opposer cette contre-définition : « une autorité que je ne puis
contester n'en est pas une pour moi. » Mais, au fond, il y a

un malentendu, et c'est ici le cas de rappeler le mot de La

Rochefoucauld, je crois: «Quand on ne s'entend pas, c'est
toujours faute de s'entendre. » Le verbe pouvoir n'est pas pris

1 Voir Vinet, par Ramhert, 1.1, p. 186, sq

THÉOL. ET PHIL. 1892. 10



146 ALFRED LAUFER

les deux fois dans le même sens : Scherer le prend dans le
sens d'avoir le droit (dürfen) ; M. Doumergue le prend dans le

sens d'avoir la possibilité (mögen).
Sans doute on peut contester l'autorité de Dieu et s'y

soustraire, comme on peut soutenir que 2 et 2 font 5 ; mais, dans

les deux cas, en sortant de l'ordre, du droit, du vrai. Contester,

discuter même l'autorité de Dieu, c'est être dans le
domaine moral ce qu'est le sot dans le domaine intellectuel.
Refuser d'obéir à Dieu, c'est possible, évidemment, mais en
devenant un «nabal», un insensé et un pécheur. Et ce fut le

cas de Scherer dès le moment où il crut pouvoir discuter
l'autorité de la conscience, où ses ordres sacrés ne lui apparurent

plus «clairs comme le jour», car, a dit Vinet, « si c'est

une impiété de nier Dieu, c'en est une aussi grande de nier
la conscience qui est sa voix, son organe, son représentant
dans nos âmes1. »

Pour n'avoir pas pris la peine de comprendre ses adversaires,

ou pour avoir voulu leur donner une leçon de logique,
M. Doumergue en est venu à confondre la nue possibilité avec
le droit, la liberté de choix avec la liberté réelle, et à écrire
cette énormité : « Pour trouver l'autorité vraie, l'autorité dans

le sens plein et absolu du mot,... il faut arriver à deux êtres
dont l'un a le droit absolu de commander et dont l'autre a la

puissance absolue de contester, de résister, de désobéir. »

(p. 32-33.) Conclusion: «la liberté parfaite» est la possibilité
de pécher

Bien plus, il en est venu à nier que Dieu soit une autorité
pour lui, puisque d'une part (p. 31), « une autorité que l'on ne

peut contester n'en est pas une» et que d'autre part (p. 177)
« il ne peut venir à la pensée d'un homme de contester, de

critiquer, de juger une pensée, une volonté authentique de

Dieu.»
Mais passons. En réalité M. Doumergue signerait cette

parole de Scherer : « L'idée de Dieu implique l'idée d'autorité,
puisque l'homme est tenu d'accepter ce que Dieu dit ou ce

qu'il veut, par cela seul que Dieu le veut et le dit. » Il n'y a

1 Vinet, La liberté des cultes, p. 361.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 147

donc pour lui, comme pour M. Monod, pas d'autre autorité
absolue, incontestable, infaillible que Dieu perçu par la
conscience : « l'absolu en nous révèle l'absolu hors de nous. »

(p. 49.)
73. La foi. — Dieu, l'autorité absolue, s'offre à nous sous les

traits du bien et du vrai, qui participent de la même évidence,
comme de la même autorité que lui. Il suffit de les voir, mais

il faut les voir pour en reconnaître l'autorité. La foi contemple
et saisit le vrai religieux comme le bien moral. Nous dirions
donc avec Scherer, mais en unissant le domaine moral au
domaine religieux: « liest une autre sphère que celle du beau,
du vrai, du sensible, je veux dire celle de Dieu, et nous sommes
doués d'un organe spirituel qui forme notre nature la plus élevée

et par lequel nous percevons Dieu et les choses de Dieu.
Cet organe, c'est l'âme (le -muApuz), cette perception, c'est la
foi L d

M. Monod reprend la même pensée. Dans une image
courante, il compare la vérité religieuse à la lumière et il dit que
la foi est à la vérité ce que la vue est à la lumière. « Le soleil des

esprits c'est la vérité. Menez-moi où elle brille. C'est le
premier service que vous pouvez me rendre. Si je ne parviens pas
alors à la discerner, ou bien vous m'avez trompé, ou bien c'est
à mon œil qu'est toute la faute. Dans l'un et dans l'autre cas,
ce ne sont pas vos affirmations les plus impérieuses, ce ne sont
pas les plus solennelles assurances de toutes les autorités
qui y changeront quoi ce que soit. »

Cela nous semble incontestable. M. Glardon dit de même
dans un récent article2 : « La vérité se recommande d'elle-
même au cœur et à la conscience. Il suffit qu'elle se manifeste
dans sa nue simplicité pour que quiconque ne ferme pas les

yeux de parti pris, reconnaisse son existence et du même coup
son autorité.... La vérité en se manifestant fait une impression
sur le sens de la vue morale. On la perçoit immédiatement, elle
n'est pas pour l'âme le fruit d'un raisonnement. »

Eh bien, M. Doumergue n'a pas compris. Il argumente sur
1 Revue de Strassbourg, 1850, p. 68.
2 Chrétien évangélique, 1892, p. 36.



148 ALFRED LAUFER

cette image si lumineuse et il conclut que la « Nouvelle Ecole »

est intellectualiste. Elle veut « voir, » elle réclame « l'évidence. »

« N'est-ce pas une preuve et bien grave, s'écrie-t-il, que la foi
de la Nouvelle Ecole se meut dans ce domaine de l'évidence
qui s'appelle l'intellectualisme » (p. 35). Enfin il conclut :

« évidence, intellectualisme »

Le fait est que M. Doumergue devait raisonner ainsi en partant

de sa notion extérieure et relative de l'autorité. Si l'autorité

peut se discuter, s'établir, se démontrer par des arguments
quelconques ayant valeur probante, la foi doit être essentiellement

un « acte de confiance, » un acquiescement volontaire à

ces arguments, à ces preuves. Mais en s'attachant, pour définir

la foi, à la notion de confiance, M. Doumergue n'aborde

pas même la vraie question qui a été posée par Vinet dans les

termes classiques de « foi d'autorité » et « foi d'expérience, »

la question de savoir si la vie éternelle est une prime offerte à

la crédulité ou bien une création du Saint-Esprit dans le cœur
de « quiconque voit le Fils et croit en lui1, »la question de
savoir si le salut est affaire de croyances ou de foi, c'est-à-dire
de relations personnelles avec Dieu

Pour autant que je lésais, l'école mystique entend par foi
d'autorité cette foi de confiance en Pierre, Jacques et Jean, qui
n'a pas mis l'âme en contact avec Dieu. « Je crois par autorité,
disait Scherer lorsque j'admets un fait, une science sur
l'assertion d'un savant, un préjugé à cause du consentement
universel, un dogme par cela seul que l'Eglise l'enseigne ou que
l'Ecriture le renferme. » Qu'on ne puisse se passer de cette foi
d'autorité en religion, qu'elle soit le point de départ pour un
grand nombre, c'est incontestable. M. Monod l'a dit longuement.

Mais que ce soit la foi évangélique, non2. Cette foi-là
est insuffisante, fût-elle aussi éclairée que celle d'un théologien
et aussi orthodoxe que celle de M. Doumergue. La vraie foi

suppose la connaissance de la vérité, la confiance en la vérité,
la volontéde s'y soumettre, mais de plus, mais essentiellement,
la foi qui sauve est la vue et l'appropriation de la vérité. « Dès

11 Jean VI, 40.

21 Jean II, 23-25.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 149

ici-bas, déclare Vinet, la vue est le caractère idéal de la foi ;

tout ce qui est au-dessous n'est pas rigoureusement la foi; la
foi qui n'est point une vue est une chimère; et clans un sens
moral et spirituel, il faut voir, toucher et goûter pour croire L »

Comparez 1 Jean I, 1-4, 2 Cor. Ill, 16-IV, 6.

C'est là l'expérience qu'ont faite tous les vrais chrétiens dans
tous les lieux et dans tous les temps. Spurgeon, après avoir
pendant longtemps et vainement cherché le salut dans la

croyance, entendit un jour une prédication sur ces mots :

« Regardez à moi, et vous serez sauvés. » (Esaïe XLV, 22.) Le

prédicateur le fixant, lui dit : « Jeune homme, vous êtes dans

l'angoisse, vous n'en sortirez qu'en regardant à Christ. Regarder,

regarder, regarder, tout est là » Et le grand prédicateur
qui raconte ceci, ajoute : « Je discernai immédiatement le
chemin du salut. Oh comme à ce moment je tressaillis de joie
J'ignore ce que cet homme ajouta, je n'y prenais plus garde,
étant possédé par une seule pensée : Je regardais J'aurais pu
regarder jusqu'à ce que les yeux me sortissent de la tête2. »

Voilà la foi qui sauve C'est une foi personnelle « subjec -

tive », individuelle. Elle peut ne pas s'arranger toujours avec
l'officialité et les règlements. Mais c'est la seule foi digne de

ce nom. Et M. Doumergue l'accorde partiellement en déclarant

que « tout chrétien doit aspirer à dire : Ce n'est plus moi

qui vis, c'est Christ qui vit en moi. » (p. 45.)
Nous voici donc en présence de Dieu qui en Jésus-Christ

s'offre à nous comme « la vérité » et « la lumière », « l'amour »

et« la sainteté ». La foi, « par un mouvement primitif, comme
dit Ullmann3, et par une aspiration primesautière de toute l'âme,
antérieure et supérieure à toute démonstration rationnelle »,

nous met en relation avec Dieu. Mais cette activité de l'âme
s'exerce dans une double direction, par le sens moral qui
s'approprie le bien et par le sens religieux qui s'approprie le

vrai.
C. La conscience. — Par la foi, la conscience morale discerne

1 Discours religieux, 4° édition, p. 367.
2 Comp. Secrétan, Civilisation et croyance, 1™ édit. p. 255.
3 Christianisme, p. 107.



150 ALFRED LAUFER

et s'approprie le bien moral. Je ne crois pas que personne
s'avise de contredire M. Doumergue dans la distinction qu'il fait,
à l'instar de Scherer*, entre la conscience et la loi morale. Ce

ne sera en tout cas pas M. Monod, puisqu'il indique comme
autorité universelle non pas « la conscience » terme vague,
équivoque, mais « l'obligation morale » ; puisque, après avoir
déclaré que « la morale est juge des métaphysiques, » il ajoute
« à condition toutefois qu'on n'entende pas par moralel'en-
semble des règles qui gouvernent à une époque donnée une
société donnée, mais le principe même de l'obligation. »

Mais cette distinction est théorique. En pratique le sentiment
de l'obligation appelle les lois morales. Il ne dit pas seulement
« tu dois », mais « tu dois faire le bien ». Et ce bien, le sens
moral le cherche et le perçoit comme l'oreille l'harmonie,
comme l'œil la lumière. Dès qu'il l'a vu par la foi, l'homme le

reconnaît, et ce bien lui apparaît revêtu d'une autorité aussi

absolue que la nue obligation morale. Pourquoi? Si non parce
qu'il y a harmonie préétablie entre la conscience et le bien,

parce qu'il y a une virtualité de la conscience qui la pousse à

tendre sans cesse à l'actualité. Mais alors cette actualité, cette
conscience morale, comme on la nomme habituellement, n'est-
elle qu'un mot, qu'une création de la subjectivité individuelle,
comme semble le prétendre M. Doumergue? Peut-on, comme
il le fait, opposer « les lois2 morales, produit de la raison

humaine, variables et relatives, et la conscience (obligation
morale) immuable, absolue (p. 48)? » N'est-ce pas là contester

l'objectivité du bien? Nos lois morales ne sont-elles pas un
reflet, un écho, un produit des lois éternelles et universelles
de l'ordre créé par Dieu? Ne sont-elles pas des réalités objectives,

immuables que notre raison perçoit3, mais ne produit
pas, des manifestations souveraines de l'autorité suprême que
l'homme reconnaît, qu'il doit accepter et qu'il ne peut contester

sans pécher N'aurait-on pas tout aussi bien le droit de

dire que les lois du monde matériel sont des « produits de la

1 Mélanges, p. 12. Comp. Doumergue, l'Autorité, p. 48 note.
2 M. Doumergue a peut-être voulu parler des notions morales V

3 1 Cor. XIII, 12.



l'autorité en matiète de foi d'après m. doumergue 151

raison? » Parce que mon œil perçoit la lumière et les objets
dira-t-on qu'il les produit? Ah ce serait ici le cas de retourner
à M. Doumergue une de ces épithètes qu'il distribue si volontiers

et de lui dire que cette affirmation est rationaliste au
premier chef.

Pour nous, nous croyons à l'objectivité du bien et par
conséquent à l'autorité absolue des lois morales. Il y a des conquêtes
morales, découvertes de l'homme ou révélations de Dieu, qui ne

sontplus à faire. « Une vérité ne vient point au jour, a dit Scherer,

un principe n'arrive pas à son avènement sur un point du

globe, sans devenir virtuellement le bénéfice de toute la race. »

Oui, il y a des préceptes qui incarnent le « tu dois » de la

conscience, qui s'imposent avec une évidence absolue, et qui, dès

qu'ils ont été connus et proclamés, font autorité pourtoutes les

consciences. Il y a des préceptes que l'homme n'a pas le droit
de discuter, des préceptes qui sont des « paroles de Dieu. » Si

quelqu'un ne les voit pas tels, aucune preuve, aucune démonstration

ne lui ouvrira les yeux.
Mais ce bien objectif ne nous oblige que dans la mesure où

nous l'avons perçu et connu. Et chacun, sous l'autorité absolue

et universelle du sentiment d'obligation, doit établir sa morale
selon les lumières qu'il possède, son tempérament, son époque
et son milieu. Ce qui ne veut pas dire seulement que tous
les hommes « arrivent à quelques idées morales, élémentaires,
semblables, » (p.48) mais que tous les hommes doivent arriver,

non en vertu d'une convention, mais de par leur constitution

morale, à percevoir et à accepter les mêmes lois morales.
Si cela n'était pas, la prédication serait impossible.

M. Doumergue accorde qu'en morale, il n'y a que la
méthode subjective qui puisse être employée. Le bien en soi nous

échappe et il n'y a de bien pour nous que ce qui apparaît tel
à notre conscience morale. Ce serait être infidèle à Dieu que
de ne pas faire comme bien ce qui nous semble bien à un
moment donné, car le bien se présente toujours à nous comme
un ordre de Dieu. Abraham veut immoler son fils parce qu'il
croit que « Dieu lui dit » de le faire. Ce qui ne veut pas dire
que Dieu le lui ait réellement commandé. Ou, en généralisant,



152 ALFRED LÄUFER

ce qui ne veut pas dire qu'à un moment quelconque nous

soyons en possession du bien absolu. «Nous marchons par la

foi. » Nous avons toujours des progrès à faire, et plus nous en

faisons, mieux nous voyons combien nous avons encore à en

faire. Le bien est une réalité objective qui nous domine
toujours.

D. La conscience religieuse. — Nous arrivons maintenant,
je crois, à la question centrale: En est-il du domaine religieux
comme du domaine moral, du vrai comme du bien Il est sans

doute difficile de distinguer entre la conscience religieuse et la
conscience morale. Elles sont identiques ; mais leurs manifestations

sont différentes, et l'on a toujours distingué le sentiment

religieux du sentiment moral. Partant de cette distinction

de fait, a-t-on le droit de parler d'un sens religieux comme
d'un sens moral Je le crois puisqu'il y a des hommes religieux
qui ne sont pas des modèles de moralité et des hommes
moraux qui font profession de n'avoir point de religion. J'avoue

que je serais bien embarrassé de distinguer théoriquement
entre le sentiment d'obligation et le sentiment d'absolue

dépendance. S'il me fallait établir cette distinction, je dirais, sous
toutes réserves, que le sentiment religieux vrai et complet
n'est que le sentiment moral à la seconde puissance. Mais peu
importe la définition. «Je ne dy autre chose que ce qu'un
chacun fidèle expérimente en soi, si non que les paroles sont
beaucoup inférieures à la dignité de l'argument, et ne sont
suffisantes pour le bien expliquer. » (Calvin.)

Or ce sens religieux est-il quelque chose d'universel, et

remplit-il dans la formation de nos convictions religieuses le même
rôle que le sens moral dans la formation de nos convictions
morales? Le sentiment religieux a-t-il les mêmes droits que
le sentiment moral

M. Doumergue faisant des « lois morales s un « produit de la

raison,» doit répondre négativement, sans hésiter, à ces questions,

car ce serait pour lui concéder que l'homme peut par
lui-même et en dehors de la Révélation parvenir à la vérité
religieuse. A ce point de vue, nous répondrions aussi négativement.

Nous ne croyons pas, avec les rationalistes, que l'homme



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE ICO

soit le créateur de la vérité religieuse. Nous croyons que Dieu
s'est révélé. Mais la question n'est pas là. Il ne s'agit pas de

savoir si et comment Dieu s'est révélé. Il s'agit de savoir si le

sens religieux peut nous dire, avec une certitude immédiate :

Voilà la vérité? A cette question, nous répondons affirmativement

: — L'homme peut, en vertu de sa constitution religieuse
et malgré la chute, reconnaître dans la mesure où cela lui est

nécessaire, la vérilé religieuse lorsqu'elle lui est offerte.
Scherer a dit avec beaucoup de raison : « Si les facultés de

l'homme sont trop obscurcies pour qu'il puisse apprécier la
vérité religieuse, elles le sont trop aussi pour qu'il puisse recevoir

cette vérité1. »

M. Doumergue semble le nier. «Lorsque Paul exposa l'Evangile,

les Juifs crièrent au scandale et les Grecs crièrent à la
folie. Et Paul reconnut qu'ils n'avaient pas tort, à leur point
de vue. Pour le cœur et pour la conscience des non chrétiens,
le christianisme est une folie et un scandale. » (p. 79.)

Mais pourquoi en est-il ainsi? Est-ce parce que le christianisme

contredit la nature spirituelle et religieuse de l'homme?
Non point La vraie cause, c'est que l'Evangile blesse

l'orgueil et l'égoïsme de l'homme naturel ; c'est que l'Evangile
attaque le péché et en réclame le sacrifice, l'abandon ; c'est qu'il
faut pour l'accepter être dans certaines dispositions morales

qui répugnent au cœur naturel2. Mais l'Evangile en lui-même
est fait pour l'homme et l'homme peut le reconnaître et
l'accepter, sans avoir besoin qu'on lui en démontre la vérité et

sans devoir se faire violence à lui-même.
Tous ceux qui, à Corinthe et ailleurs, accueillirent la

prédication du salut n'étaient pas doués d'une constitution intellectuelle

ou religieuse particulière. Ils n'avaient pas reçu une
éducation morale ou philosophique différente de celle des

adversaires de saint Paul. Ils n'étaient pas meilleurs qu'eux,
moins déchus, moins corrompus, au contraire3. Il ne se

convertirent pas à la suite d'un examen ou d'un raisonnement plus

1 Mélanges, p. 6.
2 Jean V, 40.
3 Mat. XXI, 31, 32.



154 ALFRED LAUFER

ou moins prolongé. Ils étaient tout simplement travaillés et
chargés; ils avaient faim et soif de justice, ils voulaient être

rassasiés; ils contemplèrent1 Christ par la toi et ils trouvèrent
dans son Evangile la réponse à leurs besoins les plus secrets
et les plus profonds. Ils virent la vérité et ils la reçurent. En

un mot, ils crurent. Le môme procès s'accomplit encore
aujourd'hui. Il n'y a pas deux chemins pour devenir chrétien :

« Crois au Seigneur Jésus et tu seras sauvé. »

Nous disons donc que le sentiment religieux naturel se trouve
en présence de la vérité salutaire de Dieu en Jésus-Christ,
dans la même situation que le sentiment moral en face du bien.

Oui, malgré la corruption naturelle, l'homme qui le veut, peut

par intuition voir et reconnaître la vérité et, l'accepter, entendre

et comprendre la voix de Dieu et y répondre. S'il n'en

était ainsi, il faudrait ou bien revenir à la prédestination
absolue, ou bien déclarer que Dieu ne peut condamner
personne. Quiconque croit à la responsabilité de l'homme doit
admettre pour tout homme la possibilité de reconnaître immédiatement

la vérité.
N'est-ce pas là le sens profond de ces paroles de Calvin lui-

même: «Quant à ce que ces canailles demandent dont, et
comment nous serons persuadez que l'Escriture est procédée de

Dieu, si nous n'avons refuge au décret de l'Eglise : c'est autant
comme si aucun s'enquéroit dont nous apprendrons à discerner

la clarté des ténèbres, le blanc du noir, le doux de l'amer.
Car l'Escriture a de quoy se faire cognoistre, voire d'un sentiment

aussi notoire et infalible comme ont les choses blanches
et noires de monstrer leur couleur et les choses douces et

amères de monstrer leur saveur2. »

C'était là en tout cas une pensée chère à Vinet : « L'Evangile,
a-t-il dit, est caché au fond de toute conscience, c'est-à-dire cet

Evangile intérieur qui ne serait rien sans l'Evangile extérieur,
mais sans lequel aussi l'Evangile extérieur ne serait rien. Car

la Parole a toujours parlé, la Parole a parlé à tous ; et quand
elle s'est faite chair, c'est pour venir « vers les siens». Il y a

1 Gai. III, 1.
2 Institution I, VII, 2.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 155

donc au dedans de nous, dans notre dernier fond, si nous voulons

descendre jusque-là, quelque chose qui rend témoignage
à l'Evangile, et qui, incapable de l'annoncer à l'avance, est

capable de le reconnaître lorsqu'il paraît1. »

Scherer a dit de son côté : «L'homme ne trouve pas en lui
la connaissance des faits chrétiens, et par cela même que ce

sont des faits, il ne saurait les connaître d'avance ; mais
l'homme a en lui une virtualité religieuse à laquelle
correspondent ces faits et au moyen de laquelle il les reconnaît et les

reçoit comme éléments, désormais intégrants de sa vie
religieuse2. » Et ailleurs: «Dire que l'homme porte en soi les

virtualités de la Rédemption, ce n'est point porter atteinte à la
liberté absolue du fait divin, c'est rappeler la belle pensée
de Schleiermacher, d'après laquelle la création de l'homme
a été consommée en Christ3. »

L'école mystique a toujours proclamé la nécessité pour
l'homme de cette seconde création en Christ4. Pour elle, la
nouvelle naissance est le point de départ de toute vie et de

toute connaissance chrétiennes. Le prenrer effet de la foi vraie,
de la contemplation de Christ est d'opérer en l'homme une
transformation, une révolution qui n'est qu'une restauration.

Bernard Ochino, un mystique ami de Casteillon, disait

déjà: «Quiconque croit par foy infuse « a le Saint-Esprit au

cœur», comme dit saint Paul La foy humaine se change
et se varie, elle croit tantost ceci, tantost cela, selon qu'elle est

persuadée. Mais la foy infuse fait sentir à l'homme la bonté de

Dieu de telle sorte qu'il est forcé de l'aymer et d'œuvrer en sa

gloire. La foy humaine fait les hommes superstitieux, au lieu

que la divine fait les hommes entiers, simples et purs. La foy
humaine est comme une flamme peinte, que ne luist ne
illumine ne ard et n'enflamme point. Mais l'infuse est une lumière
de feu divin qui en ardant, illumine. La foy acquise ne fait
aucunement changer de vie ne de mœurs comme fait celle qui

1 Essai, p. 439.
2 Mélanges, p. 13.
3 Revue de Strassbourg, p. 86.
4 Jean 111, 3; 2 Cor. V, 17.



lo6 ALFRED LAUFER

est infuse, laquelle te fait renaître et devenir filz de Dieu1 »

Et M. Secretati, ce « penseur dont l'autorité dépasse celle de

tous les autres, » a dit : « Conversion, régénératiou, voilà la

cause de l'Evangile, que la théologie systématique a singulièrement

perdu de vue. Le monde, lui, ne s'y trompe pas, c'est

pourquoi l'Evangile est l'objet de sa haine... Ce que le
christianisme exige, ce qui en fait l'essence, c'est un changement
radical de direction, d'orientation et de mobiles, une véritable
conversion ; notre langue ne possède aucun mot plus précis,
ni mieux frappé que ce mot-là2. »

Nous avons toujours pensé et nous pensons encore que, sur
ce point capital, il n'y a pas d'hésitalion possible. L'homme ne
naît pas chrétien, il le devient. ^Sans cela, il n'y aurait plus
lieu de parler de «conscience chrétienne».) Mais pour devenir
chrétien, l'homme n'a pas à faire violence à sa raison, à sa

conscience. Il n'a qu'à accepter la vérité qui lui est apparue, à

s'y soumettre avec fidélité, à y conformer sa vie. Il met ainsi
le pied sur« le chemin du juste, où la lumière va croissant. »

Le Saint-Esprit le conduira dans la vérité et sa conscience

religieuse restaurée devient la conscience chrétienne.
E. La conscience chrétienne. — On s'est beaucoup moqué de

« la conscience chrétienne » depuis M. Gretillat à M. Doumergue.

« La conscience religieuse, dit ce dernier, joue un rôle
capital, décisif, dans la Nouvelle Ecole. » Et après avoir
confondu conscience religieuse et conscience chrétienne, raisonné
fort logiquement, et montré que la conscience religieuse et
chrétienne varie d'homme à homme, il conclut magistralement :

« Nous ne définissons pas la conscience religieuse, nous la
nions » (p. 60.)

Il faudrait pourtant s'expliquer. Nous avons montré ce qu'il
faut entendre par conscience religieuse. Or à ceux qui contestent

l'existence de cette conscience religieuse parce que ses

manifestations varient de l'adoration la plus spirituelle au
fétichisme le plus matériel, je ne sais vraiment que répondre.
Voyons, quelqu'un contestera-t-il le terme de figure humaine parce

i Casteillon, t. I, p. 228.
2 Civilisation et Croyance, p. 370.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 157

qu'il n'en est pas deux qui se ressemblent, parce qu'il y a un
abîme entre un Caucasien et un pauvre Papou? Un sophiste
peut-être! Eh bien, c'est être pire qu'un sophiste que de
contester le terme de conscience religieuse, comme s'il ne
correspondait à rien de réel, d'universel.

Et la conscience chrétienne? Nous entendons par là le sens

religieux et moral du chrétien, de l'homme né de nouveau,
développé par l'Evangile, éclairé par le Saint-Esprit. Pour ceux
qui croient à la régénération, à la vertu de l'Evangile, à la

puissance du Saint-Esprit, la conscience chrétienne n'est pas
seulement « une des formes de la raison » : c'est une création
de Dieu. Différente de chrétien à chrétien, elle est une pourtant

chez tous ceux qui sont « nés de Dieu. » Et quand elle parle,
elle doit être écoutée. Contestera-t-on à un musicien cultivé
une certaine autorité en musique à un peintre exercé une
certaine autorité en matière de couleurs? Pourquoi donc
contester non seulement une certaine autorité à la conscience

chrétienne, mais l'existence même de la conscience
chrétienne

En revendiquant les droits de la conscience chrétienne,
l'école mystique affirme simplement que le chrétien seul, né à la
vie de Dieu, peut comprendre l'Evangile dans son entier, que
celui-là seul qui se l'est approprié par la foi, qui l'a pratiqué,
peut en faire la théorie. Saint Paul ne dit-il pas que l'Evangile
est une « puissance de Dieu » avant d'en parler comme d'une
« sagesse de Dieu »? Ne déclare-t-il pas que « l'homme
animal, l'homme naturel ne reçoit pas les choses de l'Esprit de

Dieu, car elles sont une folie pour lui, et qu'il ne peut les
connaître parce que c'est spirituellement qu'on en juge1 »....

Casteillon disait déjà dans son langage hardi et génial : « Ainsi
que l'homme et fait du corps et de l'âme, tellement que le
cors et le logis de l'âme : ainsi les saintes écritures sont faites
de la lettre et de l'esperit, tellement que la lettre et comme une
boîte, gosse ou coquille de l'esperit. Et comme les bêtes peuvent
bien voir le cors d'un homme et ouir sa voix ; mais elles ne

peuvent voir son âme, ni entendre son parler, sinon quelque
11 Cor. II, 14.



158 ALFRED LAUFER

peu de mots, voire à grand peine : ainsi les méchans peuvent

bien voir la lettre, et ouir les mots des saintes écritures,
que c'êt qui y et raconté, commandé ou défendu : mais quant
à l'esperit de la lettre et où c'êt que veut aller férir la pensée
de Dieu, les méchans n'y entendent rien, à cause qu'ils n'ont
pas l'esperit de Dieu.

»Dieu n'enseigne que les enseignables, c'êt-à-dire ceux qui
par foi viennent à Christ, et sont humbles, et prêts à laisser le

jugement de la chair... ceux qui assujettissent leur volonté à

celle de Dieu, étans tous prêts de faire tout ce qu'il commandera,

doux ou amer, léger ou pesant, sans aucunement y
contredire, ou même contrepenser. Car la foi purifie le cueur, et

fait l'homme participant de la divine nature, d'injuste elle le

rend juste; de désobéissant, obéissant ; de charnel, spirituel ;

de terrestre, céleste1. »

Assimiler cette conscience chrétienne au sentiment-religieux

naturel comme le fait M. Doumergue (p. 52,53), c'est de

deux choses l'une : ou bien avouer que l'on ne croit pas à la
régénération et à l'œuvre du Saint-Esprit dans l'homme ; ou
bien jouer, — par ignorance ou par politique — un « tour de

passe-passe » (p. 60) qu'il faudrait au moins ne pas attribuer à

d'autres.
Mais j'aime mieux croire ici comme ailleurs que M. Doumergue

n'a pas pris la peine de comprendre. Son point de vue ou

sa position l'aveugle, et il serait peut-être à propos de rappeler

ici un mot de M. Monsell : « Les discussions ecclésiastiques
finissent par être des discussions sur la nature du salut et de la
foi individuelle. » M. Doumergue n'a pas encore « secoué le
cauchemar de ^'absolu. » Une autorité extérieure absolue,
infaillible lui semble nécessaire. Il lui faut une dogmatique
officielle qui soit une « législation » ,et une confession de foi qui
soit une « loi ». Partant de cette conception fausse, il lit avec
des lunettes de catholique les déclarations des théologiens
mystiques. Il les accuse de faire de la conscience chrétienne la

norme du christianisme objectif, le juge de la vérité, l'autorité
en matière dogmatique, et il conclut : « la conscience religieuse

1 Casteillon, 1.1, p. 310.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 159

est le pouvoir législateur en fait de doctrines religieuses. La
conscience religieuse est juge des doctrines dites chrétiennes »

(p. 52, 53).

Non, cette définition comprise dans l'esprit de M. Doumergue
est fausse et je la répudie.

Je dirai plutôt, en me souvenant que dans ce domaine les
faits débordent toutes les définitions, je dirai que la conscience
chrétienne est l'organe par lequel nous reconnaissons que
quelque chose est chrétien. De même que vous ne pouvez me
faire appeler bien ce qui me semble mal, harmonique ce qui
sonne faux à mes oreilles, rouge ce que je vois bleu, de même

vous ne pouvez me forcer d'appeler « religieux » ce qui me
paraît privé de ce caractère, ou chrétien, — si je suis chrétien
— ce qui me semble jurer avec l'Evangile de Jésus-Christ.
Prêchez-moi l'humilité, efforcez-vous de m'éclairer, dites-moi
de ne pas juger trop tôt, je suis d'accord ; mais je remarque
que c'est précisément ce que les contradicteurs de M. Doumergue

se sont toujours prêché à eux-mêmes
En parlant de l'autorité de la conscience chrétienne, les

théologiens modernes se placent au point de vue personnel. Us ne
sont pas et ne veulent pas être des « législateurs » formulant
une dogmatique officielle. Ils ne prétendent pas posséder « un
critère infaillible » pour les autres. Us ne « transportent pas à

la prétendue conscience religieuse l'attribut de l'infaillibilité! »

Us ont si bien renoncé àia prétention à l'infaillibilité, ils se
refusent si bien à donner un système chrétien, une dogmatique
chrétienne, une formule absolue du fait chrétien obligatoires

pour tous, qu'ils condamnent cette prétention comme fausse et

irréalisable, et ce besoin d'infaillibilité comme la source de

tout le mal Us veulent s'unir sur le terrain religieux sur le

terrain de la foi et non sur celui de la croyance. Ils présentent
le christianisme tel qu'ils l'ont saisi compris et réalisé. Us le

présentent avec la chaleur delà conviction et de la vie, avec
l'entière persuasion que cet Evangile qui les a sauvés, sanctifiés

et réjouis peut exercer la même action salutaire sur tousles
hommes qui voudront se soumettre à son influence. Ils redisent
avec saint Paul : « J'ai cru c'est pourquoi j'ai parlé Je n'ai



160 ALFRED LAUFER

pas honte de l'Evangile, c'est une puissance de Dieu pour le

salut de quiconque croit1. » Mais leur faire dire qu'ils sont arrivés

au but, qu'ils ont réussi à s'assimiler toute la vérité, qu'ils
se donnent pour la mesure du christianisme c'est les accuser
à tort d'orgueil ou de folie.

Sans doute il est dans la conception orthodoxe du christianisme

et dans la Bible des affirmations qui révoltent le sentiment

chrétien : la doctrine de la prédestination absolue, les

ordres de Dieu concernant le massacre des Cananéens, les propos

de vengeance de certains psaumes, le commandement
donné à Osée I, 2, le Cantique des Cantiques. En présence de

ces textes nous devons répéter ce que Scherer disait en 1852:
« Je ne puis pas plus admettre un dogme qui jure avec ma
conception des perfections divines, que je ne puis me soumettre à

un précepte qui offense en moi le sentiment du bien et du mal. »

Les théologiens et les chrétiens de tous les temps ont agi
instinctivement d'après ce précepte, si ce n'est par des négations
franches, du moins par des « explications » ou des « allégories

». C'est là un devoir, une question de fidélité à Dieu et à

soi-même, un fait de conscience que les raisonnements les

plus forts ne pourront changer. Celui dont la pensée entre en

conflit avec la dogmatique reçue trouve aussi en lui un « je
ne puis autrement, que Dieu me soit en aide! »

Au nom de la conscience chrétienne, les théologiens modernes

revendiquent seulement assez de liberté pour pouvoir se

former des convictions, se respecter eux-mêmes et ne pas se

transformer en des comédiens qui récitent un rôle appris,
ou en un phonographe qui répète ce qu'il ne comprend
pas

Conclure de là que la conscience chrétienne est la seule

autorité, qu'il n'y a plus d'autorité objective, c'est raisonner
légèrement. En présence de la Révélation, le théologien
sérieux se rappelle que son premier devoir est l'humilité. II
conserve donc une attitude d'expectative respectueuse en
présence de tout ce qu'il n'a pu s'approprier encore de la vérité
biblique. Notre conscience chrétienne formée à l'école de la

1 2 Cor. IV, 13. Rom. 1,16.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APBÈS M. DOUMERGUE 161

Bible et du Saint-Esprit peut être développée par la Bible et

l'Esprit Saint. Nous pouvons croître dans la connaissance de

la vérité, comme hélas aussi, — Scherer l'a montré — déchoir
de la vérité. Toul dépend de notre fidélité aux lumières que
nous possédons.

M. Monod l'a dit: « L'autorité est objective, autrement nous
serions nos propres maîtres Nous devons nous défier de

nous-mêmes et ne nous prononcer qu'avec une extrême
prudence. Peut-être telle notion qui nous paraissait au premier
abord incompatible avec celle de l'amour rédempteur, s'accorde-
t-elle au fond avec cet amour et des lumières plus complètes, de

plus riches expériences nous feront-elles discerner cet accord. Il
pourra nous sembler, par exemple, que l'idée de la « colère de

Dieu » si fréquemment exprimée dans l'Ecriture ne saurait se

concilier avec celle de l'amour de Dieu. Je ne me hâterai pourtant

pas de la rejeter. Peut-être un examen plus approfondi
me conduira-t-il à penser que ces notions loin de s'exclure

s'appellent l'une l'autre.... Ne nions donc pas trop vite ce que
nous n'avons pas saisi, ce qui ne nous a pas paru nécessaire. »

(p. 78, 79.)
M. Astié l'avait dit longtemps auparavant, en 1854, et il le dit

encore puisqu'il vient de réimprimer ces paroles : « Il faut
nécessairement que sur la foi de l'harmonie déjà grande qu'ils ont
constatée entre leur conscience et la Parole de Dieu dans les
Saintes Ecritures, les chrétiens consentent à recevoir et à

respecter sous son autorité ce qu'elles leur donnent pour vrai,
bien qu'ils n'aient pas réussi à se l'approprier subjectivement.
Tout vrai chrétien ne fait-il pas journellement l'expérience que
certaines vérités qui lui apparaissaient, avant sa conversion,
comme absurdes, contradictoires, complètement inassimilables,

font aujourd'hui sa joie et sont le fondement de ses plus
chères espérances. Cette expérience passée devrait cerne semble

nous rendre prudents et sages en vue de l'avenir. Les
progrès antérieurs sont une garantie de ceux qui nous restent
encore à faire, et si, jusqu'au terme de notre carrière terrestre,
telle vérité nous inspire quelque répulsion, ne savons-nous pas
par l'analogie historique que nos neveux pourront s'assimiler

THÉOL. ET PHIL. 1892. 11



162 ALFRED LAUFER

avec bonheur ce que la conscience de notre génération semblait

devoir repousser définitivement. »

En présence de déclarations semblables, il n'est pas permis
de dire que le christianisme est livré en proie au subjectivisme
le plus complet, qu'il n'y a plus de vérité objective. Ce serait
aussi faux que de nier l'objectivité du bien, parce qu'il n'apparaît

pas à tous exactement de la même manière et avec la
même évidence. Parce que nous ne pouvons pas tracer pour
les autres une limite exacte entre le bien et le mal, nierons-
nous qu'il y ait une différence entre le bien et le mal? Pourquoi
ne pas accepter la même difficulté dans le domaine religieux
Est-il donc moins important pour l'homme et pour l'Eglise de

savoir exactement ce qui est bien que ce qui est vrai? Parce

que nous ne pouvons établir d'une manière certaine ce qu'il
faut croire pour être chrétien, il n'en demeure pas moins qu'il
y a des « vérités par lesquelles on est chrétien, hors desquelles
on ne l'est pas, des vérités dont la profession franche en
parole et en acte signale et signalera toujours un véritable
chrétien1. »

Casteillon réclamait déjà ce droit de distinguer dans l'Evangile

ce qui est important et ce qui est secondaire.
« Certainement, dit-il dans son Traiate des hérétiques, après

avoir souvent cerche que c'est d'un hérétique, je n'en trouve
autre chose, sinon que nous estimons hérétiques tous ceux qui
ne s'accordent avec nous en notre opinion. Laquelle chose
est manifeste en ce que nous voyons qu'il n'y a presque aucune
de toutes les sectes laquelle n'ait les autres pour hérétiques :

en sorte que si en ceste cité ou région tu es estimé vray fidèle,
en la prochaine tu seras estimé hérétique. Tellement, que si

quelcun aujourd'hui veut vivre, il luy est nécessaire d'avoir
autant de foys et religions, qu'il est de citez ou de sectes : tout
ainsi que celuy qui va par païs a besoing de changer sa mon-

noye de jour en jour, car celle qui est icy bonne, autre part
n'aura aucun cours, sinon que sa monnoye soit d'or, car en

tous lieux celle-là est bonne, de quelque marque qu'elle soit.

1 Vinet, Liberté religieuse et question ecclésiastique, p. 656, cité par
M. Astié.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 163

Or croire en Dieu le père tout puissant, au Filz et au Sainct

Esprit, et approuver les commandements de vraye piété, qui
sont contenuz en la Saincte Escriture, c'est une monnoye d'or
plus approuvée et examinée que l'or même L »

Qui fera cette distinction entre l'or et le cuivre? — Chaque
chrétien la fera pour lui-même à ses risques et périls. Et
comment? D'après un critère historique comme celui qu'emploie
l'Eglise catholique : Quod ubique, quod semper, quod ab

omnibus.... Ce serait renier son titre de protestant. D'après un
critère dogmatique, comme celui dont s'est servi M. F. Godet
dans un récent article2? Non point, car il faudrait transformer
tous les chrétiens en théologiens, ou les mettre sous tutelle.
Chaque chrétien fera ce triage, d'après un crilère religieux,
d'après ses besoins spirituels, d'après les lumières de son
expérience, de sa conscience chrétienne. Il en a été ainsi de tous

temps pour tous les vrais chrétiens. Us ont tous lu l'Ancien
Testament « à la lumière du Nouveau » ; et le Nouveau à la
lumière de leur individualité religieuse, sous la direction du

Saint-Esprit. Et voilà comment, en croyant s'appuyer
uniquement sur les Saintes Ecritures, les disciples de Jésus-

Christ ont en réalité « bâti sur le même fondement, avec de

l'or, de l'argent, des pierres précieuses, du bois, du foin, du

chaume3. »

Luther, dans son traité De l'autorité séculière, disait —
nous citons d'après la traduction de Casteillon : — « La
difficulté et péril de l'âme d'un chacun, gît en cecy: desavoir
comment il doit croire; car chacun doit regarder et croire
droictement. Et tout ainsi que nul ne peut aller pour toy, ou

au ciel, ou en enfer, ainsi nul ne peut croire, ou non croire

pour toy. La foy ne peut estre contraincte, et tout ainsi qu'il
n'est dans la puissance d'aucun de te clorre, ou ouvrir le ciel
ou enfer, ainsi nul ne te peut contraindre à la foy ou à infidélité.

Parquoy, puisque chacun a cela en sa conscience
comment il doit croire, ou non croire, la puissance humaine doit

1 Casteillon, t. I, p. 366.
2 Chrétien évangélique, 1891, p. 388 sq.
3 1 Cor. 111,10-16. Cf. Phil. III, 12-16-



164 ALFRED LAUFER

estre appaisée, et se contenter... et cependant se soucier de ses

affaires, permettant à un chacun de croire comment il voudra

ou pourra, sans contraindre personne à la foy.
» Davantage rien ne doit estre plus libre que la foy et

religion, à laquelle nul ne peut estre contraint par force, d'autant

que c'est une œuvre divine du Saint-Esprit. Tant s'en faut

qu'aucune force humaine la puisse faire ou exprimer V »

Mais nous ne pouvons mieux faire, pour résumer nos pensées

sur ce point, que de citer quelques pages admirables. Elles

sont du vénéré pasteur Verny, l'ami et le correspondant de

Vinet. On les croirait écrites à l'occasion des discussions

actuelles. L'autorité du nom et la beauté des pensées feront

excuser la longueur de la citation.
« Tout le monde, dans le cours de ce débat, nous entretient

de sa douleur. Il nous sera bien permis aussi d'exprimer, non

pas notre douleur, mais notre étonnement, mais notre confusion

d'entendre comment depuis le commencement de ces
débats on s'est mis à parler de la conscience ; d'entendre des

chrétiens, des théologiens évangéliques, demander : qu'est-ce
que la conscience chrétienne? du même ton à peu près dont

nous avons entendu quelquefois l'incrédulité superficielle et
suffisante demander : qu'est-ce que le Saint-Esprit? ou qu'est-
ce que la vie? d'entendre des pasteurs, des professeurs de

théologie même insinuer que renvoyer les hommes à leur
conscience pour qu'ils discernent ce qui dans la Bible est Parole
de Dieu, c'est les autoriser à répondre : Nous prendrons de la
Bible ce qu'il nous plaira. Eh quoi l'appel à la conscience, à

la conscience morale et religieuse, n'a-t-il pas été le nerf de la

prédication évangélique dans tous les temps, et notamment au

temps de la Réforme N'est-ce pas l'appel à la conscience
chrétienne qui nous a délivrés delà casuistique et de la tyrannie
du confessionnal Lorsqu'un fidèle vous ayant entendu
prêcher, conformément à la parole du Seigneur, qu'il lui est permis

le jour du sabbat d'accomplir des œuvres de charité et de

nécessité vient vous demander quelles sont précisément ces

1 Casteillon, t. I, p. 376.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 165

œuvres, si vous lui répondez que vous ne pouvez pas lui en
donner une liste complète, que pour chaque œuvre qui se

présentera ce sera une question à résoudre entre sa conscience
chrétienne et Dieu, quoi ce sera comme si vous lui disiez de

faire tout ce qu'il voudra Lorsqu'un autre fidèle, après avoir
lu qu'il ne doit pas résister à l'injustice mais offrir sa joue
gauche à qui l'aura frappé sur la droite, viendra vous demander

si cette interdiction est donc absolue, s'il n'y a pas tel cas
où c'est un droit et même un devoir pour le chrétien de résister

à la violence, et quels sont ces cas, quand vous lui répondez

qu'ils ne sauraient être déterminés et comme codifiés
d'avance et que dans chaque conjoncture spéciale ce sera devant
Dieu sa conscience chrétienne qui devra décider, quoi ce sera
comme si vous lui disiez de résister, de frapper, de tuer son

agresseur quand cela lui fera plaisir
» Nous portons en nous, dans notre esprit, les lois des

nombres et celles des dimensions de l'espace; et, lorsque

nous énonçons ces lois, nous sentons très distinctement

que c'est bien nous qui les affirmons d'une affirmation
qui sort du fond le plus intime et tient aux conditions
même de notre intelligence, et, en même temps, nous sentons

tout aussi distinctement que ce n'est pas seulement

nous qui affirmons, mais aussi quelque chose qui n'est pas

nous, qui nous est supérieur et à quoi nous ne pouvons
rien. Lorsque je dis que deux et deux font quatre, c'est bien

mon jugement que je prononce, et cependant ce n'est pas le
mien seulement, mais celui d'une raison élevée au-dessus de

moi, et dont mon jugement n'est que l'organe. Et quand, en

partant des plus simples axiomes, nous parviendrions comme
Pascal à découvrir par nous-mêmes toutes les propositions d'Euclide

jusqu'à la trente-deuxième, ou quand, sur les pas de Le-

gendre, nous serions conduits par degré jusqu'au dernier
théorème de la géométrie nous sentirions encore que ce dernier

théorème, le plus élevé ou le plus compliqué de tous et auquel
à notre point de départ nous ne comprenions absolument rien,
n'en tenait pas moins à la substance même de notre esprit et

y était de tout temps renfermé, tout aussi bien que ces élémen-



166 ALFRED LAUFER

taires vérités dont la connaissance se confond pour nous avec
les premiers exercices de notre intelligence.

» Y a-t-il en nous une faculté qui soit pour la vérité morale et

religieuse ce qu'est notre intelligence pour la table de Pythagore

ou le carré de l'hypothénuse Nous nous souvenons
d'avoir entendu un grand orateur, voulant établir la supériorité de

la certitude morale sur la certitude mathématique elle-même,
s'écrier avec un accent et un geste admirables : « Pour me

» faire dire que deux et deux ne font pas quatre, il faudrait
» seulement mutiler mon intelligence, tandis que pour me faire
» avouer que la vérité ne vaut pas mieux que le mensonge, et

» l'amour que la haine, il faudrait me déchirer du haut en
» bas » Oui, la vérité vaut mieux que le mensonge et l'esprit
que la chair, et l'amour que la haine, et le pardon que la

vengeance; oui, il y a plus de douceur à donner qu'à recevoir, et

plus de grandeur à souffrir qu'à jouir. Ces vérités reposent
au fond de nous-même ; elles forment la substance de notre
être moral, ce sont les traits oblitérés, mais invinciblement
persistants, de l'image divine en nous; prononcés à notre
oreille, elles nous arrachent intérieurement un assentiment

involontaire, un assentiment que nous pouvons bien nier
devant les hommes, mais que nous ne pouvons nous
dissimuler à nous-même et qui fait notre bonheur ou notre désespoir.

Et dans ces vérités élémentaires est compris l'Evangile
tout entier. Carsi l'amour vaut mieux que la haine, et le pardon
que la vengeance, il faut donc qu'il y ait un amour au-dessus
de toute haine et de tout amour, un pardon qui désarme toute

vengeance sans en excepter la plus légitime; il le faut ou il
n'y a point de Dieu.

»Qu'on accuse donc M. Scherer ; nous ne pouvons pas ne pas
le dire avec lui : Jésus-Christ n'est pas venu nous enseigner
l'amour de Dieu comme une vérité étrangère; il nous a montré,

à la fois inscrite et cachée dans notre cœur, la leçon qu'il
voulait nous apprendre. En nous faisant connaître Dieu comme
Père, en nous annonçant son pardon, en nous présentant sur
la croix où il meurt la pleine manifestation d'un amour qui
dans le ciel surmonte et couvre toute justice et qui, dans notre



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI D'APRÈS M. DOUMERGUE 167

cœur doit surmonter et couvrir toute crainte, il n'a fait que
réveiller et affranchir dans les entrailles ténébreuses de l'humanité

cette vérité qui, sous l'incantation du péché, y dormait
d'un sommeil séculaire ; il n'a fait que lui remettre à la pleine
lumière du jour la réalité de ce bien suprême que dans ses

rêves confus elle n'avait jamais cessé d'entrevoir et de

poursuivre. Pourquoi donc serait-il appelé le désiré des nations,
s'il n'avait été l'accomplissement, non seulement de la prophétie
écrite en Israël, mais de l'universelle prophétie du cœurhumain,
et la réponse à ce soupir qui, plus ou moins distinct, s'est de

tout temps élevé de toute âme pécheresse? Or ce qui en nous
reconnaît dans la vérité révélée par Jésus-Christ la vérité
fondamentale de notre être et dans l'image de Jésus-Christ
l'image à laquelle nous avons été créés, ce qui en nous, aux
paroles, aux promesses, aux œuvres à la mort du Seigneur,
dit : Amen, comme notre intelligence dit oui quand elle voit
briller à son regard le point lumineux d'une démonstration
mathématique, c'est là, selon le degré de la vérité ainsi acclamée,

d'abord la conscience morale, puis la conscience
religieuse, et enfin cette conscience chrétienne de laquelle ces

Messieurs demandent : qu'est-ce que c'est? Qu'ils le demandent

et qu'ils hochent la tête Il faudra bien que nous allions à

elle et que nous l'acceptions pour guide et pour juge, quand
nous voudrons sérieusement réformer notre théologie, notre
église et notre vie. Alors seulement quand nous aurons pris
le parti de l'écouter et de la suivre dans ce sûr développement
où, par un admirable échange, elle reçoit tour à tour de la
Bible et renvoie sur elle les rayons de la lumière divine, alors
ce sera la fin de tout ce que dans notre christianisme nous
avons encore conservé de païen, de judaïque et de romain, la
fin de toutes les fictions qui nous donnent le moyen de faire des

chrétiens ou de nous croire chrétiens sans l'être, la fin du
christianisme de système de parole, de sensiblerie, d'importance
affairée, la fin de toutes les choses qui, dans notre pensée ou
notre activité chrétienne, demeurent en dehors de la conscience
et nous apprennent à nous passer du Saint-Esprit et de la vie
cachée avec Christ en Dieu. Ce sera par conséquent aussi, et



168 ALFRED LAUFER

nous nous en réjouirons, la fin des Eglises de baptisés sans

croyance, et de croyants sans foi1. »

1 Revue de Strassbourg 1854, p. 245-247. Nul ne nous reprochera la
longueur de cette citation : elle a la valeur d'un document historique
oublié et exhumé juste au bon moment. On a beau dire, elle est vieille la
théologie indépendante d'au moins quarante ans. Nous voyons reparaître
aujourd'hui tous les grands problèmes, autour desquels il ne s'est fait
qu'un trop long silence. En 1854, on demandait qu'est-ce que la
conscience chrétienne? De nos jours, on trouve plus expéditif de la nier
dogmatiquement. Mais que cela ne nous étonne en rien. Nous avons
appris quelque chose, le public religieux de même. 11 a l'oreille ouverte,
tout porte à espérer qu'on ne lui fera pas prendre encore une fois pour
des ennemis de l'Evangile, « des hommes dangereux placés en dehors du
christianisme, » des écrivains qui, en toute paix et débonnaireté, s'efforcent

de conduire le peuple de l'Eglise dans les voies de l'Evangile
primitif, éminemment simple et populaire, dussent les théories des docteurs
modernes en souffrir quelque accroc.

(Rédaction.)


	L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

