Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: L'autorité en matiére de foi d'apres M. Doumergue et la crise actuelle
Autor: Laufer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE

ET LA CRISE ACTUELLE!

PAR

ALFRED LAUFER

Tous ceux qui se sontintéressés aux récentes discussions sur
le probleme de I’Autorité ont lu avec attention le petit volume
de M. Doumergue. Ils espéraient y trouver quelque Jumiére.
Nous trompons-nous en affirmant que beaucoup ont été décus,
que plusieurs auront répété avec un ancien prophéte : « Nous
attendions la lumiére, et voici les ténébres. » (Esaie LIX, 9.)

Dans ces conditions I'ceuvre de M. Doumergue vaut-elle la
peine d’étre sérieusement examinée? Nous en avons douté un
moment. Mais le sujet traité est si grave, qu’il faut tout essayer
pour V'élucider. Et de plus, I'indécision, le vague qui se cache
sous les affirmations oratoires de M. Doumergue, correspond
si bien 4 I'état d’esprit d’'un grand nombre parmi nous qu’il
importe d’en sortir. Pour ces deux raisons, je prendsla liberté
de présenter les observations qui suivent et de rappeler quel-
ques paroles d’hommes autorisés.

Commengons par quelques remarques préliminaires :

10 Et tout d’abord contestons le terme de « Nouvelle Ecole »
qui devient courant. G’est un fantdéme que cette « Nouvelle
Ecole » ! Nous n’y croyons pas plus que M. Monod ne croit en

t I Autorité en matiére de foi et la nouvelle école, par E. Doumergue.
Lausanne et Paris, 1892.



L'AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 139

avoir écrit « Le Manifeste ». Sans doute, lorsqu’il s’agit de
pourfendre les vieux orthodoxes, qui se font rares, d'atta-
quer l'ancienne dogmatique, qui est bien chancelante, nous
voyons marcher a la bataille en rangs serrés MM. C. Secrétan,
Dandiran, Astié, Sabatier, Lobstein, Chapuis, Monod. Mais nous
serions bien surpris si ces vaillants hommes réussissaient 4 se
metire d’accord pour rédiger une dogmatique chrétienne! Ge
qui les unit, ¢’est la méthode, c’est la tendance a simplifier la
dogmatique, & réagir contre les spéculations théologiques et
la métaphysique religieuse , c’est le désir d’appliquer a la
science théologique les procédés de la méthode expérimentale
et historique , c’est le besoin de saisir le christianisme par son
coté pratique et vivant plutdot que théorique, c’est par-dessus
tout la conviction que la vérité se légitiine d’elle-méme au
cceur sincere, & la conscience droite.

Cette école, ou plutot cette tendance est bien vieille déja;
c’est la tendance mystique, qu’il faut se garder de confondre
avec le mysticisme. Et, chose étonnante, le débat actuel n'est
que la répétition de celui qui s’est produit, il y a quarante ans,
entre M. le professeur Ullmann , traduit par M. Sardinoux de
Montauban, et M. de Gasparin. Pour comprendre la polémigque
d’aujourd’hui, il faut relire les deux traités d’Ullmann sur I'[s-
sence duw christianisme et 'Essence de la mystiqgue! , deuy
traités d’'une actualité étonnante. M. Monod pourrait en citer
des pages entiéres en réponse & M. Doumergue.

« 1l m'accuse, dit Ullmannen parlantde M. de Gasparin, d’an-
tipathie pour le dogme, d’indifférentisme, d’hostilité envers
IEcriture et méme d’incrédulité; et il redoute les plus funestes
effets pour ses concitoyens, de la tendance théologique dont il
me croit I'organe. 1l se sent obligé de résister & ses commence-
ments avec toute I'énergie de son esprit. Aussi sa polémique
est-clle vive et ardente ; mais elle est loin d’étre aussi solide
que son zéle est éclatant. D’emblée M. de Gasparin se montre
fort peu disposé & comprendre 'auteur. Aussi se laisse-t-il en-
trainer & de bien grandes injustices.... Il détache les passages
qu’il cite de leur contexte naturel; il part d’une fausse suppo-

1 Parig, Ducloux, 1851, 1852.



140 ALFRED LAUFER

sition sur le but de mon livre; et dés lors il explique dans le
plus mauvais sens et ce qu’il renferme et ce qu’il ne contient
pas, mais qui, d’aprés lui, devrait s’y trouver?. »

Mais chose plus étonnante encore, ce méme débat s’est déja
produit il y a 350 ans! Le méme jour et & la méme heure olx
M. Monod présentait sa thése 4 la faculté de théologie de Paris,
la Sorbonne accueillait avec sympathie une remarquable theése
de doctorat, en deux volumes de 500 pages , de M. F. Buisson
sur Sébastien Casteillon. Voici ce que dit 'auteur dans sa pré-
face : « Plusieurs pages, et les pages de doctrine capitale du
travail original de M. le pasteur L. Monod sur le Probléme de
Pautorité, rééditent avec une ressemblance d’autant plus sai-
sissante qu’elle s’ignore, quelques-unes des theéses vingt fois
énoncées par Casteillon sur la véritable autorité, sur la vérita-
ble inspiration, sur la véritable foi. Et I'on ne s’étonne plus
qu’a trois siécles de distance ces deux protestants se rencon-
trent jusque dans les mots, quand on a remarqué l'identité de
leur principe fondamental : « la foi n’est pas la croyance », dit
le moderne ; « fides non intellectits sed voluntatis est, » disait
son devancier du seiziéme siecle ; I'un définit la foi une « éner-
gie de 'ame » , 'auire dit : « fides, christiana virtus. » Tous
deux écrivent mot pour mot que « l'inspiration peut se trouver
sans Uinfaillibilité, » tous deux affirment que « 'autorité dela
Bible réside dans celle del’esprit, ¢’est-a-dire dans une autorité
vivante qui opére sur les esprits, comme une puissance active,
éducative, qui discipline, corrige , forme a la justice de vrais
hommes, des hommes de Dieu?2, » tous deux enfin entendent
« que croire en Jésus-Christ, c’est non le répéter, maisle suivre;
que son disciple est non pas celui qui sait rendre correctement
ses idées, mais celui qui reproduit sa vie sur la terre. »

Et aprés avoir mentionné la legon d’ouverture de M. Stapfer
qui « consacrait tous les grands principes qui caractérisent la
Réforme dans la Réforme, et les placait sous les auspices du
véritable inspirateur du protestantisme moderne, Alexandre
Vinet, » M. Buisson ajoute : « Nous n’avons garde de contre-

1 Mystique, p. §,9.
2 Pimy, 111, 18,17.



L'AUTORITE EN MATIRERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 141

dire & cette filiation, que tout justifie ; nous demandons sim-
plement le droit de la prolonger dans le passé et de rappeler &
cette « jeune théologie » un ancétre oublié que nous serions
tenté d’appeler, si ces rapprochements n’étaient toujours dé-
fectueux, le Vinet du seiziéme siéclet. »

20 Relevons ensuite 'usage abusif et faux que M. Doumergue
fait du nom de Scherer. Le jour méme (15 janvier 1892) ou
paraissait & Lausanne 'ouvrage qui nous occupe, M. Draussin
écrivait dans I'Eglise libre : « M. Astié? réfute victorieuse-
ment la prétention de solidariser la méthode de Vinet avec
celle de Scherer et enléve a ceux qui seraient tentés de faire
de lui-méme ou des théologiens qui pensent comme lui des
disciples de Scherer la possibilité de soutenir loyalement une
pareille thése. »

Et puis le procédé qui consiste & tout réduire en « isme »
est bien vieilli et bien peu sérieux! Darbysme ! anglicanisme!!
piétisme | mysticisme! subjectivisme! rationalisme! sont des
arguments d’autorité qui n’effrayent plus les gens intelligents.
Je ne puis faire un crime & M. Monod d’avoir accepté certaines

paroles de Scherer. Je puis trouver admirable et parfaitement
vrai le cantique :

Je suis 4 toil gloire & ton nom supréme |
O mon Sauveur! je fléchis sous ta loi,

bien qu'il soit de Scherer. Comme je dois m’inscrire en faux
contre le cantique :

Oui, Jésus a tout accompli....

Le couarroux du Dieu trois fois saint
S’est épuisé sur la victime,

Dont le sang protecteur éleint

La foudre destinée au crime,

qui est d’un émule de Scherer, Fréd. Chavannes. Gardons-nous
de juger les questions d’aprés les gens qui les présentent. Ju-

1 Sébastien Casteillon , sa vie et son euvre (1515-1563). These de docto-
rat présentée a la faculté des lettres de Paris par Ferdinand Buisson,
agrégé de philosophie. Paris, Hachette, 1892, t. [, p. 12-14.

2 Edmond Scherer et la théologie indépendante. Lausanne, Georges Bridel
& Cie, 1891.



142 ALFRED LAUFER

geons-les plutot en elles-mémes. Autrement nous tomberions
sous le coup de cette mordante parole du méme Scherer : « La
plupart des hommes se laissent déterminer dans leurs juge-
ments par le nom des avocats, plus que par ’étude du dossier!. »
Un trésor peut nous étre donné dans un « vase de terre? » ou
dans un vase d’argent, sans rien perdre ni rien gagner. Une
vérité exprimée par Scherer a autant de valeur qu’une autre
vérité exprimée par Vinet ou M. Doumergue. La vérité pour la
vérité.

30 Et puisque nous désirons étre vrai, reconnaissons que
M. Monod et les auteurs attaqués par M. Doumergue ont
prété, sur plusieurs points, le flanc & la critique. Ils réagissent
tous contre un point de vue qui leur semble faux ; et qui dit
réaction dit presque toujours exagération. Ainsi, nous avons
plusieurs fois été étonné, comme M. Doumergue, de voir le dé-
dain professé par plusieurs pour les connaissances, les idées
chrétiennes, pour 1’élément intellectuel de ’'Evangile. La réac-
tion contre les dogmes est allée, en apparence, jusgqu’au mé-
pris du dogme. A force de parler de « la vie » et contre « I'in-
tellectualisme », on a semblé établir un « divorce entre la vie
et la pensée, » une incompatibilité entre la religion et la théo-
logie, entre la piété et le dogme. M. Monod a senti ce défaut
et a voulu rétablir I’équilibre dans la préface & la seconde édi-
tion de son livre.

Autre exemple : La maniére dont M. Monod parle de I'Eglise
ne me parait pas juste. On peut étre individualiste ou indépen-
dant sans méconnaitre les droits de la collectivité. La thése de
M. Monod contient des affirmations sur I’'Eglise qui permettent
a M. Doumergue de dire avec raison : « Comment ne pas voir 14
un reste de cet individualisme radical qui considére la société
comme un malheur; qui, au fond, ne comnprend pas la société,
ne voit dans la société qu’une géne inévitable, mais une géne
pour lindividu? » (p. 149.)

Des propos comme ceux qui ont été tenus contre toute auto-
rité objective, contre I’Ecriture sainte, contre I'utilité du mira-

I Mélanges, p. 8.
22 Cor. 1Y, 7.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 143

cle pour confirmer la foi, provoquent des affirmations en seng
opposé, également exagérées, et, loin de servir la cause de la
vérité, risquent de la compromettre pour longtemps.

« Au sens le plus général, la Mystique, a dit Ullmann, est
cette tendance de la vie chrétienne et de la théologie qui dé-
fend une saine subjectivité conire un faux objectivisme, et les
besoins de I’dme ainsi que de l’expérience personnelle contre
les excés de l'intellect, de la 1égalité, de la doctrine et de la
lettre ; cette tendance qui cultive les parties profondes de la
foi que la pensée est impuissante & traduire toutes en un clair
langage, et qui trouve un cachet mystérieux empreint sur tous
les degrés de la connaissance.... Mais la mystique dégénére en
mysticisme quand elle ne s’en tient pas au solide et vrai fon-
dement, et ne sait pas garder la juste mesure.... La mystique
se change en mysticisme quand & 'union morale avec Dieu se
substitue 'union de nature, & la vie intérieure appuyée sur la
parole divine, un spiritualisme idéalisant, & une conscience ré-
fléchie du dogme, la haine du dogme, & l'ordre moral ferme-
ment établi, le bon plaisir de l'individu, et & un commerce
raisonnable de pensées, une sentimentalité exclusive et con-
centrée 1. » On le voit, la pente est glissante, il faut veiller
pour I’éviter.

I

Abordons maintenant le traité de M. le professeur Dou-
mergue.

Nous aurions beaucoup a dire de ses « définitions ! » C’est une
belle chose qu’une définition, mais & deux conditions, qu’elle
soit possible et qu’elle soit juste. Or, je doute que dans le do-
maine religieux et moral, tout puisse se réduire en définitions
exactes, en formules précises. Je dirais volontiers que « de tou-
tes les réalités, les plus réelles sont celles qui se définissent le
moins % », Puis, chose plus grave, je crois que M. Doumergue,
en voulant faire la lecon A ses « contradicteurs », a passé & cote
des questions. Il me semble méme n’avoir pas pris la peine de

1 Mystique, p. 35, 37, 41.
2 Casteillon, p. x1.



144 ALFRED LAUFER

comprendre le point de vue de ceux qu’il se croit obligé d’atta-
quer. Il exagére leurs idées, il les fausse, les caricature méme
pour mieux pouvoir les combattre, tant et si bien qu’on peut
lui appliquer ces paroles presque textuelles de M. Monod 1 : « 1l
lui arrive de condamner comme miennes des assertions que je
me suis employé & combattre ct de prendre contre mol la dé-
fense de théses qui me sont particuliérement cheéres.» C'est
ainsi qu’aprés avoir beaucoup critiqué, il arrive, sans le savoir
peut-étre, aux mémes conclusions que M. Monod en ce qui
concerne les notions d’autorité, de foi et de conscience.

A. L’autorité. — 1l y a certainement du vague dans la ma-
niére dont M. Monod emploie le terme d’autorité ; mais la pen-
sée de MM. Scherer, Secrétan et Dandiran était assez claire
pour ne laisser aucun doute.

En disant que !’« autorité, c’est ce qui ne se discute pas»,
que «’autorité ne se prouve pas », en réclamant pour 'autorité
«I’évidence», I’on entend parler au point de vue absolu et vi-
ser Dieu. M. Doumergue parle toujours au point de vue relatif,
il ne pense qu’a 'autorité des Saintes Ecritures. De 14 sa défi-
nition: « Une autorité que je ne puis contester n’en est pas
une pour moi. »

« Nous ne discutons pas, répond M. Monod, le fait de I'auto-
rité dans la vie humaine, ni son droit relatif, mais le droit ab-
solu de lautorité. Y a-t-il des autorités ou une autorité qui
s'impose 4 nous d’'une maniére absolue 2. »

M. Doumergue n’a pas compris cette distinction et il s’égare.
Sans doute, il y a des autorités, personne ne I’a jamais contesté.
Il y a des autorités, des choses ou des gens qui ont certains
droits de se faire écouter, obéir, de s’imposer, de réclamer
soumission dans certains domaines. Ainsi 'on dit d’un savant
ou d’un livre qu’il est une autorité ou qu’il a de I'autorité; on
parle de 'autorité d’un chef de famille ou d’Etat. On en vient
méme, par maniére de parler, & désigner le gouvernement
d’un pays ou d’'un endroit sous le nom de «P’autlorité ». Mais
tout cela est relatif & une certaine sphére de l'activité, de la

! Evangile et Liberté, 1892, p. 13.
2 Doumergue, p. 234.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 145

pensée ou de la vie humaines. Dans leurs domaines respectifs,
ces autorités sont légitimes, elles doivent étre reconnues et ac-
ceptées; mais hors de leur domaine, ces autorités n’ont point
d’autorité. Et méme sur leur propre terrain aucune de ces au-
torités relatlives ne saurait étre considérée comme infaillible.

Un gendarme, selon l'exemple réédité par M. Doumergue,
un gendarme est sans doute une autorité, dans un certain do-
maine, et dans ce domaine son autorité doit étre acceptée.
Mais si le gendarme de Montauban s’avisait de juger le style de
M. Doumergue, ou sa maniére de critiquer, ou sa notion sec-
taire de I'Eglise, ’honorable professeur pourrait s’insurger !
Bien plus, si les lois qu’applique le gendarme sont immo-
rales, son autorité doit étre contestée!.

Un chef d’Etat a le droit de se faire obéir. Son autorité est
légitime, dans le domaine de D'Etat; mais quand Louis XIV
voulut dominer sur la conscience des protestants de France,
non seulement ils purent, mais ils durent protester contre une
autorité au nom de Vautorité. J'al peine & croire que M. Dou-
mergue leur donne tort.

Il y a donc des autorités relatives, valables dans certains
domaines, pour certains hommes et dans un temps donné, au-
torités faillibles, revisables qui n’ont d’autorité que dans la me-
sure ol elles sont I'expression de l'autorité.

L’autorité, au sens absolu, c’est I'éire qui a le droit absolu
de commander, de se faire obéir dans tous les domaines; c’est
la personne dont les ordres ne doivent pas se discuter, bien
qu'ils puissent étre discutés. Cette autorité absolue, souveraine,
unique, c’est Dieu.

Dans ce sens Scherer a eu raison de dire « une autorité que
je puis contester, (c’est-a-dire que j’ai le droit de contester),
n’en est pas une pour moi». Et M. Doumergue a eu tort
d’opposer cette contre-définition : « une autorité que je ne puis
contester n’en est pas une pour moi. » Mais, au fond, il y a
un malentendu, et c’est ici le cas de rappeler le mot de La Ro-
chefoucauld, je crois: « Quand on ne s’entend pas, c’est tou-
jours faute de s’entendre, » Le verbe pouvoir n’est pas pris

1 Voir Vinet, par Rambert, t. 1, p. 186, sq.

THEOL. ET PHIL. 1892, 10



146 ALFRED LAUFER

les deux fois dans le méme sens: Scherer le prend dans le
sens d’avoir le droit (dirfen); M. Doumergue le prend dans le
sens d’avoir la possibilité (mogen).

Sans doute on peut contester l'autorité de Dieu et s’y sous-
traire, comme on peut soutenir que 2 et 2 fonl 5; mais, dans
les deux cas, en sortant de I'ordre, du droit, du vrai. Contes-
ter, discuter méme l'autorité de Dieu, c’est étre dans le do-
maine moral ce qu'est le sot dans le domaine intellectuel.
Refuser d’obéir & Dieu, c’est possible, évidemment, mais en
devenant un «nabal», un insensé et un pécheur. Et ce fut le
cas de Scherer dés le moment ou il crut pouvoir discuter 'au-
torité de la conscience, ol ses ordres sacrés ne lui apparu-
rent plus «clairs comme le jour», car, a dit Vinet, « si c’est
une impiété de nier Dieu, c’en est une aussi grande de nier
la conscience qui est sa voix, son organe, son représentant
dans nos dmes!. »

Pour n’avoir pas pris la peine de comprendre ses adversai-
res, ou pour avoir voulu leur donner une lecon de logique,
M. Doumergue en est venu & confondre la nue possibilité avec
le droit, la liberté de choix avec la liberté réelle, et & écrire
cette énormité : « Pour trouver l'autorité vraie, I'autorité dans
le sens plein et absolu du mot,... il faut arriver & deux étres
dont I'un a le droit absolu de commander et dont 'autre a la
puissance absolue de contester, de résister, de désobéir. »
(p. 32-33.) Conclusion : «la liberté parfaite » est la possibilité
de pécher !

Bien plus, il en est venu & nier que Dieu soit une autorité
pour lui, puisque d’une part (p. 31), « une autorité que I'on ne
peut contester n’en est pas une» et que d’autre part (p. 177)
« 1l ne peut venir & la pensée d’un homme de contester, de
critiquer, de juger une pensée, une volonté authentique de
Dieu.»

Mais passons. En réalité M. Doumergue signerait cette pa-
role de Scherer : « L’idée de Dieu implique I'idée d’autorité,
puisque ’homme est tenu d’accepter ce que Dieu dit ou ce
qu’il veut, par cela seul (ue Dieu le veut et le dit. » Il n’y a

! Vinet, La liberté des cultes, p. 361.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 147

donc pour lui, comme pour M. Monod, pas d’aultre autorité
absolue, incontestable, infaillible que Dieu percu par la con-
science : « l'absolu en nous révele P'absolu hors de nous. »
(p- 49.)

B. La foi. — Dieu, 'autorité absolue, s’offre & nous sous les
traits du bien et du vrai, qui participent de la méme évidence,
comme de la méme autorité que lui. Il suffit de les voir, mais
il faut les voir pour en reconnaitre 'autorité. La foi contemple
et saisit le vrai religieux comme le bien moral. Nous dirions
donc avec Scherer, mais en unissant le domaine moral au do-
maine religieux : « Il est une autre sphere que celle ... dubeau,
du vrai, dusensible, je veux dire celle de Dieu, et nous sommes
doués d’'un organe spirituel qui forme notre nature la plus éle-
vée el par lequel nous percevons Dieu et les choses de Dieu.
Cet organe, c’est 'ame (le mwedpa), cette perception, c’est la
foi 1. »

M. Monod reprend la méme pensée. Dans une image cou-
rante, il compare la vérité religieuse & la lumiere et il dit que
la foi est alavérité ce que la vue est & la lumiére. « Le soleil des
esprits , ¢’est la vérité. Menez-moi ou elle brille. C’est le pre-
mier service que vous pouvez me rendre. Si je ne parviens pas
alors & la discerner, ou bien vous m’avez trompé, ou bien c’est
a mon ceil qu’est toute la faute. Dans I'un et dans l'autre cas,
ce ne sont pas vos affirmations les plus impérieuses, ce ne sont
pas les plus solennelles assurances de toutes les autorités
qui y changeront quoi ce que soit. »

Cela nous semble incontestable. M. Glardon dit de méme
dans un récent article? : « La vérité se recommande d’elle-
méme au cceur et & la conscience. Il suffit qu’elle se manifesie
dans sa nue simplicité pour que quiconque ne ferme pas les
yeux de parti pris, reconnaisse son existence et du méme coup
son autorité.... La vérité en se manifestant fait une impression
sur le sens de la vue morale. On la percoit immédiatement, elle
n’est pas pour I’dme le fruit d’un raisonnement. »

Eh bien, M. Doumergue n’a pas compris. Il argumente sur

! Revue de Strassbourg, 1850, p. 68.
2 Chaétien évangélique, 1892, p. 36.



148 ALFRED LAUFER

cette image silumineuse et il conclut gue la « Nouvelle Ecole »
est intellectualiste. Elle veut « voir, » elle réclame « I’évidence. »
« N’est-ce pasune preuve et bien grave, s’écrie-t-il, que la foi
de la Nouvelle Ecole se meut dans ce domaine de I'évidence
gui s’appelle lintellectualisme » (p. 35). Enfin il conclut :
« évidence, intellectualisme! »

Le fait est que M. Doumergue devait raisonner ainsi en par-
tant de sa notion extérieure et relative de 1’autorité. Si auto-
rité peut se discuter, s’établir, se démontrer par des arguments
quelconques ayant valeur probante, la foi doit étre essentielle-
ment un « acte de confiance, » un acquiescement volontaire &
ces arguments, & ces preuves. Mais en s’attachant, pour défi-
nir la foi, & la notion de confiance, M. Doumergue n’aborde
pas méme la vraie question qui a été posée par Vinet dans les
termes classiques de « foi d’autorité » et « foi d’expérience, »
la question de savoir si la vie éternelle est une prime offerte &
la erédulité ou bien une création du Saint-Esprit dans le ceeur
de « quiconque voit le Fils et croit en luil, » la question de sa-
voir si le salut est affaire de croyances ou de foi, ¢’est-a-dire
de relations personnelles avec Dieu !

Pour autant que je le sais, l'école mystique entend par foi
d’autorité cette foi de confiance en Pierre, Jacques et Jean, qui
n’a pas mis ’Ame en contact avec Dieu. « Je crois par autorité,
disait Scherer , lorsque j'admets un fait, une science sur l'as-
sertion d’un savant, un préjugé a cause du consentement uni-
versel, un dogme par cela seul que I’Eglise I’enseigne ou que
I'Ecriture le renferme. » Qu’on ne puisse se passer de cette foi
d’autorité en religion, qu’elle soit le point de départ pour un
grand nombre, c’est incontestable. M. Monod I'a dit longue-
ment. Mais que ce soit la foi évangélique, non 2. Cette foi-la
est insuffisante, fiit-elle aussi éclairée que celle d’un théologien
et aussi orthodoxe que cellede M. Doumergue. La vraie foi
suppose la connaissance de la vérité, la confiance en la vérité,
la volontéde s’y soumettre, mais de plus, mais essentiellement,
la foi qui sauve est la vueet ’appropriation de la vérité. « Dés

11 Jean VI, 40.
21 Jean 1I, 23-25.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 149

ici-bas, déclare Vinet, la vue est le caractére idéal de la foi;
tout ce qui est au-dessous n’est pas rigoureusement la foi; la
foi qui n’est point une vue est une chimére ; et dans un sens
moral et spirituel, il faut voir, toucher et golter pour croire L. »
Comparez 1 Jean I, 1-4, 2 Cor. III, 16-1V, 6.

(’est 1a I'expérience qu’ont faite tous les vrais chrétiens dans
tous les lieux et dans tous les temps. Spurgeon, aprés avoir
pendant longtemps et vainement cherché le salut dansla
croyance, entendit un jour une prédication sur ces mots :
« Regardez & mol, et vous serez sauvés. » (Esale XLV, 22.) Le
prédicateur le fixant, lui dit : « Jeune homme, vous étes dans
l’'angoisse, vous n’en sortirez (u’en regardant & Christ. Regar-
der, regarder, regarder, tout est 12! » Et le grand prédicateur
qul raconte ceci, ajoute : « Je discernai immédiatement le
chemin du salut. Oh | comme 4 ce moment je tressaillis de joie !
Jignore ce que cet homme ajouta, je n’y prenais plus garde,
étant possédé par une seule pensée : Je regardais ! J’aurais pu
regarder jusqu’a ce que les yeux me sortissent de la téte?2. »

Voila la foi qui sauve! (Pest une foi personnelle « subjec -
tive », individuelle. Elle peut ne pas s’arranger toujours avec
Pofficialité et les réglements. Mais c’est la seule foi digne de
ce nom. Et M. Doumergue laccorde partiellement en décla-
rant que « tout chrétien doit aspirer a dire : Ce n’est plus moi
qui vis, c’est Christ qui vit en moi. » (p. 45.)

Nous voici donc en présence de Dieu qui en Jésus-Christ
s’offre & nous comme « la vérité » et « la lumiére », « 'amour »
et « la sainteté ». La foi, « par un mouvement primitif, comme
dit Ullmann3, et par une aspiration primesautiére de toute I’dme,
antérieure et supérieure a4 toute démonstration rationnelle »,
nous met en relation avec Dieu. Mais cette activité de I'dme
s’exerce dans une double direction, par le sens moral qui
s’approprie le bien et par le sens religieux qui s’approprie le
vral.

C. La conscience. — Par la foi, la conscience morale discerne

! Discours religieux, 4° édition, p. 367.

2 Comp. Secretan, Civilisation et croyance, 17° édit. p. 255.
8 Christianisme, p- 107.



150 ALFRED LAUFER

et s’approprie le bien moral. Je ne crois pas que personne s’a-
vise de contredire M. Doumergue dans la distinction qu’il fait,
a l'instar de Scherer!, entre la conscience et la loi morale. Ce
ne sera en tout cas pas M. Monod, puisqu’il indique comme
autorité universelle non pas « la conscience », terme vague,
équivoque, mais « I’obligation morale » ; puisque, aprés avoir
déclaré que « la morale est juge des métaphysiques, » il ajoute
« & condition toutefois qu’on n’entende pas par morale l'en-
semble des régles quigouvernent & une époque donnée une
société donnée, mais le principe méme de ’obligation. »

Mais cette distinction est théorique. En pratique le sentiment
de 'obligation appelle les lois morales. Il ne dit pas seulement
« tu dois », mais « tu dois faire le bien ». Et ce bien, le sens
moral le cherche et le percoit comme 'oreille I’harmonie,
comme ’ceil lalumiére. Dés qu’il I'a vu par la foi, ’homme le
reconnait, et ce bien lui apparait revétu d’'une autorité aussi
absolue que la nue obligation morale. Pourquoi? Si non parce
qu’il y a harmonie préétablie entre la conscience et le bien,
parce qu’il y a une virtualité de la conscience qui la pousse &
tendre sans cesse a ’actualité. Mais alors cette actualité, cette
conscience morale, comme on la nomme habituellement, n’est-
elle qu'un mot, qu’une création de la subjectivité individuelle,
comme semble le prétendre M. Doumergue? Peut-on, comme
il le fait, opposer « les lois? morales, produit de la raison
humaine, variables et relatives, et la conscience (obligation
morale) immuable, absolue (p. 48)? » N’est-ce pas la contes-
ter I’objectivité dubien ? Nos lois morales ne sont-elles pas un
reflet , un écho, un produit des lois éternelles et universelles
del’ordre créé par Dieu ? Ne sont-elles pas des réalités objec-
tives, immuables que notre raison percoit 3, mais ne produit
pas, des manifestations souveraines de l'autorité supréme que
I’homme reconnait, qu’il doit accepter et qu’il ne peut contes-
ter sans pécher ? N'aurait-on pas tout aussi bien le droit de
dire que les lois du monde matériel sont des « produits de la

! Mélanges, p. 12. Comp. Doumergue, ' dutorité, p. 48 note.
2 M. Doumergue a peut-étre voulu parler des notions morales?
31 Cor. XIII, 12.



L’AUTORITE EN MATIETE DE FOI D’'APRES M. DOUMERGUE 151

raison ? » Parce que mon ceil percoit la lumiére et les objets
dira-t-on qu’il les produit? Ah ! ce seraitici le cas de retourner
4 M. Doumergue une de ces épithétes qu’il distribue si volon-
tiers et de lui dire que cctte affirmation est rationaliste au pre-
mier chef.

Pour nous, nous croyons & l'objectivité du bien et par con-
séquent &l’autorité absolue des lois morales. 1l y a des congquétes
morales, découvertes de ’homme ourévélations de Dieu, qui ne
sontplus & faire. « Unevérité ne vient point au jour, adit Sche-
rer, un principe n’arrive pas & son avénement sur un point du
globe, sans devenir virtuellement le bénéfice de toute larace. »
Oui, il y ades préceptes qui incarnent le « tu dois » de la con-
science, qui s'imposent avec une évidence absolue, et qui, dés
qu’ils ont été connus et proclamés, font autorité pourtoutes les
consciences. Il v a des préceptes que ’homme n’a pas le droit
de discuter, des préceptes qui sont des « paroles de Dieu. » Si
quelqu’un ne les voit pas tels, aucune preuve, aucune démons-
tration ne lui ouvrira les yeux.

Mais ce bien objectif ne nous oblige que dans la mesure ol
nous I’avons percu et connu. Et chacun, sous I'autorité absolue
et universelle du sentiment d’obligation, doit établir sa morale
selon les lumiéres qu’il posséde, son tempérament, son époque
et son milieu. Ce gui ne veut pas dire seulement que tous
leshommes « arrivent & quelques idées morales, élémentaires,
semblables , » (p. 48) mais que tous les hommes doivent arri-
ver, non en vertu d’'une convention, mais de par leur constitu-
tion morale, & percevoir et & accepter les mémes lois morales.
Si cela n’était pas, la prédication serait impossible.

M. Doumergue accorde qu’en morale, il n’y a que la mé-
thode subjective qui puisse étre employée. Le bien en soi nous
¢chappe et il n’y a de bien pour nous que ce qui apparait tel
4 notre conscience morale. Ce serait étre infidele & Dieu que
de ne pas faire comme bien ce qui nous semble bien & un mo-
ment donné, car le bien se présente toujours 4 nous comme
un ordre de Dieu. Abraham veut immoler son fils parce qu'il
croit que « Dieu lui dit » de le faire. Ce qui ne veut pas dire
que Dieu le lui ait réellement commandé. Ou, en généralisant,



152 ALFRED LAUFER

ce (qui ne veut pas dire qu’d un moment quelconque nous
soyous en possession du bien absolu. « Nous marchons par la
foi.» Nous avons toujours des progres a faire, et plus nous en
faisons, mieux nous voyons combien nous avons encore a en
faire. Le bien est une réalité objective gui nous domine tou-
jours.

D. La conscience religieuse. — Nous arrivons maintenant,
je crois, a la question centrale: En est-il du domaine religieux
comme du domaine moral, du vrai comme du bien ? Il est sans
doute difficile de distinguer entre la conscience religieuse et la
conscience morale. Elles sont identiques ; mais leurs manifes-
tations sont différentes, et I'on a toujours distingué le senti-
ment religieux du sentiment moral. Partant de cette distinc-
tion de fait, a-t-on le droit de parler d’un sens religieux comme
d’un sensmoral ? Je le crois puisqu’il y a des hommes religieux
qui ne sont pas des modéles de moralité et des hommes mo-
raux qui font profession de n’avoir point de religion. J'avoue
que je serais bien embarrassé de distinguer théoriquement
entre le sentiment d’obligation et le sentiment d’absolue dé-
pendance. S’il me fallait établir cette distinction, je dirais, sous
toutes réserves, que le sentiment religieux vrai et complet
n’est que le sentiment moral & la seconde puissance. Mais peu
importe la définition. «Je ne dy autre chose que ce u’un
chacun fidéle expérimente en sol, si non que les paroles sont
beaucoup inférieures & la dignité de Pargument, et ne sont
suffisantes pour le bien expliquer. » (Calvin.)

Or ce sens religieux est-il quelque chose d’universel, et rem-
plit-11 dans la formation de nos convictions religieuses le méme
role que le sens moral dans la formation de nos convictions
morales ? Le sentiment religieux a-t-il les mémes droits que
le sentiment moral ? |

M. Doumergue faisant des «lois morales » un « produit de la
raison, » doit répondre négativement, sans hesiter, & ces ques-
tions, car ce serait pour lui concéder que ’homme peut par
lui-méme et en dehors de la Révélation parvenir & la vérité
religieuse. A ce point de vue, nous répondrions aussi négative-
ment. Nous ne croyons pas, avec les rationalistes, que ’homme



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 153

soit le créateur de la vérité religieuse. Nous croyons que Dieu
s’est révélé. Mais la question n’est pas 1a. Il ne s’agit pas de
savoir si et comment Dieu s’est révélé. Il s’agit de savoir si le
sens religieux peut nous dire, avec une certitude immédiate :
Voila la vérité ? A cette question, nous répondons affirmative-
ment : — L’homme peut, en vertu de sa constitution religieuse
et malgré la chute, reconnaitre dans la mesure o cela lui est
nécessaire, la vérilé religieuse lorsqu’elle lui est offerte.

Scherer a dit avec beaucoup de raison : « Si les facultés de
I'homme sont trop obscurcies pour qu’il puisse apprécier la
vérité religieuse, elles le sont trop aussi pour qu’il puisse rece-
voir cette véritél, »

M. Doumergue semble le nier. « Lorsque Paul exposa I'Evan-
gile, les Juifs criérent au scandale et les Grecs criérent a la
folie. Et Paul reconnut qu’ils n’avaient pas tort, & leur point
de vue. Pour le ceeur et pour la conscience des non chrétiens,
le christianisme est une folie et un scandale. » (p. 79.)

Mais pourquoi en est-il ainsi? Est-ce parce que le christia-
nisme contredit la nature spirituelle et religieuse de 'homme ?
Non point! La vraie cause, c'est que I’Evangile blesse I'or-
guell et I’égoisme de I'homme naturel ; ¢’est que 'Kvangile at-
taque le péché et en réclame le sacrifice, I’abandon ; c’est qu'il
faut pour laccepler étre dans certaines dispositions morales
qui répugnent au ceceur naturel?. Mais I’Evangile en lui-méme
est fait pour I’'homme et I'homme peut le reconnaitre et 'ac-
cepter, sans avoir besoin ¢u’on lui en démontre la vérité et
sans devoir se faire violence & lui-méme.

Tous ceux qui, & Corinthe et ailleurs, accueillirent la prédi-
calion du salut n’étaient pas doués d’une constitution intellec-
tuelle ou religieuse particuliere. Ils n'avaient pas recu une
éducation morale ou philosophique différeate de celle des ad-
versaires de saint Paul. lls n’étaient pas meilleurs qu’eux,
moins déchus, moins corrompus, au contraire?. Il ne se con-
vertirent pas 4 la suite d’un examen ou d’un raisonnement plus

1 Mélanges, p. 6.
2 Jean 'V, 40.
8 Mat. XXI, 31, 32.



154 ALFRED LAUFER

ou moins prolongé. Ils étaient tout simplement travaillés et
chargés; ils avaient faim et soif de justice, ils voulaient étre
rassasiés ; ils contemplérent! Christ par la toi et ils trouvérent
dans son Evangile la réponse a leurs besoins les plus secrets
et les plus profonds. Ils virent la vérité et ils la recurent. En
un mot, ils crurent. Le méme procés s’accomplit encore au-
jourd’hui. Il n'y a pas deux chemins pour devenir chrétien :
« Grois au Seigneur Jésus et tu seras sauvé. »

Nous disons donc que le sentiment religieux naturel se trouve
en présence de la vérité salulaire de Dieu en Jésus-Christ,
dans la méme situation que le sentiment moral en face du bien.
Oui, malgré la corruption naturelle, I'homme qui le veut, peut
par intuition voir et reconnaitre la vérité et, 'accepter, enten-
dre et comprendre la voix de Dieu et y répondre. il n’en
était ainsi, il faudrait ou bien revenir & la prédestination
absolue, ou bien déclarer que Dieu ne peut condamner per-
sonne. Quiconque croit & la responsabilité de ’'homme doit ad-
mettre pour tout homme la possibilité de reconnaitre immédia-
tement la vérité.

N’est-ce pas la le sens profond de ces paroles de Calvin lui-
méme: « Quant & ce que ces canailles demandent dont et com-
ment nous serons persuadéz que 'Escriture est procédée de
Dieu, si nous n’avons refuge au décret de I'Eglise : c’est autant
comme si aucun s’enquéroit dont nous apprendrons a discer-
ner la clarté des ténébres, le blanc du noir, le doux de 'amer.
Car 'Escriture a de quoy se faire cognoistre, voire d'un senti-
ment aussl notoire et infalible comme ont les choses blanches
et noires de monstrer leur couleur et les choses douces et
ameéres de monstrer leur saveur 2, »

C’était 1a en tout cas une pensée chére a Vinet : « J’Evangile,
a-t-il dit, est caché au fond de toute conscience, c’est-a-dire cet
Evangile intérieur qui ne serait rien sans I'Evangile extérieur,
mais sans lequel aussi I'Evangile extérieur ne serait rien. Car
la Parole a toujours parlé, la Parole a parlé & tous; et quand
elle s’est faite chair, c¢’est pour venir « vers les siens». Il ya

1 Gal. I, 1.
2 Institution I, V1], 2.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 155

donc au dedans de nous, dans notre dernier fond, si nous vou-
lons descendre jusque-1a, quelque chose qui rend témoignage
a I'Evangile, et qui, incapable de l'annoncer & l'avance, est
capable de le reconnaitre lorsqu’il parait?. »

Scherer a dit de son c6té: «L’homme ne trouve pas en lui
la connaissance des faits chrétiens, el par cela méme que ce
sont des faits, il ne saurait les connaitre d’avance; mais
Phomme a en lui une virtualité religieuse & laquelle corres-
pondent ces faits et au moyen de laquelle il les reconnait et les
recoit comme éléments, désormais intégrants de sa vie reli-
gieuse 2. » Et ailleurs: « Dire que 'homme porte en soi les
virtualités de la Rédemption, ce n’est point porter atteinte & la
liberté absolue du fait divin, c’est rappeler la belle pensée
de Schleiermacher, d’aprés laquelle la création de I'homme
a été consommeée en Christ3. »

L’école mystique a toujours proclamé la nécessité pour
I'homme de cette seconde création en Christ4, Pour elle, la
nouvelle naissance est le point de départ de toute vie et de
toute connaissance chrétiennes. Le premier effet de la foi vraie,
de la contemplation de Christ est d’opérer en I’homme une
transformation, une révolution qui n’est qu'une restauration.

Bernard Ochino, un mystique ami de QCasteillon, disait
déja: « Quiconque croit par foy infuse « a le Saint-Esprit au
coeur », comme dit saint Paul..... La foy humaine se change
et se varie, elle croit tantost ceci, tantost cela, selon qu’elle est
persuadée. Mais la foy infuse fait sentir & 'homme la bonté de
Dieu de telle sorte qu’il est forcé de 'aymer et d’ceuvrer en sa
gloire. La foy humaine fait les hommes superstitieux, au lieu
gue la divine fait les hommes entiers, simples et purs. La foy
humaine est comme une flamme peinte, que ne luist ne illu-
mine ne ard et n’enflamme point. Mais l'infuse est une lumiére
de feu divin qui en ardant, illumine. La foy acquise ne fait au-
cunement changer de vie ne de meeurs comme fait celle qui

1 Bssai, p. 439.

? Mélanges, p. 13.

3 Revue de Strassbourg, p. 86.
4 Jean 111, 3;2Cor. V, 17.



156 ALFRED LAUFER

est infuse, laquelle te fait renaitre et devenir filz de Dieul!»

Et M. Secretan, ce « penseur dont I'autorité dépasse celle de
tous les autres, » a dit: « Conversion, régénératiou, voild la
cause de ’Evangile, que la théologie systématique a singulie-
rement perdu de vue. Le monde, lui, ne s’y trompe pas, c’est
pourquoi I'Evangile est I'objet de sa haine... Ce que le chris-
tianisme exige, ce qui en fait I’essence, c’est un changement
radical de direction, d’orientation et de mobiles, une véritable
conversion ; notre langue ne posséde aucun mot plus précis,
ni mieux frappé que ce mot-1a2, »

Nous avons toujours pensé et nous pensons encore que, sur
ce point capital, il n’y a pas d’hésitation possible. L’homme ne
nait pas chrétien, il le devient. (Sans cela, il n’y aurait plus
lieu de parler de « conscience chrétienne ».) Mais pour devenir
chrétien, 'homme n’a pas a faire violence & sa raison, a sa
conscience. Il n’a qu’a accepter la vérité qui lui est apparue, a
s’y soumettre avec fidélité, & y conformer sa vie. Il met ainsi
le pied sur « le chemin du juste, ol la lumiere va croissant. »
Le Saint-Esprit le conduira dans la vérité et sa conscience
religieuse restaurée devient la conscience chrétienne.

E. La conscience chrétienne. — On s’est beaucoup moqué de
« la conscience chrétienne » depuis M. Gretillat & M. Doumer-
gue. « La conscience religieuse, dit ce dernier, joue un role
capital, décisif, dans la Nouvelle Ecole. » Et aprés avoir con-
fondu conscience religieuse et conscience chrétienne, raisonné
fort logiquement, et montré que la conscience religieuse et
chrétienne varie d’homme 4 homme, il conclut magistralement :
« Nous ne définissons pas la conscience religieuse, nous la
nions! » (p. 60.)

Il faudrait pourtant s’expliquer. Nous avons montré ce qu’il
faut entendre par conscience religieuse. Or & ceux qui contes-
tent I'existence de cetle conscience religieuse parce que ses
manifestations varient de I’adoration la plus spirituelle au féti-
chisme le plus matériel, je ne sais vraiment que répondre. Vo-
yons, quelqu’un contestera-t-il le terme de figure humaine parce

1 Casteillon, t. T, p. 228.
2 Civilisation ¢t Croyance, p. 370.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 157

qu’il n’en est pas deux qui se ressemblent, parce qu’ily a un
abime entre un Caucasien et un pauvre Papou? Un sophiste
peut-étre! Eh bien, c’est étre pire qu'un sophiste que de con-
tester le terme de conscience religieuse, comme s’il ne corres-
pondait & rien de réel, d’universel.

Et la conscience chrétienne? Nous entendons par 14 le sens
religieux et moral du chrétien, de 'homme né de nouveau, dé-
veloppé par I’Evangile, éclairé par le Saint-Esprit. Pour ceux
qui crolent & la régénération, & la vertu de I'’Evangile, 4 la
puissance du Saint-Esprit, la conscience chrétienne n’est pas
seulement « unc des formes de la raison » : c’est une création
de Dieu. Différente de chrétien & chrétien, elle est une pour-
tant chez tous ceux quisont « nés deDieu. » Et quand elle parle,
elle doit étre écoutée. Contestera-t-on & un musicien cultivé
une certaine autorité en musique? & un peintre exercé une
certaine autorité en matiére de couleurs? Pourquoi donc con-
tester non seulement une certaine autorité & la conscience
chrétienne, mais lexistence méme de la conscience chré-
tienne ?

En revendiquant les droits de la conscience chrétienne, I'é-
cole mystique affirme simplement que le chrétien seul, né a la
vie de Dieu, peut comprendre I’Evangile dans son entier, que
celui-1a seul qui se I'est approprié par la foi, qui 'a pratiqué,
peut en faire la théorie. Saint Paul ne dit-il pas que I’Evangile
est une « puissance de Dieu » avant d’en parler comme d’une
« sagesse de Dieu »? Ne déclare-t-il pas que « I'homme ani-
mal, ’homme naturel ne regoit pas les choses de I'Esprit de
Dieu, car elles sont une folie pour lui, et qu’il ne peut les con-
naitre parce (ue c’est spirituellement qu’on en juge? »....

Casteillon disait déja dans son langage hardi et génial : « Ainsi
que ’homme ét fait du corps et de I'Ame, tellement que le
cors &t le logis de I’Ame :ainsi les saintes écritures sont faites
de la lettre et de l'esperit, tellement que la lettre ét comme une
boite, gosse ou coquille de 'esperit. Etcomme les bétes peuvent
bien voir le cors d’'un homme , et ouir sa voix ; mais elles ne
peuvent voir son dme, ni entendre son parler, sinon quelque

11 Cor. 11, 14.



158 ALFRED LAUFER

peu de mots, voire & grand peine : ... ainsi les méchans peu-
vent bien voir la lettre, et ouir les mots des saintes écritures,
que c’ét qui y ét raconté, commandé ou défendu : mais quant
a I’esperit de la lettre et ol c’ét que veut aller férir la pensée
de Dieu, les méchans n’y entendent rien, & cause gu’ils n’ont
pas esperit de Dieu.

» Dieu n’enseigne que les enseignables, c¢’ét-a-dire ceux qui
par foi viennent & Christ, et sont humbles, et préts a laisser le
jugement de la chair... ceux qui assujettissent leur volonté a
celle de Dieu, étans tous préts de faire tout ce qu’il comman-
dera, doux ou amer, léger ou pesant, sans aucunement y con-
tredire, ou méme contrepenser. Car la foi purifie le cueur, et
fait 'homme participant de la divine nature, d’injuste elle le
rend juste; de désobéissant , obéissant ; de charnel, spirituel ;
de terrestre, célestel. »

Assimiler cette conscience chrétienne au sentiment- reli-
gieux naturel comme le fait M. Doumergue (p. 52,53), c’est de
deux choses l'une : ou bien avouer que l'on ne croit pas & la
régénération et 4 'ccuvre du Saint-Esprit dans ’homme ; ou
bien jouer, — par ignorance ou par politique — un « tour de
passe-passe » (p. 60) qu’ilfaudrait au moins ne pasattribuer a
d’autres.

Mais j’aime mieux croire ici comme ailleurs que M. Doumer-
gue n’a pas pris la peine de comprendre. Son point de vue ou
sa position I'aveugle, et il serait peut-étre & propos de rappe-
ler iciun mot de M. Monsell: « Les discussions ecclésiastiques
finissent par étre des discussions sur la nature du salut et de la
foi individuelle. » M. Doumergue n’a pas encore « secoué le
cauchemar de {I'absolu. » Une autorité extérieure absolue, in-
faillible lui semble nécessaire. Il lui faut une dogmatique offi-
cielle qui soit une « législation » ,et une confession de foi qui
soit une « loi », Partant de cette conception fausse, il lit avec
des lunettes de catholique les déclarations des théologiens
mystiques. Il les accuse de faire de la conscience chrétienne la
norme du christianisme objectif, le juge de la vérité, I’autorité
en matiére dogmatique, et il conclut : « la conscience religieuse

1 Casteillon, t. 1, p. 310.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 159

est le pouvoir législateur en fait de doctrines religieuses. La
conscience religieuse est juge des doctrines dites chrétiennes »
(p. 52, 53).

Non, cette définition comprise dans ’esprit de M. Doumergue
est fausse et je la répudie.

Je dirai plutdt, en me souvenant que dans ce domaine les
faits débordent toutes les définitions, je dirai que la conscience
chrétienne est l'organe par lequel nous reconnaissons que
quelque chose est chrétien. De méme que vous ne pouvez me
faire appeler bien ce qui me semble mal, harmonique ce qui
sonne faux & mes oreilles, rouge ce que je vois bleu, de méme
vous ne pouvez me forcer d’appeler «religieux » ce qui me
parait privé de ce caractére, ou chrétien, — si je suis chrétien
— ce qui me semble jurer avec I’Evangile de Jésus-Christ.
Préchez-moi ’humilité, efforcez-vous de m’éclairer, dites-moi
de ne pas juger trop tot, je suis d’accord; mais je remarque
que c’est précisément ce que les contradicteurs de M. Doumer-
gue se sont toujours préché 4 eux-mémes !

Enparlant de 'autorité de la conscience chrétienne, les théo-
logiens modernes se placent au point de vue personnel. Ils ne
sont pas et ne veulent pas étre des « législateurs » formulant
une dogmatique officielle. Ils ne prétendent pas posséder « un
critere infaillible » pour les autres. Ils ne « transportent pas a
la prétendue conscience religieuse 'attribut de I’infaillibilité! »
Ils ont si bien renoncé 4 la prétention a l'infaillibilité, ils se re-
fusent si bien & donner un systéme chrétien , une dogmatique
chrétienne, une formule absolue du fait chrétien obligatoires
pour tous, qu’ils condamnent cette prétention comme fausse et
irréalisable, et ce besoin d’infaillibilité comme la source de
tout le mal ! Tls veulent s’unir sur le terrain religieux, sur le
terrain de la foi et non sur celui de la croyance. Ils présentent
le christianisme tel qu’ils Pont saisi , compris et réalisé. Ils le
présentent avec la chaleur dela conviction et de la vie, avec
I'entiére persuasion que cet Evangile qui les a sauvés, sancti-
fiés et réjouis peut exercer laméme action salutaire sur tous les
hommes qui voudront se soumettre & son influence. lls redisent
avec saint Paul : « Jai cru, c’est pourquoi j’ai parlé!Je n’ai



160 ALFRED LAUFER

pas honte de ’Evangile, c’est une puissance de Dieu pour le
salut de quiconque croit 1. » Mais leur faire dire qu’ils sont arri-
vés au but, qu’ils ont réussi a s’assimiler toute la vérité, qu’ils
se donnent pour la mesure du christianisine , c’est les accuser
a tort d’orgueil ou de folie.

Sans doute il est dans la conception orthodoxe du christia-
nisme et dans la Bible des affirmations qui révoltent le senti-
ment chrétien : la doctrine de la prédestination absolue, les
ordres de Dieu concernant le massacre des Cananéens, les pro-
pos de vengeance de certains psaumes, le commandement
“donné 4 Osée I, 2, le Cantique des Cantiques. En présence de
ces textes nous devons répéter ce que Scherer disait en 1852
« Je ne puis pas plus admettre un dogme qui jure avec ma con-
ception des perfections divines, que je ne puis me soumettre &
un précepte quioffense 2n moile sentiment du bien et du mal. »
Les théologiens et les chrétiens de tous les temps ont agl ins-
tinctivement d’aprés ce précepte, si ce n’est par des négations
franches , du moins par des « explications » ou des « allégo-
ries ». (est 1a un devoir, une question de fidélité a Dieu et &
soi-méme, un fait de conscience que les raisonnements les
plus forts ne pourront changer. Gelui dont la pensée entre en
conflit avec la dogmatique regue trouve aussi en lui un « je
ne puis autrement, que Dieu me soit en aide ! »

Au nom de la conscience chrétienne, les théologiens moder-
nes revendiquent seulement assez de liberté pour pouvoir se
former des convictions, se respecter eux-mémes et ne pas se
transformer en des comédiens qui récitent un rdle appris,
ou en un phonographe qui répéte ce qu’il ne comprend
pas !

Conclure de la que la conscience chrétienne est la seule
autorité, qu’il n'y a plus d’autorité objective, c’est raisonner
legerement. En présence de la Révélation, le théologien sé-
rieux se rappelle que son premier devoir est I'hurmnilité. Il con-
serve donc une attitude d’expectative respectueuse en preé-
sence de tout ce qu’il n’a pu s’approprier encore de la vérité
biblique. Notre conscience chrétienne formée & 1’école de la

12 Cor. 1V, 13. Rom. 1, 16.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 161

Bible et du Saint-Esprit peut étre développée par la Bible et
IEsprit Sainl. Nous pouvons croitre dans la connaissance de
la vérité, comme hélas aussi, — Scherer I’a montré — déchoir
de la vérité. Toul dépend de notre fidélité aux lumiéres que
nous possédons.

M. Monod P’a dit: « L’autorité est objective, autrement nous
serions nos propres maitres...... Nous devons nous défier de
nous-mémes et ne nous prononcer qu’avec une extréme pru-
dence. Peut-étre telle notion qui nous paraissait au premier
abordincompatible avec cellede 'amour rédempteur, s’accorde-
t-elle au fond avec cet amour et des lumiéres plus complétes, de
plus riches expériences nous feront-elles discerner cet accord. Ii
pourra nous sembler, par exemple, que I'idée de la « colére de
Dieu » si fréquemment exprimée dans I'Ecriture ne saurait se
concilier avec celle de 'amour de Dieu. Je ne me haterai pour-
tant pas de la rejeter. Peut-étre un examen plus approfondi
me conduira-t-il & penser que ces notions loin de s’exclure
s’appellent 'une l'autre.... Ne nions donc pas trop vite ce que
nous n’avons pas saisi, ce qui ne nous a pas paru nécessaire. »
(p- 78, 79.)

M. Astié I’avait dit longtemps auparavant, en 1854, et il le dit
encore puisqu’il vient de réimprimer ces paroles: « Il faut néces-
sairement que sur la fol de Pharmonie déja grande qu’ils ont
constatée entre leur conscience et la Parole de Dieu dans les
Saintes Ecritures, les chrétiens consentent & recevoir et i res-
pecter sous son autorité ce qu’elles leur donnent pour vrai,
bien qu’ils n’aient pas réussi & se 'approprier subjectivement.
Tout vrai chrétien ne fait-il pas journellement expérience que
certaines vérités qui lui apparaissaient, avant sa conversion,
comme absurdes, contradictoires, complétement inassimila-
bles, font aujourd’hui sa joie et sont le fondement de ses plus
chéres espérances. Cette expérience passée devrait ce me sem-
ble nous rendre prudents et sages en vue de I'avenir. Les pro-
gres antérieurs sont une garantie de ceux qui nous restent en-
core a faire, et si, jusqu’au terme de notre carriére terrestre,
telle vérité nous inspire quelque répulsion, ne savons-nous pas

par ’analogie historique que nos neveux pourront s’assimiler
THEOL. ET PHIL. 1892, 11



162 ALFRED LAUFER

avec bonheur ce que la conscience de notre génération sem-
blait devoir repousser définitivement. »

En présence de déclarations semblables, il n’est pas permis
de dire que le christianisme est livré en proie au subjectivisme
le plus complet, qu’il n’y a plus de vérité objective. Ce serait
aussi faux que de nier Pobjectivité du bien, parce qu'il n’appa-
rait pas 4 tous exactement de la méme maniére et avec la
méme évidence. Parce que nous ne pouvons pas tracer pour
les autres une limite exacte entre le bien et le mal, nierons-
nous qu’il y ait une différence entre le bien et le mal ? Pourquoi
" ne pas accepter la méme difficulté dans le domaine religieux ?
Est-il donc moins important pour 'homme et pour ’Eglise de
savoir exactement ce qui est bien que ce qui est vrai? Parce
que nous ne pouvons établir d’'une maniére certaine ce qu’il
faut croire pour étre chrétien, il n’en demeure pas moins qu’il
y a des « vérités par lesquelles on est chrétien, hors desquelles
on ne l’est pas, des vérités dont la profession franche en pa-
role et en acte signale et signalera toujours un véritable chré-
tient. »

Casteillon réclamait déja ce droit de distinguer dans ’Evan-
gile ce qui est important et ce qui est secondaire.

« Certainement, dit-il dans son Traicté des hérétiques, apres
avoir souvent cerché que c’est d’un hérétique, je n’en trouve
autre chose, sinon que nous estimons hérétiques tous ceux qui
ne s’accordent avec nous en notre opinion. Lajuelle chose
est manifeste en ce que nous voyons qu’il n’y a presque aucune
de toutes les sectes laquelle n’ait les autres pour hérétiques :
en sorte que si en ceste cité ou région tu es estimé vray fidéle,
en la prochaine tu seras estimé hérétique. Tellement, que si
quelcun aujourd’hui veut vivre, il luy est nécessaire d’avoir
autant de foys et religions, qu’il est de citez ou de sectes: tout
ainsi que celuy qui va par pais a besoing de changer sa mon-
noye de jour en jour, car celle qui est icy bonne, autre part
n’aura aucun cours, sinon que sa monnoye soit d’or, car en
tous lieux celle-14 est bonne, de quelque marque qu’elle soit.

Y Vinet, Liberté religieuse et question ecclésiastique, p. 656, cité par
M. Astié.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D'APRES M. DOUMERGUE 163

Or croire en Dieu le pére tout puissant, au Filz et au Sainct
Esprit, et approuver les commandements de vraye piété, qui
sont contenuz en la Saincte Escriture, c’est une monnoye d’or
plus approuvée et examinée que 'or méme 1. »

Qui fera cette distinction entre l'or et le cuivre ? — Chaque
chrétien la fera pour lui-méme & ses risques et périls. Et com-
ment ? D’aprés un critére historique comme celai qu’emploie
I’Eglise catholique : Quod ubique, quod semper, quod ab omni-
bus.... ? Ce serait renier son titre de protestant. D’aprés un cri-
tére dogmatique, comme celui dont s’est servi M. F. Godet
dans un récent article2? Non point, car il faudrait transformer
tous les chrétiens en théologiens, ou les mettre sous tutelle.
Chaque chrétien fera ce triage, d’aprés un critere religieux,
d’aprés ses besoins spirituels, d’aprés les lumiéres de son ex-
périence, de sa conscience chrétienne. Il en a été ainsi de tous
temps pour tous les vrais chrétiens. Ils ont tous lu ’Ancien
Testament «& la lumiére du Nouveau »; et le Nouveau i la
lumiere de leur individualité religieuse, sous la direction du
Saint-Esprit. Et voild comment, en croyant s’appuyer uni-
quement sur les Saintes Ecritures, les disciples de Jésus-
Christ ont en réalité «béati sur le méme fondement, avec de
lor, de 'argent, des pierres précieuses, du bois, du foin, du
chaume3s. »

Luther, dans son traité De lUautorité séculiére, disait —
nous citons d’aprés la traduction de Casteillon : -— «La diffi-
culté et péril de 'ame d’un chacun, git en cecy: de savoir
comment il doit croire; car chacun doit regarder et croire
droictement. Et tout ainsi que nul ne peut aller pour toy, ou
au ciel, ou en enfer, ainsi nul ne peut croire, ou non croire
pour toy. La foy ne peut estre contraincte, et tout ainsi qu’il
n’est dans la puissance d’aucun de te clorre, ou ouvrir le ciel
ou enfer, ainsi nul ne te peut contraindre a la foy ou a infide-
lité. Parquoy, puisque chacun a celd en sa conscience com-
ment il doit croire, ou non croire, la puissance humaine doit

1 Casteillon, t. 1, p. 366.
2 Chrétien vangélique, 1891, p. 388 sq.
31 Cor. 111, 10-16. Cf. Phil. III, 12-16.



164 ALFRED LAUFER

estre appaisée, et se contenter... et cependant se soucier de ses
affaires, permettant & un chacun de croire comment il voudra
ou pourra, sans contraindre personne & la foy.

» Davantage rien ne doit estre plus libre que la foy et reli-
gion, & laquelle nul ne peut estre contraint par force, d’auntant
que c¢’est une ceuvre divine du Saint-Esprit. Tant s’en faut
gu’aucune force humaine la puisse faire ou exprimer 1. »

Mais nous ne pouvons mieux faire, pour résumer nos pensées
sur ce point, que de citer quelques pages admirables. Elles
sont du venéré pasteur Verny, I'ami et le correspondant de
Vinet. On les croirait écrites & l'occasion des discussions
actuelles. L’autorité du nom et la beauté des pensées feront
excuser la longueur de la citation.

« Tout le monde, dans le cours de ce débat, nous entretient
de sa douleur. Il nous sera bien permis aussi d’exprimer, non
pas notre douleur, mais notre étonnement, mais notre confu-
sion d’entendre comment depuis le commencement de ces dé-
bats, on s’est mis & parler de la conscience ; d’entendre des
chrétiens, des théologiens évangéliques, demander: qu’est-ce
que la conscience chrétienne? du méme ton & peu prés dont
nous avons entendu quelquefois incrédulité superficielle et
suffisante demander : qu’est-ce que le Saint-Esprit? ou qu’est-
ce que la vie? d’entendre des pasteurs, des professeurs de
théologie méme insinuer que renvoyer les hommes & leur con-
science pour qu’ils discernent ce qui dans la Bible est Parole
de Dieu, c’est les autoriser & répondre : Nous prendrons de la
Bible ce qu’il nous plaira. Eh quoi !l ’appel a la conscience, &
la conscience morale et religieuse, n’a-t-il pas été le nerf de la
prédication évangélique dans tous les temps, et notamment au
temps de la Réforme ? N’est-ce pas l'appel & la conscience
chrétienne quinous a délivrés de la casuistique etde latyrannie
du confessionnal ? Lorsqu'un fidéle , vous ayant entendu pré-
cher, conformément & la parole du Seigneur, qu’il lui est per-
mis le jour du sabbat d’accomplir des ceuvres de charité et de
necessité , vient vous demander quelles sont précisément ces

1 Casteillon, t. I, p. 376.



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 165

ceuvres, si vous lui répondez que vous ne pouvez pas lui en
donner une liste compléte, que pour chaque ceuvre quise pré-
sentera ce sera une question & résoudre entre sa conscience
chrétienne et Dieu, quoi! ce sera comme si vous lui disiez de
faire tout ce qu’il voudra ? Lorsqu’un autre fidéle, aprés avoir
la qu’il ne doit pas résister & l'injustice mais offrir sa joue
gauche & qui 'aura frappé sur la droite, viendra vous deman-
der si cette interdiction est donc absolue, s’il n’y a pas tel cas
ou c’est un droit et méme un devoir pour le chrétien de résis-
ter & la violence, et quels sont ces cas, quand vous lui répon-
dez qu’ils ne sauraient étre déterminés et comme codifiés d’a-
vance et que dans chaque conjoncture spéciale ce sera devant
Dieu sa conscience chrétienne qui devra décider, quoi! ce sera
comme si vous lui disiez de résister, de frapper, de tuer son
agresseur quand cela lui fera plaisir ?

» Nous portons en nous, dans notre esprit, les lois des
nombres et celles des dimensions de l’espace; et, lors-
que nous énoncons ces lois, nous sentons trés distincte-
ment que c¢’est bien nous qui les affirmons , d’'une affirmation
gui sort du fond le plus intime et tient aux conditions
méme de notre intelligence, et, en méme temps, nous sen-
tons tout aussi distinctement que ce n’est pas seulement
nous qui affirmons, mais aussi quelque chose qui n’est pas
nous, qui nous est supérieur et &4 quoi nous ne pouvons
rien. Lorsque je dis que deux et deux font quatre, c’est bien
mon jugement que je prononce, et cependant ce n’est pas le
mien seulement, mais celui d’une raison élevée au-dessus de
moi, et dont mon jugement n’est que l'organe. Et quand, en
partant des plus simples axiomes, nous parviendrions comme
Pascal & découvrir par nous-mémes toutes les propositions d’Eu-
clide jusqu’a la trente-deuxiéme, ou quand, sur les pas de Le-
gendre, nous serions conduits par degré jusqu’au dernier théo-
réme de la géométrie, nous sentirions encore que ce dernier
théoréme, le plus élevé ou le plus compliqué de tous et auquel
& notre point de départ nous ne comprenions absolument rien,
n’en tenait pas moins 4 la substance méme de notre esprit et
Yy était de tout temps renfermé, tout aussi bien que ces élemen-



166 ALFRED LAUFER

taires vérités dont la connaissance se confond pour nous avec
les premiers exercices de notreintelligence.

» Y a-t-il en nous une faculté qui soit pour la vérité morale et
religieuse ce qu’est notre intelligence pour la table de Pytha-
gore ou le carré de I’hypothénuse ? Nous nous souvenons d’a-
voir entendu un grand orateur, voulant établir lasupériorité de
la certitude morale sur la certitude mathématique elle-méme,
s’écrier avec un accent et un geste admirables : « Pour me
» faire dire que deux et deux ne font pas quatre, il faudrait
» seulement mutiler mon intelligence, tandis que pour me faire
» avouer que la vérité ne vaut pas mieux que le mensonge, et
» Pamour que la haine, il faudrait me déchirer du haut en
» bas ! » Oui, la vérité vaut mieux que le mensonge et I’esprit
que la chair, et 'amour que la haine, et le pardon que la ven-
geance; oui, il y a plus de douceur & donner qu’a recevoir, et
plus de grandeur & souffrir qu’a jouir. Ces vérités reposent
au fond de nous-méme; elles forment la substance de notre
étre moral, ce sont les traits oblitérés, mais invinciblement
persistants, de I'image divine en nous; prononcés i notre
oreille, elles nous arrachent intérieurement un assentiment
involontaire, un assentiment que nous pouvons bien nier
devant les hommes, mais que nous ne pouvons nous dissi-
muler & nous-méme et qui fait notre bonheur ou notre déses-
poir. Et dans ces vérités élémentaires est compris ’Evangile
tout entier. Carsi 'amour vaut mieux que la haine, et le pardon
que la vengeance, il faut donc qu’il y ait un amour au-dessus
de toute haine et de tout amour, un pardon qui désarme toute
vengeance sans en excepter la plus légitime; il le faut ou il
n’y a point de Dieu.

»Qu’on accuse donc M. Scherer ; nous ne pouvons pas ne pas
le dire avec lui: Jésus-Christ n’est pas venu nous enseigner
Pamour de Dien comme une vérité étrangére; il nous a mon-
tré, & la fols inscrite et cachée dans notre cceur, la lecon qu'il
voulait nous apprendre. En nous faisant connaitre Dieu comme
Pére, en nous annoncant son pardon, en nous présentant sur
la croix ou il meurt la pleine manifestation d’'un amour qui
dans le ciel surmonte et couvre toule justice et qui, dans notre



L’AUTORITE EN MATIERE DE FOI D’APRES M. DOUMERGUE 167

cceur doit surmonter et couvrir toute crainte, il n’a fait que ré-
veiller et affranchir dans les entrailles ténébreuses de I’huma-
nité cette vérité qui, sous l'incantation du péché, y dormait
d’un sommeil séculaire ; il n’a fait que lui remettre a la pleine
lumiére du jour la réalité de ce bien supréme que dans ses
réves confus elle n’avait jamais cessé d’entrevoir et de pour-
suivre. Pourquoi donc serait-il appelé le désiré des nations,
s'il n’avait été 'accomplissement, non seulement de la prophétie
écriteen Israél, mais de I’'universelle prophétie du coeur humain,
et la réponse & ce soupir qui, plus ou moins distinct, s’est de
tout temps élevé de toute dme pécheresse? Or ce qui en nous
reconnait dans la vérité révélée par Jésus-Christ la vérité
fondamentale de notre étre, et dans 'image de Jésus-Christ
I'image & laquelle nous avons été créés, ce qui en nous, aux
paroles, aux promesses, aux ceuvres, & la mort du Seigneur,
dit : Amen, comme notre intelligence dit oui quand elle voit
briller & son regard le point lumineux d’une démonstration
mathématique, c’est 13, selon le degré de la vérité ainsi accla-
mée, d’abord la conscience morale, puis la conscience reli-
gieuse, et enfin cette conscience chrétienne de laquelle ces
Messieurs demandent : qu’est-ce que c’est? Qu’ils le deman-
dent et gu’ils hochent latéte ! Il faudra bien que nous allions &
elle et que nous V'acceptions pour guide et pour juge, quand
nous voudrons sérieusement réformer notre théologie, notre
église et notre vie. Alors seulement quand nous aurons pris
le parti de ’écouter et de la suivre dans ce siir développement
oll, par un admirable échange, elle recoit tour a tour de la
Bible et renvoie sur elleles rayons de la lumiére divine, alors
ce sera la fin de tout ce que dans notre christianisme nous
avons encore conservé de paien, de judaique et de romain, la
fin de toutesles fictions qui nous donnent le moyen de faire des
chrétiens ou de nous croire chrétiens sans ’étre, la fin du chris-
tianisme de systéme , de parole, de sensiblerie, d'importance
affairée, la fin de toutes les choses qui, dans notre pensée ou
notre activité chrétienne, demeurent en dehorsdela conscience
et nous apprennent i nous passer du Saint-Esprit et dela vie
cachée avec Christ en Dieu. Ce sera par conséquent aussi, et



168 ALFRED LAUFER

nous nous en réjouirons, la fin des Eglises de baptisés sans
croyance, et de croyants sans foil. »

1 Revue de Strassbourg 1854, p. 245-247. Nul ne nous reprochera la lon-
gueur de cette citation: elle a la valeur d’'un document historique ou-
blié et exhumé juste au bon moment. On a beau dire, elle est vieille la
théologie indépendante d’au moins quarante ans. Nous voyons reparaitre
aujourd’hni tous les grands problemes, autour desquels il ne g'est fait
qu'un trop long silence. En 1854, on demandait qu'est-ce que la con-
geience chrétienne? IDe nos jours, on trouve plus expéditif de la nier
dogmatiquement. Mais que cela ne nous étonne en rien. Nous avons
appris quelque chose, le public religieux de méme. 11 a l'oreille ouverte,
tout porte & espérer qu'on ne lui fera pas prendre encore une fois pour
des ennemis de 'Evangile, « des hommes dangereux placés en dehors du
christianisme, » des écrivains qui, en toute paix et débonnaireté, s'effor-
cent de conduire le peuple de I'Eglise dans les voies de 'Evangile pri-
mitif, éminemment simple et populaire, dussent les théories des docteurs
modernes en souffrir quelque aceroc.

(Rédaction.)




	L'autorité en matière de foi d'après M. Doumergue et la crise actuelle

