
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: Études critiques de dogmatique protestante. Troisième étude, La
doctrine des fonctions médiatrices du Sauveur

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRITIQUES

DE DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN *

TROISIEME ETUDE

La doctrine des fonctions médiatrices du Sauveur.

Dieu lui a donné un nom qui l'emporte
sur tous les noms.

Philipp. II, 9.

Introduction. — Position de la question et plan de cette étude.
— Les trois preuves invoquées en faveur de la doctrine des fonctions

médiatrices du Sauveur.
I. Examen de la preuve exégétique. — Elle est dominée par

la théorie de l'inspiration littérale des Ecritures. — Elle ne peut
être établie que par la méthode allégorique et typologique. — Elle
doit être ramenée à l'affirmation générale du lien organique qui
réunit l'ancienne et la nouvelle alliance.

II. Examen de la preuve historique. — Rareté et insuffisance des

témoignages de l'âge patristique et de la période scolastique. — Les
réformateurs ; importance et fécondité de la conception de Calvin.
— Variations et inconséquences de l'orthodoxie luthérienne et de

la scolastique réformée. — La polémique d'Ernesti et l'accommodation

de Schleiermacher. — La notion du munus triplex n'est pas
consacrée par une tradition dogmatique ancienne et concordante,
mais le caractère plastique de cette notion en explique le succès et
la popularité : les catéchismes.

1 Voir, Revue de théologie, année 1891, janvier et mars.
THÉOL. ET PHIL. 1892. 8



114 P. LOBSTEIN

III. Examen de la preuve dogmatique. — Critique de la
terminologie reçue. —¦ Objections générales que soulève la doctrine des

fonctions du Christ : elle porte atteinte à l'unité de l'œuvre rédemptrice

ou se réduit à une simple distinction logique, elle manque
d'une base large et solide, elle entre en conflit avec la notion du
double état du Christ. — Difficultés particulières que présente la
conception de chaque office messianique : l'office prophétique, l'office

sacerdotal, l'office royal.
IV. Les conclusions positives. — Double face du problème soté-

riologique : le point de vue religieux et le point de vue moral. —
L'analyse de ces deux points de vue explique le contenu de la

royauté du Seigneur.

Les ouvrages dogmatiques les plus récents qui ont paru
dans les pays de langue française1 appliquent à la doctrine
de la rédemption le schéma ternaire longtemps en faveur
parmi les dogmaticiens des camps les plus opposés. Ils divisent

l'œuvre générale du Sauveur en trois fonctions particulières

qui, réunies et réalisées par le Messie, n'épuisent le
contenu du ministère terrestre de Jésus que pour se prolonger
dans la gloire céleste et se continuer dans la vie divine du
Seigneur. Ces trois fonctions théocratiques qui constituent la
totalité de l'œuvre médiatrice de Jésus-Christ sont le prophétisme,

le sacerdoce et la royauté.
Je voudrais étudier, dans les pages qui vont suivre, la valeur

de cette fameuse division. Pour l'établir, on invoque l'autorité
des Ecritures, on en appelle au témoignage de la tradition,
enfin l'on soutient qu'elle porte en elle-même sa justification
et qu'elle répond exactement aux caractères distinctifs et aux
effets permanents de l'œuvre du salut.

Cette triple apologie de la notion des fonctions médiatrices
du Christ nous impose le plan de cette étude. La tripartition
de l'œuvre du Christ prophète, sacrificateur et roi, est-elle
conforme à l'enseignement biblique? Est-elle consacrée par le
consensus de la tradition dogmatique des églises chrétiennes
Que vaut-elle en elle-même? Tels sont les trois points que je

1 M. Gretillat, Dogmatique, t. II (1890), p. 261 s. — M. Arnaud,
Manuel de dogmatique, (1890), p. 268 s.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 115

me propose d'examiner. Il ne sera pas difficile de dégager un
enseignement positif de l'étude exégétique, historique et
dogmatique à laquelle nous soumettrons la notion traditionnelle.

Il est des lecteurs qui jugeront probablement qu'une étude

pareille est passablement oiseuse, qu'il s'agit là d'une question
purement formelle, qu'il ne vaut guère la peine de se demander

si la division reçue est naturelle ou arbitraire, bref que la
faiblesse ou l'excellence du schéma du munus triplex importe,
en définitive, fort peu à la dogmatique protestante. J'avoue

qu'il serait puéril de s'exagérer l'importance d'une enquête
sur la seule forme de l'œuvre médiatrice du Christ ; cependant

ceux qui auront la patience de suivre ces recherches
se convaincront peut-être qu'elles sont autre chose qu'un
pur jeu d'esprit ou une simple querelle de mots. En dogmatique,

la forme et la méthode ne sont jamais complètement
indépendantes du fond même des questions ; il se trouve souvent

qu'en ayant l'air de rester à la surface on est conduit plus
loin et plus avant : il semblait qu'on ne discutait que sur des

formules, en réalité l'on finit par remuer des idées et par
s'élever jusqu'aux principesi.

1 Voyez, outre les manuels de dogmatique, les monographies suivantes

: Ernesti, De officio Christi triplici, dans ses Opuscula theologica, Lip-
siie 1773, p. 411-438 (critique souvent judicieuse de la divison ternaire de

l'œuvre rédemptrice). Krnesti rencontra, au XVlIIme siècle, deux adversaires

: Dresde, Selectae Observationen in tripartitam divisionem muneris
Servatoris nostri mediatori!, Vitebergœ 1778, 22 p. (dissertation dépourvue

de méthode et d'ordre, mais renfermant quelques citations patris-
tiques et scolastiques qui ne sont pas sans intérêt); Quistorp, Progr.
de triplici Christi officio, G-ryph, 1784. (Je n'ai pas réussi à me procurer
cette dissertation.) — Publications plus modernes : M. A. Krauss, Dos
Mittlerwerk nach dem Schema des munus triplex, Jahrbücher für deutsche

Theologie, Bd. XVII (1872), p. 595-655 (étude d'une érudition riche et précise

qui dégage du développement historique de la doctrine l'apologie de
la conception calviniste). — M. Zurhellen, Die Lehre vom dreifachen Amte

Christi, dans le sixième volume (p. 1-32) du recueil : Theologische Arbeiten

aus dem rheinischen wissenschaftlichen Prediger-Verein, Bonn 1885

(excellent rapport, embrassant l'exposé biblique et historique de la doc-
trine traditionnelle que l'auteur essaye de justifier au point de vue
dogmatique et pratique). CI. aussi Hitschl, Die christliche Lehre von der

Rechtfertigung und Versöhnung, t. 111 (3° édit. 1888), § 46 (observations



116 P. LOBSTEIN

I

La doclrine des fonctions médiatrices du Sauveur s'appuie-
t-elle sur le témoignage des Ecritures?

M. Gretillat, suivant les indications de nos anciens dogmaticiens,

cite une série de passages pour montrer que « les trois
titres de prophète, de sacrificateur et de roi, hérités de

l'ancienne alliance, sont reconnus tous les trois au Messie de la

nouvelle, soit par Jésus lui-même, soit par les apôtres. La qualité

de prophète, attribuée d'avance au Messie par Moïse (Deut.

XVIII, 18) et par Esaïe (LXI, 1 s.), lui est reconnue par Jean

Baptiste (Jean III, 31), par Pierre sur la foi de Moïse (Act. Ill,
22-23), et par lui-même. (Luc IV, 21 ; XIII, 33 cf. VII, 35 :

IX, 35; XXIV, 45.) Le Messie est annoncé comme sacrificateur
(Ps. CX, 4; Zach. VI, 12-13) et il a été reconnu comme tel par
lui-même (Mat. XX, 28 ; Jean XVII, 19) et par ses premiers
témoins (Héb. IV, 15 ; VII, 26-28). Il a été enfin annoncé comme
roi (2 Sam. VII, 12 ; Ps. II, 6 ; CX, 1 ; Es. IX, 5 ; Zach. VI, 12-13 ;

IX, 9), désigné comme tel dans l'annonciation faite par l'ange
à Marie (Luci, 32-33), et lui-même s'est reconnu comme tel (Jean

XVIII, 37 ; cf. Mat. XXII, 2 ; XXV, 31 et 34 ; Luc XIX, 31) L »

U serait tout aussi facile de réduire à néant la force
probante de la plupart de ces citations que d'y ajouter d'autres
textes non moins concluants en apparence2. M. Gretillat aurait

pu même rappeler, à l'appui de sa thèse, que le judaïsme postérieur

développa les indications renfermées dans les écrits ca-

historiques et critiques d'un vif intérêt). — Voy. enfin quelques discours
d'E. de Pressensé, Le Rédempteur, Paris 1854, p. 229-375. (Jésus-Christ
prophète : L'enseignement de Jésus-Christ ; l'apologétique de Jésus-

Christ. Jésus-Christ victime : Manifestation de Je'sus-Christ au monde-
la lutte et la croix. Jésus-Christ roi.)

1 M. Gretillat, Dogmatique lì, 262-263. Comp. M. Arnaud, Manuel de

Dogmatique, p. 268-274 (Réflexions générales).
2 Les anciens dogmaticiens trouvent la dignité prophétique du Christ

indiquée dans Ps. XLV, 8; Mat. XX1U, 8-10; Jean 111, 34; 1 Jean U, 20;
— son sacerdoce dans Rom. V, 11 ; Vili, 34; 1 Pierre 11, 21; 1 Jean 11, 1;
Héb. IX-X; - sa royauté dans Michée 11, 13; V, 3 ; Ps. LXX11, 1; Mat.
XXV, 33-34.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 117

noniques de l'Ancien Testament : Philon et Josephe posent les

jalons intermédiaires entre les documents de l'ancienne
alliance et ceux de la nouvelle1.

Cependant il n'y aurait aucun profit à suivre le défenseur de

la tradition sur le terrain où il s'est placé. La preuve dogmatique

ne s'établit point extérieurement à l'aide d'un nombre

plus ou moins grand de passages érigés en textes de loi. Le
caractère biblique de la conception reçue ne saurait être
sauvegardé et affirmé que d'une manière toute générale et à la
condition que l'on s'en tienne à la vérité religieuse qui est au
fond de la doctrine traditionnelle: cette vérité, c'est l'accord
profond de la nouvelle et de l'ancienne alliance. « L'ancienne
alliance exprimait par toutes ses institutions le désir du salut.
La nouvelle alliance l'a réalisé parfaitement. Le Bédempteur
est le lien de l'une et de l'autre, tout ce qui fait ressortir ce

caractère de sa mission tourne à sa gloire2. » Enoncée en ces

termes et renfermée dans ces limites, l'idée du triple office
rédempteur du Christ ne saurait rencontrer d'objections
sérieuses, puisqu'elle plonge, en effet, ses racines dans le sol de

la révélation biblique3. Par contre, on commettrait une grave
erreur et on s'exposerait à d'étranges méprises si l'on s'avisait
de pousser le rapprochement plus loin et d'aller au delà des

analogies générales qui résultent du lien organique ou de la
parenté spirituelle entre l'ancienne et la nouvelle alliance.
Transformer cette typologie religieuse en doctrine fixe et
précise4, demander aux textes prophétiques un signalement complet

et minutieux de Celui qui a été plus grand que le temple

1 D'après Philon, Moïse réunit sur sa tête et réalisa dans son œuvre les

charges de roi, de législateur, de prêtre et de prophète. Gfœrer, Philo
und die alexandrinische Theosophie, 18352 I, p. 62 sq. Cf. la notice de Josephe

(Bell. jud. 1, 2), sur Joan Hyrcan : rçia yovv rà nçaTitnevovTa uovoç elxe,

rijv re àoxvv rot) êdvovç Kai açxi£QiùGvvi}V aal Trçoàijreiav.
2 Pressensé, ouv. cit., p. 229.
3 Tel est bien aussi le point de vue de Schleiermacher, Der christliche

Glaube § 102, et de son disciple A. Schwerer, Die christliche Glaubenslehre
nach protestantischen Grundsätzen, § 125-137.

4 Comp, par ex. Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, II (1881)'

p. 487-488.



118 P. LOBSTEIN

et la loi, que les rois et les prophètes de l'ancienne alliance,
c'est méconnaître la souveraine grandeur et l'incomparable
originalité de la révélation nouvelle, c'est emprisonner le

principe chrétien dans le cadre du messianisme juif, c'est
enchaîner l'avenir au passé et étouffer l'esprit sous la lettre.

En effet, la plupart des défenseurs du schéma usuel sont
dominés avec plus ou moins de netteté par la théorie de

l'inspiration littérale des Ecritures, et ils en suivent la pratique
superficielle et extérieure. Il leur suffit de voir que Christ est

nommé quelque part roi, prophète ou prêtre, ne fût-ce
qu'accidentellement, pour qu'ils se croient autorisés à élever ces

désignations à la hauteur d'un dogme religieux1. Mais ce
procédé d'argumentation se heurte contre de sérieuses difficultés
et finit parse retourner contre ceux qui l'emploient. Pour tirer
parti des formes théocratiques léguées à l'Eglise chrétienne par
l'ancienne alliance, ils sont obligés de soumettre les institutions
et les idées de la religion d'Israël à un travail de transformation
si radical que le caractère primitif et dislinctif de ces idées et
de ces institutions finit par s'évanouir. Chacun des termes avec

lesquels on opère ne peut être appliqué au Christ qu'après
avoir été détourné de son acception historique et ramené à son
contenu idéal. Il n'est permis de parler de la dignité prophétique,

sacerdotale ou royale du Christ qu'à la condition d'élever
la signification de ces trois offices à leur plus haute puissance
en les limitant à leur portée morale et religieuse. Spiritualiser
ainsi la tradition théocratique, c'est reconnaître que les formules

de l'Ancien Testament ne suffisent pas pour exprimer le

principe de la religion nouvelle. Notre conception de l'œuvre
du Sauveur dépasse les idées juives de la prophétie, du sacerdoce

et de la royauté autant que la christologie évangélique est

supérieure au messianisme de l'Ancien Testament ou à la théologie

rabbinique 2. Saisies dans leur valeur spirituelle, les trois

1 Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung,
t. III (3mo édit, 1888). p. 407.

2 Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 102. 1-2; Dorner, System
der christlichen Glaubenslehre. II, 485 ; Martensen, Die christliche Dogmatik,

§ 148, 156,170.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 119

fonctions du Christ cessent d'être des formules dogmatiques

pour devenir des images populaires, des types dont le caractère

figuré se retrouve dans une foule d'autres dénominationsi,
dans celle de Berger, par exemple, ou dans les indications que
renferment les paraboles de Jésus. S'il n'est possible de parler
des trois offices du Christ qu'après les avoir complètement
transformés, s'il faut dissoudre et refondre les fonctions
théocratiques d'Israël pour les façonner d'après l'image du Christ
et pour les adapter à sa personne et à son œuvre, n'est-il pas
évident que les termes qui désignent ces fonctions n'ont plus
la portée générale et l'autorité normative qu'on leur a souvent
attribuées Il s'ensuit qu'il est inexact de soutenir que la
notion du munus triplex appartient de droit divin à la dogmatique

protestante.

II

Elle n'est pas davantage un élément primitif et essentiel de

la tradition dogmatique de l'Eglise chrétienne.
Il n'est pas un seul théologien de la période patristique ou

de l'Eglise du moyen âge qui, en traitant de l'œuvre de Jésus-

Christ, ait fait usage de la forme des trois charges médiatrices.
Sans doute on a pu signaler, dans quelques écrivains de
l'ancienne Eglise, plusieurs passages qui recèlent en germe la
fameuse division trinitaire de l'œuvre du Sauveur. Eusèbe2,
analysant et expliquant le terme xpiurós, rappelle que le prêtre,
le roi et le prophète furent les types prophétiques de « Celui

qui a été l'Oint véritable, le Verbe divin, l'unique archiprêtre
de l'univers, l'unique roi de toute la création, l'unique et souverain

prophète de tous les prophètes du Père. » Les rares
indications que l'on rencontre chez Grégoire de Nysse3 et Cyrille de

1 Cf. M. Bornemann, Unterricht im Christenthum, Gœttingen 1891,

p. 67.
2 Hist, ecclés. liv. I, chap. 3, § 8, § 19- — Cf. Evangelica demonstratio,

liv. I, chap. 15.
3 De Perfectione, édit. de Paris, 1615, tome 11, p. 708 et suiv.



120 P. LOBSTEIN

Jérusalem1, chez Lactance2 et Saint Augustin3, sont purement
accidentelles et ne conslituent en aucune façon une tradition
dogmatique ; simples esquisses jetées en passant, nul n'a songé
à les développer ou à en tirer un principe de division et une
formule théologique. Le plus souvent, c'est l'analyse philologique

et théologique du terme Christ qui appelle sous la plume
des auteurs une interprétation sans aucune portée dogmatique

; ils se bornent à un rapprochement oratoire et populaire
entre les grandes figures théocratiques de l'ancienne alliance
et l'apparition historique du Messie promis. Il est même
intéressant de noter que les Pères qui attribuent une valeur
dogmatique à la notion du Christ médiateur, Irénée par exemple,
développent l'idée religieuse de la médiation et de l'œuvre
médiatrice sans avoir recours à la typologie scripturaire et

messianique.
Au moyen âge, je ne vois guère que Thomas d'Aquin4 qui ait

repris sans l'exploiter d'une manière conséquente, sans même

la développer sous ses différents aspects, la notion des charges

médiatrices du Christ. Sur ce point, une doctrine proprement

dite n'est pas encore établie; on n'en démêle que les
prémisses vagues et l'ébauche indécise et flottante.

Ces indications fugitives ne prirent une forme arrêtée et précise

qu'au seizième siècle, entre les mains de Calvin, le grand
dogmaticien de la Réforme. Luther, par contre, dépourvu du

talent de systématisation et de la virtuosité dialectique qui ca-
1 Catech. X, § 4,11.14 ; XI, § 1.

2 Divinarum Institutionum Lib. IV, cap. 7.
3 De Civitate Dei X. 6. Augustin ne parle que du sacerdoce du Christ

qu'il appelle « sacerdotem magnum, qui etiam se ipse obtulit in passione

pro nobis, ut tanti capitis corpus essemus, secundum f'ormam servi. Hanc
enim obtulit, in hac oblatus est, quia secundum hanc mediator est, in
hac sacerdos, in hac sacrificium est. »

4 Summa theologiae, Pars III, Quaest. XXII, artic. 1 : Alii homines parti-
culatim habent quasdam gratias ; sed Christus tanquam omnium caput
habet perfectionem omnium gratiarum. Et ideo quantum ad alios per
tinet, alius est Legislator, et alius Sacerdos, et alius Rex : sed haec omnia
concurrunt in Christo, tanquam in fonte omnium gratiarum. Unde dicitur

Isa'i XXXIII Dominus judex noster, Dominus legifer noster, Dominus

rex noster, ipse veniet et salvabit nos.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 121

ractérisent le réformateur de Genève, Luther n'a jamais éprouvé
le besoin de réduire ses idées religieuses en un corps de

doctrines, et il n'a pas non plus formulé avec rigueur et avec
ensemble ses conceptions touchant l'œuvre du Christ. On a pu
soutenir avec raison1 qu'un double point de vue domine ses

déclarations qui concernent l'œuvre rédemptrice du Sauveur :

il distingue, d'un côté, la réalisation ou l'acquisition du salut,
d'autre part, la distribution et l'appropriation du salut au

croyant ; réalisé ou acquis par les souffrances et la mort du

Christ, le salut est distribué et approprié à l'individu par la

parole et les sacrements. Cependant, la pensée religieuse de

Luther est si riche et si variée que, pour pénétrer dans
les esprits et dans les consciences, elle s'empare de toutes
les formules, se revêt de toutes les images et cherche à se

traduire dans les langages les plus divers. Aussi n'est-il pas
étonnant que, dans ses sermons, dans ses explications bibliques,

dans ses ouvrages d'édification, Luther ait parlé
fréquemment du sacerdoce et de la royauté de Jésus-Christ2. Il
y aurait une pédanterie ridicule à transformer ces expressions
en articles dogmatiques et à imputer à Luther des allures ou
des prétentions scientifiques auxquelles son libre génie fut
toujours réfractaire. S'inspirant de préoccupations pratiques et

soucieux de l'intérêt moral et religieux des âmes, il sut féconder

les termes scripturaires et les analogies bibliques en leur
donnant une signification directement applicable aux croyants.
Ce qui lui importe, dans la fonction ou la dignité sacerdotale
et royale de Jésus-Christ, c'est que le Christ communique à

l'âme fidèle ce qu'il possède lui-même par droit de primogeniture.

« Nous qui croyons en Christ, nous sommes sacrificateurs
et rois. (1 Pierre II, 9). Admirable don! Par cela même qu'il
appartient au règne du Christ, le chrétien s'élève au-dessus de

tout; sa puissance spirituelle le fait maîlre et seigneur de

1 Thomasius, Christi Person und Werk, 111, 1 (1859). p. 5.

- Sur le munuspropheticum et la place qu'il occupe dans la théologie
de Luther, il convient de faire des ré-erves. Voir les textes chez Théod.
Harnack, Luthers Theologie mit besonderer Beziehung auf seine Versöhnungsund

Erlösungslehre, t. II (1886), p. 269-288.



122 P. LOBSTEIN

toutes choses ; rien ne saurait lui nuire; le monde entier lui
est soumis et contribue à son salut (Rom. VIII, 28; 1 Cor. III,
22-23)... Rois, nous sommes aussi prêtres pour l'éternité. La

dignité sacerdotale dont nous sommes revêtus, dignité plus
excellente que la royauté elle-même, nous donne le droit de nous
présenter devant Dieu, d'intercéder pour nos frères, de les

instruire, d'exercer, en un mot, notre charge sacerdotale de

laquelle tout incrédule est exclu.... Que la dignité du chrétien
est grande et ineffable! Roi, il est maître de la vie, de la mort,
du péché. Prêtre, il peut tout sur Dieu, car Dieu exauce ses

désirs et ses supplications L »

Dans la première édition de Y Institution chrétienne (1536),

l'influence de Luther est manifeste : même absence de

préoccupations théoriques et scolastiques, môme notion de la

royauté religieuse et du sacerdoce spirituel du Sauveur, même

omission du ministère prophétique du Christ, même application
de la double dignité royale et sacerdotale à ceux qui appartiennent

au Seigneur par la foi2. Dans la seconde édition de son
chef-d'œuvre (1539)3 le réformateur qui aspire de plus en plus
à être complet, ajoute aux deux offices précédemment
mentionnés le ministère prophétique dont il traite également dans

le catéchisme de Genève (1545). Enfin dans son édition
définitive (1559), Calvin a réussi à donner une forme encore plus
cohérente et plus systématique à sa pensée; il assigne la
première place à la fonction prophétique pour s'occuper ensuite
des deux autres offices du Médiateur ; plus savamment construit,

ce dernier essai du grand dogmaticien ne relève plus avec
la même netteté le lien de dépendance qui rattache le croyant
à son Seigneur et qui le fait participer aux dons et aux privilèges

du Chef de l'Eglisei.
Cependant Calvin ne se perd jamais dans des combinaisons

1 De la liberté chrétienne, trad, de M. Kuhn, Paris 1883, p. 38-41.— Luther,
Opera lat., éd. d'Erlangen, t. IV, p. 230-234.

2 Corp. Reformat., Opera Calvini I, p. 69.
3 Corp. Reform. I, 513-516.
4 Instit. ehret-, II, 15. Lire sur ce point les judicieuses observations de

Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung III3, 394-397 ; V, 182. - Cf. l'étude
citée plus haut de M. Zurhellen, p. 5.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 123

purement scolastiques, et il faut admirer avec quelle force et

quelle profondeur il a tiré parti d'un schéma qu'il a été le
premier à introduire dans la dogmatique protestante L II a surtout
évité avec bonheur l'écueil contre lequel ont donné la plupart
des théologiens luthériens de l'âge orthodoxe : il a maintenu et

sauvegardé l'unité organique et vivante de l'œuvre du Sauveur.
A ses yeux, les trois offices du Christ ne représentent pas trois
parties distinctes de l'activité du Christ, trois actes successifs
du drame de la rédemption ; ils désignent trois faces différentes

de la même œuvre du salut. En d'autres termes, il ne s'agit

pas ici d'une division chronologique de la vie de Jésus, mais
d'une triple manière d'envisager et d'apprécier l'œuvre unique
et complexe du Christ. Sans doute la construction dogmatique
édifiée par Calvin soulève quelques difficultés sérieuses2, mais

il n'a pas, comme bon nombre de ses successeurs, brisé
l'harmonieuse et féconde unité de la vie et du ministère de Jésus.

Enfin il faut rappeler que si Calvin a fixé le cadre dans lequel
la théologie postérieure a enchâssé toute l'œuvre du Christ, il n'a

pas essayé de faire rentrer dans ce schéma toutes les richesses

religieuses du dogme de la rédemption. Le chapitre dans

lequel le réformateur de Genève expose « à quelle fin Jésus-

Christ nous a été envoyé du Père » et « considère en luy trois
choses : l'office de Prophète, le Royaume et la Sacrificature, »

est d'une brièveté significative3: la matière du dogme delà
rédemption déborde de tous les côtés les limites dans lesquelles

la scolastique de l'époque suivante essaye de l'enfermer4.
L'action exercée par le plus illustre des dogmaticiens de la

réforme a été si profonde et si étendue que le type dogmatique,

inauguré par lui, s'imposa non seulement à la plupart des

théologiens réformés mais aussi à la scolastique luthérienne5.

1 Cf. M. Krauss, étude citée, p. 598-600.
2 Ritschl, ouvrage cité, III3, 397.
3 lnstit. chrét. Il, 15.

i A. Schweizer, Die Glaubenslehre der evangélisch-reformirten Kirche.

dargestellt, und aus den Quellen belegt, t. II (1847), p. 391 s.

5 Sur les incertitudes et les tâtonnements de la théologie luthérienne
consulter Heppe, Die Dogmatik des deutschen Protestantismus im XVI
Jahrhundert, (1857) II, 209 sq. ; Schmid, Die Dogmatik der evangelisch-luthe-



124 P. LOBSTEIN

Etrangère aux livres symboliques de l'Eglise luthérienne1, la
tricotomie des fonctions médiatrices du Sauveur fut formulée

pour la première fois d'une manière plus précise par Jean

Gerhard (f 1637)2, dont l'exemple eut force de loi parmi ses

successeurs jusque dans la seconde moitié du dix-huitième siècle.
Une dissertation latine d'Ernesti3 fit essuyer à la théorie des

fonctions médiatrices devenue dominante parmi les théologiens

protestants, le feu d'une critique vive et souvent justifiée.
Ernesti éleva une série d'objections reprises de nos jours par
des auteurs éminents et que les adversaires4 essayèrent de

combattre mais ne roussirent à réfuter qu'en partie. Le succès

de cette critique fut si considérable et si général que le crédit
du munus triplex en fut profondément atteint et que pendant
quelque temps la doctrine incriminée disparut presque
complètement de la dogmatique protestante. Elle fut remise en
honneur par Schleiermacher qui cependant ne la prit sous son

patronage qu'avec toute sorte de réserves, en l'accommodant d'une
manière tout extérieure à ses propres conceptions et en lui
faisant subir des modifications très caractéristiques 5. Quelques

rischen Kirche dargestellt und aus den Quellen belegt (6e éd. 1876), p. 284.

— M. Krauss, étude citée, p. 618 s.
1 Voy. cependant Catech. minor, II, 4 : ut ego essem totns ipsius et in

regno ejus sub ipso viverem ac ei servirent.... Formula Concordiae, Solida
declaratio, Vili, §47: Itaque Christus est noster Mediator, Redemptort
Rex, summits Pontifex, caput et Pastor; § 78: Sentimus, eum ecclesise

sua? in terris, ut Mediatoren], caput, Regem et summum Sacerdotem
preesentem esse.

2 La plupart des dogmaticiens luthériens avant lui ne mentionnent que
la royauté et le sacerdoce du Christ. Quenstedt (f 1688) dit dans sa Theo-

logia didactico-polemica (III, 212) : Officium Christi alii triplex faciunt,
propheticum, sacerdotale et regium, alii duplex, propheticum sacerdotali

includentes, cum sacerdotis non tantum sit sacrificare, orare,
intercedere et benedicei-e, sed etiam docere ; a plerisque tarnen retinetur
tripartita distinctio.

3 Voy. plus haut, p. 115.
4 J'ai mentionné plus haut les dissertations de Dresde et de Quistorp,

voy. p. 115.
5 Sur ces paragraphes de Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 102-

105, lire les observations de A. Schweizer, Die reformirte Glaubenslehre



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 125

disciples de Schleiermacher maintinrent le cadre consacré par
l'autorité de leur maître 4

; d'autres l'abandonnèrent en le
déclarant impropre à exprimer la pensée dogmatique contemporaine.

A l'heure qu'il est, l'unanimité est loin d'être complète
parmi les dogmaticiens. Il est des théologiens de l'école critique

qui ont conservé, en la justifiant spéculativement,
l'ancienne division ternaire2 ; il y a, d'autre part, des dogmaticiens
conservateurs et même des auteurs de l'école dite confessionnelle

qui repoussent la tricotomie des offices messianiques du
Sauveur 3.

Que l'on embrasse maintenant d'un regard le développement
de la doctrine des fonctions médiatrices du Christ, et l'on se

convaincra aisément que cette doctrine n'est pas « de tradition
dans la dogmatique chrétienne4.» La science théologique Fa

ignorée avant Calvin et Gerhard ; depuis lors, le schéma
a été conçu et disposé très différemment suivant les
dogmaticiens d'une même confession5. Tantôt on ne voit dans
les trois offices du Médiateur que trois caractères distincts de

la même œuvre rédemptrice : c'est l'opinion régnante parmi

II, 410 ; M. Krauss, étude citée, p. 638-640; Ritschl, Rechtfertigung und
Versöhnung, I3, 520-521.

1 Voy. par exemple, Nitzsch, System der christlichen Lehre, 18373, § 131.

A. Schweizer, Christliche Glaubenslehre, § 125-137 ; cf. Dorner, System der
christlichen Glaubenslehre, 1.1, § 109.

2 Par exemple, M. Pfleiderer, Gi-undriss der christlichen Glaubenslehre,
(4» édit., 1888), § 203, § 216-219.

3 Thomasius, Christi Person und Werk, t. Hl (Erlangen 1859), § 49-69 ;

Frank, System der christlichen Warheit,t. II (Erlangen 1880), p. 194-197. —

Voyez aussi les réserves de M. Kehler qui, dans son exposé du dogme

sotériologique, ne s'est accommodé que fort librement a la doctrine reçue,
Die Wissenschaft der christlichen Lehre von dem evangelischen Grundartikel

aus im Abrisse dargestellt, Erlangen 1883, Zweiter Lehrkreis, § 42, 50,

51, 52. Sur la modification proposée par Ritschl, voy. plus bas p. 135 ;

cf. M. H. Schultz, Theol. Lit. Zeitung, 1881, JS10 16, col. 381 ; Grundriss
der evangelischen Dogmatik (Göttingen 1890), § 45. — M. Gottschick,
Theol. Lit. Zeitung, 1881, N°, 26, col. 626. — M. Hering, Zu Ritschl's
Versöhnungslehre (Zurich 1888), p. 26-27.

4 Comme l'a dit M. Gretillat, ouv. cité, II, 263.
5 Voy. M. Krauss, étude.citée, p. 642 s. ; Ritschl, Rechtfertigung und

Versöhnung, I, 521-522.



126 P. LOBSTEIN

les réformés. Tantôt on enseigne, avec la majorité des dogmaticiens

luthériens, que le Christ n'a pas exercé ses fonctions
simultanément, mais qu'elles se succèdent dans sa carrière
messianique et qu'elles représentent l'ordre historique, non
la distinction logique1. — Même diversité d'opinions sur l'étendue

ou la durée du triple office messianique. Se borne-t-il à

l'existence terrestre du Christ? Se prolonge-t-il au delà de la
résurrection et de l'ascension, de manière à se perpétuer aussi
dans l'état de gloire céleste du Seigneur? Doit-il être rapporté
également à l'état préexistant du Verbe divin? Sur chacun de

ces points les réponses sont infiniment divergentes. —
L'incertitude devient plus grande encore dès que l'on envisage
chacune des fonctions en particulier et que l'on essaie de les
définir avec rigueur et précision. Il faudrait des grâces d'état

pour se retrouver au milieu des nuances souvent si subtiles

qui séparent et différencient à perte de vue les opinions des

dogmaticiens. Les défenseurs même de la construction ternaire
de l'œuvre rédemptrice se voient forcés de faire des concessions,

des distinctions, des restrictions si nombreuses que leur
essai d'apologie ressemble bien souvent à un compromis ou à

une capitulation.
Le témoignage de l'histoire des dogmes est donc loin d'êlre

décisif. Tout au plus est-il possible de dégager de l'histoire une
conclusion générale, c'est que la notion de la triple fonction
médiatrice du Sauveur n'a pas la portée d'une formule scientifique

et qu'il est impossible de la transformer en dogme.
Son caractère concret et plastique lui assurerait plutôt une
place dans la prédication ou dans l'enseignement catéchétique2

que dans un système de dogmatique chrétienne. Aussi

comprend-on que le succès populaire de la fameuse tripartition
ait été consacré par quelques catéchismes importants qui, en

•expliquant la signification du nom du Christ, s'appliquent à

montrer que les fonctions médiatrices de l'ancienne alliance
constituent la totalité du rôle du Médiateur de l'alliance nou-

1 Voy. aussi parmi les luthériens modernes, Hofmann, Schriftbeweis'1 II,
1, p. 173 ; Luthardt, Compendium der Dogmatik, § 52.

2 A. Schweizer, Reformirte Glaubenslehre, II, 391.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 127

velie1. L'autorité de ces catéchismes tracera-t-elle au dogmaticien

la voie qu'il doit suivre? Lui imposera-t-elle une forme
ou une méthode normative pour son exposition scientifique?
Je ne le pense pas. Après avoir étudié la base scripturaire et
la valeur historique de la doctrine du munus triplex, il importe
de voir ce que ce schéma vaut en lui-même.

1 Dans le premier catéchisme français de Genève, publié en 1537

(découvert par M. Henri Bordier et réimprimé par MM. Rilliet et Dufour
Geneve, 1878), Calyin ne mentionne encore que la royauté et le sacerdoce
du Christ. Corpus Reformatorum, Calvini opera, XXU, p. 53 : Le filtre
de Christ signifie quii a este pleinement arrouse de toutes les graces du

Saint-Esperit, lesquelles en l'Escripture sont designees par le nom
dhuille, pourtant que sans icelles nous défaillons comme secz et steriles.
Or il a par ceste unction este constitue Roy de par le Pere, pour se

absuiectir toute puissance au ciel et en la terre, affin que nous feussions
en luy roys, ayans domination sur le diable, pecbe, mort et enfer.
Secondement il a este constitue Sacrificateur, pour nous appaiser et reconcilier

le Pere par son sacrifice, affin que nous feussions en luy sacrificateurs,

offrans au Pere prières, actions de graces, nous mesmes et toutes
choses nostres, layans pour nostre intercesseur et médiateur. Oultre cela

il est dit Fils de Dieu ».... Le catéchisme latin, publié à Bâle par Calvin en
1538, est la traduction fidèle de l'original français (voy. le passage
identique à celui que je viens de transcrire. Corp. Reform. V, 338). — Le texte
du catéchisme de 1545 publié à la fois en français et en latin est

plus développé et ajoute au « royaume » et à la « prestrise » l'office et
autorité de prophète : « Comment est-ce que tu dis, Jesus Christ
Prophète? » — « Pour ce que en descendant au monde, il a este messagier
et Ambassadeur souverain de Dieu son Pere, pour exposer pleinement la
volunte d'iceluy au monde : et ainsi mettre fin à toutes Prophéties et
revelations (Jes. LXI, 1 ; Hebr. I, 2).... Puis que cest office a esté donné au
Seigneur Jesus, pour estre Maistre et Docteur des siens : la fin est de

nous introduire à la vraie congnoissance du Pere et de sa vérité :

tellement que nous soyons escholiers domestiques de Dieu.» (Corp.Reform,
VI, 19-23.) — La doctrine des trois fonctions médiatrices du Sauveur est
enseignée dans les catéchismes de toutes les Eglises chrétiennes. Catéchisme
de l'Eglise orthodoxe grecque (1643), question 34, p. 99-102. Edit. Kimmel

Iena, 1843. — Catéchisme romain (1566), liv. I, 2e partie, chap. II, § 56-60

p. 385-386. Edit. Danz. Weimar, 1836. — Catéchisme de Heidelberg (1563),

question 31, p. 437. Edit. Niemeyer, Leipzig, 1840. Le catéchisme de

Zurich (1609) et YAbrégé de l'histoire sainte et du catéchisme, par J.-E. Oster-
wald (1702) sont visiblement dépendants du catéchisme de Heidelberg. —
Cf. Déclaration de Thorn, p. 671-672. Edit. Niemeyer. — Catéchisme soci-

nien, p. 128, Racovie, 1609. — Voy. en outre, M. Krauss, étude citée, p. 600.



128 P. LOBSTEIN

III

On a dépensé infiniment de science et d'esprit pour justifier
la notion des trois charges messianiques du Sauveur et pour
montrer qu'indépendamment des prémisses bibliques ou de la

tradition historique, la doctrine du munus triplex porte en elle-
même sa raison d'être et sa justification. « Le Verbe, dit M. de

Pressensé *, devait d'abord se manifester au monde, se révéler

par sa parole. De là son œuvre prophétique. Il devait offrir le

sacrifice, de là son œuvre sacerdotale. Il devait dans ce sacrifice

même triompher du péché et de la mort, delà sa royauté....
On ne peut séparer en lui le prophète de la victime ni la
victime du roi2. S'il n'est que prophète, il n'a pas fermé le cycle
des précurseurs du Messie. S'il n'est que victime, si son sacrifice

n'aboutit pas à sa royauté, c'est qu'il est sans efficace. Et
s'il n'était que roi, la condamnation subsisterait sur la race
d'Adam. Comme l'a dit magnifiquement Bossuet, « c'est dans son

sang qu'il doit ramasser sa couronne.» Plus ingénieuse ou plus
artificielle est l'explication proposée par M. Gretillat3. Les trois
offices de la médiation de Christ devaient consister tout
d'abord à restituer à l'homme les biens que le péché lui avait fait
perdre : savoir la vérité ou la sagesse en opposition à l'erreur
(charge prophétique) ; la justice ou la propitiation, en opposition

à la coulpe (œuvre sacerdotale), et la vie éternelle supposant

tout ensemble à la mort physique et morale causée par le

péché et à l'imperfection initiale de la créature normale (œuvre
royale)4.

Il est inutile de citer d'autres exemples. On les trouvera
facilement dans les manuels de dogmatique. Examinons plutôt
si la notion du munus triplex, appliquée à l'œuvre rédemptrice,
porte en elle-même sa justification.

1 Le Rédempteur, p. 230.
2 Cf. Schleiermacher, Der christliche Glaube, § 102, N" 3.

3 M. Gretillat s'est peut-être souvenu de la construction analogue qui
se rencontre chez Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, Band II,
(Berlin 1881), p. 489-491.

4 Dogmatique, t. H, p. 261.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 129

Faut-il rappeler d'abord que la terminologie reçue a soulevé
des objections qui, pour être un peu minutieuses, n'en sont pas
moins très fondées1? Les termes fonctions, offices, charges, ne
sont pas heureux ; ils appartiennent à la sphère du droit, non
au domaine religieux ; ils portent une empreinte juridique
incompatible avec la liberie et la spiritualité qui caractérisent le
ministère du Christ ; ils ne répondent pas non plus à la nature
intime et vraie des figures de l'ancienne alliance, types prophétiques

des différents moments de l'œuvre du Sauveur. Mieux
vaut parler de la mission, de la vocation de Jésus que de ses

fonctions et de ses charges2. « Il est venu, il a paru, il a été

envoyé, » telles sont les expressions dont il se sert pour désigner
le point de départ ou la forme de son activité messianique3. Ne

convient-il pas de s'en tenir aux déclarations du Maître et de

les mettre à la base de tout essai de dogmatique chrétienne
Bien plus graves cependant sont d'autres critiques dont il

sera difficile de contester la justesse. La construction ternaire
de l'œuvre du Christ est exposée à un double danger, et elle

n'échappe au premier que pour tomber dans le second.
Insiste-t-on sur l'indépendance relative de chacune des trois

fonctions du Christ, on risque de porter atteinte à l'ensemble
de son œuvre et d'en briser la vivante et profonde unité. Af-
firme-t-on la pénétration intime et réciproque des offices
médiateurs du Sauveur, on s'expose à effacer toute distinction
réelle, et latripartition n'est plus qu'un cadre purement formel,
un schéma logique sans valeur positive et sans portée pratique.
Les dogmaticiens luthériens et réformés ont tour à tour donné

contre l'un ou l'autre de ces deux écueils.
Aussi bien le centre ou la base de la tricotomie des fonctions

messianiques ne supporte-t-elle pas un sérieux examen. Le

principe duquel on fait dériver cette division est la notion

1 Ritschl, ouv. cité, III, 409-410. Dorner (11, 484) et M. Zurhellen" ont
essayé de répondre aux critiques de Ritschl.

2 M. Bornemann, Unterricht im Christenthum, Gœttingen 1891, p. 68-72.
3 Mat. V, 17; IX, 13 ; XX, 28; Luc Xll, 49; XIX, 10; comp. Jean III,

16-17; IV, 34; V,30; VI, 39; IX, 39; X, 11; XII, 46-47 ; XVII, 3-4; XVIII,
37.

théol. et phil. 1892. 9



130 P. LOBSTEIN

même du Messie. Le Messie, le Christ, l'Oint, est, dit-on,
préfiguré par le prophète, le sacrificateur et le roi ; l'initiation ou

l'inauguration de chacune de ces « fonctions » a eu lieu, le plus
souvent, par une onction, qui fournit elle-même à la dogmatique

chrétienne le type de la communication de l'Esprit Saint

au Chef de la théocratie nouvelle. N'y a-t-il pas, dans toute
cette combinaison typologique, quelque chose d'extérieur et

d'accidentel Une construction dogmatique élevée à l'aide
d'éléments pareils ne repose-t-elle pas sur un sol fragile et étroit
Il y a plus. N'est-elle pas contraire à l'histoire et à la tradition
religieuse que l'on invoque et dont on cherche à se prévaloir?
Car enfin, s'il fallait analyser le contenu primitif du terme de

Messie ou Christ, on ne pourrait en tirer que la dignité ou la

charge royale. Ce n'est que par un tour de force exégétique ou

dogmatique qu'il est possible de dégager de l'idée de Messie

les deux autres fonctions que l'on assigne à Jésus.

Les difficultés que soulève la triade des fonctions médiatrices

se trahissent d'une manière encore plus visible par les
efforts tentés pour grouper les trois parties ou les trois faces de

l'œuvre rédemptrice. La plupart des dogmaticiens repoussent
le procédé trop élémentaire d'une coordination extérieure et

superficielle des offices. Il s'ensuit que, de fait, c'est l'un des

trois qui absorbe les deux autres ou du moins qui l'emporte
sur eux et finit par rester prédominant *. Dans le système
orthodoxe, c'est le munus sacerdotale qui épuise presque à lui seul

tout le contenu de l'œuvre rédemptrice2. Le socinianisme et le
rationalisme vulgaire mettent surtout en lumière le ministère
prophétique du Christ3. Tout essai de sauvegarder à la fois les

trois charges messianiques du Sauveur échoue contre les diffi-

1 A. Schweizer, Die Glaubenslehre der evangélisch-reformirten Kirche, II,
392. — Prank, System der christlichen Wahrheit, II, 194-195.

2 Voy. les observations de Strauss, Die christliche Glaubenslehre II, 288-

289. La dogmatique de Philippi, coryphée du luthéranisme confessionnel,
consacre 315 pages à l'office sacerdotal, sur 351 qui forment le chapitre
complet du munus triplex. (Kirchliche Glaubenslehre, t. IV, sect. II).

3 Le catéchisme socinien de Racovie (édit. latine de Moscorovius, 1609)

consacre a la charge prophétique du Christ les pages 128-274 ; la brièveté
< es chapitres qui traitent de l'office royal (274-284) et de l'office sacerdo-



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 131

cultes exposées plus haut; tantôt il compromet l'unité de l'œu
vre rédemptrice, tantôt il supprime la triade des fonctions
messianiques.

Les dogmaticiens qui se renferment dans le champ clos de
l'orthodoxie traditionnelle se trouvent d'ailleurs aux prises
avec d'autres complications. Elles naissent du conflit qui s'établit

entre la conception du triple office du Sauveur et la notion
du double état du Christ. On sait que l'ancienne dogmatique
protestante distinguait, dans l'existence du Fils de Dieu, deux
phases principales : l'abaissement terrestre et l'exaltation
céleste, status inanitionis et status exaltationis. Comment le
double état du Christ est-il conciliable avec la triple fonction
du Messie1?

Le procédé le plus simple consisterait à faire rentrer le
ministère prophétique dans la vie terrestre de Jésus, à faire
coïncider l'œuvre sacerdotale avec la passion et la mort du Sauveur,
et à identifier la royauté du Seigneur avec son exaltation à la
droite de Dieu. Cependant cette division si facile et si naturelle

en apparence n'est nullement une solution du problème.
Sans parler de la scission profonde qu'elle fait dans l'œuvre
une et harmonieuse du Christ, elle ne rend pas compte de

quelques-uns des éléments les plus importants de la question.
S'il est vrai que la conscience chrétienne statue et postule

un rapport organique et permanent entre le Seigneur et son
Eglise, il faut que les trois offices du Christ se prolongent par
delà la carrière terrestre de Jésus et se continuent dans son
état de gloire2. Il n'est donc pas permis d'exclure le ministère

prophétique et le ministère sacerdotal de l'activité céleste du

Seigneur glorifié. Mais dans ce cas, comment définir la forme
et le contenu de cette prophétie et de ce sacerdoce transcendants.

Comment distinguer le ministère prophétique du Christ
céleste et l'action de l'Esprit saint dans l'Eglise ou l'individu?
Comment soutenir que l'œuvre sacerdotale du Christ, c'est-à-

tal (284-296) est caractéristique. Lire le commentaire de M. Harnack,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, Hand III, Freiburg i. B., 1890. p. 677-689

1 Ritschl III3, 408; Frank, ouv. cit. Il, 196-197.
9 Dorner, ouv. cité, 11, 486 ; M. Gretillat, U, 276 sq. 356 sq. 440 sq.



132 P. LOBSTEIN

dire son sacrifice expiatoire, se continue et se perpétue réellement

dans le ciel? Dira-t-on que l'activité sacerdotale du

Rédempteur se poursuit sous la forme de l'intercession La

réponse n'est pas concluante. Quand même l'on verrait dans

cette intercession autre chose qu'une image saisissante et
profonde de la portée universelle et de l'efficacité permanente de

l'œuvre du Sauveuri, il faudrait avouer que l'intercession du

Seigneur glorifié est une « fonction » essentiellement différente
du sacrifice accompli par le Sauveur sur la terre. D'autre part,
ceux qui confondent la royauté du Christ avec son ascension

et sa participation à la gloire céleste ou à l'activité divine, se

mettent en contradiction avec quelques déclarations de Jésus

lui-même et avec tout l'ensemble de son œuvre messianique :

Jésus a été roi pendant son ministère terrestre, il s'est dit roi
et a fait œuvre royale ; pendant son activité humaine il a

exercé sa royauté spirituelle et il a fait du Calvaire le trône de

sa gloire.
On a beau faire l'essai de toutes les combinaisons possibles,

on ne réussira pas à mettre d'accord le cadre des trois fonctions

messianiques et le schéma du double état du Christ.
Telles sont les objections générales que soulève la notion

dogmatique qui fait l'objet de cette étude. D'autres difficultés
portent non plus sur la totalité du munus triplex, mais sur
chacune des trois fonctions prise à part et indépendamment
l'une de l'autre.

Considérons d'abord l'office prophétique. Ce terme, par
lequel on désigne l'enseignement de Celui qui parlait avec autorité

et non comme les pharisiens, ne répond que très
imparfaitement au caractère distinctif du témoignage religieux de

Jésus. Jésus n'a pas été un prophète à l'instar de ceux de l'an-
1 Calvin, Adversus P. Caroli Calumnias, 1545 (Corpus Reformatorum,

Calvini opera, VII, 330) : Mors enim eius (Christi) Eeterna est queedam
intercessio pro peccatorum remissione, resurrectio pro vita »terna.... Si
huic intercessioni certas et definitas petitiones affingamus, ridicule id
facimus : quandoquidem per ipsam intelligendum nihil aliud est quam
seterna mortis et resurrectionis Christi virtus. — Dans l'Institution
chrétienne (édit. 1559), Calvin ne s'est pas maintenu à la même hauteur de

spiritualité chrétienne. Voy. par exemple liv. Ill, chap. 20, § 18.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 133

cienne alliance. La notion biblique emporte avec elle et implique,

chez le prophète, le sentiment d'une inspiration à la fois
supérieure et intermittente, d'une puissance extérieure et
transcendante qui, à certains moments, s'empare de l'élu de

Dieu, anime et domine son âme, le transporte et le pénètre,
mais l'abandonne ensuite et ne lui laisse plus que la conscience
de sa faiblesse naturelle et de son impuissance morale. Chez
Jésus rien de pareil. En lui l'inspiration n'a pas ce caractère
de transcendance et d'intermittence; elle est l'état normal de

sa conscience et l'effusion spontanée de sa vie intérieure ;

aussi y a-t-il identité parfaite entre sa personne et son message

; il ne prêche pas une doctrine qui lui serait primitivement

étrangère; les vérités qu'il exprime, il les tire du « trésor

» de son cœur (cf. Mat. XIII, 52) ; il n'enseigne pas ce qu'il
rêve ou ce qu'il espère, mais ce qu'il possède et ce qu'il est ;

son témoignage religieux est la vibration prolongée de sa

conscience, le rayonnement de sa vie, le don de son être tout
entier. Que nous sommes loin de la prédication des prophètes et
combien la formule de la fonction prophétique du Christ traduit

mal l'originalité incomparable de la conscience et de

l'enseignement du Fils de l'Homme!
Il en est de même de l'œuvre sacerdotale. Schleiermacher a

relevé avec beaucoup de vigueur et de précision les incohérences

qui régnent entre le ministère du Christ et le sacerdoce
d'Israël. L'analogie entre les rites théocratiques et les faits

évangéliques ne peut être établie que d'une manière toute générale,

à l'aide d'une exégèse allégorique et spiritualiste comme
celle de l'épître aux Hébreux. Le parallélisme des deux alliances
échouera toujours contre un fait capital avec lequ el la typologie

chrétienne est obligée de compter : Jésus est à la fois
sacrificateur et victime. L'immolation volontaire de sa vie offerte
en rançon pour les siens imprime à l'œuvre sacerdotale du
Sauveur son cachet unique et ineffaçable. C'est dire qu'il
existe une différence radicale entre les traditions religieuses du
culte lévitique et le principe nouveau de l'économie
chrétienne. En d'autres termes : pour conserver dans son système
dogmatique la notion du sacerdoce de Jésus-Christ il faut que



134 P. LOBSTEIN

le théologien transforme d'abord cette notion ; la formule du

munus sacerdotale ne peut se maintenir dans la dogmatique
chrétienne qu'à la condition d'être idéalisée par la révélation

évangélique. Peut-on en vouloir au dogmaticien qui, faisant

un pas de plus, essaye de donner à cette idée nouvelle une
expression nouvelle et qui, sûr de sauvegarder l'esprit, ne craint

pas de laisser tomber la leltre1
Il se décidera moins facilement peut-être à renoncer à la

dernière des trois désignations, Yofficium ou munus regium.
La royauté de Jésus-Christ Ce terme n'est-il pas la traduction
fidèle et lumineuse de la foi du chrétien? En appelant Jésus

notre Seigneur, ne proclamons-nous pas sa royauté? Ne

confessons-nous pas qu'il a le pouvoir et le droit d'exercer une
souveraineté à laquelle nous rendons nous-mêmes hommage?
Loin de moi de le nier Oui, nous souscrivons de tout notre
cœur à l'interprétation que Luther a donnée du Credo en

ramenant le contenu essentiel du deuxième article à cette
affirmation capitale : « Je crois que Jésus-Christ est mon Seigneur,
quod sit meus Dominus-. » Tel est bien aussi le témoignage
unanime de l'Eglise primitive, le consensus religieux de la théologie

apostolique. Que dis-je? Telle est la déclaration solennelle

et la souveraine revendication du Fils de l'Homme.
L'affirmation de sa messianité révèle et atleste sa position
unique et insurpassable dans le royaume de Dieu, sa dignité
de fondateur et de chef de ce royaume, le pouvoir et le droit
qu'il a de dire : « Tout m'a été donné par mon Père » (Mat. XI,
27; comp. XXVIII, 18). Nous le savons désormais et nous le
redisons avec tous ses disciples: « Jésus-Christ est Roi ; voici
pourquoi il est né, voici pourquoi il est venu dans le monde :

pour rendre témoignage à la vérité. » (Jean XVIII, 37.)
Et cependant, il suffit de rappeler les paroles dans lesquelles

1 Les autres objections qu'on a élevées contre la notion de l'office
sacerdotal du Christ me semblent peu importantes au prix de celle que je
viens d'exposer. Sur quelques-unes des difficultés de la notion reçue
voyez Schweizer, Die Glaubenslehre der evangelisch-reformirten Kirche lì,
399,411-412; Ritschi., Reclitfertigung und Versöhnung, III3, 405-406; M.
Krauss, étude citée, p. 612-614.

2 Luther. Catechismus minor, Pars II, § 4.



ÉTUDFS CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 135

se traduit notre foi au Seigneur, pour reconnaître aussitôt que
cette foi n'est qu'imparfaitement rendue par la notion de

l'office royal du Christ. En effet, la royauté du Sauveur n'est

pas un attribut distinct et particulier de Jésus, une fonction
spéciale qu'il exerce à côté de ses autres ministères, je ne sais

quelle charge ou quelle dignité dont il est revêtu indépendamment

de celles qu'il possède. La royauté de Jésus-Christ exprime,
aux yeux de ses croyants, la totalité parfaite de son œuvre et
le caractère propre de sa personne. Il nous est impossible
de lui décerner un titre qui ne soit pas exprimé ou supposé

par ce nom qui l'emporte sur tous les noms (Phil. II, 10).

La royauté de Jésus-Christ absorbe et embrasse dans son
sein ce que l'école a appelé l'office du prophète et celui du

prêtre. Sa royauté se réalise et s'exerce par l'activité prophétique

et sacerdotale. S'il a fondé un royaume spirituel et

universel, s'il a été le créateur d'une communauté animée de son

esprit et vivant de sa vie, s'il a été le chef et l'initiateur d'une
humanité nouvelle, c'est parce qu'il nous a révélé Dieu en se

révélant lui-même, c'est parce qu'il s'est donné à nous en
s'immolant sur la croix. N'est-il pas évident que, — pour
employer la terminologie reçue, — les fonctions prophétique et
sacerdotale rentrent l'une et l'autre dans Yofficium ou le munus
regium, synthèse de tous les attributs et de toutes les énergies
de Jésus-Christ, interprétation complète et authentique des

noms XpiuTo; et xùpio;, seule formule qui puisse convenir et suffire

à notre foi au Seigneur, puisque nous y saisissons tout
ensemble la grandeur suprême qui nous courbe à ses pieds et

le lien indissoluble qui nous attire sur son cœur1

1 Cf. Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung l3, 521 ; 1113, 403-405.

Jj'auteur a fort bien montré que l'office prophétique et l'office sacerdotal,
irréductibles l'un a l'autre, sont compris tous deux dans l'office royal;
mais il a eu le tort de conserver le schéma en le modifiant : Jésus est'
dit-il, le prophète royal et le sacrificateur royal. Le maintien de cette
terminologie est un concession faite à la tradition dogmatique ; bien
qu'elle puisse invoquer l'autorité de Calvin et de Schleiermacher et
qu'elle ait trouvé des imitateurs, cette accommodation n'est commandée

par aucun intérêt religieux ou scientifique. M. Lipsius a été mieux inspiré
en rompant complètement avec la formule consacrée, dont il interpret



136 P. LOBSTEIN

IV

Le lecteur qui a eu la patience de suivre ces développements
souvent arides et minutieux, n'aura pas de peine à dégager de

nos observations critiques les éléments d'une réponse positive
au problème à résoudre.

Symbole facilement saisissable de la parenté qui règne entre
l'ancienne et la nouvelle alliance, la formule du munus triplex
a sa place dans le langage populaire de la prédication et de

l'enseignement catéchétique. Dépourvue de toute précision et
de toute rigueur scientifique, elle doit être éliminée de la
dogmatique, c'est-à-dire de l'exposition systématique de la foi
chrétienne. Aucun des arguments par lesquels on a cherché à

l'étayer ne résiste à un examen sérieux et indépendant. La

preuve exégétique, la preuve historique, la preuve dogmatique
sont également insuffisantes.

Il est possible cependant de retenir et de développer le
contenu essentiel du schéma ternaire de l'œuvre du Christ. De

l'étude historique qui précède il ressort clairement qu'un double

point de vue domine la sotériologie dogmatique. Pendant

longtemps nos anciens dogmaticiens ne connurent qu'une dualité

d'offices, et la tricotomie des fonctions messianiques n'a été
formulée qu'après des hésitations et des tâtonnements qui ne
laissent pasque d'être caractéristiques et instructifs1. C'est

qu'en effet l'œuvre du Rédempteur se présente à la foi
chrétienne, partant à la pensée dogmatique, sous un double aspect.
La conscience religieuse du fidèle saisit et embrasse en Jésus-

Christ la révélation parfaite de Dieu; la conscience morale du

croyant reconnaît et salue en Jésus-Christ la manifestation
accomplie de l'homme. En lui et par lui nous apprenons, par la.

plus décisive des démonstrations, par l'expérience directe et

immédiate, ce que Dieu est pour nous et ce que nous sommes

pour Dieu. Si je ne me trompe, ces deux faces du problème

d'ailleurs et maintient la signification religieuse. Lehrbuch der
evangelischprotestantischen Dogmatik, 1876, § 607, 608, 614.

1 Cf. A. Schweizer, Die Glaubenslehre der evangelisch-reformirten
Kirche 11, 391-392.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 137

sotériologique répondent exactement à ce que l'ancienne
dogmatique appelait la charge prophétique et la charge sacerdotale

du Christ. « Le rôle de médiateur, dit M. Gretillat1,
renferme en lui deux rapports opposés, l'un selon lequel Christ
est le représentant de Dieu auprès de l'humanité déchue, l'autre

selon lequel il représente l'humanité déchue devant Dieu. »

Est-ce à dire que notre dogmatique sacrifie la royauté de

Jésus-Christ? Bien au contraire, elle l'établit sur une base

plus large et plus ferme que ne fait l'orthodoxie traditionnelle.
En analysant les deux faces de l'œuvre rédemptrice du Christ,
nous expliquons dans quel sens il est notre Seigneur, ou, pour
user des termes reçus, de la prophétie et du sacerdoce du
Sauveur nous concluons à sa royauté.

En brisant le cadre dans lequel on a souvent enfermé la

doctrine de l'œuvre du Christ, nous ne sacrifions aucun
élément de la révélation et nous ne portons aucune atteinte à la

piété. Résoudre la tricotomie messianique en une double
manière d'envisager la rédemption accomplie par le Sauveur,
substituer aux catégories de la pensée juive les notions
universellement accessibles de la religion et de la morale, proposer
la simplification d'une doctrine à la fois indécise et compliquée,
ce n'est pas affaiblir ou mutiler la pensée chrétienne, c'est
l'affranchir et la fortifier, c'est surtout la concentrer tout
entière sur les intérêts vivants et permanents de la foi qui, dégagée

d'une terminologie subtile et surannée, brille d'un éclat

plus pur et gagne en énergie et en fécondité.

1 Dogmatique, 11, 258-259.


	Études critiques de dogmatique protestante. Troisième étude, La doctrine des fonctions médiatrices du Sauveur

