Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1892)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIN DES DOGMES?

PAR

J.-F. ASTIE!

Le nouveau dogme.

On peut juger & ces accents combien Kaftan est d’accord
avec son collegue Harnack, quand il s’agit de répudier les
vieux dogmes. Mais il a de plus le mérite d’insister sur la
nécessité si impérieuse de substituer un dogme nouveau a
I’ancien. Ne faisant pas exclusivement ceuvre d’historien et de
critique, il aspire & étre dogmaticien. Le dogme fondamental,
la divinité de Christ, lui sert & exposer sa conception positive.
Que faut-il entendre par la divinité de Christ ? Dieu est haut
élevé au-dessus de nous, habitant une lumiére inaccessible.
Que doit-il y avoir dans un homme historique pour que nous
soyons autorisés a le prier en disant : Mon Seigneur et mon
Dieu! Et cette parole d’adoration nous sommes bien tenus de
la prononcer, sans cela nous renierions la vérité, nous enlé-
verions & notre foi son plus précieux joyau. Il y a plus : nous
abandonnerions le terrain sur lequel nous sommes placés;
nous répudierions les consolations de notre conscience; nous
renierions ce qui donne force et vigueur & notre vie. Aussi
affirmons-nous avec confiance que c’est la gloire de notre foi,
ce qui lui promet, ce qui lui garantit la victoire sur ’humanité,
de pouvoir dire & un homme : Mon Seigneur et mon Dieu !

Quimplique ce langage qui sort du cceur de tout chrétien

! Voir Revue de théologie, livraisons de janvier, mars, mai et juillet 1891.



LA FIN DES DOGMES? 15153

évangélique ? D’abord, nous plagons cet homme dans un rap-
port avec Dieu qui le distingue de tous les autres hommes, pour
le mettre & une hauteur incomparable dans le temps et dans
I'éternité. En second lieu, nous lui assignons, dans 'humanité,
une place telle que tous doivent venir & lui pour apprendre a
connaitre Dieu. Les deux vérités sont unies d’une facon insé-
parable. Cest parce qu’il est ainsi en rapport éternel avec Dieu
qu’il occupe une place correspondante dans I’humanité. Et
¢’est en occupant cette place qu’il manifeste ces rapports éter-
nels avec Dieu.

Mais ou prendrons-nous notre point de départ, par laquelle
de ces deux vérités inséparables commencerons-nous? Le
vieux dogme grec part du rapport avec la divinité; le dogme
eévangélique est tenu de partir de la place occupée par Jésus
dans le sein de I’humanité. Pour 'ancien dogme, la résurrection
et la glorification sont des conséquences de 'incarnation allant
de soi. La foi évangélique doit partir des rapports du fidéle avec
Christ. Quand au nom de la foi nous parlons de la divinité,
nous adorons le Seigneur glorifié, la téte vivante et actuelle de
son Eglise. « La foi, en effet, ne saurait avoir pour objet les
mystéres éternels de la divinité, mais la réalité actuelle et
révélée. » C’est du monde grec que 'Eglise a appris & aborder
Dieu par la voie de la pensée, de la connaissance. Aussi 'appa-
rition de Jésus est-elle pour les chrétiens grecs l'incarnation
de la raison divine, U'achévement de la philosophie grecque,
dans laquelle n’ont brillé que quelques rayons de cette raison :
cette apparition nous montre la voie pour arriver & connaitre
Dieu, sa divine essence, haut élevée au-dessus de tout étre. A
la base du vieux dogme se trouve une pensée de Dieu qui le
concoit, avant tout, comme haut élevé au-dessus du monde.
Or, c’est I'idée qu’on se fait de Dieu qut communique le con-
tenu, la tenue a la piété. De 1a résulte la fuite du monde pour
s'approcher de Dieu; le moine, mieux encore I’ermite, est le
seul chrétien vraiment digne de ce nom. On voit comment de
Pancien dogme se dégagent des conséquences de tout point
étrangéres aux besoins de notre piété évangélique. Notre foi
ne saurait découler de 'ancien dogme.



56 ' J.-F. ASTIE

(Pest en vain qu’on prétendrait que ces deux maniéres diffé-
rentes de comprendre la divinité de Christ, ne sont que les
deux moitiés correspondantes d’'une méme vérité, et que peu
importe alors de décider de laquelle on partira ; au contraire,
esprit, méthode, aspirations, tout est différent. Ce qui pour
nous est tout a fait 'accessoire est pour les Orientaux l'essen-
tiel. A leurs yeux, Jésus n’est pas venu pour nous sauver, mais
pour nous diviniser, pour nous unir & l’essence divine. Et
cetle essence divine est concue d’'une maniére exclusivement
physique, I’étre des étres, la substance absolue. Voild pourguoi
le Médiateur, Jésus, doit étre absolument de la méme nature,
de la méme essence, de la méme pate que Dieu, dirai-je, pour
nous diviniser, en nous unissant & lui. Ces catégories d’essence,
de substance, familiéres aux péres grecs, qui les empruntaient
4 leurs philosophes, nous sont devenues singuliérement étran-
géres, 4 nous autres Occidentaux. Nous ne connaissons pas
d’autres attributs divins que ses attributs moraux. Dieu est
pour nous une personne morale et libre qui nous donne des
ordres par notre conscience et par sa parole ; Jésus-Christ est
I'incarnation de Dieu qui est amour. Voild pourquoi nous nous
prosternons a ses pieds, en nous écriant : Mon Seigneur et
mon Dieuw! adorant en lui 'image empreinte de la personne
du Pére et non les rayons d’une substance, physique ou méta-
physique, qui décidément nous echappe.

Et c'est pour cela que, tout en laissant chacun libre de s’es-
sayer, aprés tant d’autres, & la solution des questions inso-
lubles sur les rapports éternels du Fils et du Pére, nous nous
en tenons aux simples enseignements de I’Evangile. « Com-
ment pouvons-nous concevoir la vie du Seigneur comme vrai-
ment humaine et toutefois comme se développant dés le début
dans son union avec le Pére ? Comment exprimer I'idée que,
tout en ayant un développement historique dans le sens com-
plet du mot, il a toutefois une source éternelle en dehors du
temps? Ce sont la des problemes sur lesquels la réflexion
chrétienne se portera toujours 4 nouveau. Quant & nous, nous
inclinons a recommander une extréme réserve dans ces études;
a chaque pas qui est fait dans ces recherches, nous aimerions



LA FIN DES DOGMES? 57

pouvoir rappeler que nous, enfants du temps, nous ne réussi-
rons jamais & sonder les liens, les rapports du temps et de
I’éternité, que, surtout ici, des frontieres déterminées sont posées
a notre connaissance. Mais d’autres peuvent avoir une opinion
différente. Ils peuvent croire qu’il est de leur devoir de saisir
plus fermement les problémes avec des pensées et des mots.
Chacun, dans la solution des questions, apporte ses habitudes
de penser. Il n’est pas nécessaire d’arriver & I'unité en ces
matieres. Il y a place pour des différences sur la base d'une
foi commune. La foi, en effet, n’a rien a faire avec tous ces
problémes. Elle ne dispute pas; résoudre des questions n'est
pas son affaire. Elle se borne & confesser la vérité qui lui est
donnée. Et c’est justement 13 la vérité qui nous a été révélée :
quant au reste, ce ne sont que des pensées humaines & propos
de la foi. Il faut bien se garder de confondre les deux. »

M. Kaftan ne manque pas de faire remarquer que la réserve
qu'il recommande est celle dont 'Ecriture elle-méme nous
donne I’exemple. La foi en la divinité de Christ, qu’il a carac-
térisée, n’est rien d’autre que celle & laquelle les hommes du
Nouveaun Testament ont rendu témoignage. Que si 'on veut
aller plus loin, on marchera encore incontestablement sur les
traces des apodtres. Mais chez eux aussi cet élément-la est
secondaire, dérivé. Ils n’en disent pas long 12-dessus; ils abon-
dent, au contraire, en discours sur le Christ glorifié, qui n’est
rien d’autre que le Christ historique : c’est 12 que se trouve le
nerf de la foi victorieuse du monde. Que cet exemple nous
serve de régle, formulons le dogme dans ce sens-14,... c’est le
moyen d’arriver & la doctrine pure, conforme & la Parole de
Dieu. « C’est ainsi que nous prenons au sérieux le principe :
« la Parole de Dieu seule pose des articles de foi & I’exclusion
» de toute autre puissance : papes, anges, puissances célestes
» ou terrestres. »

Peut-étre ne sera-t-il pas hors de propos de rappeler que,
bien qu’il n’abordat pas volontiers ces hautes questions de
métaphysique plus ou moins chrétienne, Vinet a cependant
recommandé, lui aussi, une prudence, une réserve, une dis-
crétion dont il n’a été tenu nul compte. « A I'histoire, dit-il, au



a8 J~F. ASTIE

systéme, au christianisme, préférons Jésus-Christ, sovons chré-
tiens par le commerce immédiat avec Jésus-Christ, au lieu de
nous borner 4 ’étre en nous familiarisant avec la doctrine et
avec la science qui se rapportent & lui. Il n’y a qu’embarras,
obscurité, angoisse, fatigue stérile dans tous les systémes sur
Jésus-Christ que I’on tire successivement de I’Evangile, quand
ce ne sont que des systémes; les spéculations sur Jésus-Christ
les plus sublimes et les plus nécessaires sont desséchantes,
sont meurtriéres. »

Voici, au contraire, comment il insiste sur le coté de ’huma-
nité : « Les vertus qu'’il fait éclater sur la croix sont, dans leur
perfection, des vertus humaines; elles sont & notre usage;
elles sont proposées &4 notre imitation; ces exemples font partie
de notre héritage. » Ne pourrait-on pas méme signaler une
répudiation expresse du degme grec, faisant consister le salut
dans la divinisation essentielle, substantielle de I'homme, quand
Vinet déclare que sa divinité n’est qu’a lui, partant incommu-
nicable? « Laissons, dit-il, & ce divin Médiateur tout ce qu’il
ne peut nous communiquer ; sa divinité n’est qu’a lui, mais
son humanité est & nous. »

Nous avons dit, que M. Kaftan veut étre dogmaticien ; mais
ce n’est pas a dire qu’il méconnaisse les droits de I’histoire. Il
reconnait que le réveil de la foi évangélique dans notre siécle
devait étre suivi d’une tentative de restaurer la vieille dogma-
tique. Mais les flots montants de la romantique, qui avaient
favorisé le retour vers le passé, sont dés longtemps calmés.
Grace & elle, nos péres ont triomphé du rationalisme. Tous
ceux qui ont été sous l'influence de ce grand événement ne
réussissent pas & s’avouer qu’il est épuisé et que les consé-
quences de cet échec commencent 4 se faire sentir aussi dans
la théologie et dans I’Eglise. Les hommes de la théologie de
conciliation ont bien commencé, pour finir sans gloire. Qui-
conque ne prétend pas comme eux réconcilier la vieille dogma-
tique avec les idées modernes leur produit 'effet d’un rationa-
liste. C’est une illusion qui se comprend, mais ce n’est qu'une
illusion. « En réalité nous sommes établis sur la base de la
Parole de Dieu et des symboles de la réformation. La seule



LA FIN DES DOGMES? 59

mission que nous nous reconnaissions c’est de combatire pour
la foi fondée sur ces deux bases. Voild pourquoi nous disons :
il s’agit de faire prévaloir le point de vue de la foi dans la dog-
matique tout entiére. C’est 1a tout ce que nous voulons dire
quand nous affirmons qu’il nous faut un dogme nouveau. »

Kaftan cherche & prouver que la divinité de Jésus-Christ,
telle qu’ll 'expose, ne saurait étre en contradiction avec la
science moderne, avec la vie intellectuelle de ’heure présente.
Se scandalisera-t-on peut-étre de ce que le dogme nouveau,
comme ’ancien, éléve un homme, Jésus-Christ, pour le placer
4 une hauteur incomparable? Pourquoi la science aurait-elle
des obhjections & faire? Est-il donc établi que la science nous
oblige & tout placer sur le méme niveau, & n"admettre aucune
exception, aucun sommet supréme? Sans contredit, la science
est égalitaire, niveleuse ; elle aspire & tout soumettre & des
lois unes et suprémes, au joug desquelles rien n’échappe. Mieux
la science réussit & remplir ce programme, plus elle fait de
progrés. Nul ne doit s’opposer & cet effort légitime, ni la
troubler dans ’accomplisseinent de sa téche.

Mais il est un autre fait. Des parties importantes de la réalité
échappent & cet art scientifique éminemment niveleur. Au fait,
aucune chose, aucun événement n’est complétement égal & un
autre. Plus les propositions de la science deviennent générales,
plus le champ qu’elle embrasse s’étend et s’élargit, plus I'arbi-
traire avec lequel elle traite la réalité devient manifeste. Ce
sont la les limites inévitables, le caractére borné, étroit qui se
trouve dans toute science, si artistiquement organisée, achevée
qu’elle soit.

C’est surtout quand il s’agit de conuaitre la vie historique
qu’il est indispensable, & coté du semblable et du général, de
tenir grand compte des différences, de I'élément individuel.
Au fait, la méme remarque s’applique & la connaissance de la
nature. Mais ici on peut oublier certains €léments sans qu’il
en résulte de grandes pertes. Ge qui nous intéresse, en effet,
dans la nature c’est de connaitre le facteur, ce qui demeure
identique & soi-méme, ce qui se reproduit et non I'éléement
individuel, scul et unique en son genre. Il en est tout autre-



60 J.-F. ASTIE

ment quand il s’agit de la connaissance de ['histoire. Le ter-
rain de la théorie générale est ici limité. L’homme qui 'oublie
ne peut réussir & connaitre la réalité. Il n’est pas d’erreur
plus forte que de s’imaginer connaitre et comprendre la vie de
I’histoire, lorsqu’d grand’peine on a tout ramené & quelques
regles générales, quon décore du titre de « lois de la nature. »
L’histoire est, en effet, le théatre de la vie personnelle, les
différences sont souvent plus nombreuses que I'uniformité ; il
n’est pas rare que I'élément individuel soit plus saillant que
Vélément général. Plus la science procéde avec prudence, plus
elle tient soigneusement compte de ce facteur, plus elle évi-
tera prudemment ’erreur, consistant & croire avoir, au moyen
de quelques propositions générales, épuisé ’essence de son
objet. C’est & elle, justement & elle, la plus soigneuse, la plus
exacte de toutes les sciences, qu’il appartient de faire entendre
un sérieux avertissement : gardez-vous de l’illusion découlant
aisément du besoin de 'entendement de tout égaliser, de tout
niveler, en le faisant rentrer dans les mémes notions; cet
instinct est absurde comme tous les instincts; si vous lui
cédez, vous vous trompez entiérement, quand vous estimez
arriver 4 une connaissance scientifique de I’histoire.

Lorsque c’est I'histoire qui parle et non le préjugé, elle ne
saurait élever aucune objection contre la foi, qui reléve, qui
signale un homme parmi tous les autres pour attribuer, & lui
et a4 sa vie, une valeur unique, incomparable. A la vérité il ne
s’agit pas uniquement ici d’'une différence d’homme 4 homme.
La foi place Christ avec Dieuw en face de tous les hommes. On
différencie donc Jésus de tous les autres hommes, d’une facon
absolue qui ne se reproduit jamais. Quel droit la science aurait-
elle de proclamer un tel fait impossible ? Elle aurait entiére-
ment le droit de le faire si elle était en état d’expliquer la vie,
lactivité de Jésus, d’aprés les régles de l’activité humaine
uvénérale. Mais toutes les tentatives faites dans cette direction
ont jusqu’d aujourd’hui échoué. Elles aboutissent toutes & une
meéme contradiction : il faut supposer que, chez un seul et
méme homme, la vigueur spirituelle la plus extraordinaire
s’est trouvée alliée & I'enthousiasme le plus fantastique. Et



LA FIN DES DOGMES? 61

tout cela chez un homme dont toute l'attitude et la conduite
ont été précisément le contraire de 'enthousiasme ! Dans un
homme, qui plus est, dont les déclarations sur lui-méme (qui,
s’il et été un homme ordinaire, P'eussent, a juste titre, fait
accuser d’enthousiasme, d’exaltation) ont été confirmées par
Phistoire, les effets qui sont résultés de son activité. En vérité,
on peut dire ce qu'on voudra, on peut affirmer que la science
n’a nul droit, aucun droit admissible & contester la vérite de
notre foi. Tout ce que peut fournir une étude impartiale des
faits s’accorde beaucoup mieux avec cette foi qu'avec 'incré-
dulité.

Si la science rigoureuse est hors d’état de nous contester les
affirmations de la foi, il nous reste & compter avec des consi-
dérations rationnelles plus générales. Est-il réellement pos-
sible, demande-t-on, qu’un seul dépasse ainsi d’une facon
absolue tous les autres ? Ne rendons-nous pas 4 Jésus tout ce
qui lui est dit, quand nous l'appelons un héros religieux ? Tout
ce qui dépasse cette hauteur-la4 ne devient-il pas de l'exagé-
ration, de I’exaltation? Nous P'accorderons, il faut des argu-
ments bien forts en faveur de notre hypothése pour qu’elle
puisse se maintenir devant le tribunal de la raison. L’obstacle
dominant, insurmontable, n’est pas ici qu’il s’agit d’un person-
nage déterminé et non d’aucun autre. Un point, en effet,
demeure ferme : la foi ne saurait recourir & personne d’autre;
la fol tombe ou tient avec lui, il faut que ce soit lui ou personne
d’autre ; on doit dire de lui ce qui ne peut étre affirmé de nul
autre : il se trouve dans un rapport éternel avec le Pére éter-
nel. CGe n’est donc pas 13 une circonstance aggravante, mais
quelque chose tenant indissolublement au fait fondamental de
la vérité duquelil s’agit. Mais nous en convenons franchement ;
il faut de fortes raisons en faveur de notre hypothése, sans
cela elle ne saurait étre maintenue.

Ces raisons chacun doit les trouver en lui-méme. Il faut qu’il
fasse la découverte que, sans Jésus et sans la révélation de
Dieu en Jésus, il ne peut s’expliquer ni le monde, ni les hom-
mes. En effet, s’il n’expérimente pas quelque chose de ce
genre, il ne saurait arriver & croire en Jésus. En derniére



62 J~F. ASTIE

analyse, il y a donc un élément indémontrable, quelque chose
qu’il faut vivre et qui ne saurait étre prouvé. Mais v aurait-il
des raisons générales établissant qu’il convient & chacun de
faire une pareille expérience et d’arriver ainsi a la foi ?

Nous, hommes de I’heure présente, aussi bien que tous les
hommes de l'histoire en général, nous vivons au milieu de
biens délerminés, dans un idéal précis. C’est la-dessus que
repose I’état de la société, la vie spirituelle qui 'anime de son
souffle. Or, cet ordre, ce milieu est, en bonne partie, le pro-
duit du christianisme. Les idéaux de 'humanité, de la liberté
personnelle de Pindividu, de 1'égalité de valeur et des droits,
tout cela, grace au christianisme, est devenu peu a4 peu un
bien inamissible des peuples chrétiens. C’est & ces priviléges
et 4 leur développement toujours plus complet, a leur mise en
pratique, toujours plus victorieuse et progressive, que l'ave-
nir appartient. Qui pourrait en douter ? Mais tous ces biens-
13, cet idéal ont la foi chrétienne pour présupposition; a la
longue, cet ordre de choses ne saurait se maintenir sans la
foi. Sans elle, cet idéal est une illusion. Car §’il n’est pas vrai
(que le Dieu spirituel et personnel régne sur toutes choses,
¢’est pure folie que de considérer la liberté personnelle comme
le bien supréme, aprés lequel nous et les autres devions aspi-
rer. Et si Dieu n’est pas vraiment venu & nous dans la per-
sonne de Christ, pour nous unir tous dans une vie unie a la
sienne, alors & quoi bon l’égalité de tous ? Alors '’humanité,
— il s’agit de 'amour du prochain, conscient, prét a tout
sacrifice, exigeant une obéissance absolue, et non de manifes-
tations accidentelles de compassion, — alors I’humanité, I’hu-
manisme, est une pensée exagérée, une aimable exaltation. Il
n'est pas, en effet, alors vrai que nous ayons tous quelque
chose en commun, en dehors des instincts inférieurs de la
nature et des lois formelles de 'entendement. Voila pourquoi
nous devons dire 4 tout homme séricux : Réfléchis 4 toi-méme,
aux biens qui te sont précieux, & l'idéal envers lequel tu te
sens obligé. Reconnais I'organisme duquel tout cela fait partie.
Rends-toi bien compte de I'unité, du centre de tous ces biens-
13, auxquels la vie entiére est étroitement liée. Apprends & voir



LA FIN DES DOGMES ? 63

que, sans ce centre, tous ces biens perdent leur consistance ;
sache pressentir que, saisis et vécus dans une étroite union
avec ce centre, ils acquierent un contenu plus haut, plus riche
que ce que tu as imaginé jusqu’a présent. Et pour tout dire,
en un mot, apprends & croire en Christ; que ceci devienne en
toi une vérité d’expérience : en lui toute la nature humaine
atteint & la perfection, par lui nous pouvons réaliser notre
destinée,

Voila qui milite en faveur de notre foi : quand nous croyons
en Christ et que par lui nous avons part & Dieu, bien loin d’agir
contre la raison, nous complétons la raison.

Et toutefois la vie spirituelle du temps présent n’est pas une
quantité simple. Avec l'ordre des biens et I'idéal dont nous
sommes redevables au christianisme s’entreméle un autre élé-
ment qui a surtout sa source dans la culture générale, dans la
science et dans I'art. Et ce qui, parmi nous, s’éléve contre la foi
procede de cet autre ordre de choses. N'est-ce pas ensuile d’un
choix libre que je me prononce dans une direction plutot que
dans l'autre et que jassigne & ma vie tel but plutdét que tel
autre ? En derniére analyse, tout ne dépend-il pas d'un juge-
ment subjectif de golit que chacun est mis en demeure de
porter 7 A-t-on le droit de parler d’une vérité objective,
d’'une vérité éternelle, s'imposant & tout homme comme de-
voir?

C’est 12 une des questions les plus fondamentales débattues
a 'heure présente. Il suffit qu’elle soit posée avec clarté et
dans la conscience de la portée qu’elle a, pour que la réponse
ne soit pas douteuse. G'est l'ordre chrétien des biens, l'idéal
chrétien qui a évidemment la prépondérance. Et cela parce
(que I’existence de la société dépend du maintien de cet idéal.
Cet idéal constitue le corps méme de notre vie commune. Ce
fait n’exclut nullement ni la vraie science, ni 'art véritable.
Il y a place pour tout. Ces éléments peuvent étre en partie des
moyens pour la vie, aussi des portions de la vie, mais non la
vie elle-méme. Ceux qui le méconnaissant font consister la
vie dans ces accessoires, rappellent en quelque sorte les para-
sites du corps humain : ils ne sont possibles qua condition



64 J.~F, ASTIE

que le corps lui-méme subsiste. Avec lui, ils doivent aussi
périr 4 leur tour. Ils sont certainement possibles, mais comme
étres isolés seulement et en tant qu’il existe un corps. Ge n’est
donc pas de leur coté, mais dans l'ordre de choses opposé que
siége la vérité valable pour tous, qui obtient avant tout son
unité, sa tenue, sa consistance dans la foi en Christ. Et, cela
va de soi, il s’agit du Christ auquel I'Ecriture rend témoignage
et que les évangiles ont en vue, la téte divine de ’humanité
unie a Dieu. Il peut si peu étre question d’un conflit entre la
vie spirituelle du monde moderne et cette fol que nous avons
beaucoup plus tot le droit, le devoir de dire : Ce n’est que
grice au renouvellement général de cette foi, & sa domination
reconquise que la vie spirituelle du temps présent peut retrou-
ver la santé et I'unité, la force et la clarté.

Voila des efforts de reconstituer une foi positive, une apolo-
gétique chrétienne, une dogmatique qui donnent de plus belles
espérances que les tentatives impuissantes des représentants
de la théologie de conciliation, pour mettre d’accord I'Evangile
et I’esprit moderne, en restaurant, sous le nom de christianisme
positif, les théories des péres grecs et les réveries ascétiques
des moines du moyen 4ge. — Si nous avons été long, — dans
les derniéres pages nous avons plutdt traduit qu’analysé, —
c’est que ’occasion nous a paru favorable pour mettre nos lec-
teurs au courant de I’évolution qui est en train de s’accomplir
dans la christologie. A des spéculations métaphysiques, repo-
sant, au fond, sur une conception substantialiste, physique de
Dieu, se substituent des idées simples, morales, religieuses qui
font revivre les enseignements primitifs de Jésus et des apd-
tres. Les hommes qu’on conspue et qu’on dénonce comme des
rationalistes estiment étre les héritiers légitimes des chrétiens
de la premiére heure et les continuateurs de I'ceuvre inachevée
de la réformation.

Outre la brochure: Ein newes Dogma que nous avons analysée, Kaftan
en a publié une autre, Glauben und Dogme, 22 novembre 1890, dans
laquelle il explique sa maniere de comprendre le rdle du dogme dans
I’'Eglise. Disons d'abord que 'auteur se déclave orthodoxe, piétiste, méme
jusqu’a 'ascétisme inclusivement. Seulement il s’agirait d'une orthodoxie



LA FIN DES DOGMES ? 65

idéale ; c'est par ce bout-la qu'il arrive & faire la part du feu. La brochure
est dirigée contre Dreyer, auteur du Christianisme sans dogmes : Otto
Dreyer, Undogmatisches Christenthum. Betrachtungen eines deutschen Idea-
listen, Braunschweig, 1889. Kaftan établit que 1'Eglise ne saurait exister
sans dogmes; lui demander de renoncer & tout dogme c’est lui demander
d’abdiquer. Personne ne saurait réclamer sérieusement une absolue liberté
d’enseignement dans 'Eglise; en établissant des regles on établit préci-
sément des dogmes. 'Eglise doit maintenir la saine doctrine d’apres la
Parole de Dieu. Se rappelant sa profession de piétiste, Kaftan va méme
plus loin : sa piété enveloppe dans son respect tout un systéme bien
arrondi de dogmes appartenant au passé. 11 va donc jusqu’a exclure toute
diversité de nuances, toute conception dogmatique différente. « La foi,
dit-il, ne va pas sans la vérité qu'elle confesse. La vérité est une. Admet-
tre la 1égitimité de tendances différentes c¢’est une contradiction dans
les termes. »

Et, malgré ce conservatisme doctement excessif, Kaftan reconnait avec
Dreyer, que le dogme ancien est aujourd’hui un grand obstacle insurmon-
table, tenant le public €loigné de I'Eglise.

Comment amener la réconciliation? Kaftan ne veut pas un dogme
dans 'acception ancienne du mot, mais dans une acception différente. Le
dogme ancien est né de l'alliance de la religion et de la philosophie qui
se sont trouvées rapprochées par leur aspiration commune : la poursuite
de 'absolu. Que devra étre le dogme moderne ? lci 'auteur hésite. D'une
part, il proclame bien haut que la foi implique un élément intellectuel,
une connaissance ; il se place donc carrément sur la base commune & tous
les dogmatismes, a toutes les orthodoxies qui partent de I'idée que 1'Evan-
gile s’adresse avant tout i 'intelligence, & la raison ; I'Evangile est avant
tout vérité : « Dans la foi pénitente, dit-il, regne la pensée du Dieu saint;
de la majesté de sa volonté, contre laquelle j'ai péché. Dans un cas
comme dans 'autre, la foi ne doute pas de la vérité de cette pensée. Si
j’en doutais ma foi deviendrait incertaine. Si le doute se confirmait ma
foi aurait disparu. Sans cesse et toujours la foi est en méme temps con-
naissance. Quand ce n'est plus le cas, la foi a cessé d'exister. » Voila
done de quoi satisfaire l'intellectualiste le plus intraitable.

Mais, d’olt provient donc cet élément intellectuel, cette pensée anté-
rieure & la foi dont elle est inséparable ? Quelques pages plus loin, I'au-
teur accorde que ces pensées, cet élé ment intellectuel, procede de la
foi elle-méme et de nulle part ailleurs. « En somme, c’est la foi qui pense
ainsi et qui tient ce langage. Ce ne sont pas des pensées que nous nous
formons & l'occasion de la foi, c'est la foi méme. » La connaissance intel-
lectuelle proviendrait donc de la foi, dont elle serait un élément insépa-
rable. L'élément pratique et vivant, la foi, serait donc le prius. Et voila
pourquoi Kaftan accorde & Dreyer qu’il nous faut bien un nouveau dogme,
obtenu par cette méthode fort différente de celle de I'ancienne dogma-
tique.

THEOL. ET PHIL. 1892, b}



66 J.-F. ASTIE

N'allons pas trop vite cependant. N'oublions pas que Kaftan s'est dé-
claré orthodoxe et méme piétiste, c’est-a-dire animé d’une piété, d'un
respect excessif pour le passé. On ne tarde pas b s'en apercevoir, quand
on entend 'auteur se défendre de vouloir fonder une nouvelle Eglise
établie sur de nouveanx dogmes. Ce serait la faire ceuvre de réformateur
et sa modestie ne lui permet pas de prétendre si haut.

On conserveradonc 'ancienne dogmatique en cherchant 2 1’'animer d’un
nouveau souffle,d'une vie nouvelle; on demeurera piétiste. L’auteur n'est
pas sans s'apercevoir que cette fagon de mettre le vin nouvean dans les
vieilles outres luiest particuliere, sans étre précisément originale. Il croit
au triomphe, non pas de son point de vue mais de sa tendance : la solu-
tion du probleme du jour aura lieu dans cette direction, dit-il; in dieser
Richtung werden sich die Dinge entwickeln, nicht gerade so, aber ungefihr
so wird es sich einmal gestalten. 11 est sans importance que peu ou beau-
coup le voient pour le moment. C’est I'erreur qui seule prétend s’'imposer.
La vérité peut attendre. A elle appartient 'avenir quis'étend sans bornes
devant nous. — On ne saurait &tre & la fois plus modeste et plusstr de son
fait. Ol en serions-nous si tout le monde, au seizieme siecle, avait poussé
jusque-la ce respect, disons cette divinisation de I'histoire ? Mais ces théo-
logiens sont tous évolutionnistes ! Il ne peut jamais rien surgir de réelle-
ment nouveau !

II

Mais il nous faut revenir &4 M. Harnack que, du reste, nous
n’avons pas un instant perdu de vue dans cette longue digres-
sion destinée & compléter son point de vue trop exclusivement
historique par une excursion dans le champ de la dogmatique
positive. Il nous reste & faire encore quelques pas sur le terrain
critique que nous avons déja abordé.

M. Harnack serait un disciple infidele de Ritschl si, chemin
faisant, il ne se croyait obligé de dire son fait & la mystique,
qui, comme chacun sait, parait étre la béte noire de I’école
entiere. Cependant, ici, comme & propos des observations pré-
cédentes, nous pouvons dire que, avec conscience ou non, le
professeur de Berlin fait suivre 'acte d’accusation du verdict
d’acquittement du jury. Ainsi il déclare ne pas vouloir se ris-
quer & décider si les mystiques n’auraient pas fait accomplir
quelques progrés a la théorie de la connaissance. Mais c’est
laisser de coté le seul point par lequel les mystiques nous pa-
raissent recommandables. Ils ont le grand mérite de soutenir



LA FIN DES DOGMES ? 67

gu'on arrive & la connaissance de la vérite, non par la réflexion,
la démonstration, mais par un contact personnel, immédiat
avec elle. Sans doute, bien des fantaisies, des caprices indivi-
duels ont, par cette porte-la, fait invasion dans la chréfienté.
Mais qu’'on nous indique une seule porte qui ait donné entrée
a la vérité seule, pour se fermer incontinent sur les erreurs et
les caricatures qui se héitaient de faire invasion 4 sa suite. Nous
appelons mystique cet élément primitif du sentiment par lequel
nous sommes tous appelés a sentir Dieu et les choses reli-
gleuses, immédiatement par le coeur, comme dit Pascal. Et
nous répudions, sous le nom de mysticisme, toutes les aber-
rations auxquelles le sentiment, allié avec l'imagination et
ayant divorcé avec la raison, s’est de tout temps livré, et cela
dans toutes les religions. Ce que nous réclamons c’est une
mystique rationnelle, sans laquelle la dogmatique risque tou-
jours de devenir la proie du rationalisme. En bien cherchant,
nous pourrions prendre M. Harnack lui-méme en flagrant délit
de mystique. Ne proclame-t-il pas la nécessité de la foi du
charbonnier ? Or, qu’est-ce que cela peut bien vouloir dire ?
sinon qu’il faut toujours aboutir & des principes ne s’appuyant
sur rien d’autre que sur leur force intrinséque; s’imposant &
nous parce que nous sommes obligés de les admettre, bien
qu’ils ne s’appuyent sur rien d’autre que sur la force invincible
de persuasion qu’ils exercent sur nous? N’est-ce pas la pro-
prement croire, admettre des choses que ne peuvent pas, qui
ne doivent pas se prouver? N'est-ce pas 12 la méthode naive,
primitive de connaltre qui constitue la mystique ?

Les réformés sentiront le besoin de réclamer fortement
quand ils verront maitre Jean Calvin rangé tout simplement
parmi les épigones de I’ceuvre de la réformation. Leur étonne-
ment ira encore en augmentant, quand ils verront le livre De
servo arbitrio de Luther, bien qu’il sente fort son calvinisme,
appelé par M. Harnack le livre le plus important du moine de
Wittemberg. Tout cela peut s’entendre pourtant avec un peu
de bonne volonté. Calvin, dans lequel nous sommes disposés
a voir le plus grand théologien du seiziéme siécle, ne serait,
aux yeux de M. Harnack, tout simplement qu’un épigone, parce



68 J-F. ASTIE

qu’il aurait systématisé, plus qu’aucun autre, le dogme de la
réformation, faute d’avoir compris, comme le veut notre au-
teur, qu’aprés I'Evangile auquel Luther nous a ramenés, il ne
pouvait plus v avoir de dogme.

Mais ce que nous ne comprenons pas c’est la dent que
M. Harnack a contre Mélanchton et les synergistes qu’il pour-
suivrait volontiers de son ironie et de ses sarcasmes. Est-ce
que ’étude approfondie de l'histoire du dogme, a laquelle
M. Harnack s’est livré, lui aurait peut-étre révélé que I'histoire
de ’humanité se déroule sous ’action d’un seul facteur effec-
tif? L’auteur nous parle pourtant trop de la nécessité d’un
Dieu personnel et vivant pour que nous puissions le soupc¢on-
ner d’étre 'apodtre timide, le medeste Jean-Baptiste, d’'un mo-
nisme quelconque ? Nous avouons humblement ne pas com-
prendre, aussi longtemps qu’on n’aura pas voulu condescendre
4 nous dévoiler la pensée de derriere la téte, si tant est qu'’il
y ait une pensée de derriéere la téte. M. Harnack nous affirme
assez clairement que la théologie doit se développer indépen-
damment, en suivant ses propres méthodes et que, quand on
prétend lallier & la philosophie, on la livre & son plus grand
ennemi. Tout cela est bel et bon, mais pour étre complétement
rassuré, il faudrait qu’il nous fit possible de savoir de quel
bois cet illustre historien se chauffe en philosophie, si tant est
qu’il se réclame d’une philosophie. Et pourtant serait-il donc
professeur allemand, s’il n’avait pas de philosophie ? Encore
une fois, non liquet : notre esprit welche ne réussit pas 4 pé-
nétrer jusqu’au dernier fond des choses.

M. Ludemann, lui, croit avoir découvert les lumieres qui
nous manquent. Revenant & la définition que Harnack donne
du dogme, il a 'air de la présenter comme une précaution
stratégique. En adoptant cette ancienne définition, Harnack
cacherait son jeu; il jetterait sur son entreprise tout un voile
conservateur. Comme c’est souvent le cas avec les productions
émanant de I’école de Ritschl, un élément extrémement radi-
cal s’allierait & ces allures conservatrices. Exactement comme
les libéraux, Harnack place de grandes espérances en I’histoire
des dogmes pour briser les moules que I’Evangile a d0 adopter



LA FIN DES DOGMES ? 69

dans les siecles passés. Mais il dépasse de beaucoup les ten-
dances de la théologie libérale. Celle-ci, en refoulant les dogmes
préconisés par I’Eglise dans ’ensemble du développement de
la théologie, entend en méme temps établir positivement I’ho-
mogénéité essentielle et interne du développement théologique
depuis le commencement jusqu’a aujourd’hui. Les hypotheses
scientifiques, les méthodes dont on partait ont seules changé ;
le style seul des constructions s’est modifié, transformé pendant
le cours des 4ges. Toutefois le principe religieux qu’il s’agis-
sait d’exprimer, s’est toujours maintenu le méme pendant le
cours de ce travail séculaire. Pendant longtemps il a da, ce
principe religieux, trouver son expression dans des doctrines,
que nous ne choisirions plus pour le rendre, dans des formules
que nous répudions; c’est surtout le cas pour les dogmes offi-
ciels. Mais la théologie libérale, aprés s’étre affranchie des
étroitesses du rationalisme, n’a jamais voulu renoncer & prou-
ver que le principe religieux chrétien fiit toujours le but de la
théologie ecclésiastique et des dogmes. Il en est tout autrement
de Harnack. Laissant bien loin en arriére la théologie libérale,
il se propose de montrer que I’Evangile, dans sa signification
primitive, a complétement disparu dans le sein de la théologie
ecclésiastique. La formation d’une théologie scientifique quel-
conque, d’aprés le professeur de Berlin, a toujours pour pré-
supposition un obscurcissement de I’Evangile proprement dit.
Comme cette théologie, dans la formation de ses dogmes, a
cOté desintéréts religieux a surtout servi les intéréts ecclésias-
tiques, on con¢oit, qu'au point de vue de Harnack, ces dogmes
proclamés officiels deviennent Pobjet principal d’attaque.
Assisterions-nous peut-étre & une pique entre deux écoles
qui ne sauraient se comprendre parce que I'une s’en va tandis
que l'autre arrive? Il ne parait pourtant pas que, d’aprés la
pensée de Harnack, la théologie scientifique ait totalement
banni ’Evangile, puisque celui-ci a reparu avec Luther et que
nous le possédons encore aunjourd’hui. Qui sait si peut-étre la
gangue n’a point été, je ne dirai pas indispensable, mais 4 quel-
ques égards utile, pour que le diamant pur réussit & parvenir
jusqu’a nous ? Mais il est incontestable qu’en affirmant qu’il



70 J.-F. ASTIE

n’y a plus désormais de dogmes possibles, Harnack a l'air de
dire que le diamant ne saurait étre moulé, c¢’est-a-dire qu’il y
a incompatibilité irrémédiable entre I'Evangile et la théologie
scientifique, entre la foi simple et toute intelligence scienti-
fique qu’on chercherait & en donner. En tout cas, I'accusation
de Liidemann reprochant & Harnack d’avoir voulu ménager les
puissances qui sont, n’est pas commune dans les débats scien-
tifiques de I’Allemagne. Elle a du moins quelque chose de
piquant pour nous, gens du dehors. Ne serait-il pas étrange
de voir deux écoles rivales s’accuser de ménager les représen-
tants de la tradition dogmatique, alors qu’il est manifeste que,
disciples de Ritschl et libéraux, au plus fort de leurs contro-
verses, s’accordent parfaitement pour proclamer que la tradi-
tion dogmatique des Grecs, du moyen age, et de la réformation,
est définitivement détronée pour toujours ?

Mais tout cela ne nous dévoile pas encore le point de vue
fondamental de notre auteur.

Peut-étre en un passage, M. Harnack laisse-t-il percer, non
pas précisément un bout de son systéme, mais entrevoir le point
de T’horizon sur lequel s’oriente sa conception générale du
monde. C’est lorsqu’il met en contraste le pessimisme d’Au-
gustin et l'optimisme de Leibnitz. Il en prend occasion pour
déclarer que ses sympathies, & lui, sont dans le sens d’une
synthése des deux tendances. « Si 'on réussissait, dit-il, &
unir, & pénétrer intimement 'une par 'autre dans la science
et dans le ton de la vie, la piété, I'intimité, la vue intérieure
d’Augustin d’un coté et cette ouverture sur les choses ter-
restres, cet entrain joyeux et calme, cette sérénité du monde
antique de ’autre, on aurait alors atteint le bien supréme. »

On nous affirme, il est vrai, que cette synthése est un fan-
tome, et méme une pensée absurde. Et pourtant n’honorons-
nous pas les grands esprits qui nous ont été accordés depuis
Luther, justement pour avoir travaillé 4 réaliser cette création
de la fantaisie ? Geethe, quand il a eu atteint la plénitude de
son développement, n’a-t-il pas déclaré que c’était 1a son idéal
et ne s’est-il pas efforcé de le réaliser ? Si elle différe en quel-
que chose du catholicisme, n’est-ce pas dans la poursuite de



LA FIN DES DOGMES ? 71

cet idéal que réside toute la portée de ce protestantisme évan-
gélique inauguré 4 la réformation ? Grosse question! comme
Pon voit, qui se pose & propos de tout: creation, existence
éternelle du monde et de la matiére, avenir réservé a notre race,
providence, théodicée, liberté et nécessité, etc. Sommes-nous
bien sous 'administration d’un Pere céleste qui fera, un jour,
tout tourner au bien de ceux qui P'auront aimé ? La victoire
appartiendra-t-elle complétement & la justice, & I’égalité ? Se-
raient-elles illusoires ces prérogatives que nous sommes si
disposés & nous arroger sur le reste de la nature ? Pris dans
les engrenages d’un mécanisme impitoyable qui profite de la
premiére distraction pour nous eécraser sans miséricorde,
avons-nous le droit de nous tenir pour une combinaison per-
manente et stable, dans un univers o tout va se transformant,
se modifiant sans cesse ? Ne serions-nous qu’une simple mani-
festation, momentanée, entre tant d’autres, de la vie et de
I'intelligence sur la surface de la planéte et dans le monde en-
tier ?

Dans la solution que nous avons ébauchée de ces problémes
redoutables, qui n’existaient guére pour le monde antique,
avons-nous suffisamment tenu compte de toutes les antinomies
en présence ? Si la vie n’est ni prose, ni poésie, qu’est-elle donc?
Peut-on reconquérir, par la voie de la réflexion, cette gaité,
cette insouciance, ce laisser-aller qui faisaient le charme de la
civilisation grecque quis’est épanouie sous un ciel sans nuages,
au milieu de toutes les grices et de toutes les gloires d’une
nature resplendissante, dans ces jours fortunés ol, pour é&tre
heureux, il suffisait de se laisser vivre? Et, d’'un autre coté,
sommes-nous bien dans le ton, en considérant notre séjour
sur la terre comme un exil dans une vallée de larmes, ce qui
conduirait inévitablement les esprits ardents et logiques aux
solitudes de la Thébaide, aux extravagances de l'ascétisme
monacal ? Qui fera les frais de la conciliation §’il y a synthése?
Aurions-nous un pessimisme & fond blanc, une tristesse con-
solée ou un optimisme a fond noir, une joie parfois inquiste et
troublée ? Les croyants s’en tirent en escomptant P'avenir :
Nous sommes sauvés en espérance ! Mais c’est, en attendant,



72 J.-F. ASTIE

faire la part du pessimisme singuliérement large ; nous sommes
loin d’avoir reconquis 'insouciance, le calme, cette sérénité,
cette joie de vivre qui caractérisent & un si haut point la civi-
lisation antique. Nous sommes devenus plus exigeants, plus
difficiles, plus vulnérables, plus profonds. Tout a par trop
changé autour de nous, pour que nous puissions retrouver le
plaisir innocent qu’on gottait jadis en face des bienfaits de la
nature. A l'idylle a succédé la tragédie, et cela, déja vers la fin
du monde grec. L’impératif catégorique est devenu un Dieu
jaloux. La moindre infidélité & son égard nous trouble comme
pouvant mener a I’esthéticisme, & ’utilitarisme et finalement
au cynisme. A quoi bon tant vous tourmenter ? disent les
sages. Il faut prendre le monde tel quil est; il n'a ni but ni
fin : il n’est ni bon ni mauvais ; ¢l est tout simplement : tirons-
en le meilleur parti possible sans en attendre grand’chose.

Quel dommage que ces apdtres d’un nouvel Evangile, ces
consolés, ces rassurés, ces paisibles, nous préchent la sérénité
avec une mine de croque-mort et la voix tremblottante de ces
écoliers qui, dans les ténebres, chantent pour se donner du
courage ! Ces vieux enfants ont moins que personne réussi a
opérer la synthése, s’ils se piquent de résoudre le probléme
en en supprimant les données.

Tel n’est certes pas le parti auquel M. Harnack se range.
Mais encore aurait-il fallu en dire plus long. Il n’a donc qu’une
conception générale, une tendance, sans adopter, parait-il,
aucun systéme concret et particulier. En tout cas, notons avec
soin qu’ll ne pourrait admettre ni science, ni philosophie ab-
solue. « La-poursuite du savoir absolu est, en derniére ana-
lyse, dit-1], ce qui empéche de comprendre l'histoire comme
histoire. Celui qui ne peut trouver le bonheur que dans un
savoir absolu, ou bien deviendra aveugle en face de I'histoire,
ou bien celle-ci deviendra pour lui une téte de Méduse. » Voila
certes des accents précieux a recueillir de la bouche d’un his-
torien des dogmes. Suffisent-ils pour faire oublier les gages
donnés ailleurs, en apparence du moins, au déterminisme, au
monisme ?

Ce qui est clair, en tout cas, c’est que, en dépit de ces dis-



LA FIN DES DOGMES? 73

sonnances, M. Harnack a fait un chef-d’ceuvre. Il a beau con-
damner tout dogme & partir de Luther; proclamer la dogma-
tique de ’avenir impossible; malgré ce qu’il en dit, il a fait un
travail qui le trompera. Plus que personne, il a déblayé le ter-
rain et préparé la dogmatique de 'avenir ; quelque imprudent,
malgré ses conseils, ne pourra se défendre de nous la donner.
Et surtout que cet imprudent profite largement desnombreuses
legons de tout genre que nous donne cette histoire des dogmes
que nous n’avons fait qu’effleurer. Quiconque se risquera a
rédiger une dogmatique sans tenir compte de Harnack, fera
une ceuvre quiremplira de surprise et de confusion les hommes
d’age, et qui ne sera qu’un épouvantail pour la jeunesse théo-
logique, tant soit peu au courant des besoins de son temps: ce
sera une dogmatique comme on n’en doit plus faire.

M. Harnack a fait plus et mieux encore. Non content de
rendre une dogmaltique moderne possible, il a préparé admira-
blement le terrain sur lequel elle doit se développer. Il nous
I'a suffisamment déclaré ; un développement dogmatique nou-
veau ne saurait venir qu’a la suite d’'un mouvement religieux
profond et intense. Eh bien, ce mouvement il le provoque, il
le prépare par ses précieux volumes. Chacun est mis en de-
meure de faire le départ entre ’Evangile et la dogmatique his-
torique ; chacun peut y arriver aisément avec un peu de bonne
volonté, pourvu que, dans le domaine du relatif, il ne réclame
pas des régles absolues et infaillibles, pour le dispenser d’ap-
peler au conseil les luttes et les labeurs ardents, les angoisses
d’une conscience affamée de vérité. « Le fondement de la foi,
dit-il, est tout contenu dans ces paroles de saint Matthieu :
» Toutes choses m’ont été accordées par mon Pére, mais per-
» sonne ne connait le Fils que le Pére, et personne ne connait
» le Pére que le Fils, et celui & qui le Fils I'aura voulu révé-
» ler. » (XI, 27.) La foi chrétienne est la ferme assurance de
recevoir de Dieu, comme Pére de notre Seigneur Jésus-Christ,
le pardon des péchés et de vivre dans son royaume, sous son
gouvernement, rien d’autre. » (Vol. III, 582.) « La religion
chrétienne est la foi vivante au Dieu vivant qui, en Jésus-Christ
s’est révélé et nous a ouvert son cceur, rien d’autre. Objecti-



T4 J.-F. ASTIE

vement, ¢’est Jésus-Christ, sa personne et son ceuvre ; subjec-
tivernent, c’est la foi, son contenu est le Dieu gracieux et par-
tant le pardon des péchés impliquant félicité et vie. » (903.)

Voila a quoiil réduit ’Evangile qui sauve, alors que le feu de
la critique, allumé par la conscience chrétienne, a réduit en
cendres ce fouillis de dogmes, de préceptes, de maximes que
des docteurs, grands et petits, s’étaient étudiés & qui mieux
mieux 4 multiplier 4 'infini, au point d’en faire une forét vierge
inextricable, encombrée de lianes, d’arbres morts et couchés
A terre, de racines et d’épines de tout genre quien défendaient
la traversée au pauvre pélerin ignorant, cherchant le sentier
étroit pour arriver 3 la vie éternelle. Le feu y a été mis; on
voit surgir ¢a et 14 une végétation nouvelle, grandir, croitre des
arbres d’essences différentes, robustes et vigoureux dont les
germes étaient demeurés longtemps engourdis, faute d’air, de
lumiére et de chaleur.

Or, cette végétation nouvelle et vigoureuse, ce n’est, pour
parler avec Vinet et avec Harnack, que ’Evangile primitif, « le
christianisme des apotres et des martyrs, non des philosophes
et des beaux esprits, le christianisme tel que Jean Huss le pré-
chait il y a quatre siécles et saint Paul il y en a dix-huit, qui
surgit de nouveau des catacombes de 'oubli et, antique, comme
il est, parait jeune et frais an milieu des vieilleries d’hier et
d’avant-hier. Il s’appréte A recevoir dans ses bras, a issue d’un
combat qui sera long peut-étre, lasociété meurtrie et sanglante.
Que deviendrons-nous s’il ne vient pas & notre aide ? »

Qui donc se sentira vocation pour aller apporter au monde
qui le réclame cet Evangile simplifié, avec la confiance en Dieu
et Parmure légere du jeune David s’avanc¢ant hardiment et
témerairement a la rencontre de Goliath 7 Je dis - au monde
qui le reclame, car, en dépit des apparences, la crainte de
Dieu n’a pas entiérement abandonné la terre pour céder la
place 4 la peur du diable et du néant. Preuve en soit I’'extréme
facilité, la passion, la frénésie dirais-je, avec laquelle on se
jette, faute de mieux, sur toute superstition nouvelle. L’histoire
des religions nous apprend qu’il en est toujours ainsi lorsque,
la forme ne correspondant plus au fond, la société égarée



LA FIN DES DOGMES? 75

cherche a tatons la voie qui doit la conduire & la lumiére.

On le voit, — et nous tenons & le dire expressément, — ce
n’est nullement dessavants, des théologiens, qu’il faut attendre
le salut de ’Eglise. Comme du temps d’Augustin, une nouvelle
dogmatique ne peut étre que le fruit d’une nouvelle effusion
de vie, de nouvelles expériences chrétiennes. Les théologiens
ont un role important & remplir : ils doivent éclairer la voie,
distinguer la science de la foi, la dogmatique de la religion, et
rendre ainsi la liberté de leurs mouvements & bien des dmes
d’élite qui se trouvent singulierement alourdies, empéchées par
tout un bagage, un légalisme dogmatique qu’elles se croient
en conscience tenues de trainer apres elles. Mais il faut que
les hommes, une fois émancipés, marchent ensuite et fassent
leur ceuvre avec courage et dévouement. Il en est comme du
soleil au printemps : il se borne & délier les tissus des plantes
emprisonnées dans les chaines glaciales d’un long hiver. Ainsi
Poeuvre de la science est plutdt négative : elle rend les captifs
a la liberté. C’est déjd beaucoup, mais ce n’est pas tout; il faut
que les ressuscités consentent & marcher.

Au commencement du second quart de ce siécle, un prin-
temps de ce genre a paru briller sur nos Eglises de langue
frangaise. Mais, malgré tout le bien dont nous sommes rede-
vables au Réveil, aucun de ses premiers champions, qui dispa-
raissent, ne s’aviserait de soutenir qu'il ait tenu ses promesses.
Le travail est 4 reprendre en sous-ceuvre. C’est maintenant
qu'’il s’agit de se réveiller pour tout de bon, de ne plus reposer
sa téte sur un oreiller de sécurité qui n’offre de repos ni a la
raison, ni a la conscience, pas méme au sentiment, étrangement
refroidi et qui, en tout cas, ne peut se transmettre qu’a condi-
tion de se renouveler, de se transformer avec chaque généra-
tion nouvelle. L’heure de I’enthousiasme est passée. Aussi les
hommes du Réveil peuvent bien étre encore un parti ecclésias-
tique travaillant & maintenir un passé dogmatique, ils ne sont
plus une puissance spirituelle. Rien ne prouve mieux combien
le spiritualisme est en baisse, dans le public du Réveil, que le
beau zéle dont on s’est tout & coup épris pour les liturgies,
pour les réformes du culte, au sens ritualiste. Dans certains



76 J.-F. ASTIE

milieux on réve de services spéciaux,dans lesquels la prédica-
tion serait mise a l'arriére-plan, si elle ne disparaissait entié-
rement, de facon & céder la place & une espéce d’opus opera-
tum, & quelque chose comme une messe protestante. Il y a un
public qui prone ces nouveautés avec 'ardeur qu’il y a qua-
rante ans, on meltait & préconiser la saine doctrine!

Faisant allusion & ces velléités, M. Kaftan y voit une ten-
dance i donner la prédominance & ’élément de culte comme
chez les catholiques. La piété catholique ne se nourrit ni de
dogmes, ni de la Parole de Dieu, mais de culte; pour le reste
le fidele s’en tient & la foi implicite, c’est-a-dire il croit ce que
croit ’Eglise. La doctrine et la Parole de Dieu doivent toujours
demeurer le centre du culte protestant, ce qui n’exclut niles amé-
liorations liturgiques, ni les développements dans la direction
de V’art et de I’esthétique. « Pour avoir des objections fondées
contre cette conception, il faudrait vouloir revenir aux formes
catholigues, ce qui, sur le terrain du protestantisme ne sera
jamais que la fantaisie de quelques individus isolés. »

Qui prononcera le fiat lux créateur ? Si I'Evangile était pré-
senté & nos populations dans sa simplicité native, s'il était
bien entendu gu’il ne consiste ni en formalisme, ni en amu-
lettes et en pélerinage 3 des eaux miraculeuses, ni dans le
mystére de la transsubstantiation s’accomplissant journelle-
ment sur toute la surface de la terre, en un mot en rien de ce
qui constitue le cléricalisme, le matérialisme, le fétichisme de
I’heure présente; ni dans le mystére de la trinité et autres
problémes métlaphysiques dont les protestants présentent aussi
parfois l'acceptation comme nécessaire au salut, qui sait si
Phomme du dix-neuvieme siecle, placé en face des besoins
impérieux de la conscience et des appels de I'Evangile, la
bonne nouvelle, qui les a satisfaits jadis et qui veut les satisfaire
encore, qui peut dire que, placés en face de I'obligation de
renier tout ce qu’il y a en eux de supérieur ou de se déclarer
chrétiens, beaucoup de nos contemporains ne s’écrieraient
pas: Mais si la religion se réduit a cela, si ’Evangile est & ce
point-la simple et humain, vraiment moral, religieux, nous en
sommes, nous aussi, nous réclamons notre part en cette affaire?



LA FIN DES DOGMES ? 77

C’est en vain que les sceptiques souriraient et branleraient
la téte. Car enfin I’Evangile a déja accompli de pareilles mer-
veilles, et nul, avant d’en avoir fait I’expérience, n’est admis
adrepousser a priori la possibilité de pareils succés. Sans doute
notre ambition, quoique ardente, est des plus modestes. Nous
ne révons pas d’'une transformation subite et générale de la
société ; il suffirait qu’'un peu de levain fat introduit dans la
pate inerte; que la religion fit de nouveau honorée, qu'on
apprit & compter avec elle comme avec une puissance ayant
tout droit 4 étre prise au sérieux. Le premier élan donné,
I’Evangile, relevé de son discrédit et ayant rompu sans retour
avec tout ce qui le compromet & plaisir, ’Evangile, redevenu
simple, mile et humain, pourrait voir encore de beaux jours.
Et notre pauvre protestantisme, souffreteux et bruyant, comme
il serait transformé, renouvelé! comme il reprendrait confiance
4 'adjonction de ces couches étrangéres qui lul apporteraient
un sang plus jeune, des forces nouvelles! Il cesserait alors de
voir le monde entier dans sa petite sacristie bien close et bien
étroite. Il respirerait 41'aise et verrait son horizon s’étendre in-
définiment. Il apprendrait & ne plus parler des luttes entre libé-
raux et orthodoxes, entre synodaux et antisynodaux comme des
combats des Titans. Tous ces titres vieillis, qui dans le chassé-
croisé actuel nerappellent plus rien, sinon ’existence de vieux
préjugés n’ayant plus de raison d’étre, disparaitraient en fait,
comme ils ont disparu en droit. On voit déja arriver des cou-
ches nouvelles auxquelles le schisme commence & peser.
Puissent-elles comprendre qu’il faut renoncer a s’unir autour
des épaves de la vieille dogmatique, pour se grouper unique-
ment autour de la foi en Jésus-Christ, Sauveur du monde.

L’histoire ancienne et contemporaine ne 1’a que trop montré :
Padmission d’aucune formule intellectuelle ne saurait garantir
la réalité de cette communion personnelle avec Christ. Nous
redeviendrions alors ce que jamais nous n’aurions di cesser
d’étre : des esprits indépendants d’abord, chacun a I’égard de
lui-méme, de son passé, de ses préjugés et ensuite i ’égard
du voisin de droite, des adversaires de gauche. Nous devien-
drions tous extrémement tolérants en théologie: par la force



78 J.=F, ASTIE

méme des choses, nous éprouverions le besoin de pardonner
a4 autrui, parce que nous aurions tous besoin qu’on nous par-
donnit & nous-mémes. Et cela & commencer par l'orthodoxe
le plus naif, qui se croit encore d’accord avec un passé dog-
matique qu’il se fait & son image, faute de le comprendre, jus-
gqu’au libéral religieux le plus extréme, qui aurait appris & son
dam qu’on n’édifie pas des Eglises avec de pures négations, et
en s’alliant avec les esprits sceptiques et frondeurs qui ne res-
pectent rien, parce qu’ils ont commencé par perdre le respect
d’eux-mémes. Pour propager ces idées et leur assurer la vic-
toire, il nous faudrait un Jean-Baptiste sans I'ascétisme, prét a
dire & nos pharisiens, & ses risques et périls : « Il ne t'est pas per-
mis d’avoir la fenme de ton frére, » quelque chose comme un
paysan du Danube chrétien osant, avec sa rude éloquence,
appeler les choses par leur nom, qui, nouveau Pierre I’Ermite,
préchat hardiment une croisade a I'intérieur.

Au commencement de ce siecle, I’Allemagne a eu I'immense
privilege de posséder un prédicateur de ce genre. L’éloquence
bralante, passionnée et toutefols littéraire de Schleiermacher
dans ses mémorables Discours, la transforma en quelques an-
nées. C’est & tel point que, s’étant d’abord adressé aux con-
tempteurs de la religion parmi les hommes cultivés, au bout
de quelques années le grand orateur pouvait s’écrier, dans le
sentiment de son triomphe : « Le moment est venu d’adresser
des discours & ceux qui simulent la piété parmi les contemp-
teurs de la veille. »

D’ol nous viendra un génie religieux ayant la culture philo-
sophique et littéraire, la souplesse, la grande variété de con-
naissances et tout un ensemble de vertus, en apparence con-
tradictoires, qui ont élevé le pére de la théologie moderne au
niveau des espritsles plus distingués de son époque? Ne se trou-
vera-t-il pas dans la chambrette de quelque étudiant, parmi
nos jeunes théologiens d’adge plus mar, des hommes se sentant
pousser des ailes, ayant assez de souffle pour se laisser enthou-
siasmer par de si brillantes perspectives dont la réalisation sau-
verait du méme coup I'Eglise et la patrie? Ceux qui voudraient
tenter ’aventure devraient avoir une culture des plus complétes,



LA FIN DES DOGMES ? 79

une facilité de parole irréprochable, surtout et avant tout, ce
qui est plus rare encore, du caractére, assez de caractére, pour
se défendre contre l'influence des beaux messieurs, des grandes
dames surtout, qui, aujourd’hui comme au grand siécle, alors
gqu’elles sont sur le retour, et que l'ambition commence &
poindre, sont trés friandes de faire des jeunes prédicateurs
distingués leurs directeurs de conscience, 4 condition qu’ils se
laissent diriger par elles et qu’elles puissent mener par leur
moyen I’Eglise entiére. Qui dira le nombre des hommes sur la
force desquels on comptait qui, toujours pour le bon motif, ont
été énervés par les meilleures des méres de I’Eglise !

Non, ce n’est pas un christianisme de boudoir qu’il nous
faut; ce n’est pas assez de dire les grices & des diners fins,
dans les hautes familles dont on est le chapelain attitré ; il ne
suffit pas de présider aux mariages, aux baptémes, aux funé-
railles, toujours de premiéres classe, de prononcer des orai-
sons funébres parfois embarrassées oz la sévérité de la morale
chrétienne est tempérée par des accents trahissant la mo-
rale des honnétes gens, le tout dans un style des plus littéraires,
chatié, avec une éloquence irréprochable et des périodes ad-
mirablement cadencées, d’une rhétorique des plus correctes.
Sans doute tout cela est inévitable ; mais, inévitables ou non,
ces allures font penser aux abbés de cour du siécle passé; on
se refuse absolument A voir les successeurs des apotres dans
ces hommes en vogue dont un des titres les plus recomman-
dables est d’étre des orthodoxes intransigeants, durs & I’héré-
tique de toute robe, — et particuliérement aux esprits indé-
pendants, — se piquant de n’avoir jamais fait de théologie,
c’est-a-dire d’avoir négligé d’allumer leur lanterne. Il a beau
avoir des talents, de la charité, de I’éloquence et des vertus, un
homme qui se laisse & ce point confisquer est décidément
perdu pour la grande évangélisation appelée & ramener au
christianisme, non pas des fruits secs, mais des hommes qui
comptent et qui font I’histoire. Qui pourrait dire la consomma-
tion de jeunes gens de talent, d’avenir que font les salons
pieux de Berlin, de Paris, de Genéve et de bien d’autres
villes? Quoi d’étonnant, que de telsreprésentants de I’Evangile



80 J.-F. ASTIE

bien dotés, bien établis dans leurs meubles, toujours du coté
du manche, ne remportent aucun de ces triomphes rappelant,
méme de loin, les succés du faiseur de tentes, alors qu’il par-
courait les villes de la brillante Gréce, portant sur son dos tout
son avoir, ses outils, comme le compagnon faisant son tour de
France ou I'émigrant allemand partant pour chercher fortune
au delad des mers, ayant tout son vestiaire sur ses épaules?

Un esprit indépendant, occupant un rang élevé dans la hié-
rarchie sociale, écrivant dernierement d'une des plus grandes
villes de France, décrivait ainsi la position des pasteurs « qui
aiment mieux suivre 'opinion dominante au sein du troupeau
et de préférence celles des riches, des gros sousecripteurs. A
ce jeu on risque de perdre sa dignité et son indépendance et
que de fois ce résultat se produit! Cet inconvénient avait pu
étre signalé jadis aux Eglises libres qui subviennent a leurs
dépenses par la voie des souscriptions volontaires. Mais ce mal
a envahi nos Eglises nationales également, et surtout & la
faveur du régime synodal officieux qu’on y a introduitil y a
quelques années. C’est le triomphe de la plutocratie religieuse.
Cette plutocratie ne vaut pas mieux sur le terrain de I’Eglise
que sur celui de I’Etat. » Chacun voit le mal, ceux qui sont obli-
gés d’en vivre ne sont pas les derniers & le déplorer ; mais
nul ne le dénonce. Qui pourrait, en effet, se promettre de
n’avoir jamais besoin, en faveur d’une ceuvre quelconque, de
ces miettes tombant & profusion de la table du riche ? Et, rai-
son infiniment plus respectable encore, qui donc voudrait cou-
rir la responsabilité de tarir ces sources abondantes indispen-
sables au soutien de tant de bonnes entreprises? La réforme
ne peut partir que du sein méme de ces classes supérieures,
qui, sans en avoir le moindre soupcon, font & la fois tant de
bien et tant de mal. A elles seulement il appartient de s’entou-
rer de collaborateurs vraiment indépendants et dignes, qui ne
risquent jamais de compromettre par leurs allures 1’ceuvre spi-
rituelle aux succés de laquelle tout le monde est heureux de
concourir.

La vue de ce triste état de choses qui nous paralyse nous a
rappelé une remarque de Kaftan, de nature i faire réfléchir, il
faut dire & épouvanter. Tout en reconnaissant la nécessité d’un



LA FIN DES DOGMES? 81

nouveau dogme, il rend attentif & un fait capital. Il n’est pas
rare de voir des hommes & la fois religieux et scientifiques, ne
se laissant arréter par aucune contradiction apparente, résul-
tant de la juxtaposition de deux points de vue auquels ils por-
tent un égal intérét. Cela s’est vu et se voit encore. Pourquoi
ce phénomene n’est-il pas plus commun de nos jours? D’aprés
Kaftan, le dogme ancien ne serait souvent qu’un prétexte que
les personnes cultivées mettraient en avant pour se tenir &
I’écart de ’Evangile. Le vrai motif serait plus profond : c’est la
tournure qu’'a prise la civilisation moderne. La philosophie
n’est pas moins négligée que la théologie comme étude trop
idéale : les sciences positives régnent sans partage. On trouve
pleine et entiére satisfaction dans la civilisation, dans les sim-
ples connaissances du monde et de la nature; les sciences de
I’esprit sont entiérement sacrifiées aux sciences positives. Voila
la tendance moderne incompatible avec le christianisme ; on ne
la conciliera ni en modifiant le dogme, ni en faisant au siécle
des concessions qui n’aboutiraient qu’'a énerver I’Evangile, &
enlever au sel sa saveur. Or, comment les représentants de
I'esprit, de l'invisible pretendent-ils lutter contre cet ennemi
redoutable? Ils le combattent sans doute en théorie, — et sou-
vent avec succés, — mais ils s’y conforment en pratique : le
triste régime auquel il était fait allusion, il n'y a qu'un instant,
ne le prouve que trop : tous ennemis officiels du positivisme,
nous ne cessons de le mettre journellement en pratique. Nous
ne sommes pas moins profondément atteints de ’'épidémie gé-
nérale que nos contemporains que nous avons la prétention de
guérir.

Vinet ’a déclaré il y a cinquante ans, et la remarque est de-
venue aujourd’hui d'une actualité plus saisissante: « ll ne faut
pas se le dissimuler : 'esprit du siécle nous gagne. Ce siécle
pratique, matériel ou positif, ainsi qn’il aime & s’appeler (comme
si 'esprit était moins positif que la matiére), nous a peu 4 peu
communiqué son froid poison. Gréce a son influence, le chris-
tianisme est devenu étroit, méticuleux.... Vous demandez pour-
quoi il n’est plus expansif comme on l'a vu étre ; demandez
au fleuve & qui sa source refuse des eaux, pourquoi il ne dé-
borde pas dans les campagnes, c’est que les orages qui accu-

THEOL. ET PHIL. 1892. 6



32 J.-F. ASTIE

mulent au sommet des monts des trésors de neige el de glace
ont manqué eux-mémes a cette source lointaine. A la source
de notre vie, il n’y a pas d’orages non plus; tout est tranquille ;
rien n’est violent, rien ne se souléve en frémissant sur 'im-
mense niveau de la morale du grand nombre ; enfin je ne sais
quoi de tragique, qui est dans I’essence et dans I'idée méme du
christianisme,... est si peu dans l'esprit des chrétiens de nos
jours, que certains faits éclatants de I’histoire leur donnent a
peu prés autant de scandale qu’au reste des hommes.... Le
christianisme, dans ce siécle bourgeois, tend a devenir bour-
geois. L’élément tragique qui lui est essentiel disparait peu &
peu. »

Il nous faudrait de I’héroisme comme aux grands jours
dans ce siécle qui manque de héros dans tous les domaines,
peut-étre parce que I'Eglise la toute premiére en est privée
dans le sien. Nous aurions grand besoin de propheétes, d’apo-
tres, nous n’avons que des prétres; la fermeté et la sévérité
puritaines seraient d’un précieux secours, nous sommes d’une
souplesse qui touche & 'obséquiosité; il nous faudrait la méle
franchise du quaker, trop souvent on nous accuse avec raison
d’habileté et de diplomatie; pour nous donner des nerfs, une
noble intransigeance serait la bienvenue dans les matiéres reli-
gieuses et morales, c’est ’opportunisme affiché qui est partout
3 'ordre du jour. Et pourtant nous avons plus qu’assez d’'un
ministére conservateur redoutant par-dessus tout de risquer
quoi que ce soit; un apostolat agressif pourrait seul étre con-
quérant. C’est en vain qu’on cherche des traces des fortes et
rudes vertus du seiziéme siécle. Aurions-nous laissé passer le
bon moment ? Serait-il trop tard? Faudrait-il subir les glaces
d’un long hiver avant que I'Eglise vit enfin un printemps vrai-
ment réparateur ?

Qui donc osera rompre avec une routine qui, en dépit des
apparences, n’a rien de spécialement saint? Il y a déja long-
temps, dés son premier pas dans la voie de la liberté, on put
espérer un instant que le pére Hyacinthe, qui ne craint pas de
braver 'opinion, serait ’éloquent initiateur d'une semblable
propagande. Mais le brave et sympathique isolé s’est paralysé,
par simple peur de se perdre. Et de plus n’est-il pas un Grec,



LA FIN DES DOGMES ? 83

un contemplatif, féru de métaphysique 7 Il appartient, mais de
coeur, au petit nombre de ceux, rart nantes, qui croient encore
aux propositions de Nicée et d’Athanase, sur les bases des-
quelles il réve de réunir tous les chrétiens, ne s’apercevant
pas que le terrain se dérobe sous ses pas et qu’il perd tout
contact avec les esprits cultivés. Méme en Angleterre, ol les
curés doivent chanter trois ou quatre fois par an le symbole
d’Athanase, en guise de liturgie, les malins prétendent que, si
Pon réussissait & faire le dénombrement, on ne saurait trop qui
Pemporterait de ceux qui croient ou de ceux ¢ui ne croient pas
ce qu’'ills chantent.

Hier encore nous avions & Paris un vrai tribun chrétien !, un
homme & 1’éloquence brialante et laique, mal noté dans les
salons, mais vivant de pair & compagnon, comme le Maitre,
avec les déshérités de ce monde qui ’adoraient, en méme temps
gu’il commencait & avoir prise sur la jeunesse des écoles qui
I’entendait avec une predilection particuliére. O mystére de la
Providence ! pourquoi faut-il que ce champion de ’Evangile,
du progres et de la liberté, faisant en sa personne 'admirable
synthése du pasteur individualiste et du pasteur socialiste, ait
été tout & coup mis aux invalides peut-étre pour toujours, alors
gqu’une carriére si brillante et si fructueuse paraissait s’ouvrir
devant lui?

« Anne, ma sceur Anne, ne vois-tu rien venir ? »

Mais le moment de finir est venu : c¢’est beaucoup trop long-
temps confondre les genres; jen ai presque honte et j’en
demande pardon au lecteur. Et tout cela & 'occasion d’un livre
savant, s’il en fut, plein d’érudition du meilleur aloi, de vues
larges et profondes!

Que voulez-vous? Il faut en prendre son parti : tout est
affaire de tempérament. Les études théologiques n’exercent

1 Nous n'avons jamais vu le sympathique pasteur de 1’Eglise du Nord,
mais nous l'avons entendu qualifier ainsi par des personnes qui ne préten-
daient pas lui faire un compliment. Est-ce que peut-étre il ne se bornait
pas i débiter des lieux communs, plus ou moins bien enguirlandés dans
les fleurs fanées de la rhétorique classique ? En tout cas, cette accusation
a singulierement l'art de me plaire! Elle a un certain parfum d’ar-
chaisme, rappelant Jésus-Christ, saint Paul, les apotres, ces grands con-
tempteurs des allures religieuses regues!



84 J.-F. ASTIE

pas nécessairement sur tous une influence desséchante et dé-
létere. Quelqu’un, qui n’était pas précisément le premier venu,
a méme eun l'audace d’écrire : « Le savoir n’a jamais desséché
que les esprits arides; il se tourne chez les autres en moelle
et en saveur. » Si je n’ai pas briilé ces derniéres pages, congues
dans une nuit d’insomnie et confiées au papier le lendemain
au courant de la plume, voici mes raisons. Je n’ai pas cru de-
voir refuser en finissant cette derniere louange &4 M. Harnack.
Elle n’est pas pour lui déplaire, & lui du moins, cette page
insolite. Le savant professeur entend en finir avec le dogme,
réduire ’Evangile 4 sa part congrue, en fait de philosophie ;
il ne voit dans la bonne nouvelle qu’un fait vivant, éminem-
ment personnel, pratique. Comment s’étonnerait-il de voir ses
études porter des fruits de ce genre?

Si son bel ouvrage a réveillé 1'idéal de la jeunesse chez un
combattant qui, depuis quarante ans, a toujours été battu sans
avoir jamais été vaincu, étant venu se briser contre un obstacle
insurmontable, la force d’inertie, et s’obstinant, grand naif a
cheveux blancs, & commettre & tout propos le péché irrémis-
sible, en pratiquant bonnement ce que tout le monde professe;
si 'eeuvre de Harnack a réussi & évoquer les grands projets
et les vastes pensees chez celui qui depuis longtemps devait y
avoir renoncé et qui sera brisé demain, quel choe électrique
ne doit-elle pas provoquer chez des jeunes hommes ayant tout
leur avenir devant eux, doués d’un estomac assez fort pour la
digérer, d’'un coeur s’enthousiasmant pour les grandes causes,
d’une dose suffisante de témérité chevaleresque pour tout leur
sacrifier au bon moment, & 'heure oll le succeés est encore
incertain ? Que les forts étudient avec soin, qu’ils méditent
I'ceuvre de Harnack, qu’ils se pénétrent de son souffle, peut-
étre seront-ils les premiers étonnés de sentir que les ailes leur
poussent pour s’élever vers les hauts sommets! Avant tout que
le Pére de notre Seigneur Jésus-Christ, qui doit gouverner le
monde et I'Kglise, nous regardant dans ses grandes compas-
sions, daigne nous envoyer des hommes qui soient & la hauteur
de notre immense détresse !

22 novembre 1890.



	La fin des dogmes? [suite]

