
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FIN DES DOGMES?

J.-F. ASTIÉ1

Le nouveau dogme.

On peut juger à ces accents combien Kaftan est d'accord

avec son collègue Harnack, quand il s'agit de répudier les

vieux dogmes. Mais il a de plus le mérite d'insister sur la
nécessité si impérieuse de substituer un dogme nouveau à

l'ancien. Ne faisant pas exclusivement œuvre d'historien et de

critique, il aspire à être dogmaticien. Le dogme fondamental,
la divinité de Christ, lui sert à exposer sa conception positive.
Que faut-il entendre par la divinité de Christ? Dieu est haut
élevé au-dessus de nous, habitant une lumière inaccessible.

Que doit-il y avoir dans un homme historique pour que nous

soyons autorisés à le prier en disant : Mon Seigneur et mon
Dieu I Et cette parole d'adoration nous sommes bien tenus de

la prononcer, sans cela nous renierions la vérité, nous
enlèverions à notre foi son plus précieux joyau. Il y a plus : nous
abandonnerions le terrain sur lequel nous sommes placés ;

nous répudierions les consolations de notre conscience ; nous
renierions ce qui donne force et vigueur à notre vie. Aussi
affirmons-nous avec confiance que c'est la gloire de notre foi,
ce qui lui promet, ce qui lui garantit la victoire sur l'humanité,
de pouvoir dire à un homme : Mon Seigneur et mon Dieu

Qu'implique ce langage qui sort du cœur de tout chrétien
1 Voir Revue de théologie, livraisons de janvier, mars, mai et juillet 1891.



LA FIN DES DOGMES? 55

évangélique? D'abord, nous plaçons cet homme dans un rapport

avec Dieu qui le distingue de tous les autres hommes, pour
le mettre à une hauteur incomparable dans le temps et dans
l'éternité. En second lieu, nous lui assignons, dans l'humanité,
une place telle que tous doivent venir à lui pour apprendre à

connaître Dieu. Les deux vérités sont unies d'une façon
inséparable. C'est parce qu'il est ainsi en rapport éternel avec Dieu
qu'il occupe une place correspondante dans l'humanité. Et
c'est en occupant cette place qu'il manifeste ces rapports éternels

avec Dieu.
Mais où prendrons-nous notre point de départ, par laquelle

de ces deux vérités inséparables commencerons-nous? Le

vieux dogme grec part du rapport avec la divinité; le dogme
évangélique est tenu de partir de la place occupée par Jésus

dans le sein de l'humanité. Pour l'ancien dogme, la résurrection
et la glorification sont des conséquences de l'incarnation allant
de soi. La foi évangélique doit partir des rapports du fidèle avec
Christ. Quand au nom de la foi nous parlons de la divinité,
nous adorons le Seigneur glorifié, la tête vivante et actuelle de

son Eglise. « La foi, en effet, ne saurait avoir pour objet les

mystères éternels de la divinité, mais la réalité actuelle et

révélée. » C'est du monde grec que l'Eglise a appris à aborder
Dieu parla voie de la pensée, delà connaissance. Aussi l'apparition

de Jésus est-elle pour les chrétiens grecs l'incarnation
de la raison divine, l'achèvement de la philosophie grecque,
dans laquelle n'ont brillé que quelques rayons de cette raison :

cette apparition nous montre la voie pour arriver à connaître
Dieu, sa divine essence, haut élevée au-dessus de tout être. A
la base du vieux dogme se trouve une pensée de Dieu qui le

conçoit, avant tout, comme haut élevé au-dessus du monde.

Or, c'est l'idée qu'on se fait de Dieu qui communique le

contenu, la tenue à la piété. De là résulte la fuite du monde pour
s'approcher de Dieu ; le moine, mieux encore l'ermite, est le
seul chrétien vraiment digne de ce nom. On voit comment de

l'ancien dogme se dégagent des conséquences de tout point
étrangères aux besoins de notre piété évangélique. Notre foi
ne saurait découler de l'ancien dogme.



56 J.-F. ASTIÉ

C'est en vain qu'on prétendrait que ces deux manières
différentes de comprendre la divinité de Christ, ne sont que les
deux moitiés correspondantes d'une même vérité, et que peu
importe alors de décider de laquelle on partira ; au contraire,
esprit, méthode, aspirations, tout est différent. Ce qui pour
nous est tout à fait l'accessoire est pour les Orientaux l'essentiel.

A leurs yeux, Jésus n'est pas venu pour nous sauver, mais

pour nous diviniser, pour nous unir à l'essence divine. Et
cette essence divine est conçue d'une manière exclusivement

physique, l'être des êtres, la substance absolue. Voilà pourquoi
le Médiateur, Jésus, doit être absolument de la même nature,
de la même essence, de la même pâte que Dieu, dirai-je, pour
nous diviniser, en nous unissant à lui. Ces catégories d'essence,
de substance, familières aux pères grecs, qui les empruntaient
à leurs philosophes, nous sont devenues singulièrement étrangères,

à nous autres Occidentaux. Nous ne connaissons pas
d'autres attributs divins que ses attributs moraux. Dieu est

pour nous une personne morale et libre qui nous donne des

ordres par notre conscience et par sa parole ; Jésus-Christ est
l'incarnation de Dieu qui est amour. Voilà pourquoi nous nous

prosternons à ses pieds, en nous écriant : Mon Seigneur et

mon Dieu! adorant en lui l'image empreinte de la personne
du Père et non les rayons d'une substance, physique ou
métaphysique, qui décidément nous échappe.

Et c'est pour cela que, tout en laissant chacun libre de

s'essayer, après tant d'autres, à la solution des questions
insolubles sur les rapports éternels du Fils et du Père, nous nous
en tenons aux simples enseignements de l'Evangile. « Comment

pouvons-nous concevoir la vie du Seigneur comme
vraiment humaine et toutefois comme se développant dès le début
dans son union avec le Père? Comment exprimer l'idée que,
tout en ayant un développement historique dans le sens complet

du mot, il a toutefois une source éternelle en dehors du

temps? Ce sont là des problèmes sur lesquels la réflexion
chrétienne se portera toujours à nouveau. Quant à nous, nous
inclinons à recommander une extrême réserve dans ces études ;

à chaque pas qui est fait dans ces recherches, nous aimerions



LA FIN DES DOGMES? 57

pouvoir rappeler que nous, enfants du temps, nous ne réussirons

jamais à sonder les liens, les rapports du temps et de

l'éternité, que, surtout ici, des frontières déterminées sont posées
à notre connaissance. Mais d'autres peuvent avoir une opinion
différente. Ils peuvent croire qu'il est de leur devoir de saisir
plus fermement les problèmes avec des pensées et des mots.

Chacun, dans la solution des questions, apporte ses habitudes
de penser. Il n'est pas nécessaire d'arriver à l'unité en ces

matières. Il y a place pour des différences sur la base d'une

foi commune. La foi, en effet, n'a rien à faire avec tous ces

problèmes. Elle ne dispute pas ; résoudre des questions n'est

pas son affaire. Elle se borne à confesser la vérité qui lui est
donnée. Et c'est justement là la vérité qui nous a été révélée :

quant au reste, ce ne sont que des pensées humaines à propos
de la foi. Il faut bien se garder de confondre les deux. »

M. Kaftan ne manque pas de faire remarquer que la réserve

qu'il recommande est celle dont l'Ecriture elle-même nous
donne l'exemple. La foi en la divinité de Christ, qu'il a

caractérisée, n'est rien d'autre que celle à laquelle les hommes du
Nouveau Testament ont rendu témoignage. Que si l'on veut
aller plus loin, on marchera encore incontestablement sur les

traces des apôtres. Mais chez eux aussi cet élément-là est

secondaire, dérivé. Ils n'en disent pas long là-dessus; ils abondent,

au contraire, en discours sur le Christ glorifié, qui n'est
rien d'autre que le Christ historique : c'est là que se trouve le
nerf de la foi victorieuse du monde. Que cet exemple nous
serve de règle, formulons le dogme dans ce sens-là,... c'est le

moyen d'arriver à la doctrine pure, conforme à la Parole de

Dieu. « C'est ainsi que nous prenons au sérieux le principe :

« la Parole de Dieu seule pose des articles de foi à l'exclusion
» de toute autre puissance : papes, anges, puissances célestes
» ou terrestres. »

Peut-être ne sera-t-il pas hors de propos de rappeler que,
bien qu'il n'abordât pas volontiers ces hautes questions de

métaphysique plus ou moins chrétienne, Vinet a cependant
recommandé, lui aussi, une prudence, une réserve, une
discrétion dont il n'a été tenu nul compte. « A l'histoire, dit-il, au



58 J.-F. ASTIÉ

système, au christianisme, préférons Jésus-Christ, soyons chrétiens

par le commerce immédiat avec Jésus-Christ, au lieu de

nous borner à l'être en nous familiarisant avec la doctrine et

avec la science qui se rapportent à lui. Il n'y a qu'embarras,
obscurité, angoisse, fatigue stérile dans tous les systèmes sur
Jésus-Christ que l'on tire successivement de l'Evangile, quand,

ce ne sont que des systèmes ; les spéculations sur Jésus-Christ
les plus sublimes et les plus nécessaires sont desséchantes,
sont meurtrières. »

Voici, au contraire, commentii insiste sur le côté de l'humanité

: « Les vertus qu'il fait éclater sur la croix sont, dans leur
perfection, des vertus humaines ; elles sont à notre usage ;

elles sont proposées à notre imitation ; ces exemples font partie
de notre héritage. » Ne pourrait-on pas même signaler une

répudiation expresse du dogme grec, faisant consister le salut
dans la divinisation essentielle, substantielle de l'homme, quand
Vinet. déclare que sa divinité n'est qu'à lui, partant incommunicable?

« Laissons, dit-il, à ce divin Médiateur tout ce qu'il
ne peut nous communiquer ; sa divinité n'est qu'à lui, mais

son humanité est à nous. »

Nous avons dit, que M. Kaftan veut être dogmaticien; mais

ce n'est pas à dire qu'il méconnaisse les droits de l'histoire. Il
reconnaît que le réveil de la foi évangélique dans notre siècle
devait être suivi d'une tentative de restaurer la vieille dogmatique.

Mais les flots montants de la romantique, qui avaient
favorisé le retour vers le passé, sont dès longtemps calmés.
Grâce à elle, nos pères ont triomphé du rationalisme. Tous

ceux qui ont été sous l'influence de ce grand événement ne
réussissent pas à s'avouer qu'il est épuisé et que les

conséquences de cet échec commencent à se faire sentir aussi dans
la théologie et dans l'Eglise. Les hommes de la théologie de

conciliation ont. bien commencé, pour finir sans gloire.
Quiconque ne prétpnd pas comme eux réconcilier la vieille dogmatique

avec les idées modernes leur produit l'effet d'un rationaliste.

C'est une illusion qui se comprend, mais ce n'est qu'une
illusion. « En réalité nous sommes établis sur la base de la

Parole de Dieu et des symboles de la réformation. La seule



LA FIN DES DOGMES? 59

mission que nous nous reconnaissions c'est de combattre pour
la foi fondée sur ces deux bases. Voilà pourquoi nous disons :

il s'agit de faire prévaloir le point de vue de la foi dans la
dogmatique tout entière. C'est là tout ce que nous voulons dire
quand nous affirmons qu'il nous faut un dogme nouveau. »

Kaftan cherche à prouver que la divinité de Jésus-Christ,
telle qu'il l'expose, ne saurait être en contradiction avec la
science moderne, avec la vie intellectuelle de l'heure présente.
Se scandalisera-t-on peut-être de ce que le dogme nouveau,
comme l'ancien, élève un homme, Jésus-Christ, pour le placer
à une hauteur incomparable? Pourquoi la science aurait-elle
des objections à faire? Est-il donc établi que la science nous
oblige à tout placer sur le même niveau, à n'admettre aucune
exception, aucun sommet suprême? Sans contredit, la science
est égalitaire, niveleuse ; elle aspire à tout soumettre à des

lois unes et suprêmes, au joug desquelles rien n'échappe. Mieux
la science réussit à remplir ce programme, plus elle fait de

progrès. Nul ne doit s'opposer à cet effort légitime, ni la
troubler dans l'accomplissement de sa tâche.

Mais il est un autre fait. Des parties importantes de la réalité

échappent à cet art scientifique éminemment niveleur. Au fait,
aucune chose, aucun événement n'est complètement égal à un
autre. Plus les propositions de la science deviennent générales,
plus le champ qu'elle embrasse s'étend et s'élargit, plus l'arbitraire

avec lequel elle traite la réalité devient manifeste. Ce

sont là les limites inévitables, le caractère borné, étroit qui se

trouve dans toute science, si artistiquement organisée, achevée

qu'elle soit.
C'est surtout quand il s'agit de connaître la vie historique

qu'il est indispensable, à côté du semblable et du général, de

tenir grand compte des différences, de l'élément individuel.
Au fait, la même remarque s'applique à la connaissance de la

nature. Mais ici on peut oublier certains éléments sans qu'il
en résulte de grandes pertes. Ce qui nous intéresse, en effet,
dans la nature c'est de connaître le facteur, ce qui demeure

identique à soi-même, ce qui se reproduit et non l'élément
individuel, soul et unique en son genre. Il en est tout autre-



60 J.-F. ASTIÉ

ment quand il s'agit de la connaissance de l'histoire. Le terrain

de la théorie générale est ici limité. L'homme qui l'oublie
ne peut réussir à connaître la réalité. Il n'est pas d'erreur
plus forte que de s'imaginer connaître et comprendre la vie de

l'histoire, lorsqu'à grand'peine on a tout ramené à quelques
règles générales, qu'on décore du titre de « lois de la nature. »

L'histoire est, en effet, le théâtre de la vie personnelle, les

différences sont souvent plus nombreuses que l'uniformité ; il
n'est pas rare que l'élément individuel soit plus saillant que
l'élément général. Plus la science procède avec prudence, plus
elle tient soigneusement compte de ce facteur, plus elle
évitera prudemment l'erreur, consistant à croire avoir, au moyen
de quelques propositions générales, épuisé l'essence de son

objet. C'est à elle, justement à elle, la plus soigneuse, la plus
exacte de toutes les sciences, qu'il appartient de faire entendre
un sérieux avertissement : gardez-vous de l'illusion découlant
aisément du besoin de l'entendement de tout égaliser, de tout
niveler, en le faisant rentrer dans les mêmes notions ; cet
instinct est absurde comme tous les instincts; si vous lui
cédez, vous vous trompez entièrement, quand vous estimez
arriver à une connaissance scientifique de l'histoire.

Lorsque c'est l'histoire qui parle et non le préjugé, elle ne
saurait élever aucune objection contre la foi, qui relève, qui
signale un homme parmi tous les autres pour attribuer, à lui
et à sa vie, une valeur unique, incomparable. A la vérité il ne
s'agit pas uniquement ici d'une différence d'homme à homme.
La foi place Christ avec Dieu en face de tous les hommes. On
différencie donc Jésus de tous les autres hommes, d'une façon
absolue qui ne se reproduit jamais. Quel droit la science aurait-
elle de proclamer un tel fait impossible? Elle aurait entièrement

le droit de le faire si elle était en état d'expliquer la vie,
l'activité de Jésus, d'après les règles de l'activité humaine
générale. Mais toutes les tentatives faites dans cette direction
ont jusqu'à aujourd'hui échoué. Elles aboutissent toutes à une
même contradiction : il faut supposer que, chez un seul et
même homme, la vigueur spirituelle la plus extraordinaire
s'est trouvée alliée à l'enthousiasme le plus fantastique. Et



LA FIN DES DOGMES? 61

tout cela chez un homme dont toute l'altitude et la conduite
ont été précisément le contraire de l'enthousiasme Dans un
homme, qui plus est, dont les déclarations sur lui-même (qui,
s'il eût été un homme ordinaire, l'eussent, à juste titre, fait
accuser d'enthousiasme, d'exaltation) ont été' confirmées par
l'histoire, les effets qui sont résultés de son activité. En vérité,
on peut dire ce qu'on voudra, on peut affirmer que la science
n'a nul droit, aucun droit admissible à contester la vérité de

notre foi. Tout ce que peut fournir une étude impartiale des

faits s'accorde beaucoup mieux avec cette foi qu'avec l'incrédulité.

Si la science rigoureuse est hors d'état de nous contester les

affirmations de la foi, il nous reste à compter avec des
considérations rationnelles plus générales. Est-il réellement
possible, demande-t-on, qu'un seul dépasse ainsi d'une façon
absolue tous les autres Ne rendons-nous pas à Jésus tout ce

qui lui est dû, quand nous l'appelons un héros religieux Tout
ce qui dépasse cette hauteur-là ne devient-il pas de l'exagération,

de l'exaltation? Nous l'accorderons, il faut des

arguments bien forts en faveur de notre hypothèse pour qu'elle
puisse se maintenir devant le tribunal de la raison. L'obstacle

dominant, insurmontable, n'est pas ici qu'il s'agit d'un personnage

déterminé et non d'aucun autre. Un point, en effet,
demeure ferme : la foi ne saurait recourir à personne d'autre ;

la foi tombe ou tient avec lui, il faut que ce soit lui ou personne
d'autre ; on doit dire de lui ce qui ne peut être affirmé de nul
autre : il se trouve dans un rapport éternel avec le Père éternel.

Ce n'est donc pas là une circonstance aggravante, mais

quelque chose tenant indissolublement au fait fondamental de

la vérité duquel il s'agit. Mais nous en convenons franchement ;

il faut de fortes raisons en faveur de notre hypothèse, sans

cela elle ne saurait être maintenue.
Ces raisons chacun doit les trouver en lui-même. Il faut qu'il

fasse la découverte que, sans Jésus et sans la révélation de

Dieu en Jésus, il ne peut s'expliquer ni le monde, ni les hommes.

En effet, s'il n'expérimente pas quelque chose de ce

genre, il ne saurait arriver à croire en Jésus. En dernière



62 J.-F. ASTIÉ

analyse, il y a donc un élément indémontrable, quelque chose

qu'il faut vivre et qui ne saurait être prouvé. Mais y aurait-il
des raisons générales établissant qu'il convient à chacun de

faire une pareille expérience et d'arriver ainsi à la foi?
Nous, hommes de l'heure présente, aussi bien que tous les

hommes de l'histoire en général, nous vivons au milieu de

biens déterminés, dans un idéal précis. C'est là-dessus que
repose l'état de la société, la vie spirituelle qui l'anime de son
souffle. Or, cet ordre, ce milieu est, en bonne partie, le produit

du christianisme. Les idéaux de l'humanité, de la liberté
personnelle de l'individu, de l'égalité de valeur et des droits,
tout cela, grâce au christianisme, est devenu peu à peu un
bien inamissible des peuples chrétiens. C'est à ces privilèges
et à leur développement toujours plus complet, à leur mise en

pratique, toujours plus victorieuse et progressive, que l'avenir

appartient. Qui pourrait eu douler? Mais tous ces biens-
là, cet idéal ont la foi chrétienne pour présupposition ; à la

longue, cet ordre de choses ne saurait se maintenir sans la

foi. Sans elle, cet idéal est une illusion. Car s'il n'est pas vrai

que le Dieu spirituel et personnel règne sur toutes choses,
c'est pure folie que de considérer la liberté personnelle comme
le bien suprême, après lequel nous et les autres devions aspirer.

Et si Dieu n'est pas vraiment venu à nous dans la
personne de Christ, pour nous unir tous dans une vie unie à la
sienne, alors à quoi bon l'égalité de tous? Alors l'humanité,
— il s'agit de l'amour du prochain, conscient, prêt à tout
sacrifice, exigeant une obéissance absolue, et non de manifestations

accidentelles de compassion, — alors l'humanité,
l'humanisme, est une pensée exagérée, une aimable exaltation. Il
n'est pas, en effet, alors vrai que nous ayons tous quelque
chose en commun, en dehors des instincts inférieurs de la
nature et des lois formelles de l'entendement. Voilà pourquoi
nous devons dire à tout homme sérieux : Réfléchis à toi-même,
aux biens qui te sont précieux, à l'idéal envers lequel tu te
sens obligé. Reconnais l'organisme duquel tout cela fait partie.
Rends-toi bien compte de l'unité, du centre de tous ces biens-
là, auxquels la vie entière est étroitement liée. Apprends à voir



LA FIN DES DOGMES 63

que, sans ce centre, tous ces biens perdent leur consistance ;

sache pressentir que, saisis et vécus dans une étroite union
avec ce centre, ils acquièrent un contenu plus haut, plus riche
que ce que tu as imaginé jusqu'à présent. Et pour tout dire,
en un mot, apprends à croire en Christ; que ceci devienne en
toi une vérité d'expérience : en lui toute la nature humaine
atteint à la perfection, par lui nous pouvons réaliser notre
destinée.

Voilà qui milite en faveur de notre foi : quand nous croyons
en Christ et que par lui nous avons part à Dieu, bien loin d'agir
contre la raison, nous complétons la raison.

Et toutefois la vie spirituelle du temps présent n'est pas une

quantité simple. Avec l'ordre des biens et l'idéal dont nous
sommes redevables au christianisme s'entremêle un autre
élément qui a surtout sa source dans la culture générale, dans la

science et dans l'art. Et ce qui, parmi nous, s'élève contre la foi

procède de cet autre ordre de choses. N'est-ce pas ensuite d'un
choix libre que je me prononce dans une direction plutôt que
dans l'autre et que j'assigne à ma vie tel but plutôt que tel
autre? En dernière analyse, tout ne dépend-il pas d'un jugement

subjectif de goût que chacun est mis en demeure de

porter? A-t-on le droit de parler d'une vérité objective,
d'une vérité éternelle, s'imposant à tout homme comme
devoir?

C'est là une des questions les plus fondamentales débattues
à l'heure présente. Il suffit qu'elle soit posée avec clarté et
dans la conscience de la portée qu'elle a, pour que la réponse
ne soit pas douteuse. C'est l'ordre chrétien des biens, l'idéal
chrétien qui a évidemment la prépondérance. Et cela parce
que l'existence de la société dépend du maintien de cet idéal.
Cet idéal constitue le corps même de notre vie commune. Ce

fait n'exclut nullement ni la vraie science, ni l'art véritable.
Il y a place pour tout. Ces éléments peuvent être en partie des

moyens pour la vie, aussi des portions de la vie, mais non la

vie elle-même. Ceux qui le méconnaissant font consister la
vie dans ces accessoires, rappellent en quelque sorte les parasites

du corps humain : ils ne sont possibles qu'à condition



64 J.-F. ASTIÉ

que le corps lui-même subsiste. Avec lui, ils doivent aussi

périr à leur tour. Ils sont certainement possibles, mais comme
êtres isolés seulement et en tant qu'il existe un corps. Ce n'est
donc pas de leur côté, mais dans l'ordre de choses opposé que
siège la vérité valable pour tous, qui obtient avant tout son

unité, sa tenue, sa consistance dans la foi en Christ. Et, cela

va de soi, il s'agit du Christ auquel l'Ecriture rend témoignage
et que les évangiles ont en vue, la tête divine de l'humanité
unie à Dieu. Il peut si peu être question d'un conflit entre la

vie spirituelle du monde moderne et cette foi que nous avons
beaucoup plus tôt le droit, le devoir de dire : Ce n'est que
grâce au renouvellement général de cette foi, à sa domination

reconquise que la vie spirituelle du temps présent peut retrouver

la santé et l'unité, la force et la clarté.
Voilà des efforts de reconstituer une foi positive, une

apologétique chrétienne, une dogmatique qui donnent de plus belles

espérances que les tentatives impuissantes des représentanls
de la théologie de conciliation, pour mettre d'accord l'Evangile
et l'esprit moderne, en restaurant, sous le nom de christianisme
positif, les théories des pères grecs et les rêveries ascétiques
des moines du moyen âge. — Si nous avons été long, — dans

les dernières pages nous avons plutôt traduit qu'analysé, —
c'est que l'occasion nous a paru favorable pour mettre nos
lecteurs au courant de l'évolution qui est en train de s'accomplir
dans la christologie. A des spéculations métaphysiques, reposant,

au fond, sur une conception substantialiste, physique de

Dieu, se substituent des idées simples, morales, religieuses qui
font revivre les enseignements primitifs de Jésus et des apôtres.

Les hommes qu'on conspue et qu'on dénonce comme des

rationalistes estiment être les héritiers légitimes des chrétiens
de la première heure et les continuateurs de l'œuvre inachevée
de la réformation.

Outre la brochure : Ein neues Dogma que nous avons analysée, Kaftan
en a publié une autre, Glauben und Dogma, 22 novembre 1890, dans

laquelle il explique sa manière de comprendre le rôle du dogme dans

l'Eglise. Disons d'abord que l'auteur se déclare orthodoxe, pietiste, même
jusqu'à l'ascétisme inclusivement. Seulement il s'agirait d'une orthodoxie



LA FIN DES DOGMES? 65

¦idéale ; c'est par ce bout-la qu'il arrive à faire la part du feu. La brochure
est dirigée contre Dreyer, auteur du Christianisme sans dogmes : Otto

Dreyer, Undogmatisches Christenthum. Betrachtungen eines deutschen

Idealisten, Braunschweig, 1889. Kaftan établit que l'Eglise ne saurait exister
sans dogmes; lui demander de renoncer à tout dogme c'est lui demander

d'abdiquer. Personne ne saurait réclamer sérieusement une absolue liberté
d'enseignement dans l'Eglise; en établissant des règles on établit
précisément des dogmes. L'Eglise doit maintenir la saine doctrine d'après la
Parole de Dieu. Se rappelant sa profession de pietiste, Kaftan va même

plus loin : sa piété enveloppe dans son respect tout un système bien
arrondi de dogmes appartenant au passé. Il va donc jusqu'à exclure toute
diversité de nuances, toute conception dogmatique différente. « La foi,
dit-il, ne va pas sans la vérité qu'elle confesse. La vérité est une. Admettre

la légitimité de tendances différentes c'est une contradiction dans
les termes. »

Et, malgré ce conservatisme doctement excessif, Kaftan reconnaît avec
Dreyer, que le dogme ancien est aujourd'hui un grand obstacle insurmontable,

tenant le public éloigné de l'Eglise.
Comment amener la réconciliation? Kaftan ne veut pas un dogme

dans l'acception ancienne du mot, mais dans une acception différente. Le

dogme ancien est né de l'alliance de la religion et de la philosophie qui
se sont trouvées rapprochées par leur aspiration commune : la poursuite
de l'absolu. Que devra être le dogme moderne Ici l'auteur hésite. D'une

part, il proclame bien haut que la foi implique un élément intellectuel,
une connaissance ; il se place donc carrément sur la base commune k tous
les dogmatismes, à toutes les orthodoxies qui partent de l'idée que l'Evangile

s'adresse avant tout a l'intelligence, ala raison; l'Evangile est avant
tout vérité : « Dans la foi pénitente,dit-il, règne la pensée du Dieu saint;
de la majesté de sa volonté, contre laquelle j'ai péché. Dans un cas

comme dans l'autre, la foi ne doute pas de la vérité de cette pensée. Si

j'en doutais ma foi deviendrait incertaine. Si le doute se confirmait ma
foi aurait disparu. Sans cesse et toujours la foi est en même temps
connaissance. Quand ce n'est plus le cas, la foi a cessé d'exister. » Voilà
donc de quoi satisfaire l'intellectualiste le plus intraitable.

Mais, d'où provient donc cet élément intellectuel, cette pensée
antérieure k la foi dont elle est inséparable? Quelques pages plus loin, l'auteur

accorde que ces pensées, cet élément intellectuel, procède de la
foi elle-même et cie nulle part ailleurs. « En somme, c'est la foi qui pense
ainsi et qui tient ce langage. Ce ne sont pas des pensées que nous nous
formons a l'occasion de la foi, c'est la foi même. » La connaissance
intellectuelle proviendrait donc de la foi, dont elle serait un élément inséparable.

L'élément pratique et vivant, la foi, serait donc le prius. Et voilà
pourquoi Kaftan accorde à Dreyer qu'il nous faut bien un nouveau dogme,
obtenu par cette méthode fort différente de celle de l'ancienne dogmatique.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 5



66 J.-F. ASTIÉ

N'allons pas trop vite cependant. N'oublions pas que Kaftan s'est
déclaré orthodoxe et même pietiste, c'est-à-dire animé d'une piété, d'un
respect excessif pour le passé. On ne tarde pas à s'en apercevoir, quand
on entend l'auteur se défendre de vouloir fonder une nouvelle Eglise
établie sur de nouveaux dogmes. Ce serait là faire œuvre de réformateur
et sa modestie ne lui permet pas de prétendre si haut.

On conservera donc l'ancienne dogmatique en cherchant à l'animer d'un
nouveau souffle,d'une vie nouvelle; on demeurera pietiste.L'auteur n'est

pas sans s'apercevoir que cette façon de mettre le vin nouveau dans les
vieilles outres lui est particulière, sans être précisément originale. Il croit
au triomphe, non pas de son point de vue mais de sa tendance : la solution

du problème du jour aura lieu dans cette direction, dit-il ; in dieser

Richtung werden sich die Dinge entwickeln, nicht gerade so, aber ungefähr
so wird es sich einmal gestalten. Il est sans importance que peu ou beaucoup

le voient pour le moment. C'est l'erreur qui seule prétend s'imposer.
La vérité peut attendre. A elle appartient l'avenir qui s'étend sans bornes
devant nous. — On ne saurait être à la fois plus modeste et plus sûr de son
fait. Où en serions-nous si tout le monde, au seizième siècle, avait poussé

jusque-la ce respect, disons cette divinisation de l'histoire? Mais ces

théologiens sont tous évolutionnistes Il ne peut jamais rien surgir de réellement

nouveau '¦

II

Mais il nous faut revenir à M. Harnack que, du reste, nous
n'avons pas un instant perdu de vue dans cette longue digression

destinée à compléter son point de vue trop exclusivement
historique par une excursion dans le champ de la dogmatique
positive. Il nous reste à faire encore quelques pas sur le terrain
critique que nous avons déjà abordé.

M. Harnack serait un disciple infidèle de Ritschl si, chemin
faisant, il ne se croyait obligé de dire son fait à la mystique,
qui, comme chacun sait, paraît être la bête noire de l'école
entière. Cependant, ici, comme à propos des observations
précédentes, nous pouvons dire que, avec conscience ou non, le

professeur de Berlin fait suivre l'acte d'accusation du verdict
d'acquittement du jury. Ainsi il déclare ne pas vouloir se

risquer à décider si les mystiques n'auraient pas fait accomplir
quelques progrès à la théorie de la connaissance. Mais c'est
laisser de côté le seul point par lequel les mystiques nous
paraissent recommandables. Ils ont le grand mérite de soutenir



LA FIN DES DOGMES? 67

qu'on arrive à la connaissance de la vérité, non par la réflexion,
la démonstration, mais par un contact personnel, immédiat
avec elle. Sans doute, bien des fantaisies, des caprices individuels

ont, par cette porte-là, fait invasion dans la chré'ienté.
Mais qu'on nous indique une seule porte qui ait donné entrée
à la vérité seule, pour se fermer incontinent sur les erreurs et
les caricatures qui se hâtaient de faire invasion à sa suite. Nous

appelons mystique cet élément primitif du sentiment par lequel
nous sommes tous appelés à sentir Dieu et les choses

religieuses, immédiatement par le cœur, comme dit Pascal. Et
nous répudions, sous le nom de mysticisme, toutes les
aberrations auxquelles le sentiment, allié avec l'imagination et

ayant divorcé avec la raison, s'est de tout temps livré, et cela
dans toutes les religions. Ce que nous réclamons c'est une

mystique rationnelle, sans laquelle la dogmatique risque
toujours de devenir la proie du rationalisme. En bien cherchant,
nous pourrions prendre M. Harnack lui-même en flagrant délit
de mystique. Ne proclame-t-il pas la nécessité de la foi du
charbonnier? Or, qu'est-ce que cela peut bien vouloir dire?
sinon qu'il faut toujours aboutir à des principes ne s'appuyant
sur rien d'autre que sur leur force intrinsèque; s'imposant à

nous parce que nous sommes obligés de les admettre, bien

qu'ils ne s'appuyent sur rien d'autre que sur la force invincible
de persuasion qu'ils exercent sur nous N'est-ce pas là

proprement croire, admettre des choses que ne peuvent pas, qui
ne doivent pas se prouver? N'est-ce pas là la méthode naïve,
primitive de connaître qui constitue la mystique

Les réformés sentiront le besoin de réclamer fortement
quand ils verront maître Jean Calvin rangé tout simplement
parmi les épigones de l'œuvre de la réformation. Leur étonnement

ira encore en augmentant, quand ils verront le livre De

servo arbitrio de Luther, bien qu'il sente fort son calvinisme,
appelé par M. Harnack le livre le plus important du moine de

Wittemberg. Tout cela peut s'entendre pourtant avec un peu
de bonne volonté. Calvin, dans lequel nous sommes disposés
à voir le plus grand théologien du seizième siècle, ne serait,
aux yeux de M. Harnack, tout simplement qu'un epigone, parce



68 J.-F. ASTIÉ

qu'il aurait systématisé, plus qu'aucun autre, le dogme de la

réformation, faute d'avoir compris, comme le veut notre
auteur, qu'après l'Evangile auquel Luther nous a ramenés, il ne
pouvait plus y avoir de dogme.

Mais ce que nous ne comprenons pas c'est la dent que
M. Harnack a contre Mélanchton et les synergistes qu'il
poursuivrait volontiers de son ironie et de ses sarcasmes. Est-ce

que l'étude approfondie de l'histoire du dogme, à laquelle
M. Harnack s'est livré, lui aurait peut-être révélé que l'histoire
de l'humanité se déroule sous l'action d'un seul facteur effectif?

L'auteur nous parle pourtant trop de la nécessité d'un
Dieu personnel et vivant pour que nous puissions le soupçonner

d'être l'apôtre timide, le modeste Jean-Baptiste, d'un
monisme quelconque? Nous avouons humblement ne pas
comprendre, aussi longtemps qu'on n'aura pas voulu condescendre
à nous dévoiler la pensée de derrière la tête, si tant est qu'il
y ait une pensée de derrière la tête. M. Harnack nous affirme
assez clairement que la théologie doit se développer
indépendamment, en suivant ses propres méthodes et que, quand on

prétend l'allier à la philosophie, on la livre à son plus grand
ennemi. Tout cela est bel et bon, mais pour être complètement
rassuré, il faudrait qu'il nous fût possible de savoir de quel
bois cet illustre historien se chauffe en philosophie, si tant est

qu'il se réclame d'une philosophie. Et pourtant serait-il donc

professeur allemand, s'il n'avait pas de philosophie? Encore
une fois, non liquet : notre esprit welche ne réussit pas à

pénétrer jusqu'au dernier fond des choses.

M. Lüdemann, lui, croit avoir découvert les lumières qui
nous manquent. Revenant à la définition que Harnack donne
du dogme, il a l'air de la présenter comme une précaution
stratégique. En adoptant cette ancienne définition, Harnack
cacherait son jeu ; il jetterait sur son entreprise tout un voile
conservateur. Comme c'est souvent le cas avec les productions
émanant de l'école de Ritschl, un élément extrêmement radical

s'allierait à ces allures conservatrices. Exactement comme
les libéraux, Harnack place de grandes espérances en l'histoire
des dogmes pour briser les moules que l'Evangile a dû adopter



LA FIN DES DOGMES? 69

dans les siècles passés. Mais il dépasse de beaucoup les
tendances de la théologie libérale. Celle-ci, en refoulant les dogmes
préconisés par l'Eglise dans l'ensemble du développement de

la théologie, entend en même temps établir positivement
l'homogénéité essentielle et interne du développement théologique
depuis le commencement jusqu'à aujourd'hui. Les hypothèses
scientifiques, les méthodes dont on partait ont seules changé ;

le style seul des constructions s'est modifié, transformé pendant
le cours des âges. Toutefois le principe religieux qu'il s'agissait

d'exprimer, s'est toujours maintenu le même pendant le

cours de ce travail séculaire. Pendant longtemps il a dû, ce

principe religieux, trouver son expression dans des doctrines,
que nous ne choisirions plus pour le rendre, dans des formules

que nous répudions; c'est surtout le cas pour les dogmes
officiels. Mais la théologie libérale, après s'être affranchie des

étroitesses du rationalisme, n'a jamais voulu renoncer à prouver

que le principe religieux chrétien fût toujours le but de la

théologie ecclésiastique et des dogmes. Il en est tout autrement
de Harnack. Laissant bien loin en arrière la théologie libérale,
il se propose de montrer que l'Evangile, dans sa signification
primitive, a complètement disparu dans le sein de la théologie
ecclésiastique. La formation d'une théologie scientifique
quelconque, d'après le professeur de Berlin, a toujours pour
présupposition un obscurcissement de l'Evangile proprement dit.
Comme cette théologie, dans la formation de ses dogmes, à

côté des intérêts religieux a surtout servi les intérêts ecclésiastiques,

on conçoit, qu'au point de vue de Harnack, ces dogmes
proclamés officiels deviennent l'objet principal d'attaque.

Assisterions-nous peut-être à une pique entre deux écoles

qui ne sauraient se comprendre parce que l'une s'en va tandis

que l'autre arrive? Il ne paraît pourtant pas que, d'après la
pensée de Harnack, la théologie scientifique ait totalement
banni l'Evangile, puisque celui-ci a reparu avec Luther et que
nous le possédons encore aujourd'hui. Qui sait si peut-être la

gangue n'a point été, jene dirai pas indispensable, mais à quelques

égards utile, pour que le diamant pur réussît à parvenir
jusqu'à nous Mais il est incontestable qu'en affirmant qu'il



70 J.-F. ASTIÉ

n'y a plus désormais de dogmes possibles, Harnack a l'air de

dire que le diamant ne saurait être moulé, c'est-à-dire qu'il y
a incompatibilité irrémédiable entre l'Evangile et la théologie
scientifique, entre la foi simple et toute intelligence scientifique

qu'on chercherait à en donner. En tout cas, l'accusation
de Lüdemann reprochant à Harnack d'avoir voulu ménager les

puissances qui sont, n'est pas commune dans les débats

scientifiques de l'Allemagne. Elle a du moins quelque chose de

piquant pour nous, gens du dehors. Ne serait-il pas étrange
de voir deux écoles rivales s'accuser de ménager les représentants

de la tradition dogmatique, alors qu'il est manifeste que,
disciples de Ritschl et libéraux, au plus fort de leurs controverses,

s'accordent parfaitement pour proclamer que la tradition

dogmatique des Grecs, du moyen âge, et de la réformation,
est définitivement détrônée pour toujours?

Mais tout cela ne nous dévoile pas encore le point de vue
fondamental de notre auteur.

Peut-être en un passage, M. Harnack laisse-t-il percer, non

pas précisément un bout de son système, mais entrevoir le point
de l'horizon sur lequel s'oriente sa conception générale du

monde. C'est lorsqu'il met en contraste le pessimisme
d'Augustin et l'optimisme de Leibnitz. Il en prend occasion pour
déclarer que ses sympathies, à lui, sont dans le sens d'une

synthèse des deux tendances. « Si l'on réussissait, dit-il, à

unir, à pénétrer intimement l'une par l'autre dans la science
et dans le ton de la vie, la piété, l'intimité, la vue intérieure
d'Augustin d'un côté et cette ouverture sur les choses

terrestres, cet entrain joyeux et calme, cette sérénité du monde
antique de l'autre, on aurait alors atteint le bien suprême. »

On nous affirme, il est vrai, que cette synthèse est un
fantôme, et même une pensée absurde. Et pourtant n'honorons-
nous pas les grands esprits qui nous ont été accordés depuis
Luther, justement pour avoir travaillé à réaliser cette création
de la fantaisie Gœthe, quand il a eu atteint la plénitude de

son développement, n'a-t-il pas déclaré que c'était là son idéal
et ne s'est-il pas efforcé de le réaliser? Si elle diffère en quelque

chose du catholicisme, n'est-ce pas dans la poursuite de



LA FIN DES DOGMES 71

cet idéal que réside toute la portée de ce protestantisme
évangélique inauguré à la réformation Grosse question comme
l'on voit, qui se pose à propos de tout : création, existence
éternelle du monde et de la matière, avenir réservé à notre race,
providence, théodicée, liberté et nécessité, etc. Sommes-nous
bien sous l'administration d'un Père céleste qui fera, un jour,
tout tourner au bien de ceux qui l'auront aimé La victoire
appartiendra-t-elle complètement à la justice, à l'égalité?
Seraient-elles illusoires ces prérogatives que nous sommes si

disposés à nous arroger sur le reste de la nature Pris dans
les engrenages d'un mécanisme impitoyable qui profite de la

première distraction pour nous écraser sans miséricorde,
avons-nous le droit de nous tenir pour une combinaison
permanente et stable, dans un univers où tout va se transformant,
se modifiant sans cesse?Ne serions-nous qu'une simple
manifestation, momentanée, entre tant d'autres, de la vie et de

l'intelligence sur la surface de la planète et dans le monde
entier?

Dans la solution que nous avons ébauchée de ces problèmes
redoutables, qui n'existaient guère pour le monde antique,
avons-nous suffisamment tenu compte de toutes les antinomies
en présence? Si la vie n'est ni prose, ni poésie, qu'est-elle donc?
Peut-on reconquérir, par la voie de la réflexion, cette gaîté,
cette insouciance, ce laisser-aller qui faisaient le charme de la
civilisation grecque qui s'est épanouie sous un ciel sans nuages,
au milieu de toutes les grâces et de toutes les gloires d'une
nature resplendissante, dans ces jours fortunés où, pour être

heureux, il suffisait de se laisser vivre? Et, d'un autre côté,

sommes-nous bien dans le ton, en considérant notre séjour
sur la terre comme un exil dans une vallée de larmes, ce qui
conduirait inévitablement les esprits ardents et logiques aux
solitudes de la Thébaïde, aux extravagances de l'ascétisme
monacal? Qui fera les frais de la conciliation s'il y a synthèse?
Aurions-nous un pessimisme à fond blanc, une tristesse
consolée ou un optimisme à fond noir, une joie parfois inquiète et
troublée Les croyants s'en tirent en escomptant l'avenir :

Nous sommes sauvés en espérance Mais c'est, en attendant,



72 J.-F. ASTIÉ

faire la part du pessimisme singulièrement large ; nous sommes
loin d'avoir reconquis l'insouciance, le calme, cette sérénité,
cette joie de vivre qui caractérisent à un si haut point la
civilisation antique. Nous sommes devenus plus exigeants, plus
difficiles, plus vulnérables, plus profonds. Tout a par trop
changé autour de nous, pour que nous puissions retrouver le

plaisir innocent qu'on goûtait jadis en face des bienfaits de la

nature. A l'idylle a succédé la tragédie, et cela, déjà vers la fin
du monde grec. L'impératif catégorique est devenu un Dieu

jaloux. La moindre infidélité à son égard nous trouble comme

pouvant mener à l'esthéticisme, à l'utilitarisme et finalement
au cynisme. A quoi bon tant vous tourmenter disent les

sages. Il faut prendre le monde tel qu'il est ; il n'a ni but ni
fin : il n'est ni bon ni mauvais ; il est tout simplement : tirons-
en le meilleur parti possible sans en attendre grand'chose.

Quel dommage que ces apôtres d'un nouvel Evangile, ces

consolés, ces rassurés, ces paisibles, nous prêchent la sérénité
avec une mine de croque-mort et la voix tremblottante de ces

écoliers qui, dans les ténèbres, chantent pour se donner du

courage Ces vieux enfants ont moins que personne réussi à

opérer la synthèse, s'ils se piquent de résoudre le problème
en en supprimant les données.

Tel n'est certes pas le parti auquel M. Harnack se range.
Mais encore aurait-il fallu en dire plus long. Il n'a donc qu'une
conception générale, une tendance, sans adopter, paraît-il,
aucun système concret et particulier. En tout cas, notons avec
soin qu'il ne pourrait admettre ni science, ni philosophie
absolue. « La poursuite du savoir absolu est, en dernière
analyse, dit-il, ce qui empêche de comprendre l'histoire comme
histoire. Celui qui ne peut trouver le bonheur que dans un
savoir absolu, ou bien deviendra aveugle en face de l'histoire,
ou bien celle-ci deviendra pour lui une tête de Méduse. » Voilà
certes des accents précieux à recueillir de la bouche d'un
historien des dogmes. Suffisent-ils pour faire oublier les gages
donnés ailleurs, en apparence du moins, au déterminisme, au
monisme?

Ce qui est clair, en tout cas, c'est que, en dépit de ces dis-



LA FIN DES DOGMES? 73

sonnances, M. Harnack a fait un chef-d'œuvre. Il a beau
condamner tout dogme à partir de Luther ; proclamer la dogmatique

de l'avenir impossible; malgré ce qu'il en dit, il a fait un
travail qui le trompera. Plus que personne, il a déblayé le
terrain et préparé la dogmatique de l'avenir ; quelque imprudent,
malgré ses conseils, ne pourra se défendre de nous la donner.
Et surtout que cet imprudent profite largement des nombreuses
leçons de tout genre que nous donne cette histoire des dogmes

que nous n'avons fait qu'effleurer. Quiconque se risquera à

rédiger une dogmatique sans tenir compte de Harnack, fera

une œuvre qui remplira de surprise et de confusion les hommes

d'âge, et qui ne sera qu'un épouvantail pour la jeunesse
théologique, tant soit peu au courant des besoins de son temps : ce

sera une dogmatique comme on n'en doit plus faire.
M. Harnack a fait plus et mieux encore. Non content de

rendre une dogmatique moderne possible, il a préparé
admirablement le terrain sur lequel elle doit se développer. Il nous
l'a suffisamment déclaré ; un développement dogmatique
nouveau ne saurait venir qu'à la suite d'un mouvement religieux
profond et intense. Eh bien, ce mouvement il le provoque, il
le prépare par ses précieux volumes. Chacun est mis en
demeure de faire le départ entre l'Evangile et la dogmatique
historique ; chacun peut y arriver aisément avec un peu de bonne

volonté, pourvu que, dans le domaine du relatif, il ne réclame

pas des règles absolues et infaillibles, pour le dispenser
d'appeler au conseil les luttes et les labeurs ardents, les angoisses
d'une conscience affamée de vérité. « Le fondement de la foi,
dit-il, est tout contenu dans ces paroles de saint Matthieu :

» Toutes choses m'ont été accordées par mon Père, mais per-
» sonne ne connaît le Fils que le Père, et personne ne connaît
» le Père que le Fils, et celui à qui le Fils l'aura voulu révé-
» 1er. » (XI, 27.) La foi chrétienne est la ferme assurance de

recevoir de Dieu, comme Père de notre Seigneur Jésus-Christ,
le pardon des péchés et de vivre dans son royaume, sous son

gouvernement, rien d'autre. » (Vol. III, 582.) « La religion
chrétienne est la foi vivante au Dieu vivant qui, en Jésus-Christ
s'est révélé et nous a ouvert son cœur, rien d'autre. Objecti-



74 J.-F. ASTIÉ

vement, c'est Jésus-Christ, sa personne et son œuvre ;

subjectivement, c'est la foi, son contenu est le Dieu gracieux et partant

le pardon des péchés impliquant félicité et vie. » (903.)
Voilà à quoi il réduit l'Evangile qui sauve, alors que le feu de

la critique, allumé par la conscience chrétienne, a réduit en

cendres ce fouillis de dogmes, de préceptes, de maximes que
des docteurs, grands et petits, s'étaient étudiés à qui mieux

mieux à multiplier à l'infini, au point d'en faire une forêt vierge
inextricable, encombrée de lianes, d'arbres morts et couchés
à terre, de racines et d'épines de tout genre qui en défendaient
la traversée au pauvre pèlerin ignorant, cherchant le sentier
étroit pour arriver à la vie éternelle. Le feu y a été mis ; on

voit surgir çà et là une végétation nouvelle, grandir, croître des

arbres d'essences différentes, robustes et vigoureux dont les

germes étaient demeurés longtemps engourdis, faute d'air, de

lumière et de chaleur.

Or, cette végétation nouvelle et vigoureuse, ce n'est, pour
parler avec Vinet et avec Harnack, que l'Evangile primitif, « le

christianisme des apôtres et des martyrs, non des philosophes
et des beaux esprits, le christianisme tel que Jean Huss le
prêchait il y a quatre siècles et saint Paul il y en a dix-huit, qui
surgit de nouveau des catacombes de l'oubli et, antique, comme
il est, paraît jeune et frais au milieu des vieilleries d'hier et
d'avant-hier.Il s'apprête à recevoir dans ses bras, à l'issue d'un
combat qui sera long peut-être, la société meurtrie et sanglante.
Que deviendrons-nous s'il ne vient pas à notre aide? »

Qui donc se sentira vocation pour aller apporter au monde

qui le réclame cet Evangile simplifié, avec la confiance en Dieu
et l'armure légère du jeune David s'avançant hardiment et

témérairement à la rencontre de Goliath Je dis ¦ au monde
qui le réclame, car, en dépit des apparences, la crainte de

Dieu n'a pas entièrement abandonné la terre pour céder la
place à la peur du diable et du néant. Preuve en soit l'extrême
facilité, la passion, la frénésie dirais-je, avec laquelle on se

jette, faute de mieux, sur toute superstition nouvelle. L'histoire
des religions nous apprend qu'il en est toujours ainsi lorsque,
la forme ne correspondant plus au fond, la société égarée



LA FIN DES DOGMES? 75

cherche à tâtons la voie qui doit la conduire à la lumière.
On le voit, — et nous tenons à le dire expressément, — ce

n'est nullement des savants, des théologiens, qu'il faut attendre
le salut de l'Eglise. Comme du temps d'Augustin, une nouvelle
dogmatique ne peut être que le fruit d'une nouvelle effusion
de vie, de nouvelles expériences chrétiennes. Les théologiens
ont un rôle important à remplir : ils doivent éclairer la voie,
distinguer la science de la foi, la dogmatique de la religion, et
rendre ainsi la liberté de leurs mouvements à bien des âmes

d'élite qui se trouvent singulièrement alourdies, empêchées par
tout un bagage, un légalisme dogmatique qu'elles se croient
en conscience tenues de traîner après elles. Mais il faut que
les hommes, une fois émancipés, marchent ensuite et fassent
leur œuvre avec courage et dévouement. Il en est comme du
soleil au printemps : il se borne à délier les tissus des plantes
emprisonnées dans les chaînes glaciales d'un long hiver. Ainsi
l'œuvre de la science est plutôt négative : elle rend les captifs
à la liberté. C'est déjà beaucoup, mais ce n'est pas tout; il faut

que les ressuscites consentent à marcher.
Au commencement du second quart de ce siècle, un

printemps de ce genre a paru briller sur nos Eglises de langue
française. Mais, malgré tout le bien dont nous sommes
redevables au Réveil, aucun de ses premiers champions, qui
disparaissent, ne s'aviserait de soutenir qu'il ait tenu ses promesses.
Le travail est à reprendre en sous-œuvre. C'est maintenant
qu'il s'agit de se réveiller pour tout de bon, de ne plus reposer
sa tête sur un oreiller de sécurité qui n'offre de repos ni à la

raison, ni à la conscience, pas même au sentiment, étrangement
refroidi et qui, en tout cas, ne peut se transmettre qu'à condition

de se renouveler, de se transformer avec chaque génération

nouvelle. L'heure de l'enthousiasme est passée. Aussi les
hommes du Réveil peuvent bien être encore un parti ecclésiastique

travaillant à maintenir un passé dogmatique, ils ne sont
plus une puissance spirituelle. Rien ne prouve mieux combien
le spiritualisme est en baisse, dans le public du Réveil, que le
beau zèle dont on s'est tout à coup épris pour les liturgies,
pour les réformes du culte, au sens ritualiste. Dans certains



76 J.-F. ASTIÉ

milieux on rêve de services spéciaux, dans lesquels la prédication

serait mise à l'arrière-plan, si elle ne disparaissait
entièrement, de façon à céder la place à une espèce d'opus operatum,

à quelque chose comme une messe protestante. Il y a un

public qui prône ces nouveautés avec l'ardeur qu'il y a

quarante ans, on mettait à préconiser la saine doctrine
Faisant allusion à ces velléités, M. Kaftan y voit une

tendance à donner la prédominance à l'élément de culte comme
chez les catholiques. La piété catholique ne se nourrit ni de

dogmes, ni de la Parole de Dieu, mais de culte; pour le reste

le fidèle s'en tient à la foi implicite, c'est-à-dire il croit ce que
croit l'Eglise. La doctrine et la Parole de Dieu doivent toujours
demeurer le centre du culte protestant, ce qui n'exclut ni les
améliorations liturgiques, ni les développements dans la direction
de l'art et de l'esthétique, n Pour avoir des objections fondées

contre cette conception, il faudrait vouloir revenir aux formes

catholiques, ce qui, sur le terrain du protestantisme ne sera

jamais que la fantaisie de quelques individus isolés. »

Qui prononcera le fiat lux créateur Si l'Evangile était
présenté à nos populations dans sa simplicité native, s'il était
bien entendu qu'il ne consiste ni en formalisme, ni en
amulettes et en pèlerinage à des eaux miraculeuses, ni dans le

mystère de la transsubstantiation s'accomplissant journellement

sur toute la surface de la terre, en un mot en rien de ce

qui constitue le cléricalisme, le matérialisme, le fétichisme de

l'heure présente ; ni dans le mystère de la trinité et autres
problèmes métaphysiques dont les protestants présentent aussi

parfois l'acceptation comme nécessaire au salut, qui sait si

l'homme du dix-neuvième siècle, placé en face des besoins

impérieux de la conscience et des appels de l'Evangile, la
bonne nouvelle, qui les a satisfaits jadis et qui veut les satisfaire

encore, qui peut dire que, placés en face de l'obligation de

renier tout ce qu'il y a en eux de supérieur ou de se déclarer
chrétiens, beaucoup de nos contemporains ne s'écrieraient
pas : Mais si la religion se réduit à cela, si l'Evangile est à ce
point-là simple et humain, vraiment moral, religieux, nous en

sommes, nous aussi, nous réclamons notre part en cette affaire?



LA FIN DES DOGMES? 77

C'est en vain que les sceptiques souriraient et branleraient
la tête. Car enfin l'Evangile a déjà accompli de pareilles
merveilles, et nul, avant d'en avoir fait l'expérience, n'est admis
à repousser a priori la possibilité de pareils succès. Sans doute
notre ambition, quoique ardente, est des plus modestes. Nous

ne rêvons pas d'une transformation subite et générale de la
société ; il suffirait qu'un peu de levain fût introduit dans la

pâte inerte; que la religion fût de nouveau honorée, qu'on
apprît à compter avec elle comme avec une puissance ayant
tout droit à être prise au sérieux. Le premier élan donné,

l'Evangile, relevé de son discrédit et ayant rompu sans retour
avec tout ce qui le compromet à plaisir, l'Evangile, redevenu

simple, mâle et humain, pourrait voir encore de beaux jours.
Et notre pauvre protestantisme, souffreteux et bruyant, comme
il serait transformé, renouvelé comme il reprendrait confiance
à l'adjonction de ces couches étrangères qui lui apporteraient
un sang plus jeune, des forces nouvelles Il cesserait alors de

voir le monde entier dans sa petite sacristie bien close et bien
étroite. Il respirerait à l'aise et verrait son horizon s'étendre
indéfiniment. Il apprendrait à ne plus parler des luttes entre
libéraux et orthodoxes, entre synodaux et antisynodaux comme des

combats des Titans. Tous ces titres vieillis, qui dans le chassé-

croisé actuel ne rappellent plus rien, sinon l'existence de vieux
préjugés n'ayant plus de raison d'être, disparaîtraient en fait,
comme ils ont disparu en droit. On voit déjà arriver des
couches nouvelles auxquelles le schisme commence à peser.
Puissent-elles comprendre qu'il faut renoncer à s'unir autour
des épaves de la vieille dogmatique, pour se grouper uniquement

autour de la foi en Jésus-Christ, Sauveur du monde.
L'histoire ancienne et contemporaine ne l'a que trop montré :

l'admission d'aucune formule intellectuelle ne saurait garantir
la réalité de cette communion personnelle avec Christ. Nous
redeviendrions alors ce que jamais nous n'aurions dû cesser
d'être : des esprits indépendants d'abord, chacun à l'égard de

lui-même, de son passé, de ses préjugés et ensuite à l'égard
du voisin de droite, des adversaires de gauche. Nous deviendrions

tous extrêmement tolérants en théologie : par la force



78 J.-F. ASTIÉ

même des choses, nous éprouverions le besoin de pardonner
à autrui, parce que nous aurions tous besoin qu'on nous
pardonnât à nous-mêmes. Et cela à commencer par l'orthodoxe
le plus naïf, qui se croit encore d'accord avec un passé

dogmatique qu'il se fait à son image, faute de le comprendre,
jusqu'au libéral religieux le plus extrême, qui aurait appris à son
dam qu'on n'édifie pas des Eglises avec de pures négations, et
en s'alliant avec les esprits sceptiques et frondeurs qui ne

respectent rien, parce qu'ils ont commencé par perdre le respect
d'eux-mêmes. Pour propager ces idées et leur assurer la
victoire, il nous faudrait un Jean-Baptiste sans l'ascétisme, prêt à

dire à nos pharisiens, à ses risques et périls : « Il ne t'est pas permis

d'avoir la femme de ton frère, » quelque chose comme un

paysan du Danube chrétien osant, avec sa rude éloquence,
appeler les choses par leur nom, qui, nouveau Pierre l'Ermite,
prêchât hardiment une croisade à l'intérieur.

Au commencement de ce siècle, l'Allemagne a eu l'immense
privilège de posséder un prédicateur de ce genre. L'éloquence
brûlante, passionnée et toutefois littéraire de Schleiermacher
dans ses mémorables Discours, la transforma en quelques
années. C'est à tel point que, s'étant d'abord adressé aux
contempteurs de la religion parmi les hommes cultivés, au bout
de quelques années le grand orateur pouvait s'écrier, dans le
sentiment de son triomphe : « Le moment est venu d'adresser
des discours à ceux qui simulent la piété parmi les contempteurs

de la veille. »

D'où nous viendra un génie religieux ayant la culture
philosophique et littéraire, la souplesse, la grande variété de
connaissances et tout un ensemble de vertus, en apparence
contradictoires, qui ont élevé le père de la théologie moderne au
niveau des esprits les plus distingués de son époque? Ne se
trouvera-t-il pas dans la chambrette de quelque étudiant, parmi
nos jeunes théologiens d'âge plus mûr, des hommes se sentant

pousser des ailes, ayant assez de souffle pour se laisser enthousiasmer

par de si brillantes perspectives dont la réalisation
sauverait du même coup l'Eglise et la patrie? Ceux qui voudraient
tenter l'aventure devraient avoir une culture des plus complètes,



LA FIN DES DOGMES 79

une facilité de parole irréprochable, surtout et avant tout, ce

qui est plus rare encore, du caractère, assez de caractère, pour
se défendre contre l'influence des beaux messieurs, des grandes
dames surtout, qui, aujourd'hui comme au grand siècle, alors
qu'elles sont sur le retour, et que l'ambition commence à

poindre, sont très friandes de faire des jeunes prédicateurs
distingués leurs directeurs de conscience, à condition qu'ils se

laissent diriger par elles et qu'elles puissent mener par leur
moyen l'Eglise entière. Qui dira le nombre des hommes sur la
force desquels on comptait qui, toujours pour le bon motif, ont
été énervés par les meilleures des mères de l'Eglise

Non, ce n'est pas un christianisme de boudoir qu'il nous
faut ; ce n'est pas assez de dire les grâces à des dîners fins,
dans les hautes familles dont on est le chapelain attitré ; il ne
suffit pas de présider aux mariages, aux baptêmes, aux
funérailles, toujours de premières classe, de prononcer des oraisons

funèbres parfois embarrassées où la sévérité de la morale
chrétienne est tempérée par des accents trahissant la morale

des honnêtes gens, le tout dans un style des plus littéraires,
châtié, avec une éloquence irréprochable et des périodes
admirablement cadencées, d'une rhétorique des plus correctes.
Sans doute tout cela est inévitable ; mais, inévitables ou non,
ces allures font penser aux abbés de cour du siècle passé ; on
se refuse absolument à voir les successeurs des apôtres dans

ces hommes en vogue dont un des titres les plus recomman-
dables est d'être des orthodoxes intransigeants, durs à l'hérétique

de toute robe, — et particulièrement aux esprits
indépendants, — se piquant de n'avoir jamais fait de théologie,
c'est-à-dire d'avoir négligé d'allumer leur lanterne. Il a beau

avoir des talents, de la charité, de l'éloquence et des vertus, un
homme qui se laisse à ce point confisquer est décidément

perdu pour la grande evangelisation appelée à ramener au

christianisme, non pas des fruits secs, mais des hommes qui
comptent et qui font l'histoire. Qui pourrait dire la consommation

de jeunes gens de talent, d'avenir que font les salons

pieux de Berlin, de Paris, de Genève et de bien d'autres
villes? Quoi d'étonnant, que de tels représentants de l'Evangile



80 J.-F. ASTIÉ

bien dotés, bien établis dans leurs meubles, toujours du côté

du manche, ne remportent aucun de ces triomphes rappelant,
même de loin, les succès du faiseur de tentes, alors qu'il
parcourait les villes de la brillante Grèce, portant sur son dos tout
son avoir, ses outils, comme le compagnon faisant son tour de

France ou l'émigrant allemand partant pour chercher fortune
au delà des mers, ayant tout son vestiaire sur ses épaules?

Un esprit indépendant, occupant un rang élevé dans la

hiérarchie sociale, écrivant dernièrement d'une des plus grandes
villes de France, décrivait ainsi la position des pasteurs « qui
aiment mieux suivre l'opinion dominante au sein du troupeau
et de préférence celles des riches, des gros souscripteurs. A

ce jeu on risque de perdre sa dignité et son indépendance et

que de fois ce résultat se produit Cet inconvénient avait pu
être signalé jadis aux Eglises libres qui subviennent à leurs
dépenses par la voie des souscriptions volontaires. Mais ce mal
a envahi nos Eglises nationales également, et surtout à la
faveur du régime synodal officieux qu'on y a introduit il y a

quelques années. C'est le triomphe de la plutocratie religieuse.
Cette plutocratie ne vaut pas mieux sur le terrain de l'Eglise
que sur celui de l'Etat. » Chacun voit le mal, ceux qui sont obligés

d'en vivre ne sont pas les derniers à le déplorer ; mais
nul ne le dénonce. Qui pourrait, en effet, se promettre de

n'avoir jamais besoin, en faveur d'une œuvre quelconque, de

ces miettes tombant à profusion de la table du riche Et, raison

infiniment plus respectable encore, qui donc voudrait courir

la responsabilité de tarir ces sources abondantes indispensables

au soutien de tant de bonnes entreprises? La réforme
ne peut partir que du sein même de ces classes supérieures,
qui, sans en avoir le moindre soupçon, font à la fois tant de
bien et tant de mal. A elles seulement il appartient de s'entourer

de collaborateurs vraiment indépendants et dignes, qui ne
risquent jamais de compromettre par leurs allures l'œuvre
spirituelle aux succès de laquelle tout le monde est heureux de
concourir.

La vue de ce triste état de choses qui nous paralyse nous a

rappelé une remarque de Kaftan, de nature à faire réfléchir, il
faut dire à épouvanter. Tout en reconnaissant la nécessité d'un



LA FIN DES DOGMES? 81

nouveau dogme, il rend attentif à un fait capital. Il n'est pas
rare de voir des hommes à la fois religieux et scientifiques, ne
se laissant arrêter par aucune contradiction apparente, résultant

de la juxtaposition de deux points de vue auquels ils portent

un égal intérêt. Cela s'est vu et se voit encore. Pourquoi
ce phénomène n'est-il pas plus commun de nos jours? D'après
Kaftan, le dogme ancien ne serait souvent qu'un prétexte que
les personnes cultivées mettraient en avant pour se tenir à

l'écart de l'Evangile. Le vrai motif serait plus profond : c'est la
tournure qu'a prise la civilisation moderne. La philosophie
n'est pas moins négligée que la théologie comme étude trop
idéale : les sciences positives régnent sans partage. On trouve
pleine et entière satisfaction dans la civilisation, dans les simples

connaissances du monde et de la nature ; les sciences de

l'esprit sont entièrement sacrifiées aux sciences positives. Voilà
la tendance moderne incompatible avec le christianisme; on ne
la conciliera ni en modifiant le dogme, ni en faisant au siècle
des concessions qui n'aboutiraient qu'à énerver l'Evangile, à

enlever au sel sa saveur. Or, comment les représentants de

l'esprit, de l'invisible prétendent-ils lutter contre cet ennemi
redoutable? Ils le combattent sans doute en théorie, — et
souvent avec succès, — mais ils s'y conforment en pratique : le
triste régime auquel il était fait allusion, il n'y a qu'un instant,
ne le prouve que trop : tous ennemis officiels du positivisme,
nous ne cessons de le mettre journellement en pratique. Nous

ne sommes pas moins profondément atteints de l'épidémie
générale que nos contemporains que nous avons la prétention de

guérir.
Vinet l'a déclaré il y a cinquante ans, et la remarque est

devenue aujourd'hui d'une actualité plus saisissante: « 11 ne faut
pas se le dissimuler : l'esprit du siècle nous gagne. Ce siècle

pratique, matériel ou positif, ainsi qu'il aime à s'appeler (comme
si l'esprit était moins positif que la matière), nous a peu à peu
communiqué son froid poison. Grâce à son influence, le
christianisme est devenu étroit, méticuleux.... Vous demandez pourquoi

il n'est plus expansif comme on l'a vu être ; demandez

au fleuve à qui sa source refuse des eaux, pourquoi il ne
déborde pas dans les campagnes, c'est que les orages qui accu-

THÉOL. ET PHIL. 1892. 6



82 J.-F. ASTIÉ

mulent au sommet des monts des trésors de neige et de glace

ont manqué eux-mêmes à cette source lointaine. A la source
de notre vie, il n'y a pas d'orages non plus ; tout est tranquille ;

rien n'est violent, rien ne se soulève en frémissant sur
l'immense niveau de la morale du grand nombre ; enfin je ne sais

quoi de tragique, qui est dans l'essence et dans l'idée même du

christianisme,... est si peu dans l'esprit des chrétiens de nos

jours, que certains faits éclatants de l'histoire leur donnent à

peu près autant de scandale qu'au reste des hommes Le

christianisme, dans ce siècle bourgeois, tend à devenir
bourgeois. L'élément tragique qui lui est essentiel disparaît peu à

peu. »

Il nous faudrait de l'héroïsme comme aux grands jours
dans ce siècle qui manque de héros dans tous les domaines,

peut-être parce que l'Eglise la toute première en est privée
dans le sien. Nous aurions grand besoin de prophètes, d'apôtres,

nous n'avons que des prêtres ; la fermeté et la sévérité

puritaines seraient d'un précieux secours, nous sommes d'une

souplesse qui touche à l'obséquiosité; il nous faudrait la mâle
franchise du quaker, trop souvent on nous accuse avec raison
d'habileté et de diplomatie; pour nous donner des nerfs, une
noble intransigeance serait la bienvenue dans les matières
religieuses et morales, c'est l'opportunisme affiché qui est partout
à l'ordre du jour. Et pourtant nous avons plus qu'assez d'un
ministère conservateur redoutant par-dessus tout de risquer
quoi que ce soit; un apostolat agressif pourrait seul être
conquérant. C'est en vain qu'on cherche des traces des fortes et
rudes vertus du seizième siècle. Aurions-nous laissé passer le
bon moment? Serait-il trop tard? Faudrait-il subir les glaces
d'un long hiver avant que l'Eglise vît enfin un printemps
vraiment réparateur?

Qui donc osera rompre avec une routine qui, en dépit des

apparences, n'a rien de spécialement saint? Il y a déjà
longtemps, dès son premier pas dans la voie de la liberté, on put
espérer un instant que le père Hyacinthe, qui ne craint pas de

braver l'opinion, serait l'éloquent initiateur d'une semblable
propagande. Mais le brave et sympathique isolé s'est paralysé,
par simple peur de se perdre. Et de plus n'est-il pas un Grec,



LA FIN DES DOGMES? 83

un contemplatif, féru de métaphysique? Il appartient, mais de

cœur, au petit nombre de ceux, rari nantes, qui croient encore
aux propositions de Nicée et d'Athanase, sur les bases

desquelles il rêve de réunir tous les chrétiens, ne s'apercevant
pas que le terrain se dérobe sous ses pas et qu'il perd tout
contact avec les esprits cultivés. Même en Angleterre, où les

curés doivent chanter trois ou quatre fois par an le symbole
d'Alhanase, en guise de liturgie, les malins prétendent que, si

l'on réussissait à faire le dénombrement, on ne saurait trop qui
l'emporterait de ceux qui croient ou de ceux qui ne croient pas
ce qu'ils chantent.

Hier encore nous avions à Paris un vrai tribun chrétien1, un
homme à l'éloquence brûlante et laïque, mal noté dans les

salons, mais vivant de pair à compagnon, comme le Maître,
avec les déshérités de ce monde qui l'adoraient, en même temps
qu'il commençait à avoir prise sur la jeunesse des écoles qui
l'entendait avec une prédilection particulière. O mystère de la

Providence! pourquoi faut-il que ce champion de l'Evangile,
du progrès et de la liberté, faisant en sa personne l'admirable
synthèse du pasteur individualiste et du pasteur socialiste, ait
été tout à coup mis aux invalides peut-être pour toujours, alors

qu'une carrière si brillante et si fructueuse paraissait s'ouvrir
devant lui?

« Anne, ma sœur Anne, ne vois-tu rien venir »

Mais le moment de finir est venu : c'est beaucoup trop
longtemps confondre les genres; j'en ai presque honte et j'en
demande pardon au lecteur. Et tout cela à l'occasion d'un livre
savant, s'il en fut, plein d'érudition du meilleur aloi, de vues

larges et profondes
Que voulez-vous? Il faut en prendre son parti : tout est

affaire de tempérament. Les études théologiques n'exercent
1 Nous n'avons jamais vu le sympathique pasteur de l'Eglise du Nord,

mais nous l'avons entendu qualifier ainsi par des personnes qui ne prétendaient

pas lui faire un compliment. Est-ce que peut-être il ne se bornait
pas à débiter des lieux communs, plus ou moins bien enguirlandés dans
les fleurs fanées de la rhétorique classique En tout cas, cette accusation

a singulièrement l'art de me plaire Elle a un certain parfum
d'archaïsme, rappelant Jésus-Christ, saint Paul, les apôtres, ces grands
contempteurs des allures religieuses reçues



84 J.-F. ASTIÉ

pas nécessairement sur tous une influence desséchante et
délétère. Quelqu'un, qui n'était, pas précisément le premier venu,
a même eu l'audace d'écrire : « Le savoir n'a jamais desséché

que les esprits arides ; il se tourne chez les autres en moelle
et en saveur. » Si je n'ai pas brûlé ces dernières pages, conçues
dans une nuit d'insomnie et confiées au papier le lendemain

au courant de la plume, voici mes raisons. Je n'ai pas cru
devoir refuser en finissant cette dernière louange à M. Harnack.
Elle n'est pas pour lui déplaire, à lui du moins, cette page
insolite. Le savant professeur entend en finir avec le dogme,
réduire l'Evangile à sa part congrue, en fait de philosophie ;

il ne voit dans la bonne nouvelle qu'un fait vivant, éminemment

personne), pratique. Comment s'étonnerait-il de voir ses

études porter des fruits de ce genre?
Si son bel ouvrage a réveillé l'idéal de la jeunesse chez un

combattant qui, depuis quarante ans, a toujours été battu sans
avoir jamais été. vaincu, étant venu se briser contre un obstacle

insurmontable, la force d'inertie, et s'obstinant, grand naïf à

cheveux blancs, à commettre à tout propos le péché irrémissible,

en pratiquant bonnement ce que tout le monde professe;
si l'œuvre de Harnack a réussi à évoquer les grands projets
et les vastes pensées chez celui qui depuis longtemps devait y
avoir renoncé et qui sera brisé demain, quel choc électrique
ne doit-elle pas provoquer chez des jeunes hommes ayant tout
leur avenir devant eux, doués d'un estomac assez fort pour la

digérer, d'un cœur s'enthousiasmant pour les grandes causes,
d'une dose suffisante de témérité chevaleresque pour tout leur
sacrifier au bon moment, à l'heure où le succès est encore
incertain Que les forts étudient avec soin, qu'ils méditent
l'œuvre de Harnack, qu'ils se pénètrent de son souffle, peut-
être seront-ils les premiers étonnés de sentir que les ailes leur
poussent pour s'élever vers les hauts sommets 1 Avant tout que
le Père de notre Seigneur Jésus-Christ, qui doit gouverner le
monde et l'Eglise, nous regardant dans ses grandes compassions,

daigne nous envoyer des hommes qui soient à la hauteur
de notre immense détresse

22 novembre 1890.


	La fin des dogmes? [suite]

