
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1892)

Artikel: La transformation du dogme christologique au sein de la théologie
moderne. Partie 2

Autor: Chapuis, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EA

TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE

AU SEIN DE LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

P. CHAPUIS

SECOND ARTICLE1

Les théories kénosistes représententl'effort le plus considérable

de l'école historico-spéculative. Elles ne sont pas le seul.
Dans une étude détaillée des variations du dogme, il importerait

d'en signaler d'autres, la tentative de Dorner, par exemple,
qui dans une étude intéressante, où tout n'est pas à rejeter,
essaie de sauver « les deux natures » en nous montrant leur
fusion progressive dans la personnalité du Rédempteur, fils
de l'humanité (Héb. II, 14), nouvel Adam ou nouvelle création

et parfait révélateur2. Mais cette solution, comme les

entreprises louables des dogmaticiens confessionnels, tels que
Martensen, Philippi, Ebrard, n'exige pas d'analyse spéciale de

notre part. Ces essais représentent des constructions spéculatives

qui partent de la notion trinitaire, leur raison d'être et
leur nœud gordien, avec laquelle ils s'efforcent sans y réussir
de concilier les faits historiques. Nous les estimons, comme

1 Voir, pour la première partie de cette étude, Revue de théologie,
livraison de septembre 1891.

2 Dorner, ouv. cit., II, 1, p. 384-474.



6 PAUL CHAPUIS

le kénosisrne, condamnés à l'impuissance par leur méthode
même, dont nous avons suffisamment parlé plus haut.

Sans leur attribuer la même valeur, il y a quelque intérêt
à rappeller ici les pages instructives que M. Arnaud consacre
au problème christologique dans son Manuel de dogmatique i.
L'honorable pasteur de Crest rejette la théorie du dépouillement

absolu, dont il entrevoit les dangers. Malheureusement,
rivé aux décrets de Nicée et de Chalcédoine, il s'arrête à une
sorte de juste milieu, qui est même un recul. Son Christ,
logos incarné, n'abandonne dans son abaissement qu'une portion

de ses attributs spéciaux. Il impose des limites à sa toute-
puissance, à sa toute-science, tout en gardant « des conditions
de connaissance, de puissance et de sainteté toutes divines. » On

pourrait dire de cette création qu'elle n'est ni un homme complet,

ni un être divin achevé, mais un peu ceci, un peu cela et
ceci tue cela. Cette construction ne résiste pas à l'analyse. Si

nous la signalons, en passant, c'est qu'elle nous parait
l'expression très exacte du désarroi dogmatique qui règne à l'heure
actuelle dans le monde évangélique. Grâce peut-être à de

récents débats, on ne s'avoue plus très volontiers kénosiste, sauf

pourtant à Neuchâtel; mais on ne sait dire, ni au juste, ni à peu
près, à quelle solution l'on donne la préférence. La théologie
qui se dit positive tend à devenir incohérente et sceptique ;

elle finira, si elle n'y prend garde, par l'agnosticisme, le commun
refuge des intellectualistes désabusés et des croyants paresseux

qui s'imaginent sauver leur catéchisme en s'abritantsous
le mystère2.

1 Arnaud, Manuel de dogmatique- Paris, Fisehbacher, 1890-1 vol.

gr. in-8°.
2 Notons au passage que les amis du mystère qui en appellent ici

à propos du Christ à cette parole : Le mystère de piété est grand
(1 Tim. Ill, 16) prêtent à l'apôtre une pensée exactement contraire à
celle qu'il exprime. On sait, en effet, que dans la langue du Nouveau
Testament le terme mystère indique non pas une idée ou un fait impossible

à comprendre, mais un fait d'abord inconnu, que l'homme n'a pas
découvert, que Dieu lui a révélé. Le mystère devient ainsi notion connue,
assimilable. M. Gretillat, qui sait ces choses mieux que nous, ne les

a-t-il pas involontairement oubliées dans sa dogmatique (T. IV, vol. Il,
p. 191 et 192)?



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 7

Cette situation même renferme une involontaire confession.
Elle montre que la construction du dogme christologique, qui
prend son point de départ dans les formules et les exigences
trinitaires, inconnues à l'Eglise primitive, héritage du christianisme

grécisé, ne saurait aboutir. On en est aux expédients;
l'entreprise est à la veille de la faillite. Il est donc légitime de

reprendre l'œuvre entière, en l'établissant sur des fondements

plus solides.

* *

Pourquoi, laissant pour l'heure de côté tous les souvenirs de

Nicée, ne nous placerions-nous pas, avec les théologiens de

l'école historico-expérimentale, en présence de l'œuvre et de

la personne du Christ historique, de Celui que manifestent
les documents évangéliques, de Celui dont nous suivons, au

travers des siècles et de notre propre âme, l'action et
l'influence, de Celui, en un mot, que nos yeux ont vu et que nos

doigts ont touché
Ce procédé a pour lui, entre mille bonnes raisons,

empruntées aux caractères mêmes des méthodes scientifiques
de notre âge, deux indications spéciales qui sont presque des

impératifs.
La personne et l'œuvre du Rédempteur appartiennent

spécifiquement au domaine de la religion. Elles constituent l'essence
de la religion chrétienne. Or, qui dit religion, dit conscience et

expérience. Le christianisme sans doute prétend reposer sur
des faits historiques, mais ces faits eux-mêmes ne peuvent être
pénétrés et perçus, dans la mesure où ils constituent un
élément de la croyance, que par la conscience et l'expérience du

disciple. La foi au sens suprême du mot est le seul organe par
lequel nous puissions réellement saisir le Christ et la valeur
intrinsèque de son œuvre. Elle ne crée pas l'histoire, qui use

pour se légitimer des arguments conformes à sa nature ; mais
elle lui sert en quelque sorte de contre-épreuve. Malheur à

la théologie qui l'oublie On peut dire d'elle comme de Lazare :

Elle sent déjà mauvais. Or, notre expérience, nos yeux spirituels

rencontrent d'abord le Christ historique, je dirai même



8 PAUL CHAPUIS

le Christ humain. C'est donc sur l'humanité complète et parfaite

et incontestée du Rédempteur, telle que la présentent nos

documents que la christologie essaiera d'établir sa divinité.
Pour monter au ciel, elle partira de la terre, au lieu de s'établir
dans l'inconnu et l'inconnaissable. Il est instructif d'ailleurs
de rappeler que la première hérésie contre laquelle le siècle

apostolique ait eu à se défendre fut celle de Cérinthe. L'épître
de Jean et peut-être la première lettre à l'Eglise de Corinthe
déclarent antichrists et anathèmes non pas ceux qui nient la

divinité, mais ceux qui corrompent l'humanité de Jésus, cette
humanité que les spéculations gnostiques de tous les âges ont
toujours tendu à sacrifier.

La seconde indication nous est fournie par l'exemple et

l'expérience des premiers témoins. Comment le Fils de Marie
s'est-il présenté à eux Comment l'ont-ils saisi de prime abord?
Comme verbe incarné, comme parole créatrice? Non. Ils ont
vu en lui un homme accrédité de Dieu, par ses prodiges et ses

miracles, un homme rempli d'une miséricorde infinie, un
homme qui a parfaitement révélé le Père et qui, ceci explique
cela, a été en incessante et parfaite communion avec Dieu, un
homme enfin qui, déclaré fils de Dieu avec puissance, en vertu
de l'esprit de sainteté, par sa résurrection d'entre les morts, a

été souverainement élevé et demeure par l'Esprit avec les

croyants dont il est le Sauveur, le Frère et le Seigneur.
Voilà la substance de la prédication primitive, de la première
expérience des disciples du Crucifié. Elle est de nature
spécifiquement religieuse ; elle repose sur des faits et les

conséquences morales de ces faits. Elle est saisissable pour tous,
pour la pécheresse peu au courant des débats de Nicée, comme

pour saint Paul le prince des théologiens. Je ne cite point ici
tel ou tel texte spécial; j'affirme que c'est là, sous des formes
diverses, l'esprit qui traverse les documents canoniques de la
nouvelle Alliance, de la première à la dernière de leurs pages.

Cette personnalité, toutefois, dont l'humanité ne paraît pas
aujourd'hui contestée, du moins directement, est également
considérée comme divine. On lui donne le nom de Fils de Dieu,
même de Fils unique; on l'identifie avec le Verbe éternel. C'est



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 9

cet élément divin que nous sommes appelés à mettre ici en
lumière. Notre effort portera donc sur deux points essentiels :

montrer en quoi consiste cette divinité dans ses rapports avec
l'humanité et appliquer au Christ dans son œuvre et sa vie
terrestre les résultats de notre recherche.

I

Il suffit de jeter un coup d'œil sur la philosophie grecque
pour constater que dans son noble effort pour saisir l'idéal,
elle a dans ses principales écoles abouti à séparer Dieu du
monde et à faire de lui l'inconnaissable et l'innommable, l'esprit
pur sans doute, mais du même coup l'antithèse du monde
sensible, qui ne peut entrer en relation avec lui que par une
série plus ou moins prolongée de médiateurs. Le néo-platonisme,

comme le stoïcisme qui part pourtant de principes
différents, a porté à son accentuation la plus eminente cette
antithèse. On sait que l'alexandrinisme a largement bu à cette

source. Nous voulons rappeler que les pères grecs, ceux qui
ont, depuis Justin à Athanase, posé les bases de la théologie
catholique encore régnante dans le monde protestant, ont formulé
leurs doctrines sous l'influence et à l'aide de cette philosophie.
C'est elle qui leur a fourni les moules et les cadres de leurs
conceptions. Il serait aisé de le montrer historiquement. Aussi
les voit-on, fidèles à ces théories grecques, séparer strictement
le divin et l'humain et parler de deux natures réunies en la
personne du Rédempteur.

Toutautreest la pensée maîtresse de la religion israélite, qui
affirme avec insistance l'étroite parenté de Dieu et de l'homme.
Elle fait de celui-ci l'image de Dieu, elle le dit « de peu
inférieur à Dieu1.» L'ancêtre de l'humanité est appelé fils de

Dieu2. Israël est le fils premier-né de Jéhovah 3, ce qui laisse

supposer que les autres nations ont des droits analogues ;

les membres du peuple élu sont les fils et les filles de l'Eter-

'Gen. f, 26;Ps. Vili, 6.
2 Luc III, 38.
3 Exode IV, 22; Osée XI, 1.



10 PAUL CHAPUIS

nel1; le roi théocratique qui est comme l'incarnation d'Israël

est le fils par excellence2. Le Nouveau Testament confirme
et précise ce langage : l'apôtre Paul, s'emparant d'un vers
d'Aratus de Cilicie, nomme l'humanité une race divine3. Jésus-
Christ lui-même, s'autorisant de Psaume LXXXII, 6, applique aux
hommes le nom de dieux4. Que dire encore de ces nombreux
textes où les disciples du Christ sont appelés non pas vaguement

les « enfants de Dieu » comme persistent à le dire nos
anciennes versions, mais les « fils de Dieu » selon l'évidence

même, que reconnaissent des traducteurs scrupuleux, tels que
Segond, Oltramare et Stapfer5

Il sort de là qu'en demeurant fidèle aux conceptions
fondamentales de la religion révélée, il faut affirmer qu'il existe

entre Dieu et l'homme une unité essentielle, un rapport que
j'oserais appeler organique et qui tient à l'ordre même des

choses. On ne saurait donc à ce point de vue spécial jamais
parler d'une opposition entre le divin et l'humain. Jésus-Christ

ne saurait avoir eu deux natures, ce qui logiquement est un

non-sens, comme le montrent d'ailleurs avec une force peu
commune toutes les tentatives de synthèse qui ont été présentées

au cours des siècles. Toutes les solutions possibles semblent
à ce jour épuisées et l'on n'entrevoit guère quel nouveau
chemin il faudrait suivre pour opérer cet impossible fusion.
Jésus-Christ n'a possédé qu'une nature, qu'on appellera hu-
mano-divine, et dont les principes rappelés plus haut nous
fourniront la caractéristique.

En quoi consiste dans l'homme en général cet élément qui
fait de lui un être divin L'image de Dieu dans la créature,
chacun l'affirme et le comprend, réside dans ses qualités
spirituelles, plus exactement dans ses énergies morales. Elle sera
d'autant plus réelle et adéquate au type primitif et voulu que

1 DeutXXXII, 19.

2Ps. II, 7,12; Esaïe IX, ô.
3 Act. XVir, 28, 29.
'• Jean X, 34-36.
¦'¦ Voir par exemple Mat. V, 9; Jean I, 12; Rom. VIII, 14, 21; Gai. III,

26; Philip. Il, 15, etc.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 11

ces attributs s'épanouiront d'une manière plus complète. Si

tous les hommes possèdent virtuellement cette filialité, elle
n'arrive nénamoins à produire ses effets que chez ceux qui
librement en développent et en déploient les attributs. Israël
est le fils premier-né, moins en vertu de son élection à une
mission spéciale, que parce que Dieu a déposé dans ce peuple
les germes de sa révélation salutaire, parce qu'il est ou doit
être une nation sainte, inspirée du souffle de Jéhovah. Le roi
théocratique est fils en un sens plus profond encore, parce
qu'il est censé, comme représentant de l'Eternel, manifester
d'une façon particulière les vertus de Dieu. Comme le dit très
excellemment M. F. Godet, « toute fonction théocratique,
exercée au nom de Jéhovah, qui l'a conférée, met son
dépositaire en relation vivante avec le Très-Haut, le fait participer
à son souffle et le constitue son agent. Par là cet homme, roi,
juge ou prophète, devient relativement la manifestation de

Dieu lui-même1. » Si enfin les chrétiens sont nommés fils de

Dieu, c'est qu'ils réalisent ou sont appelés à réaliser en eux
ces qualités divines que le Père veut leur rendre par Jésus-
Christ. Dans aucun de ces exemples, et l'on en chercherait en
vain d'autres qui aient un autre sens, la filialité divine,- disons
la nature divine dans l'homme, n'est rattachée à un attribut
transcendental, comme la puissance miraculeuse, comme
l'indépendance à l'égard du temps ou de l'espace. Partout elle est

d'essence morale, elle se rattache à la conscience, au cœur
de l'homme, elle est conditionnée par ce commandement que
Kant appellerait l'impératif catégorique et que l'Ecriture sainte
formule ainsi : Soyez saints, car je suis saint. Que signifie
cet appel, sinon que le devoir de sainteté a pour mobile
profond la nature même de Dieu, qui doit devenir celle de ses

enfants
Nous aurions donc le droit de dire, me semble-t-il, que dans

l'horizon de la religion révélée la sainteté, ou si l'on veut la
perfection des qualités morales, constitue chez les êtres libres
cet élément qui les rend « participants de la nature divine. »

(2 Pier. I, 4.) Ils seront divins dans la mesure où ils devien-
1 Commentaire sur l'Evangile de Jean, à propos de Jean X, 31-36.



12 PAUL CHAPUIS

dront saints. La divinité est chez eux adéquate à la parfaite
obéissance.

Il serait, je crois, difficile de contester ces conclusions; il
est probable même qu'elles ne susciteraient guère d'opposition,
s'il ne s'agissait de les appliquer au Rédempteur. La théologie
évangélique de toutes les tendances s'est certes efforcée, nous
l'avons dit, de mettre en lumière ce côté de la personne et de

l'œuvre de Jésus, que la christologie uniquement spéculative
des siècles passés avait trop laissé dans l'ombre. Mais on
prétend volontiers que pour expliquer cette personne unique, nos
données demeurent insuffisantes. On veut bien qu'il soit celui

qui n'a pas connu le péché, mais on estime que le titre de Fils
de Dieu qu'il s'attribue doit être pris en un sens soi-disant
supérieur à celui que nous venons d'établir. On le veut d'une

essence divine autre que celle des mortels, qu'il n'a pourtant
point honte d'appeler ses frères.

Convenons qu'une partie du témoignage évangélique et
apostolique, consulté dans sa lettre plus que dans son esprit,
semble appuyer cette manière de voir. La christologie spéculative

de nos documents attribue au Maître des origines parti-
culièreë. Elle fait de lui le Verbe éternel, celui par qui, pour
qui sont toutes choses et Jésus lui-même n'a-t-il pas affirmé
son éternelle préexistence lorsqu'il a dit entre autres : Avant
qu'Abraham fût, je suis »

Nous sommes donc forcés, avant d'asseoir nos conclusions,
de chercher comment ces conclusions s'accordent avec les
thèses de la christologie spéculative de nos documents
primitifs.

II

Une remarque d'abord : ces préoccupations christologiques,
en relation très directe avec certains besoins de l'Eglise,
n'apparaissent en somme qu'assez tard. Les évangiles synoptiques,
les Actes des apôtres, la lettre de Pierre, celle de Jacques,
donc l'Evangile populaire primitif et le christianisme palestinien

dans ses différentes nuances, se taisent absolument sur ce

problème. Il n'apparaît d'une façon directe que dans les épîtres



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 13

de Paul, surtout dans celles de la seconde période (Ephésiens,
Colossiens et Philippiens), dans la lettre aux Hébreux dont la
teinte alexandrine est évidente, dans l'Apocalypse et dans

l'évangile de Jean enfin, presque le plus récent des documents
du Nouveau Testament. On peut croire que ce genre
d'enseignement, provoqué, on le sait, par les dangers que faisaient
courir aux communautés l'essénisme spéculatif et les tendances

analogues, n'a jamais eu dans le siècle apostolique qu'une
place secondaire et restreinte. Ces constatations, en tout cas,

nous autorisent à dire que quelque valeur qu'on attribue à

la préexistence du Christ, il importe de n'en faire ni la base,

ni la condition première de la foi et de la vie de l'Eglise. Cette

prétention est formellement désavouée par l'histoire du
premier siècle, par l'expérience et la piété de ces disciples primitifs

et simples, dont plusieurs ont vécu et sont morts dans la
foi, sans peut-être avoir jamais formulé ou entendu formuler
cette thèse.

Mais cette thèse existe. Si elle a été gravement exagérée et
faussée sous l'influence des idées courantes, si le plus grand
nombre des textes où l'on croit lire la préexistence du Christ
doivent, comme nous le verrons bientôt, s'interpréter tout
autrement qu'on ne le fait généralement, il en est quatre, seulement

quatre, mais pourtant quatre, qui, selon la lettre, posent
très nettement l'existence personnelle, avant le temps, du
Sauveur des hommes. Ce sont Jean VI, 2 : « Si vous voyiez le Fils
de l'homme montant là où il était auparavant » VIII, 58.

« Avant qu'Abraham fût, je suis. » XVII, 5 et 24. « Glorifie-
moi, toi, ô Père, auprès de toi-même, de la gloire que j'avais
avant que le monde fût, auprès de toi Tu m'as aimé avant
la création du monde. »

On observera que cette quadruple affirmation appartient au

quatrième évangile, dont, pour notre part, l'authenticité nous
semble bien établie. Si historique que paraisse ce document, il
ne doit pourtant pas être mis sur la ligne des synoptiques.
Ceux-ci donnent les faits tels quels ; le disciple que Jésus

aimait s'est proposé une autre tâche. Le tableau qu'il a fait de

Jésus est fortement empreint de sa propre personnalité. La



14 PAUL CHAPUIS

pensée du Maître et celle du disciple y sont comme fondues en

un tout homogène, ainsi que le prouve surabondamment le style
uniforme du livre entier, qui se poursuit identique dans le

prologue, dû aux réflexions de l'écrivain, dans la prédication de

Jean-Baptiste, comme dans l'enseignement de Jésus. Nous ne
nous prévaudrons pas même de cette juste constatation. Nous
irons plus loin et nous dirons que si les paroles citées tout à

l'heure sont l'expression chez le Fils de l'homme d'un souvenir
antérieur à sa vie terrestre, le souvenir d'une vie consciente
et personnelle en Dieu et avec Dieu, dans la gloire céleste et

éternelle, selon l'interprétation usuelle, il faut ou bien rejeter
le caractère historique du document qui les renferme au nom
de ces affirmations elles-mêmes, ou renoncer à tout jamais à

une solution quelconque du problème christologique. Plus

nous y réfléchissons, plus elles nous rendent incompréhensible,

inintelligible la personnalité du Rédempteur. Elles détruisent

la valeur de son œuvre, parce qu'elles ruinent son humanité

; elles font, nous l'avons dit ailleurs, de ses luttes, du

développement de sa conscience, une apparence, une comédie

sans réalité morale. Dès l'instant où ce souvenir d'une
existence intra-divine aurait repris force en lui, il aurait aussi

perdu les éléments essentiels qui constituent une existence

humaine, les éléments et les possibilités d'un développement
moral1.

Nous n'en sommes pas réduits, heureusement, à cette extrémité

décevante. Les paroles citées ont un autre sens, quand on
les interprète, non pas à la lumière du christianisme grécisé,
mais à celle qui nous vient du milieu où elles furent prononcées.

** *

L'affirmation de la préexistence n'est point une notion propre
à Jésus. Elle est usuelle et courante dans le monde juif. On

l'applique à divers objets sacrés, à diverses personnalités
prépondérantes, ainsi à la loi, au logos, au jardin d'Eden, au
tabernacle, au temple, aux vases sacrés, à la ville de Jérusalem,

1 Voir W. Beyschlag, Das Leben Jesu. I" vol. Halle, 1885, p. 198.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 15

etc., puis parmi les hommes, aux patriarches, à Moïse et au
Messie '.

De la loi, par exemple, il est dit qu'elle contient le plan de

la création, que par elle Dieu a appelé l'univers à l'existence,
que d'après elle il a décidé l'arrangement des mondes, car elle
existait avant la création.

Dans l'Assomption de Moïse, le législateur dit de lui-même:
Dominus invenit me, qui ab initio orbis terrarum praeparatus

sum, ut sim arbiter testamenti illius.
Dans un écrit juif, intitulé : La prière de Joseph, cité par Ori-

gène, Jacob parle de la même manière : ô yàp ì«\mv npbs vp.«ç, s'y«

laxiiß y.tu lapetiiX, ayyekoç 6sov £tp.i, Èyw xat nveviia àp-^imv xat Aßpixapt xml

Iaaàx 7rjOOExaTta9ï)(7oo) nph 7ravrò{ zpyo-j' èyù S'Iaxuß... èyù npwToyoïioç mxvrbç

ÇÙO-J ÇwOUflSVOU Û7TO BlOÛ.

La théologie palestinienne juive, dans ses formes les plus
anciennes, connaît, elle aussi, une préexistence idéale du Messie,

qui était avant que le monde fût créé. Le livre d'Hénoch
affirme qu'il était caché auprès de Dieu, que sa gloire est une

gloire éternelle. Il a été élu et gardé de Dieu, avant la création
du monde ; son visage ressemble à celui d'un homme ; il est

plein de grâce et semblable aux saints anges. Le quatrième
Esdras renferme des pensées analogues, indirectement et
directement exprimées. Il nous dira par exemple que le Très-Haut
a gardé (reservavit) l'Oint en vue de la fin, que personne ne

peut voir le Fils, même ceux qui sont avec lui, jusqu'au jour
fixé.

Il est probable que cette conception se rattache comme à

son centre essentiel à Dan. VII, 43, où le prophète contemple
un être semblable à un Fils d'homme, qui arrive sur les nuées
du ciel. L'interprétation historiquement exacte de ce texte y
voit l'image du peuple de Dieu qui procède du ciel, opposé

1 Voir sur ces matières : Dr Ferd. Weber, System der altsynagogalen
palästinischen Theologie, aus Targum, Midrasch und Talmud. Leipzig,
1880. — A. Wünsche, Neue Beiträge zur Erläuterung der Evangelien aus
Talmud und Midrasch. Göttingen, 1878. — Schürer, Geschichte des

jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi. 2« édit. Leipzig, 1886. — Harnack,
ouv. cité.



16 PAUL CHAPUIS

donc dans ses origines et ses inspirations aux empires
terrestres issus de la matière. Mais il est certain qu'avant Jésus-
Christ déjà, on a vu dans ce Fils d'homme le Messie. Il faut
conclure de ces faits qu'Israël lui-même, le véritable Israël,
comme le Messie, est considéré comme préexistant.

Si de ces documents qui ont formé l'esprit judaïque dans

les siècles immédiatement antérieurs à l'apparition du Christ,
nous passons au Nouveau Testament lui-même, nous y trouvons

tous les échos de ces conceptions.
Jésus parle du royaume préparé depuis la création du

mondei, Paul de la Jérusalem d'en haut, notre mère à tous 2,

l'Apocalypse de la Jérusalem nouvelle qui descend du ciel3,
les Hébreux et les Actes du tabernacle, dont Moïse a contemplé

le modèle sur la montagne4.
Il est aisé, je crois, de se rendre compte de l'origine de cette

représentation. Elle se rattache, comme à sa source première, à

l'idée même de Dieu. Il est envisagé comme celui qui de toute
éternité a conçu le plan du salut ou si l'on veut l'élection
d'Israël. L'exécution de ce plan suppose des moyens appropriés.

Si le plan est prévu, préparé, les moyens de réalisation,
la loi, le sanctuaire, le Messie, etc., le sont aussi. A la prévision

du salut correspond la prédestination ou l'élection des

instruments propres à le procurer. Je dis la prédestination ;

la théologie juive et les premiers efforts spéculatifs du
christianisme qui en procèdent ont dépassé ce point de vue. Ils
ont transformé la notion de préparation avant le temps en une
notion de préexistence.

Cette personnification d'une idée générale s'explique très
aisément par la nature même du génie hébraïque. Celui-ci est

hostile aux spéculations abstraites ; il tend partout à revêtir la

pensée de formes concrètes. Tout le langage biblique jusque
dans ses détails fournit une preuve de ce caractère. Nous en

avons une autre bien connue dans les transformations gra-

1 Mat. XXV, 34.
2 Gai. IV, 26.
3 Apoc. XXI, 2.

4 Héb. VIII, 5; Act. Vil, 44; Comp. Exode XXV, 9.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 17

duelles qu'ont subies la notion de la sagesse et celle de la Parole.
On saisit dans les Proverbes les premiers germes de la
personnification (VIII, 22-31) qui aboutit dans les écoles
palestiniennes à la Memra, intermédiaire obligé entre Dieu et le

monde.

Il est naturel que, dominée par ce facteur, la spéculation

théosophique soit arrivée à définir comme préexistants
certains êtres, objets ou personnes, que Dieu a prédestinés à

l'œuvre salutaire. Car pour Dieu, parler et créer, vouloir et
faire sont des actes qui se confondent. Aussi se représente-
t-on volontiers l'histoire générale et celle des individus
particuliers comme écrites à l'avance dans des livres divins1. Les
choses qui existent, comme tous les êtres, sont ici-bas une
sorte de copie de l'image, nous dirions presque de la matrice
primitive, qui existe auprès de Dieu. Leur entrée dans la vie

terrestre est dès lors un cpavs/soûuôat, une production au dehors,
une manifestation de ce qui était caché. Il résulte de là que
prédestination et préexistence sont deux notions corrélatives,
deux formes différentes d'une même pensée.

Lorsque donc la théologie palestinienne dit que la loi, issue
de la pensée divine, est l'objet de l'amour éternel de Dieu, que
le monde existe ou tombe avec elle, qu'elle existe avant la

création, que sans elle ni les cieux, ni la terre ne subsistent;
lorsqu'elle affirme que le Messie a été créé avant l'univers2 ;

lorsque d'autre part l'apôtre Jean écrit que la Parole était au

commencement avec Dieu, que toutes choses sont nées par
elle3, lorsque enfin Paul parle du Fils en qui, par qui, pour
qui sont toutes choses4, ces auteurs ne nous présentent pas

une pensée essentiellement différente de celle de Pierre
faisant du Christ l'agneau de Dieu, prédestiné avant la création

1 Voir sur ce sujet les intéressantes études d'Harnack, ouv. cité,
spécialement 1, 710 et suiv. Il distingue en particulier avec beaucoup de

précision les éléments proprement judaïques de ceux qui proviennent de

l'influence grecque.
8 Weber, Ouv- cité, pages 153,190, 339, etc.
3 Jean 1,1-5.
4 Col. 1,16, 17.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 2



18 PAUL CHAPUIS

du monde1. Ou bien, si l'on voulait établir une distinction, il
résulterait des documents et des textes cités plus haut, qu'elle
réside moins dans la nature que dans la forme de la pensée.
L'idée de prédestination ou d'élection semble être la
représentation populaire ou, pour mieux dire, plus proprement
religieuse et se retrouve dès lors plus volontiers dans des écrits,
comme ceux de Pierre et des synoptiques, où l'effort de la
réflexion ne joue pas de rôle appréciable. L'idée de préexistence,

au contraire, nous apparaît comme une déduction
logique de la première, un fruit de la spéculation théosophique.
Elle se montre dès lors plus aisément dans cette classe de

documents, comme les Hébreux, certaines épîtres pauliniennes. etc.,
où la préoccupation théologique a sa grande et légitime place.
Mais partout, sous des formes diverses appliquées même à des

objets différents, la loi, le Messie, nous possédons une affirmation

unique, dont on a pu remarquer, grâce aux expressions
employées et aux attributs assignés par les auteurs à leurs
divers sujets, la profonde identité. La loi, comme la Parole, la
Parole comme le Messie, deviennent tour à tour cet élément
central et préexistant duquel tout part, vers lequel tout
converge. Cette pensée unique peut se résumer en ces termes :

Dieu a prévu, Dieu a préparé de toute éternité le salut et les

instruments appelés à le réaliser. Telle est l'invariable
substance des variables représentations de nos écrivains. La
forme, le cadre se modifient; le fond demeure partout identique

à lui-même.
On sera peut-être tenté de pousser nos résultats à leurs

dernières conséquences pour les réduire par l'absurde. On dira que
si prédestination et préexistence sont deux catégories pour
exprimer une seule idée, comme en Dieu tout est prévu, tout aussi

doit être préexistant. En soi nous n'avons rien à objecter à

cette conclusion absolument correcte. Mais, en fait, à consulter

les documents, la notion de préexistence n'a été appliquée

qu'à un certain nombre de catégories, personnes et objets, que
nous avons indiqués plus haut. Pourquoi cela? Parce que ce

sont les seuls qui. en vertu de leur importance, ont attiré l'at-
1 1 Pierre 1,19, 20.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 19

tention des écoles, les seuls qui soient devenus l'objet de la

spéculation théosophique. Dans ce sens on peut dire avec
M. Lobstein que la notion de priorité dans le temps remplace
et précise celle d'excellence ; car ce qui est éternel est supérieur

à ce qui n'est que passager.
Nous avons, au sein de l'église primitive, un exemple saisissant

de cette évolution. Dans le Nouveau Testament les élus
sont des prédestinés dès la fondation du monde1; ils ne sont

nullement, pas plus quel'Eglise dont ils sontles membres,
présentés comme préexistants. Mais les choses changent dès que
ce sujet entre dans le domaine de la réflexion théologique. Le

pasteur d'Hermas, qui faillit un moment devenir canonique,
nous parle de l'Eglise comme de la plus ancienne des

créatures, c'est pour elle que Dieu fit le monde2. Un peu plus tard,
la seconde lettre de Clément dit dans le môme sens que
l'Eglise a existé avant le soleil et la lune3.

Tous ces exemples confirment notre dire : l'idée de la

préexistence loin d'être une pensée isolée est une forme de

représentation, très usuelle dans le domaine delà spéculation.
Nous en avons saisi l'origine et la signification. Il serait
intéressant de se rendre compte comment cette existence
antérieure au temps était conçue. Bornons-nous pourtant à notre
objet principal, le Messie.

Il imporle ici de ne pas confondre deux ordres de faits très
distincts. Quelques textes talmudiques nous présentent le roi
de l'avenir comme un homme vivant dans le jardin d'Eden, en

compagnie des patriarches et attendant l'ordre de paraître sur
la scène terrestre. Cette forme-là des idées judaïques n'est pas
essentielle à notre propos, car si quelques affirmations de

l'apôtre Paul se rattachent partiellement à cette pensée, le Christ

préexistant du Nouveau Testament revêt en général un autre
caractère. Il n'est pas un homme descendant du ciel, mais
bien un principe divin qui s'incarne. D'ailleurs la pensée de

1 Rom. VIII, 30; Eph. V, 1-11.
2 O. Gebhardt et Harnack, Hermae pastor, Leipzig, 1870, Vis. II, 4, 1.

Le pasteur d'Hermas, par M. C, p. 35. Paris, 1880.
3 Hilgenfeld, dementis Romani epistolae, chap. 14. Leipzig, 1876.



20 PAUL CHAPUIS

l'homme céleste a pour présupposition la thèse de la préexistence

des âmes qu'admettait une portion de l'opinion israélite
et à ce titre il n'y a pas de différence essentielle entre le
Messie-homme conservé dans le ciel et les mortels en général
que déjà un psalmiste nous dépeint comme « faits dans un lieu
secret, tissés dans les profondeurs de la terre1. »

La préexistence du Messie a une autre portée. Les documents
de la théologie palestinienne la décrivent non pas comme
un mode d'être conscient, mais comme purement idéale. Le roi
attendu a sa place de toute éternité dans le plan divin avec
la loi et les patriarches. La préexistence proprement personnelle,

concrète ne serait, d'après Weber2, enseignée que dans

le judaïsme postérieur à l'ère chrétienne. Mais si l'on voulait
unir les deux notions que nous venons de distinguer, celle de

l'existence dans le plan éternel et la préexistence de l'homme,
il faudrait dire que le Messie idéalement préexistant dans le
sein de Dieu est apparu dans le monde, à l'heure choisie du

Père, sous la forme de cet homme qui s'appelait Jésus de

Nazareth et dont l'être humain existait ailleurs que sur la terre
avant sa naissance ici-bas, comme toute âme d'homme, selon
les conceptions du traducianisme. Mais il y a encore loin de

là à un souvenir personnel et précis chez le maître d'une vie
en Dieu antérieure à son apparition terrestre.

Tel est donc le cercle d'idée, le milieu dans lesquels ont
vécu Jésus et ses contemporains. C'est évidemment dans cet
horizon déterminé, très différent de l'horizon grec qui
inspire notre exégèse traditionnelle, qu'il faut placer les
affirmations de Jésus sur sa personne, si, du moins, on veut le

comprendre comme ont pu le comprendre ses premiers
témoins. Lorsque donc il parle du ciel comme de sa patrie d'origine

(Jean VI, 62), de la gloire possédée avant la création du
monde (XVII, 5), de l'amour éternel dont il est l'objet, je ne

puis pas ne pas me rappeler les affirmations analogues, citées

plus haut et qui concernent la loi. Si nous voulons interpréter
1 Ps. CXXX1X, 15, 16. Voy. Harnack, Ouv. cité, I, p. 712; Weber, ouv.

cité, p. 204-217.
2 Ouv. cité, p. 339 et suivantes.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 21

historiquement ces grandioses pensées, commençons par nous
dépouiller de tout le bagage mythologique, dont les siècles ont
chargé l'évangile primitif et nous y verrons moins l'idée de je
ne sais quelle existence mystérieuse que l'expression profonde
du rapport spécial existant entre le Christ et son Père, au
double point de vue de la mission messianique qu'il est venu
accomplir et de la communion spéciale, unique en son genre,
mais toujours de nature morale, qui l'unit à Dieu. Dire comme
le fait Jésus, avant qu'Abram fût je suis c'était dire à ses

contemporains, dans le langage et d'après les représentations
de ses contemporains, qu'il était lui-même ce Messie, ce Fils
de l'homme descendu du ciel, que leurs docteurs et leurs
littérateurs décrivaient comme existant de toute éternité dans le
sein de Dieu, en vertu du plan divin de la Rédemption. Si

personnelle et définie que soit l'expression employée, il n'y a dans
le témoignage qu'elle renferme, pas plus que dans aucun des

éléments de la christologie spéculative du siècle apostolique,
aucune affirmation d'un souvenir qu'aurait eu le Maître d'une
vie consciente, antérieure à son existence terrestre. Ce

souvenir on le peut déduire de la notion moderne de la personnalité,

de la définition trinitaire et grecque de la personne,
mais il dépasse de beaucoup les inferences de la pensée
palestinienne et du christianisme primitif.

Si d'ailleurs on veut bien essayer, pour comprendre cette
formule de la préexistence, de se placer résolument sur le

terrain et dans la sphère intellectuelle et morale des premiers
auditeurs du Maître, on reconnaîtra que nombre de textes
considérés comme, les plus sûrs appuis « du dogme » de la

préexistence, puisqu'on est en train d'en faire un dogme,
s'éclairent d'une lumière nouvelle et infiniment plus
pénétrante.

Voyez, par exemple, toute cette série d'affirmations johanni-
ques où Jésus se dit issu de Dieud, venu du ciel 2, d'en haut3,
etc. Que signifient-elles? D'après l'interprétation encours,évi-

1 Jean VIII, 42.
3 III, 31.
3 VIII, 23.



22 PAUL CHAPUIS

demment que le Christ a préexisté et se souvient de cette

période de son être. D'après la conception même de la
préexistence au temps de Jésus, simplement et plus utilement que
le Sauveur tire son inspiration, la direction de sa volonté et de

ses actes du Père céleste, dont il se sait et se sent l'enfant
aimé de toute éternité, et non pas des influences et des

suggestions d'en bas. Dira-t-on que nous nions l'évidence. Mais
alors qu'on soit logique aussi et qu'on nous dise que le
baptême de Jean qui venait du ciel ', que tout don excellent et
tout présent parfait qui viennent d'en haut^ existaient ou
existent réellement, substantiellement dans le ciel avant
d'apparaître sur la terre. Et si vous faites de ce venir du ciel, de

co venir d'en haut des images indiquant la divine origine, sans

préexistence, des dons divins et du baptême johannique, de

quel droit, au nom de quels principes voulez-vous tout d'un

coup faire de ces images appliquées au Christ des réalités

inintelligibles et inutiles?
Allons ailleurs: de ce que Jésus affirme qu'il a été l'objet de

l'amour divin dès avant la fondation du monde, faut-il conclure

qu'il est éternel, parce que, dit-on, l'amour éternel présuppose
un objet éternel. A suivre ce raisonnement, on appliquera la

préexistence éternelle à tous les rachetés, car ils sont élus en
Christ avant la fondation du monde s et l'élection aussi bien

que l'amour suppose un objet. On le voit, le sens simple, les

analogies, les harmonies scripturaires nous renvoient à notre
conception qui s'efforce de distinguer entre l'idée et les formes
variables qu'elle peut revêtir et l'on rapportera aux prévisions
divines, au plan salutaire, ces actes d'amour et d'élection qu'en
vertu d'une exception non justifiée, on voudrait pour le Christ
traduire et saisir au sens littéral et matériel, qui dans le cas

particulier n'a pour lui que les apparences.
Autres exemples : A plusieurs reprises Jésus, toujours et

uniquement d'après le quatrième évangile, parle de ce qu'il a vu4

1 Mat. XXI, 24.
2 Jacq. I, 17. Voy. Beyschlag, Ouv. cité, l, p. 197.
3 Eph. I, 4.
4 Jean III, 11 ; VI, 46; VIII, 38.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 23

et entendud chez son Père. C'est très volontiers cette série de

témoignages qu'on invoque pour parler des souvenirs divins
du Maître, pour établir l'autorité suprême de sa parole: docteur

venu du ciel, il nous parlerait des choses contemplées
dans le ciel, qui remontaient à sa mémoire et à son cœur.
Convenons que les apparences semblent d'abord très favorables à

cette intuition. Mais ce ne sont que les premières apparences.
Les réalités scripturaires détruisent cette impression. On pourrait

déjà remarquer avec Beyschlag2 que cette représentation
d'un Logos divin, comme assis au pied du Père pour voir,
entendre et apprendre, est d'un réalisme anthropopathique, qui
jure avec la spiritualité du quatrième évangile et, ajouterons-
nous, avec les éléments primordiaux d'un monothéisme
respectueux.

Il y a plus : Lisez Jean III, 11 et suivant : « ce que nous avons

vu, nous l'attestons. » Il résulte du contexte que le Maître parle
ici à Nicodème de l'autorité divine de son témoignage, puisé
directement auprès du Père. Avez-vous jamais remarqué ce

nous? Ce n'est point un pluriel de majesté que Jésus semble
n'avoir jamais employé. Ce ne peut être non plus le Père et le

Fils, les deux premières hypostases, pour parler la langue des

conciles ; car comment parler des choses que Dieu voit et
entend et qui établissent l'autorité de sa parole? car, puisqu'il
est Dieu, il n'a nul besoin et ne saurait s'étayer d'une sanction

supérieure à lui-même. Ce «nous» désigne donc Jésus et... je
ne sais qui ; mais quelqu'un ou quelques-uns ; les autres
instruments révélateurs les prophètes Jean-Baptiste un témoin

anonyme, le disciple aimé peut-être qui aurait assisté au
dialogue sublime du Maître et de Nicodème, comme l'ont imaginé
quelques-uns? N'importe. Mais voulons-nous attribuer à ces

quelques-uns le souvenir de quelque existence antérieure, où
ils auraient puisé les éléments et l'autorité de leur témoignage
Ne serait-ce pas plutôt que les uns et les autres, Jésus et ses

apôtres, Jésus et les prophètes ont reçu de Dieu, par les
méthodes divines de ses révélations, non les mémoires d'une vie

1 Jean III, 32 ; Vili, 26.
2 Ouv. cité, p. 204.



<!4 PAUL CHAPUIS

antérieure el céleste, mais les pensées, les principes, les faits

qui constituent l'expression authentique de leur conscience
et de leur communion avec le Père des lumières?

Ailleurs encore on aboutit à l'absurde, en partant de

l'hypothèse d'une préexistence consciente, dont le Maître aurait
repris peu à peu le souvenir. Ainsi dans Jean VIII, 38, le
Sauveur affirme avoir vu chez son Père tout ce qu'il dit, tandis
qu'à ses yeux ses adversaires font les choses qu'ils ont entendues

chez leur père, qui est le diable (v. 44). Si donc la

vision du Christ se rapportait ici à des souvenirs d'une existence

intra-divine, on inférera du parallélisme que les Juifs ennemis
de. la doctrine chrétienne ont appris leur manière d'agir auprès
de Satan, dans un état préexistant

Comme les faits s'éclairent, comme la pensée s'élève et
conserve son accent pratique et religieux, comme le quatrième
évangile se dépouille de ce cachet abstrait, métaphysique, que
ses adversaires lui ont si souvent reproché et que lui conserve
l'exégèse traditionnelle, lorsque dans les textes cités et tous
ceux qui leur ressemblent on prend ces mots de voir et
d'entendre dans le sens d'une révélation progressive, dont le Christ
terrestre a été le porteur, grâce à son incessante communion
avec Dieu Cette acception des termes est d'ailleurs amplement
confirmée par le sens unanimement reconnu et constant que
l'évangéliste applique au mot connaître. Il ne parle pas d'une
connaissance théorique, mais d'une connaissance morale, dont
la conscience divinement illuminée est le principal instrument1.
Nous avons du reste un mot de Jésus, qui confirme nos
conclusions. Dans Jean III, 13, Jésus légitime sa capacité et son

droit de parler des choses célestes par le fait que descendu du

ciel, il est au ciel (et non pas il était). A ses yeux donc son

séjour céleste et son séjour terrestre se confondent. Il vit
simultanément et au même instant dans l'une et l'autre sphère; il
descend, il monte en vertu de sa communion parfaite avec son

Père et je crois qu'en présence de ces affirmations, ce prétendu

1 C'est aussi dans ce sens moral qu'il faut interpréter le connaître de

Mat. XI, 27 ou Luc X, 22, un texte synoptique où l'on cherche en vain a
retrouver le logos de la métaphysique.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 25

souvenir de la vie intra-divine, consciente et personnelle ne
doit pas être mis au compte de nos documents canoniques,
mais à celui des spéculations postérieures.

Nous nous sommes longuement arrêté au témoignage johannique,

parce que renfermant lui-même la substance du témoignage

de Jésus, il joue dans la solution du problème christologique

un rôle capital. Il serait aisé d'appliquer les mêmes

principes et d'aboulir à d'identiques conclusions, en étudiant
les données de la christologie spéculative des autres
documents, tels que l'Apocalypse, la lettre aux Hébreux et les
épîtres pauliniennes. Nous ne méconnaissons pas les caractères

propres à chacun de ces types, et qu'une étude détaillée devrait
faire ressortir1. Chez Paul en particulier la notion du Chris",

préexistant se transforme; il le présente comme un misOpa Çwo-

notoûv, qui en s'abaissant a revêtu un corps mortel2. Mais chez
lui pas plus qu'ailleurs, moins qu'ailleurs encore, il ne saurait
être question de ce Christ qui se ressouvient, durant sa carrière
terrestre, de sa vie intra-divine. Les pages qui précèdent
suffisent à notre propos et nous dispensent d'une analyse
détaillée des divers types christologiques, dans leur unité et leur
diversité, car pour le fond des choses, nous avons partout la
même pensée, la même représentation fondamentale.

Nous pouvons donc conclure cette partie de notre étude en
disant que la notion de la préexistence appartient pour la
forme de la représentation au domaine spéculatif, mais qu'il
nous importe de sortir de ce moule temporaire la substance
qui y est enfermée, l'élément religieux, saisissable à la

conscience, qui a tait l'objet de cette spéculation. Cette substance,
dans le cas qui nous occupe, n'est pas autre chose que
l'affirmation que Jésus, d'après son propre témoignage, est l'élu éternel

de Dieu en vue du salut et que cet élu a été en communion
intime et profonde avec le Père. On voit que nous ne rejetons
pas ces pages comme les produits inutiles d'inutiles efforts,

1 Voy. sur ce sujet, sans parler des Manuels de théologie biblique,
P. Lobstein, La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Paris,
Fischbacher, 1883.

2 Voir Harnack, Ouv. cité, spécialement I, p. 715 et 716.



26 PAUL CHAPUIS

nous les considérons comme une part importante et précieuse
du témoignage apostolique, comme une des sources où il faut

puiser pour se rendre compte de la divinité de Jésus de

Nazareth.

Je confesse qu'au premier abord, tel ou tel lecteur aura
quelque peine à se mouvoir dans ce monde, peut-être nouveau

pour lui. Mais il lui suffirait de dépouiller un instant la forme
de représentation et les résultats de cette exégèse plus gréci-
sante que chrétienne, qui pèse sur la tradition de l'église et
dont elle aune peine énorme à se délivrer. Il lui suffirait de

se replonger résolument dans l'esprit de l'évangile primitif
pour saisir ce point de vue. Celui-ci, sans parler des

arguments historiques rappelés dans les pages qui précèdent, a

pour lui, en ce qui concerne spécialement le témoignage de

Jésus sur sa personne, le caractère de l'enseignement du Maître,
la forme constamment imagée et concrète de son langage,

qui nous invite à chaque pas à saisir l'idée, le sentiment, le

fait, sous le symbole qui l'exprime. Veut-on une analogie de

tout point probante? Prenons les paroles d'institution de la
cène : « Ceci est mon corps ; ceci est mon sang », mettons-les
en parallèle avec cette autre affirmation qui semble le roc
solide et inébranlable du dogme christologique traditionnel :

« Avant qu'Abraham fût je suis. »

A prendre les choses au sens strictement littéral, sans trop
se souvenir des habitudes du langage oriental, des temps,
des lieux, Luther avait raison, lors du colloque de Marbourg,
d'opposer dans les chaudes controverses sur la cène, d'opposer

à ses adversaires, les théologiens suisses, le fameux la-™; et
la doctrine romaine de la transsubstantiation avait encore plus
raison que lui. Dans la même ligne, le dogme de Nicée a raison

contre nous, et le fameux zly.1 nous condamnerait. Mais

d'autre part, nous savons aussi que les contextes, les analogies,

l'histoire, tout nous conduit à une interprétation symbolique

des paroles sacramentaires, quelle que soit d'ailleurs
la manière dont on conçoive la signification du repas des

croyants. Si le Réformateur d'Allemagne les a entendues
autrement et en a tiré les formules que l'on sait, il ne l'a fait, ni



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 27

au nom de l'histoire, ni à celui de l'exégèse ; il a montré là,
entre autres, sans que nous songions à le lui reprocher, de

quel poids la scolastique du moyen âge et sa distinction
entre les accidents et la substance, chère encore aux kénosistes

du XIXme siècle, pesaient sur ses opinions.
11 en est exactement de même de la notion de la préexistence

consciente et personnelle ; à lire les textes brutalement,
il est aisé de prendre le symbole pour le fait lui-même, et
l'Eglise est entrée dans cette erreur le jour même où, nous
allons le voir, elle a coulé l'évangile dans le moule de la pensée

grecque. Mais si l'on essaie de saisir le témoignage apostolique

dans son essence primitive, si l'exégèse consiste à

comprendre les paroles du Christ et des apôtres comme elles ont
pu être entendues par les premiers auditeurs et les premiers
lecteurs, elles s'éclairent d'un jour tout différent. On comprend
qu'on ait pu parler de préexistence au sens religieux que
renferme la formule ; on ne comprend pas que nos auteurs eussent
affirmé une préexistence personnelle et consciente, telle qu'on
l'entend à ce jour, car cette préexistence-là est contraire aux
postulats moraux de l'œuvre du Christ et aux témoignages les

plus évidents que nous possédons sur sa personne et sa mission

rédemptrice.
Nous le déclarons franchement et après mûre réflexion, si

la conception traditionnelle est exacte, il faut renoncer à rendre

intelligible la personne du Rédempteur. Toutes les solutions

proposées viennent se briser contre d'infranchissables
obstacles et il n'est pas permis d'en espérer de meilleures dans

cette direction. A tout prendre, nous consentirions à nous
abriter sous le mystère impénétrable, et à commander silence
à l'orgueil de notre raison. Mais orgueil à part, la raison, la

conscience, l'intérêt chrétien nous parlent un autre langage.
Ils nous disent que le dogme traditionnel détruit, aussi bien

que la kénose qui essayait en vain de la sauver, l'humanité du

Sauveur, plus encore, la réalité morale de son œuvre rédemptrice.

Nous l'avons dit plus haut et nous le répétons : ses luttes,

ses victoires deviennent de vaines fantasmagories et je ne
saurais prendre au sérieux cet affranchissement de la puis-



28 PAUL CHAPUIS

sance du mal qu'il dit nous procurer, si nous marchons avec
lui et par lui dans les sentiers qu'il a ouverts, comme chef de

l'humanité régénérée par son œuvre. Les conditions de son

être, ses impulsions profondes sont tellement différentes de

celles de notre nature, qu'il reste pour nous un être supérieur,
un Dieu, si l'on veut, mais non un frère, qui a vécu de ma
vie et par expérience connu mes sentiers. Cela ne se conçoit
pas. Ce préexistant, issu du sein de Dieu, partie intégrante et

éternelle et nécessaire de la divinité, pourra être sous sa forme
terrestre un Dieu revêtu de chair humaine, à la façon des

antiques mythologies, mais non pas ce Libérateur auquel je dois
être rendu semblable.

Ces conclusions, on les a dites « hardies ». Je ne nie point.
Elles ne sont pourtant pas isolées ; et l'on est frappé de voir
comment dans la théologie allemande et la théologie française
elles se sont peu à peu fait entendre, sous la forme et sous les
influences propres à chacun des deux courants. En Allemagne,
c'est l'histoire, l'étude solide et minutieuse des textes, l'examen

des documents et des origines chrétiennes qui conduisent
à ce résultat. Chez nous, sans nier tout ce que nous devons à

ce facteur, sans refuser à nos frères germains ce que nous
allons dire de nous-mêmes, l'évolution signalée a un caractère
plus religieux. Elle procède, semble-t-il, d'une pénétration plus
profonde de l'esprit évangélique ; elle se rattache à la
conscience et a trouvé chez les disciples de Vinet et de Secrétan
ses principaux défenseurs.

On nous oppose les affirmations catégoriques et séculaires de

l'Eglise sur ce point spécial. Mais l'ancienneté, pour respectable

qu'elle soit, est-elle donc le signe infaillible de la vérité
Rome est l'aînée de Genève, Grégoire VII l'aîné des Calvin et
des Luther. Où, d'ailleurs, est la doctrine, le fait chrétien que la

dogmatique du dix-neuvième siècle n'ait pas essayé de retoucher

et d'épurer? Le phénomène s'explique par la nature
même de l'esprit humain, qui, au travers des siècles, s'efforce
de conquérir et de mieux pénétrer la vérité religieuse; il
s'explique aussi par le caractère même de l'évangile, si supérieur
à nos vues et à nos méditations, que nous ne nous appro-



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 29

chons de sa compréhension que degré par degré, au travers
même de la poussière dont les erreurs humaines le recouvrent

sans cesse.

L'affirmation christologique traditionnelle, d'ailleurs, n'est

pas adéquate au fait primitif qu'elle tente d'expliquer. Elle a sa

date exacte dans l'histoire; elle s'est introduite par des raisons

connues et compréhensibles, dont l'étude des évolutions
dogmatiques donne aisément la clef. La notion de la préexistence
personnelle et consciente, étrangère à l'évangile primitif, même
dans ses premiers essais spéculatifs, prend son essor juste au
moment où la spéculation grecque devient maîtresse de la
théologie et la coule dans ses moules propres. On en peut suivre

les étapes dans les lettres de Clément de Rome (la seconde),
dans l'œuvre de Justin Martyr, un philosophe païen devenu
docteur évangélique, dans tout ce mouvement grandiose de la
pensée, qui aboutit au concile de Nicée et à ses formules, qui
ont pesé sur nous jusqu'à ce jour. C'est alors que l'affirmation
primitive de l'élection divine et éternelle du Rédempteur
présentée quelquefois au siècle apostolique et par Jésus lui-même
sous la forme de la préexistence personnelle telle que l'entendait

la théologie de l'époque, se transforme. Sous l'influence
des catégories du néo-platonisme et des tendances naturellement

spéculatives du monde hellénique, la christologie
abandonne le terrain religieux dans lequel elle plongeait ses racines.
La formule spéculative arrachée de sa base morale, pratique,
devient une grandeur indépendante. Christ constitue une portion

de l'être divin, une puissance cosmique, où l'on ne distingue

plus cette énergie morale et sanctifiante, cette capacité d'une
vie spirituelle renouvelée qu'il est venu apporter1. Alors se

pose le problème des deux natures opposées qu'il a portées
en lui et qu'il s'agit de concilier, parce que au point de départ
de cette conception, contrairement aux affirmations évangéliques,

se trouve l'idée de l'antithèse entre l'humain et le divin ;

alors naît la question trinitaire avec tous les insolubles
problèmes qu'elle a fournis à la question christologique.

1 Voyez sur cette évolution les pages magistrales de Harnack, Ouv. cité,
II, p. 716-719.



30 PAUL CHAPUIS

Eussions-nous même tort dans nos conclusions, il nous en
resterait un enseignement au moins; c'est que la christologie
spéculative, celle des apôtres ou celle des siècles postérieurs,
ne saurait être la base même de l'immutabilité de l'évangile
apostolique. Elle n'a jamais été cela. L'histoire de nos origines

chrétiennes proteste contre cette affirmation ; ce n'est

point par ce chemin que les témoins du Maître sont arrivés
à proclamer sa divinité. Les faits contemporains protestent à

leur tour ; car si la préexistence personnelle et consciente
avait cette valeur capitale qu'on lui attribue, elle devrait
former la substance première de notre prédication évangélique.
On sait assez que là même où la foi est la plus abondante, les

appels les plus impressifs, cette notion demeure à l'arrière-
plan. S'il la faut conserver, la vérité oblige à dire qu'elle ne

naît pas avec la foi, qu'elle ne procure pas la conversion.
Elle n'est pas point de départ fondamental et nécessaire ; elle

ne serait jamais que point d'arrivée.
Au travers de ces longs développements, nous sommes

arrivé à une double conclusion que nous résumerons en ces

termes.
La divinité essentielle du Christ, loin de reposer, comme

l'estiment la philosophie grecque et la dogmatique chrétienne qui
s'inspire de celle-ci, sur une opposition entre la nature de

Dieu et la nature de l'homme, s'établit sur l'union foncière, sur
la parenté morale, qui, d'après les documents bibliques, existe

entre le Créateur et sa créature, faite à son image.
L'affirmation de la préexistence personnelle et consciente au

sens traditionnel n'appartient pas à l'évangile apostolique. Celui-
ci dans ses diverses formes ne connaît que la préexistence en

tant qu'elle est une formule spéculative, un concept logique
destiné à affirmer l'élection éternelle du Sauveur et la préparation

avant le temps du plan rédempteur.
D'après ces résultats, en quoi consiste la divinité essentielle

du Christ? C'est la question qu'il nous reste à résoudre.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIGUE 31

III

A plus d'une reprise Jésus-Christ est appelé le Fils de Dieu.
Le témoignage apostolique et celui de l'Eglise entière confirment

cette affirmation. Vouloir, comme on l'a dit souvent,
la réduire à son sens messianique, dans lequel elle est plus
d'une fois employée1, c'est ne pas rendre un compte suffisant
des faits. Ici, comme ailleurs, le Maître est parti des données

religieuses acquises, mais il les a constamment dépassées ou

plutôt achevées. Quand il s'appelle le Fils ou qu'un Paul ou un
Jean lui donnent ce titre, il faut y voir, moins la désignation de

la royauté théocratique que l'expression d'une relation spéciale,
unique en son genre, qui existe entre le Christ et Dieu. Cette

relation, décriie en un mot, signifie que sur la terre la personne
du Sauveur a été la représentation complète du divin. Les
Hébreux parlent de lui comme d'un reflet de la gloire de Dieu,
comme d'une empreinte de son essence2. Paul affirme qu'il est

l'image du Dieu invisible, qu'en Lui réside corporellement la

plénitude de la divinité 3. L'apôtre Jean a contemplé sa gloire,
« la gloire parfaite d'un Fils unique, envoyé par son Père * ; »

Jésus enfin, d'après le même évangile, disait à ses disciples :

« qui m'a vu a vu le Père5. »

Il résulte de ces faits que la divinité du Christ terrestre n'était

ni voilée, ni cachée, qu'elle a pu être perçue par ceux qui
ont vécu avec lui. Où sont ces rayons divins

Ils ne sauraient être cherchés dans ce que la dogmatique
appelle les attributs métaphysiques de Dieu, que le fils de Marie
n'a point possédés. Il n'avait pas la toute-présence, puisque
comme nous, il fut dépendant de l'espace et du temps. Il n'avait

pas la toute-puissance. Sans doute il a accompli des miracles

et des prodiges, qui l'ont révélé aux âmes croyantes comme

1 Mat. III, 17 ; IV, 3; XVI, 16 et les parallèles ; Luc l, 32.
2 Héb. I, 3.
3 Col. 1, 15 et suiv.; II, 9.
'' Jean I, 14.
5 Jean XIV, 9.



32 PAUL CHAPUIS

accrédité de Dieu. Mais d'autres instruments révélateurs,
certains prophètes, de simples croyants mêmes, au dire de Paul,
ont possédé ce don. Si Jésus l'a déployé d'une façon
particulièrement intensive, cela tient sans doute à sa dignité
supérieure, j'entends à ses vertus morales et non pas à une nature
spéciale. Mais nulle part il ne s'arroge et ne saurait s'arroger
la toute-puissance. Il est Fils, donc soumis, donc limité ; il ne
fait rien qu'il ne le voie faire au Père ; il ne peut rien faire de

lui-même ; il est si limité que, comme les hommes ses frères,
il succomba sous le poids de sa fatigue et de sa croix et jamais
homme n'a moins que lui montré extérieurement les signes de

la force qui ne compte que sur elle et peut tout par elle-même.
La toute-science? Jésus ne l'a pas davantage revendiquée, au dire
même de M. Frédéric Godet. Il a dû apprendre, se développer,
donc il a ignoré, jusqu'à l'endroit où se trouvait le sépulcre de

Lazare, jusqu'à l'heure aussi de la consommation finale.
C'est ici qu'il est utile de rappeler le grand axiome de la

christologie réformée : Finitum non capax infiniti et il demeure
évident en face de l'histoire et de la logique que si Christ est

divin, s'il est l'expression parfaite du divin, puisqu'il est homme,
il ne saurait l'être que dans l'exacte mesure où le divin et
l'homme se pénètrent. Où se pénètrent-ils Où réside d'après
le dernier et le plus ignorant des catéchistes chrétiens l'image
de Dieu en l'homme? N'est-ce pas dans les énergies ou si l'on
veut dans les virtualités spirituelles et morales de l'homme?
L'apôtre Paul me paraît avoir indiqué ou précisé ce point de

vue, lorsqu'il affirme la plénitude de la divinité habitant corpo-
rellement en Christ1. Ce o-wpamw; signifie apparemment que le

divin a résidé en Jésus dans la mesure où l'infini peut se

déployer au sein du fini. Or je ne vois, au travers de l'humanité
entière, que les vertus morales qui portent ce caractère.

Lorsque donc Jésus s'est donné comme image exacte du

Père, ce sont les vertus morales du Père qu'il a prétendu non
seulement enseigner, mais réaliser dans sa personne. Ce sont
là les attributs communicables, susceptibles de révélation d'une
part, d'être saisis par la vue spirituelle, d'autre part. Dieu est

* Col. II, 9.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 33

amour: Jésus-Christ est amour; Dieu est justice; Jésus-Christ

est la justice et l'on peut dire de lui qu'il a montré Dieu tout
en Lui, afin que par Lui nous arrivions à Dieu tout en tous.

Or cette perfection de toutes les vertus morales, de l'amour,
de la miséricorde, de la justice, nous l'appelons d'un seul mot
la sainteté, qui est comme le foyer lumineux et la source de toutes

les perfections divines, ainsi que le montre l'histoire entière
de la Révélation rédemptrice. C'est même là la caractéristique
spéciale du Dieu d'Israël, celle qui plus que toute autre l'élève
au-dessus des conceptions qu'ont eues d'autres peuples de la

divinité. Dieu, c'est le Saint ; la sainteté, c'est la synthèse ou
la substance de la personne divine. Les deux notions, au point
de vue de la religion de la conscience, ne sauraient se séparer ;

elles s'identifient. Dire dès lors de Jésus-Christ qu'il fut saint,
c'est dire qu'il fut divin. Voilà d'un mot le caractère qui lui
marque sa place, qui fait de lui dans l'échelle humaine l'unique,

autant que le bien-aimé du Père. Sa sainteté concentre
tous les rayons de sa personne et de sa vie ; elle le pénètre et
le caractérise, si bien qu'on peut dire que cette perfection
morale, qu'on appelle tour à tour une profonde obéissance, un
amour sans tache, une justice absolue, constitue l'essence de

son être.
Nous obtenons ainsi ce que la christologie cherchait en vain

dans ses spéculations antérieures, l'unité de la personne du
Sauveur. Je ne distingue plus, pour les opposer ou pour tenter
la fusion des inconciliables, les éléments humains et les
éléments divins de son individualité. Jésus est partout, au travers
de toutes les phases de son développement, humain et divin
tout ensemble, car la perfection de son humanité n'est pas
autre chose que la plénitude de sa divinité.

Nous obtenons ensuite par cette conception des choses, qui,
on le remarquera, se maintient tout entière sur le terrain
religieux, une intelligence plus nette, une vue plus claire de la

Rédemption. Non seulement la divinité de Christ ainsi entendue

nous permet de saisir le développement de Jésus, ses

luttes, ses victoires, commele fond de son enseignement et de son

activité, qui tendent partout à produire et à reproduire la sain-
THÉOL. ET PHIL. 1892. 3



34 PAUL CHAPUIS

teté ou, si l'on veut, l'image de Dieu en lui et chez les hommes
ses frères ; mais elle permet de prendre comme de sérieuses
réalités morales les appels essentiels de l'évangile apostolique.
Nous entendons par là toute cette série d'enseignements,
d'exhortations, de déductions qui font des disciples du Crucifié des

sarments attachés au cep et tirant du cep leur sève vitale, des

plantes qui doivent s'identifier avec Christ, des vies, en un mot,
qui sont comme absorbées dans sa vie.

La dogmatique traditionnelle, lorsqu'elle est fidèle à ses

prémisses, ne saurait prendre ce but comme une réalité. Ce sont
des analogies, des images inadéquates, des comparaisons
approchantes, car, comment voulez-vous que le fils de la poussière
s'identifie réellement avec Celui qui, seconde personne de la

Trinité, n'a qu'occasionnellement revêtu la forme humaine? Et
l'on arrive ainsi, quand on y regarde d'un peu près, à décapiter
l'évangile, à lui enlever la réalité de son but, à dessécher sa sève

morale. Si, au contraire, le Fils de Dieu, qui diffère de nous

par le rang, la fonction et non l'essence apporte à l'humanité

une vie nouvelle et rend possible l'épanouissement de

cette vie en Dieu, je comprends les appels cités plus haut, je
comprends que les rachetés soient appelés les fils de Dieu, les
cohéritiers de Christ, souffrant, régnant avec lui, s'efforçant
de parvenir à sa stature ; je comprends que le Fils de Dieu
soit mon frère et mon Sauveur et je m'écrie avec saint Paul

et dans le sens qu'attache l'apôtre à ce chant de joie : le mystère

de la piété est grand : Dieu manifesté en chair
Parmi les adversaires de notre conception, quelques-uns

peut-être nous suivraient volontiers jusqu'au point où nous

sommes arrivés. Mais la sainteté, que nous identifions avec la

divinité, parce qu'en Dieu nous ne connaissons rien de plus

grand, ni de plus profond, rien qui aille au delà, aucune vertu,
aucune force qui fassent de la perfection morale un élément

subordonné, cette sainteté exige une explication. Elle apparaît
comme phénomène unique en la personne du Rédempteur et

on en cherche la cause, le pourquoi. Ce pourquoi, on le trouve
dans la divinité dite métaphysique, c'est-à-dire dans la

préexistence consciente et personnelle du Logos qui est devenu



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 35

chair en l'homme Jésus. C'est probablement dans ce sens que
l'on nous dit que la préexistence est un postulat de la
conscience chrétienne. Le Christ fut saint, et a réalisé la perfection

morale, parce qu'il est Dieu de toute éternité.
On ne saurait, croyons-nous, porter au christianisme de coup

plus grave que celui-là. Expliquer ainsi la personne et l'œuvre
de son fondateur, c'est les blesser à mort, puisqu'on arrive à

ériger la sainteté en don de nature, au lieu qu'elle n'a de
valeur qu'en tant qu'elle est une conquête morale. Il faut demander

encore une fois ce que deviennent dans ce point de vue
les luttes du Maître. Ses victoires sont des comédies; ses
tentations des fantômes sans réalité ; ses appels à la vie sainte

comme la sienne, pour nous enfants d'Adam, des mirages
auprès desquels ceux du désert constituent de fortifiantes
espérances et l'on peut affirmer que si la sainteté du Christ est

telle, notre foi est vaine et que nous sommes encore dans nos
péchés.

Recourra-t-on peut-être, pour expliquer la sainteté du

Seigneur aux récits de la naissance surnaturelle tels que nous les
donnent Matthieu et Luc, et dont nous fixerons plus loin la place
dans le problème christologique? C'est là une opinion très
connue. On dit que de cette manière le fils de Marie a été soustrait

aux influences du péché originel et replacé dans les
conditions de libre décision que nous ne possédons plus, et l'on
pourra trouver sur cette matière, dans maint ouvrage des

théologiens évangéliques, des pages qui seraient mieux à leur place
dans un livre de physiologie ou dans les traités d'un disciple
de l'ébionitisme.

Pour que cette solution pût se légitimer en quelque mesure,
elle aurait à nous démontrer, malgré les grands docteurs qui
l'ont soutenue dans le passé et dans le présent, que l'hérédité
morale se transmet par les hommes seuls et jamais par les
femmes. Les indications des faits ne confirment nullement
cette conclusion. —A-t-on sondé d'ailleurs le caractère
monstrueux de l'explication qui érige la vertu libre par essence,
celle qui est la substance de toutes les autres, en un attribut
de nature transmissible par voie de génération On confond



36 PAUL CHAPUIS

ainsi la morale et la physiologie, quand encore on ne condamne

pas avec l'essénisme et tous les ascétismes l'acte reproducteur,
comme entaché de péché. C'est là un matérialisme de toute

gravité qui ravale l'évangile au rang des mythologies les moins

respectables. Sortons de ces marais.

Expliquer la sainteté de Jésus-Christ? En donner le

pourquoi? Un penseur chrétien a dit que la tentative était dangereuse

pour la morale. Nous dirons, dans le même esprit, que
la solution du problème, si solution il y a, doit être cherchée
dans la sainteté elle-même. Elle ne saurait s'entendre que sur
le terrain de la liberté el la liberté ne se réduit pas en un
syllogisme. Dieu seul est bon, a dit Jésus, et hors de lui il n'y a

de bien dans les créatures que celui qui est librement conquis
au travers de la lutte. Hors de là, la sainteté se renie elle-
même et l'on repoussera dans la christologie, au nom des
postulats les plus impérieux, toute tentative qui blesserait ce principe

fondamental.
Jésus-Christ a réalisé la sainteté, parce que dès l'aurore de

sa vie consciente, à chaque degré de sa croissance, il est
demeuré en communion obéissante, constante et progressive avec

Dieu, la source et l'inspirateur de la vie parfaite. Il n'appartient
pas à une étude résumée, telle que la présentent ces pages,
de décrire toutes les phases de ce développement, dont il est
facile de saisir dans les évangiles les moments principaux.
Jésus s'y présente à nous comme une conscience absolument
pénétrée de Dieu. Au travers de luttes ardentes contre le mal,
il maintient intacte et toujours plus énergique sa relation avec
le Père. Cette relation, faite de fidèle soumission autant que d'intime

confiance, éclate à chaque instant dans les paroles du

Maître et les divers actes de sa vie :

A l'âge de douze ans, il affirme cette communion, en se

disant appelé à s'occuper des affaires de son Père. Ailleurs, il
invite les siens à contempler les anges, montant et descendant

sur le Fils de l'Homme. Au baptême, comme à la transfiguration,

il reçoit le témoignage ou l'assurance de la divine
bienveillance. Il dit, dans le même sens, ne rien pouvoir faire de

lui-même ; tout ce que le Père fait, le Fils le fait également.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 37

Une affirmation d'ailleurs couronne et dépasse toutes les
autres, révélant d'un coup l'origine de sa perfection divine : Moi
et le Père, nous sommes un!i s'est écrié le Maître.

Un! De quelle unité? De celle qu'enseigne le concile de

Nicée, froide, abstraite, contradictoire, vanités spéculatives,
insaisissables, aussitôt évanouies que formées? Ou bien de

celle qui repose sur l'harmonie des volontés et des aspirations,
sur l'amour donné et l'amour reçu, que Jésus exprime en
disant qu'il demeure en son Père et que le Père est en lui?
A ne consulter que le témoignage apostolique et les
expériences des croyants qui corroborent celles de leur Chef, la

réponse ne peut être douteuse; et si l'on ne connaissait
l'extrême lenteur des évolutions morales, il faudrait s'étonner et

s'attrister de voir l'église, après dix-neuf siècles, encore oppressée

par les sédiments païens que l'erreur humaine a amoncelés

sur l'œuvre et sur la personne de Christ. — Unité essentielle,

si l'on veut, unité métaphysique même, si le mot peut
vous plaire, à condition qu'on se souvienne qu'au point de

vue des documents bibliques, Dieu et l'homme, de par l'ordre
créateur, ne sont pas opposés, mais substantiellement, donc

métaphysiquement, unis l'un à l'autre.
Il suit de là que Jésus, le grand tenté, qui apprit l'obéissance

par les choses qu'il a souffertes et la réalisa dans cette

perfection que la langue des hommes appelle la sainteté, est
le Révélateur parfait du Père. C'est le second élément de sa

divinité, corollaire indispensable du premier, qui, du reste,
renferme toutes les autres définitions.

Jésus-Christ est non pas une révélation, mais la révélation
achevée de Dieu. Il est Dieu parce qu'il manifeste Dieu, dans
la mesure même où le fini peut contenir et déployer Celui qui
est. Image du Dieu invisible, Dieu manifesté en chair, écrit
saint Paul ; rayonnement de la gloire divine, lit-on dans les

Hébreux. Toutes ces expressions concordent; mais je n'en
connais point qui soit supérieure à la définition johannique :

la Parole a été faite chair Qu'est-ce à dire, sinon qu'en

1 Jean X, 30.



38 PAUL CHAPUIS

Jésus de Nazareth se sont épanouies au sein de l'humanité
toutes les énergies divines et qu'il a réalisé enfin le but assigné

à la création, qui est : Dieu partout! Dieu en tous Pilate,
on le sait, a dit plus vrai qu'il ne pensait, lorsqu'il a salué le
couronné d'épines, en s'écriant : Voici l'homme Eût-il même
dans son ironie sceptique remplacé Vecce homo par un ecce

deus! il aurait encore eu raison, parce que le Fils de l'homme
c'est le Fils de Dieu et que le Christ a osé dire « celui qui m'a

vu a vu mon Père. »

On comprend, dès lors, qu'en pleine conscience de sa force

et de sa mission révélatrice, lui, l'élu du Père, élu pour sauver,
comme Moïse pour légiférer, il remonte sans cesse à Dieu,
au ciel, en haut, comme à la source où il puise les aliments
de sa vie spirituelle et la substance de ses enseignements. On

comprend que cette pure conscience se soit attribué, dans le
domaine qui lui est propre, une autorité qui s'identifie avec
celle de Dieu. A ce titre et dans cet ordre, il se dit la lumière,
la vérité, le chemin, la vie, le cep. Il se donne en un mot cette
position centrale et supérieure qui convient au vainqueur du
mal. Aussi, manifestation parfaite de Dieu aux hommes, parle-
t-il du royaume de Dieu, fondé par lui, comme de son royaume1.

Dans une pleine soumission au Père, auquel il veut
conduire ses frères, il revendique comme la place de Dieu, sans

prétendre à l'égalité divine, mais pareil à l'ambassadeur qui
représente son souverain et reçoit les hommages ou les

honneurs qui s'adressent à ce dernier. Dans ce sens, conscient de

sa position centrale dans l'œuvre de la restauration morale de

l'humanité, il dira : venez à moi ; il dira : celui qui aime son

père ou sa mère plus que moi; il parlera de perdre la vie

pour moi, de tout quitter à cause de moi1*. Et ces appels
et ces promesses ont le même sens que si Jésus eût remplacé
le pronom de la première personne par le nom même de

Jéhovah.
Ces textes-là, on nous les oppose volontiers comme

incompatibles avec les données de notre christologie. Nous en fai-

i Mat. XXVI, 29; comp. Luc XXII, 30, etc.
2 Mat. XI, 28. X, 32-39.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 39

sons, au contraire, les plus fermes appuis de notre manière
d'entendre la personne du Bédempteur. Car n'est-il pas dans

la mission même d'un révélateur parfait, s'il est parfait, de

porter et de déployer partout les insignes de celui qu'il représente

et dévoile. Je dirai même que dans la christologie
traditionnelle, dans le kénosisme surtout, qui refoulent la divinité

du Christ avant et après sa carrière terrestre, qui font de

son humanité un voile presque obscur, cachant ou énervant

les réalités de son être, ces témoignages ne sauraient
avoir aucun sens précis et prochain, puisqu'au dire même de

cette christologie, l'homme ne saurait prendre jamais une place
divine. C'est pourtant PHomme-Jésus, celui que les foules ont
suivi, que les apôtres ontvu, touché et contemplé qui a dit ces
choses et revendiqué au nom de Dieu cette divine autorité. Il
a dit ces choses, il a revendiqué cette autorité aux jours de sa

chair et pour les jours de sa chair, qui ont formé le premier
déploiement de sa gloire souveraine. Il serait bon de s'en
souvenir.

Voilà pourquoi il est Fils unique, un mot, inutile de le
rappeler longuement, qui, dans l'esprit du christianisme primitif,
comme le font pressentir toutes les pages que nous avons écrites,

doit se prendre non dans l'acception mathématique, mais
dans celle de l'excellence morale. Unique, il ne l'est pas au

sens de l'addition, puisqu'il appelle les hommes ses frères
et se déclare membre de la grande famille. Unique, il l'est par
sa supériorité, par sa royauté dans le domaine de la perfection

morale. Il a acquis cette gloire, qui lui confère le nom
au-dessus de tout nom et fait de lui le Seigneur et le Roi
devant qui se courbent les générations de ses fidèles.

Unique! C'est très bien, nous dit-on. Mais puisque selon votre

définition, cette divinité constitue une différence de rang,
de fonction, mais non une supériorité de nature, vous êtes

tenu d'expliquer la cause du phénomène. Où est la cause unique

de ce phénomène unique? Ou pour préciser, comment
se fait-il qu'au sein de ces millions et de ces millions de

créatures, fils de Dieu, selon vous, il ne s'en trouve qu'une seule,
à nous connue, qui ait réalisé cette filialité parfaite?



40 PAUL CHAPUIS

Si l'objection était réelle, elle ne sauverait pas nos christo-
logies grécisantes ; car, je ne me lasserai pas de le répéter, la

dignité du Rédempteur est anéantie à l'heure même où la cause
devrait en être cherchée dans sa nature, dans des éléments
donnés de son être, spécifiquement différent du mien. Ne parlons

plus d'œuvre morale ; restons-en au spectacle que donnerait

un ange traversant la terre. Mes yeux s'étonnent, ils
admirent ; mon cœur reste froid, car ce saint par nécessité ignore
mes combats et ses conseils sont ceux d'un millionnaire qui
ordonne au déshérité de vivre sur le pied de ses propres
magnificences. Je m'écrie avec Marie de Magdala : « Ils ont enlevé

mon Seigneur et je ne sais où ils l'ont mis. »

Mais l'objection n'est pas réelle ; elle est spécieuse et se

retourne contre ceux qui la font. Qu'on nous explique donc pourquoi

l'histoire, je ne sais combien de fois séculaire, n'a fourni
qu'un Moïse, qu'un Socrate, pourquoi, plutôt, les génies de

tous les ordres sont l'exception et non la règle. Ce sont des

grandeurs qui surpassent la foule mortelle, comme les hauts

sommets des monts les infimes collines. Il y a dans ces apparitions

qui éclairent le long voyage de l'humanité quelque chose

d'unique, quelque chose d'inexpliqué, qui est le secret de Dieu.
Mais est-ce là une raison pour sortir ces géants, depuis un
Esaïe jusqu'à un Livingstone, de la nature humaine? Celui qui
suscita Moïse et Socrate et Calvin a suscité à son heure, dans
la chaîne humaine, celui qui s'appelle le Sauveur des hommes.

Et c'est le propre de tous les génies de procéder des milieux
qui les ont produits, d'en porter la marque indélébile, mais de

les dépasser aussi en vertu de leur supériorité. Ils sont tous

pour une part des créations nouvelles, qui fournissent au monde
des éléments nouveaux de force et de vie, dont ils sont les

porteurs. Dieu qui dirige l'histoire les fait monter à l'horizon du

monde, lorsque les temps sont accomplis.
A parler ce langage, Jésus ne s'explique ni plus ni moins

que les héros exceptionnels, passés ou avenir. Dans l'ordre des

grandeurs, il est le plus grand, je dirais le seul vraiment grand,
parce qu'il réalise la suprême grandeur. Il est le génie de la

sainteté et de l'amour et par cela même l'expression parfaite,



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 41

disons la révélation parfaite de Dieu. Pascal l'a dit en une page
qu'on lira toujours : « Jésus-Christ, sans bien et sans
aucune production ou dehors de science, est dans son ordre de

sainteté. Il n'a point donné d'invention, il n'a point régné ;

mais il a été humble, patient, saint, saint, saint à Dieu, terrible

aux démons, sans aucun péché. Oh qu'il est venu en

grande pompe et en une prodigieuse magnificence, aux yeux
du cœur, et qui voient la Sagesse »

Dites après cela qu'il fut le Désiré des nations, la réponse de

l'amour divin aux cris de l'humanité mourante, le produit de

nos sanglots et de nos douleurs, je n'y contredis point. Mais
dites surtout qu'il est un don de Dieu, comme Moïse, comme
saint Paul, comme tout ce qui reflète la vie divine, plus grand
que Moïse, plus grand que saint Paul, le plus grand que
connaisse la race des mortels. Dites encore qu'il modifie le cours
de l'histoire, en y jetant le poids de la sainteté conquise, qu'il
inaugure et dirige l'ère nouvelle. Dites encore, si vous le voulez,

que les temps, les milieux, la ch-ùne des ancêtres, la prière
des justes angoissés, unis à l'incessante action de Dieu qui est

au fond de l'histoire et se confond avec elle, ont fait surgir le
Christ pour que tous regardent à lui et s'unissent à lui comme
à leur suprême espérance, vous avez mille fois raison. Mais

tout cela s'appelle une nouvelle création jetée au sein d'un
monde qui s'en allait fatigué et mourant et que sauvera, si le

monde le veut bien, l'œuvre et l'esprit du Nazaréen.

L'apôtre Paul semble avoir eu cette intuition, lorsqu'il parle
du Christ comme du second Adam, et je croirais volontiers que
les récits de la naissance miraculeuse sont empreints de la

même pensée. Nous ne saurions discuter ici leur caractère

historique, plus solide à nos yeux que ne l'estime assez souvent la

science critique. Mais quoi qu'il en soit, narration ou légende,
ou mythe, ils ont une haute signification. Ils ne sauraient sans
doute expliquer la divinité du Christ, encore moins en être le

point d'appui fondamental, comme l'a dit une exégèse qui cherche

dans la physiologie et les lois de la génération les causes

profondes de la perfection morale, ainsi anéantie. Ces récits,
s'ils doivent demeurer dans l'esprit de l'évangile, ne sauraient



42 PAUL CHAPUIS

signifier qu'une chose : Jésus, Messie d'Israël, chef de l'humanité

restaurée est entré dans la série humaine, comme un
élément nouveau, pareil à ces greffes que prend un jardinier
sur les espèces de choix pour en transporter la sève excellente

sur les vieux troncs épuisés ou sauvages, mais capables de se

rajeunir et de produire des fruits succulents.
Nous concluons : Jésus de Nazareth, fils de David, vainqueur

du mal et de la mort, est devenu par sa sainteté librement
conquise au travers des combats le Fils bien-aimé du Père,
parfaite révélation de Dieu aux hommes ses frères. Il a réalisé

l'homme vrai qui est l'union parfaite dans la créature du
divin et de l'humain. En lui se confondent comme en un tout
inséparable la divinité et l'humanité. Il est Fils de l'Homme,

parce qu'il est Fils de Dieu ; il est Fils de Dieu parce qu'il est

Fils de l'Homme. Les deux titres, les deux dignités s'unissent

en un tout indivisible.
Voilà notre synthèse. En dépit des imperfections de cette

étude, on aura saisi les caractères essentiels de cette transformation

du dogme christologique au sein de notre théologie
évangélique moderne. Malgré les objections qu'on lui présentera,
sans doute, de divers côtés, nous ne prétendons point à la
vérité absolue, on voudra bien reconnaître la sincérité de son
effort : elle essaie de saisir le Rédempteur, en se plaçant,
uniquement sur le terrain de la conscience et de l'histoire du
christianisme primitif ; elle essaie de chasser du dogme christologique

ces éléments de philosophie grecque, ces à priori païens,
qui, trans-portés dans l'explication du témoignage apostolique,
ont produit le dogme traditionnelet arraché la personne et l'œu-
rve du Christ à cette base religieuse sur laquelle seule elle
demeure debout.

La distance est grande, nous en convenons, entre notre essai

d'interprétation et ceux de l'orthodoxie courante et populaire.
C'est une révolution peut-être, mais une révolution lentement
amenée par les méthodes et les efforts de la science historique et
de l'apologétique moderne. Ces efforts tendent de mieux en
mieux à servir la religion, pour la séparer ou la distinguer des

formules qui lui ont servi tout ensemble de véhicule et d'écran.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 43

L'évolution christologique que manifeste cette étude n'a
d'ailleurs rien qui doive nous étonner. Ici. comme en d'autres
domaines, la substance, le fond éternel des choses et des faits
demeurent identiques à eux-mêmes ; mais à mesure que nous
en pénétrons mieux le sens et la valeur nos formules se
perfectionnent. Ce fut le même ciel qu'étudièrent Pythagore et
Copernic et Kepler ; pourtant quelle différence dans l'appropriation

des lois qui dirigent cet immense univers? L'intelligence
du christianisme n'échappe pas à cette nécessité ; dix-neuf siècles
d'efforts le montrent manifestement. Christ dans sa personne et

son œuvre demeure le même hier, aujourd'hui, éternellement.

Mais, dans la mesure où nous le contemplons et l'étu-
dions, nos imparfaites formules s'approchent mieux des divines
réalités. Puissions-nous contribuer, pour une toute petite part,
à hâter cette incessante ascension vers Celui qui s'est dit lui-
même le chemin, la vérité et la vie

III

Notre tâche est achevée. — Mais depuis que ces pages ont
été écrites, les fragments résumés qui en ont été communiqués
au public ont suscité quelques débats et provoqué quelques
objections. Nous croyons utile de signaler les principales dans

la mesure où notre étude n'y aurait pas déjà répondu. Ce sera

une manière encore de mettre en lumière notre conception
christologique.

Ces objections sont de deux sortes: les unes s'adressent
directement à nos formules, les autres mettent en saillie les

conséquences vraies ou prétendues qu'aurait notre christologie au

point de vue dogmatique et pratique.
Les premières nous sont surtout présentées par M. Gretillat

dans le dernier paru, second de la série, des quatre volumes
de sa Théologie systématique1. Le savant professeur prétend

1 A. Gretillat, Exposé de théologie systématique. Tome II: Propédeutique,

vol. II : Apologétique. Canonique. Neuchâtel, Attinger, 1892. Voir
surtout les pages 476-482. Ces pages sont dans l'essentiel une réponse a

un article résumant notre christologie que nous avions dû envoyer au



44 PAUL CHAPUIS

que la sainteté n'explique pas suffisamment la personne du

Piédempteur, qu'il faut supposer, que nous-même serions

«contraint de supposer tacitement derrière cette humanité

parfaite, derrière cette essence purement humaine, derrière
cette humanité purement morale, une essence, une dignité, un

caractère ontologique, une vocation, qui distinguent ce

personnage de tous les autres. »

Contraint I Pourquoi'' Parce que, dit le professeur de

Neuchâtel, si l'humanité ancienne a eu la vertu de produire le type
accompli de sainteté, à combien plus forte raison l'humanité
restaurée par Jésus-Christ devrait-elle une fois, deux fois,
plusieurs fois arriver à cette hauteur. Et si l'hypothèse se réalisait,
quel sera le rapport, nous demande-t-on, de ces saints avec le

premier? Comment se répartiront-ils les provinces du royaume
de Dieu? « Jésus-Christ, l'unique Rédempteur connu et adoré

jusqu'ici, conservera-t-il en tout état de cause le rôle suprême,
non seulement dans le gouvernement de l'Eglise, mais au terme
de son histoire et de celle du monde? »

Cette question revient à celle-ci, qui du même coup donne la

réponse désirée : En 1492, le Génois Christophe Colomb a

découvert l'Amérique. Les âges futurs verront-ils un second, un
troisième explorateur découvrir le continent découvert? —
Jésus-Christ a inauguré et fondé ici-bas le nouveau monde

spirituel, en reconstituant les liens qui doivent exister entre
Dieu et l'homme. Il a parfaitement accompli cette mission
spéciale qu'il a reçue du Père : il a créé le Royaume de Dieu ; ce

royaume n'est plus à faire, il est fait et se développe sur les
bases posées ; sous la direction de son Chef vivant et agissant

par l'Esprit, il doit conquérir l'humanité jusqu'à l'heure où,
selon la puissante affirmation de saint Paul1, «il remettra la

royauté à Dieu le Père, après avoir anéanti toute autorité, toute
domination, toute puissance. » Nous ne saurions dès lors attendre,

ni un second, ni un troisième Christ, pas plus qu'un nou-

Joumal religieux de Neuchâtel (N° du 18 juillet 1891), qui avait mal
présenté le sens de nos déclarations. Nous avons reproduit le même
résumé dans notre journal Evangile et Liberté CH" 29, 17 juillet 1891).

1 1 Cor. XV, 23-28.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 45

veau Christophe Colomb. L'objection qu'on nous oppose n'a
donc pas d'objet.

J'avoue d'ailleurs ne rien entendre à cette conception des

choses qui, sans cesse, oppose à l'action de Dieu l'humanité
capable ou incapable de produire tel individu ou telle œuvre.
Comme si Dieu était absent de l'histoire Ou bien n'interviendrait-il

qu'à certaines heures pour faire le miracle? Ne serait-
il pas plutôt, au travers des âges et des générations qui se

succèdent, le, facteur capital et constant de la marche des choses?
N'est-ce pas Lui, Lui toujours, Lui partout, qui suscite à son
heure Cyrus, Esaïe, Calvin, Wesley et même Jésus-Christ,
donnant à chacun sa place,"son rang, ses dons, son travail dans le

grand œuvre de la restauration parfaite. Dans le langage qu'on
nous oppose, on retrouve partout cette opposition radicale du

divin et de l'humain, qui fait le fond de la christologie et de

toute la dogmatique traditionnelles. Je comprends alors la
nécessité d'invoquer, pour donner une cause métaphysique à la

sainteté du Rédempteur, « un caractère ontologique » spécial,
ce qui revient à nier, nous l'avons vu, la sainteté elle-même
et la valeur morale de l'œuvre salutaire accomplie par le

Christ.
Quant aux saints passés, présents ou futurs, à ces jaloux qui

vont se partager les conquêtes d'Alexandre et ravir au Chef

du divin royaume une part de sa couronne... cette représentation,

disons-le bien haut, a quelque chose de blessant, j'allais
dire de sacrilège, car elle se joue de ce qu'il y a de plus grand
dans l'univers.

Des saints comme Christ Des saints arrivés par Christ à cette
victoire achevée et qui prennent place à côté de leur frère
aîné. Cette perspective vous fait peur? Elle est, comme vous le

dites très bien, dans nos prémisses; elle est conforme à nos

espérances. Que dis-je? Nos espérances! Mais ce sont les
certaines espérances, c'est la prière ardente du Maître lui-même,
qui dans sa dernière oraison avec les siens demandait pour
les disciples, ceux du monde entier, la même unité avec le

Père que celle qu'il possédait lui-même : « Qu'ils soient un

comme nous 1... Qu'ils soient un comme nous sommes uns, moi



46 PAUL CHAPUIS

en eux et toi en moi, que cette unité soit parfaitei » Mais c'est
là l'enseignement le plus positif, le but voulu, cherché de

l'évangile apostolique, qui parle de Jésus venu pour détruire les

œuvres du diable, qui fait du salut un affranchissement du mal,

qui veut que nous devenions saints comme Dieu est saint, qui
nous appelle à vivre en Christ et comme Christ, sarments
attachés au cep, membres de son corps. Et si au travers des âges,

nous reprenons la supposition de M. Gretillat, par le travail
progressif de l'Esprit, ces victoires de la lumière sur les ténèbres,

cette réalisation suprême du bien devenait l'apanage d'un,
de deux, de dix mille rachetés, ces victorieux par Christ
seraient à vos yeux des concurrents qui lui raviraient un rayon
de sa gloire? Nous déclarons, nous, que ces hommes-là seront les

joyaux de sa couronne, les plus purs trophées de sa victoire.
Le dirai-je? Rien comme l'objection qu'on vient d'entendre

ne démontre le vice central de cette christologie toute
métaphysique, qui enlève si bien le Sauveur à l'humanité qu'elle
considère comme un attentat dirigé contre lui la réalisation

parfaite du bien qui est la raison d'être de son sacrifice et de

sa vie. Mais vous anéantissez le Christ et vous vous condamnez

à prendre comme de pures illusions, fleurs de rhétorique,
les plus évidentes de ses promesses. Un système qui logiquement

aboutit à de telles extrémités a prononcé lui-même sa

condamnation. Il est jugé.
Plus délicate, quoique spécieuse encore, est une seconde

objection qu'on nous oppose : « De quel droit, continue M.
Gretillat, adorez-vous un homme qui ne diffère de vous que par le
ränget non par l'essence? » — Du droit que nous donnent nos
conclusions, qui voient en Christ Dieu manifesté en chair. Mais

expliquons-nous.
Il importe d'abord de rappeler la pratique de la piété primitive,

assez différente dans ses manifestations et ses sentiments
de celle qui a cours dans quelques-uns de nos cercles pieux.
Ici, volontiers, comme l'a dit un homme d'esprit, à force de
voir le Fils, médiateur, on oublie le Père auprès duquel il nous

1 Jean XVII, 11, 23.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 47

conduit. Le Nouveau Testament permet pourtant de saisir
nettement et la distinction et l'union de Dieu et du Sauveur.

11 ne renferme, si je ne fais erreur, le fait a son importance
comme symptôme, que deux prières directement adressées au

Christ. L'une est l'exclamation connue de Thomas, le douteur,
en face de l'apparition du Ressuscité, sur laquelle, en tout état
de cause, il me paraît délicat de fonder une thèse dogmatique1;
l'autre est l'invocation des onze, au moment de choisir un apôtre
en remplacement de Judas de Kerioth. Partout ailleurs, dans

nos documents, conformément du reste à l'exemple et à

l'enseignement le plus clair de Christ, la prière s'adresse à Dieu,
au nom du Fils. Jésus nous a appris à dire : « Notre Père qui
es dans les cieux » Paul prie Dieu sans cesse, Pierre nous
invite à décharger sur Dieu tous nos soucis, et les communautés
primitives semblent même avoir conservé comme invocation
usuelle le nom araméen d'Abbati

En revanche on citera un certain nombre de textes où le
Christ reçoit de divins hommages. Nous ne rangerions pas
pourtant dans cette catégorie la salutation des mages, le pros-
ternement de tel malade ou de la pécheresse qui rentrent
dans l'ordre des salutations et des honneurs prodigués aux
princes et aux supérieurs humains. Mais il faut rappeler,
comme dépassant cette forme, en raison même de la dignité
du Christ, l'appellation de xvpioç, Seigneur, du moins dans quelques

textes, accordée au Sauveur; un nom par lequel les LXX
rendent habituellement le nom même de Jéhovah. L'honneur,
la gloire qui lui sont attribués, les genoux qui fléchissent
devant lui, les langues qui le confessent, les cœurs qui l'invoquent,

tout proclame que le Glorifié a pris dans l'univers une
place unique et centrale, celle en un mot qui convient à celui
qui fut, quant à l'esprit de sainteté, déclaré Fils de Dieu avec

puissance par sa résurrection d'entre les morts3.
On remarquera que partout, même dans les appellations les

plus hautes, la subordination du Fils au Père est rigoureuse-

' Rapprochez du reste Jean XX, 28 et XIV, 9.

* Cor. I, 4. Phil. I, 3. 1 Pierre 1, 1, 17. V, 7. Rom. Vili, 15. Jean XV, 16.
3 Rom. X, 13. Phil. Il, 11. Rom. IX, 5.



48 PAUL CHAPUIS

ment maintenue, aussi bien que son caractère parfaitement
humain d. Il n'y a jamais confusion ; il n'y a jamais identification
absolue, mais toujours communion intime dans une dépendance

absolue. Dieu reste Dieu et Jésus a consacré le principe
du monothéisme dans sa rigueur, lorsqu'il a dit : « Tu adoreras
le Seigneur ton Dieu et c'est à lui seul que tu rendras un

culte; » lorsqu'il a dit encore : « il n'y a qu'un seul bon, c'est

Dieu2. »

Nos conclusions christologiques n'ont rien de contraire à ce

sentiment de la primitive église, ni aux affirmations qui en

constituent l'expression. Cela pour deux raisons principales.
Si Christ, en effet, est, en vertu de sa perfection morale, ta

parfaite révélation de Dieu, il reproduit les vertus divines ; il
est 8sôç, dit saint Paul3. C'est au travers de sa personne que
nous voyons Dieu ; nous disons plus : il est au point de vue
religieux le seul chemin qui conduise à Dieu, le seul moyen
pour nous de connaître le Père, au sens moral de ce verbe et

non point en sa signification logique. Nous ne voyons Dieu

qu'au travers de Jésus-Christ, unique médiateur ; nul ne vient
au Père que par lui. Il est Dieu manifesté en chair. A lui donc
l'honneur et la puissance et la majesté, mais à la gloire de

Dieu le Père.

Ensuite, si Christ par sa résurrection est l'Esprit4, s'il vit, s'il
règne, s'il agit par l'Esprit, comme chef des rachetés; si, en
raison de sa mission, il lui a été donné toute-puissance dans le

ciel et sur la terre, je ne vois pas en vertu de quels principes
on nous interdirait de l'invoquer, de lui rendre l'hommage
que nous indiquent les écrits apostoliques et dans la mesure
et à la place que lui confère son œuvre, à la droite, mais non sur
le trône même du Père, place subordonnée, déterminée, celle-
là même qu'indique la formule du baptême au nom du Père,
du Fils et du Saint-Esprit5.

« 1 Tim. II, 5.

- Mat. IV. 10. Marc X, 18. 1 Cor. VIII, 4. Eph. IV, 6.
3 Rom. IX, 5.
'• 2 Cor. Ill, 17 et 18.
5 Mat, XXV111,19.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 49

Place subordonnée, disons-nous ; et nous insistons. C'est ici
peut-être le lieu de rappeler une observation de M. Pétavel-
Olliff, qui nous combat dans un supplément de son beau livre1,
en revendiquant pour Christ une divinité ontologique, au nom
surtout de ce texte : « il a été donné au Fils d'avoir la vie en

lui-même. » Oui, sans doute, mais veut-on presser les termes
jusqu'à détacher Christ de Dieu et lui conférer ontologiquement
une valeur indépendante, ce qui conduit à sortir du
monothéisme? Il a été donné écrit M. Petavel. Par quelqu'un
apparemment et ce quelqu'un c'est Dieu, source suprême, source
unique, même pour Christ qui possède la vie et non la mort
salaire du péché, parce qu'il est saint, parfaitement uni à la cause

productrice de la vie. Comparez, du reste, Jean V, 26 avec VI,
53, où la même expression est appliquée aux disciples.

Après cela, nous n'avons aucune raison pour le cacher, il
reste, entre nos opposants et nous, sur le fait de l'adoration une
divergence très sérieuse. Nous rendons hommage au Fils sans
le confondre avec Dieu. Il y a, si l'on veut, entre l'honneur
rendu au Père et l'honneur rendu au Fils une différence de

degré, celle-là même qui sépare l'adoration absolue de

l'adoration relative, le Créateur unique de la créature, fût-elle
même comme le dit saint Paul du Christ, le premier-né des

êtres créés2. Cette distinction, les documents apostoliques la

maintiennent rigoureusement; les notions trinitaires au
contraire l'ont effacée et sous leur influence on parle « de l'incarnation

d'un être divin », une formule qui jure, sinon d'intention,

mais de fait, avec le monothéisme le plus élémentaire.
Et nous sommes en droit de demander : au nom de quels
principes introduisez-vous dans le christianisme un élément qui
porte atteinte à la base même de toute la religion chrétienne
Un être divin, suivant vos définitions, dans le sens ontologique,

un Dieu à côté de Dieu aucune subtilité, aucun concile
ne nous feront admettre cette hérésie grave; et cette
conséquence logique et nécessaire du dogme ecclésiastique en est

encore la condamnation.
1 Le problème de l'immortalité, t. II. Paris et Lausanne, 1892.
2 Col. I, 15.

THÉOL. ET PHIL. 1892. 4



50 PAUL CHAPUIS

Mais on nous accuse d'avoir transformé la notion même de

la divinité du Christ. Nous ne le nions point et notre effort ne

va à rien moins qu'à la ramener à ses éléments primitifs et

religieux, donnés par l'histoire apostolique. On peut nous opposer,

avec M. Gretillat, l'autorité de Littré qui, en effet, emprunte
sa définition du mot au dogme trinitaire. L'argument nous touche

peu, parce que ce n'est pas à coups de lexique qu'on étudie
les idées et à cette occasion nous rappellerons à notre honorable

contradicteur qu'il a gravement péché, nous l'espérons,
contre Littré qui définit la foi : « la croyance aux dogmes de

la religion, » un point de vue, une détermination qui ne
rappelle que de très loin les opinions du dogmaticien de Neuchâtel

sur la matière. La question n'est pas là; la question est de

savoir ce que renferme l'idée de divinité du Christ, ramenée à

sa signification évangélique. Tant pis pour les scolastiques et

le dictionnaire, si leurs définitions en souffrent.
Nous n'ignorons pas d'ailleurs que nos méthodes et nos

formules étendent leurs conséquences à la dogmatique tout entière.
C'est même là notre plus cher espoir ; car si Christ est le centre

de la révélation, c'est à ce foyer de pure lumière qu'il faut

ramener, sans cesse, pour les éprouver et les épurer, tous les
faits et toutes les notions. Donnons-en rapidement quelques
exemples, choisis parmi ceux qui ont été contestés.

L'amour de Dieu Il éclate, au dire de saint Paul, moins dans

l'incarnation que dans le spectacle de la croix et du sacrifice
de Christ1. Mais le don que nous fait Dieu de son Fils unique,
serait-il moins propre à fondre la glace de nos cœurs, parce que
cet élu de toute éternité, préparé lentement à travers les siècles

parla main même du Père, n'est pas cette figure étrange, « cet
idole métaphysique » forgée par les conciles grecs, mais

simplement, commele montre le Nouveau Testament, un souverain

sacrificateur, capable de compatir à nos infirmités et d'apprendre

l'obéissance par les choses qu'il a souffertes2? Dieu se montre,

Dieu se donne, Dieu s'incarne en son Fils. Après avoir
donné et Moïse et Esaïe et le baptême de Jean qui vient du ciel,

1 Rom. V, 8.

2 Héb. IV, 14-16 ; V, 2-10.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 51

il porte à son apogée la grande série de ses miséricordes. Il
manifeste la miséricorde suprême, au delà de laquelle il n'y a

rien. L'amour s'achève et s'épuise en Christ. Et je n'aurais

pas le droit de m'écrier avec saint Jean: Dieu a tant aimé le
monde! je ne pourrais pas rendre grâce pour le don
ineffable

« Aimé en Jésus-Christ, élu en Jésus-Christ, sauvé en Jésus-
Christ! ces bienheureuses affirmations de la foi, s'écrie avec
raison M. Lobstein, dont un usage banal a souvent émoussé le
sens et appauvri la richesse, il me semble que j'en entrevois
maintenant les divines profondeurs ; car elles rattachent par
un lien sublime l'élection du Fils de Dieu à l'élection de son
Eglise; car elles fondent le salut du pécheur sur la base
immuable de la fidélité de Dieu, antérieure à toutes les déterminations

humaines et supérieure à toutes les vicissitudes
humaines ; car elles me garantissent en Dieu « avant la création
du monde, » la possession d'une vie éternelle, sur laquelle le

monde n'a point de prise et que nul ne ravira de la main de

mon Père qui est dans les cieux.1 »

Une représentation pourtant nous est interdite : celle qui se

plaît à inventer la scène étrange de la seconde personne de la

Trinité, s'arrachant aux félicités célestes pour descendre sur
la terre. Ce drame, nous le répudions, parce qu'il appartient à

une mythologie qui, pour s'être greffée sur l'évangile, n'en
demeure pas moins une mythologie.

Il y a plus. Notre conception christologique me paraît replacer

sous son vrai jour la notion du péché, sa gravité, autant

que les conditions de la victoire du bien. Si le mal est ce qui
ne doit pas être, une révolte de la créature, un acte qui appartient

tout entier à la sphère de la volonté libre, il en résulte

que le retour au bien, la justification, la sanctification et la

rédemption doivent appartenir à la même sphère. Or il est

certain que la christologie traditionnelle ne tient pas de ces
faits un compte suffisant. Elle rompt le rapport organique
entre Christ, auteur du salut, et ce salut dont le régénéré
prend possession. Son Christ, étranger au monde, n'est pas

1 Lobstein. La notion de la préexistence du Fils de Dieu. — Paris, 1883.



52 PAUL CHAPUIS

placé dans les conditions propres à faire de ses triomphes et

de ses luttes des actes d'une valeur morale, des actes que nous

puissions moralement saisir et nous approprier. La distance qui
le sépare de l'humanité et le distingue d'elle est trop grande,

pour que son œuvre puisse réellement faire partie de nos horizons

et relever nos espérances. Il y a entre lui et nous une
différence substantielle, une différence ontologique, qui fait de son

apparition un drame ontologique aussi. Son œuvre devient un

procès cosmique au lieu de rester une divine et morale
guérison. Tout autre est notre position; le Sauveur, susceptible
de faiblir, a remporté les parfaites victoires, réalisé les conditions

morales de l'existence humaine, telle que Dieu la veut,
et il nous confère par la foi les capacités de vaincre à notre
tour. Il n'est pas un seul des éléments de l'appropriation du

salut, conversion, nouvelle naissance, justification, sanctification,

mort au péché, vie en Christ, qui ne s'éclairent d'une
lumière nouvelle et bienfaisante et ne se dépouillent, soit des

éléments magiques, soit de ce caractère extérieur (actus foreuses)
qu'on leur a si souvent donné, en vertu même d'une christologie

sans valeur morale. Nous revenons ainsi au réalisme
moral de l'évangile.

L'histoire, d'ailleurs, celle du passé et celle du présent, nous
apporte d'éclatantes confirmations.

Dans le passé, j'entends au siècle apostolique, on ne voit
nulle part l'appropriation du salut rattachée à la christologie
spéculative. Partout c'est la vie et l'œuvre et le triomphe du
Christ terrestre et glorifié qui forment la base du salut prêché
et réalisé.

Dans le passé ou le présent, où est le réveil, où sont les
progrès pratiques de la vie chrétienne, qui ont pris comme point
d'appui cette christologie métaphysique qu'on nous a représentée

comme le fondement de l'immutabilité de l'évangile
apostolique La Réformation ne s'est point établie sur ce roc ; ni
Wesley, ni tel autre n'en ont fait le point de départ ou la base
de leurs efforts évangéliques. Je veux que les uns et les autres
aient tacitement ou volontairement accepté tel quel le dogme
ecclésiastique; mais je ne vois nulle part que le côté spécula-



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 53

tif de ce dogme ait dans leur conception et leur activité et

leurs motifs d'agir une place logique, qu'il soit la cause
première de leur travail et de leur succès. Avouez que c'est

étrange, puisqu'il s'agit du fondement même de l'immutabilité
de l'évangile apostolique.

Entrez enfin, aujourd'hui même, dans les temples évangéliques.

Ecoutez les prédicateurs les plus pieux, les plus incisifs,
les plus écoutés, les plus influents. Entrez dans ces salles sans
nombre où le missionnaire urbain et l'évangéliste appellent les

hommes à la conversion. Fouillez les écrits de ces travailleurs,
les sermons, les appels, les études. Comment présentent-ils le
Sauveur des hommes à leurs contemporains? Quelle part font-
ils à la christologie métaphysique, à cette base dite immuable
de l'évangile? — Vous avez répondu. Elle est nulle ou
imperceptible.

Or il en est de la vie des dogmes et des idées, comme de celle
des êtres vivants. Les organes qui ne servent plus s'atrophient
et disparaissent. Les dogmes inutilisés s'oublient, se perdent
(voyez l'éternité des peines) parce qu'ils ne correspondent plus
aux besoins de la conscience religieuse.

Le plus fort argument que puissent invoquer les méthodes
de réforme dogmatique, dont on a donné dans ces pages un
incomplet exemple, c'est qu'elles plongent leurs racines dans la
vie et les manifestations pratiques de la vie de l'Eglise. Elles

n.' sont amenées, ni par quelque thèse scientifique à

démontrer, ni par quelque besoin d'origine philosophique ; elles
naissent de la conscience contemporaine. Cette théologie,
qu'on dit nouvelle, ne précède pas l'expérience pratique ; elle
en procède, et cela nous suffit pour espérer que, conduite par
l'Esprit, elle contribuera à nous rapprocher de la vérité ; car
le Sauveur n'a pas dit qu'il se révélerait le mieux à ceux qui
entassent formules inintelligibles sur formules inintelligibles,
mais aux cœuis purs qui, avec lui, par lui, cherchent Dieu.
C'est là la science des parfaits. Qu'elle devienne la nôtre, tous
les jours davantage


	La transformation du dogme christologique au sein de la théologie moderne. Partie 2

