Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matiére religieuse : d'apres le dernier livre de M. James
Martineau [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Martineau, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE

D’APRES LE DERNIER LIVRE DE M. JAMES MARTINEAU

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS!

VIIL

Aprés avoir exposé les principaux « milieux réfringents »
par lesquels la Lumiére dumonde a passé pour parvenir & notre
christianisme moderne, il ne reste qu’a écarter « le nimbe et
la couronne » pour permettre & 'orbe de présenter ses véri-
tables traits. C’est a4 cela que tend de plus en plus la pensée
religieuse actuelle; elle demande & tracer I'image historique
de Jésus de Nazareth. Admettant que le Christ a un cdté hu-
main, on apermis de considérer’homme, pourvu qu’on finisse
par voir le Dieu. Evidemment, ¢’est affirmer qu’on peut refuser
ses droits & I'histoire, pourvu que le credo soit sauveé ; en d’au-
tres termes, c’est dire: Vous pouvez ouvrir les yeux, si vous
consentez & voir ce que nous vous prescrivons. Il y a 14 une
grande illusion. Qu’est-ce qui est humain en Christ? C’est sa
personnalité intime, sa pensée, ses affections, sa volonté pen-
dant son séjour sur la terre. Tout cela appartient au domaine
des faits plus ou moins appréciables et c’est 14 que le divin a
dl se déployer. Enrevanche qu’est-ce que la nature supérieure
qu’on exalte dans le Christ ? C’est quelque chose qui va au

1 Voir Revue de Théologie et de philosophie, livraisons de mars, mal et

juillet 1891.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 487

delid de notre compréhension, qui suppose une existence au
deld des temps, dans des régions inabordables, dans des con-
ditions inconcevables. Ici la vérification est aussi impossible
que celle de I'histoire naturelle de la planéte Mars ou de la
littérature de Saturne. Ce ne sont pas des faits, mais des doc-
trines. C'est le résultat de ce que les hommes ont pensé au
sujet du fondateur du christianisme, non ce qu’il était. Ainsi
'on se prive du grand moyen de corriger les écarts de I'ima-
gination et de fournir «les saintetés objectives de Dieu.»

Voici donc la régle qui doit, selon nous, présider & la sépa-
ration du divin et de 'humain dans l'origine de notre religion.
Le divin, c’est ce que Jésus lui-méme a été, son caractére spiri-
tuel et son rapport moral avec Dieu ; 'humain, ¢’est ce qu’on a
pensé de sa personne et de ses fonctions. Cest la providence
de I'histoire ¢ai nous I’a donné, lui; ce sont les hommes de
Ihistoire qui ont fourni la théorie sur sa personne. Ce n’est
gu'en écartant celle-ci que nous pourrons contempler la face
de celui-la. Dés l'origine, le christianisme a été pris non pour
la religion de Jésus-Christ, mais pour une doctrine sur Jésus-
Christ, laquelle détermine ses natures et sa place, dans le
passé et dans I'avenir, dans les régions invisibles qui n’ont
rien & déméler avec l'histoire. Hors de 14 point de christia-
nisme.

Malheureusement, comme nous ’avons vu, la figure réelle
se cache dans un brouillard d’humaines théories et de préven-
tions sans nombre. Pour en tirer la vérité objective, nous
sommes entiérement réduits & ’évidence interne. Ici les com-
binaisons fantastiques peuvent abonder: il y a cependant des
régles critiques qui, appliquées avec un sens historique compé-
tent, peuvent préserver de mainte erreur. En voici {rois, unique-
ment applicables aux synoptiques qui constituent la source de
tout ce qu’on peut connaitre de la vie terrestre de Jésus de
Nazareth.

Premiere régle. 1l y a anachronisme toutes les fois que, du-
rant ou avant le ministére de Jésus, le narré introduit un per-
sonnage qui tient un langage ou rapporte des événements
appartenant & une date postérieure.



488 F.-C.-J. VAN GOENS

Cette regle nous force de déclarer comme inauthentique dans
sa forme actuelle toute prétention de Jésusé étrele Messie pro-
mis. On a donné plus haut?! les raisons qui portent & croire
que Jésus ne fit que continuer le message du Baptiste, n’eut
pas la prétention d’étre le chef personnel du royaume de Dieu
et que ses disciples le revétirent de cette dignité aprés qu’as-
surés de sa vie céleste, ils eussent résolu le mystére de la croix
en tirant des prophétes la doctrine d’un Messie souffrant. Ils
supposérent a Jésus la conscience de ce qu’ilsavaient découvert
sur son compte et interprétérent ¢a et 14 ses paroles dans cet
esprit. Ainsi Jean ne fut pas, comme les synoptiques le présen-
tent, un simple avant-coureur, et Jésus a été son continuateur.
Comment rendre compte sans cela de ces disciples & Ephése
auxquels Apollos avait expliqué exactement ce qui se rapporte
a Jésus, quoiqu’il n’etit connaissance que,du baptéme de Jean?
(Act. XVIII, 25). Evidemment la secte du baptiste n’accordait
a4 lui comme & Jésus que la prétention de hérauts du royaume
de Dieu, préparant le monde & la rencontre de son juge. Nous
avons ici le simple écho de I’évangile qui captivait les multi-
tudes en Galilée: c’est la religion vivante de Jésus lui-méme
avant que ses disciples eussent trouvé son identité avec le
Messie. (’est cette doctrine qu’Aquila et Priscille communi-
querent & Apollos, comme couronnement de la foi (Act. X VIII,
26). SiJean avait réellement proclamé Jésus pour le Fils de
Dieu, tous les baptisés auraient dii passer & lui; accepter le
baptéme de Jean elt été 'équivalent d’accepter Jésus comme
le Christ et on ne comprendrait pas une secte séparée comme
celle d’Apollos & Ephése. L’éclipse du Baptiste dans les évan-
giles est due aux relations personnelles de ses disciples avec
Jésus.

Jésus, & plusieurs reprises, annonce sa résurrection et
donne un rendez-vous en Galilée (Marc XIV, 28). Je vois ici
le mélange d’un fait historique et d'une interprétation rétros-
pective. La base réelle de la prédiction se trouve dans les pres-
sentiments d’un conflit inévitable, tandis que le reste est da &

1 P. 326-356 résumées plus haut p. 273 & 280.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 489

la foi subséquente & la résurrection de Jésus et a sa réappari-
tion en Galilée.

Sommé de donuner un signe qui accrédite sa mission, Jésus
se contente de mettre en contraste avec les Ninivites et la
reine de Scéba ses interlocuteurs, qui demandent des lettres de
créance & «un personnage qui se dit plus grand que Jonas et
Salomon » (Mat. XII, 38-45). Plus loin ilse dit « plus grand que
le Temple » (Mat. XII, 6). Quel contraste avec ce large plai-
doyer en faveur de la liberté & I’égard du sabbat: le sabbat
est fait pour ’homme, non I'’homme pour le sabbat (Marc
i1, 27).

Le retour des douze selon Matthieu (XI, 25, 26), des soi-
xante-dix selon Luc (X, 21) fait éclater Jésus en actions de
griaces: Voild sans doute une tradition intacte. Mais & partir
de 12 les deux évangélistes se sépareunt; chez Matthieu la tou-
chante effusion est d’abord suivie, en monologue, d’une asser-
tion dogmatique qui rappelle la théorie du Logos (vers. 27),
puis d’une exhortation sublime aux travaillés et aux chargés;
et enfin d’une affirmation de sa propre débonnaireté et de son
humilité. Or quelle &ame humble se mettra ainsi en avant et
recommandera son humilité ? surtout lorsque ailleurs elle se dit
plus que Jonas, Salomon et le temple ? Non, nous avons ici le
langage d’un converti qui décrit les traits de celui auquel il
est redevable de la vie nouvelle. C’est 1’expérience rétrospec-
tive d’un disciple reconnaissant. Selon Luc (X, 23, 24) Jésus
préconise le bonheur de ceux quil’ont vu et entendu. Mais
Luc (X, 16) nous apprend lui-méme que I'évangile est le méme,
quel que soit son organe. Connaitre le Christ selon la chair,
ne donne pas matiére a se glorifier (2 Cor. V, 12, 16). On re-
connait ici les effets du délai de la parousie qui faisait re-
gretter la présence matérielle de Jésus. Le Jésus, qui exalte le
bonheur de le voir, appartient & ’époque qui I’a retrace.

La propagation del’évangile au milieu des Gentils était chose
inconnue du vivant de Jésus. (Mat. X, 5; XV, 24; Act. I, 6;
X, 34, 35.) Jésus dit méme A& ses disciples: « Vous n’aurez pas
achevé de parcourir les villes d’Israél, que le I'ils de ’homme
sera venu » (Mat. X, 23). La promesse que Jésus avaita annon-



590 F.-C.-J. VAN GOENS

cer était purement nationale. Que faut-il donc penser de la
parabole des vignerons (Marc XII, 1-12), de celle des conviés
(Luc XIV, 16 suiv.), de celle du fils prodigue ol le fils prodi-
gue est le paien, et le fils ainé le juif (Luc XV, 11-31)? Nous
avons ici une vaticinatio post eventum, datant d’un temps ol
les paiens, acceptant ’Evangile, commencérent & émouvoir
la jalousie des Juifs.

L’avénement du Messie avec un long délai de sa domination,
ne pouvait pas avoir un sens intelligible pour ceux qui enten-
daient Jésus en Galilée ou a Jérusalem. Et cependant 1l est re-
présenté en Messie sous l'image d’un homme de haute nais-
sance qui s’en va « dans un pays lointain » pour étre investi
de la royauté, et rentre & 'improviste pour faire rendre compte
a ses serviteurs (Luc XIX, 11-28). Nous sommes transportés
ici & 1'époque ol l'on cherchait & arracher & la crucifixion
une preuve de la messianité de Jésus. Il en est de méme de la
parabole des talents (Mat. XXV, 14-30) et de celle des Vierges
(1-13). Les exhortations & la vigilance peuvent remonter &
Jésus, puisque le royaume qu’il annongait était proche, mais
c’est une génération postérieure qui leur a prété le cadre que
nous possédons. Nulle part ce fait n’est plus évident que dans
la parabole du juge inique (Luc XVIII, 1-8).

Quoique Jésus ait partagé P'attente messianique de son
peuple, sauf modifications personnelles, il est évident qu’il n’a
pas pu prononcer sous leur forme actuelle, les discours apo-
calyptiques que les synoptiques lui attribuent. Il est certain
que Jésus, grice & son idée spirituelle des rapports de Dieu et
I’homme, jointe au dégolt que devait lui inspirer la profanation
des lieux saints, a senti 'impossibilité de la durée du temple
et I'a déclaré destiné a disparaitre. Mais il y a loin de la & la
prédiction de tant de faits concrets, physiques, politiques, so-
ciaux, religieux; ceci nous transporte loin de Jésus et de son
horizon et rappelle méme l'expérience du second siécle: les
disciples traduits devant les gouverneurs et les rois (Luc XXI,
12), ces vastes discussions de famille & cause de la foi, ces
enfants livrés par leurs parents (16). Le terme par lequel
Jésus repousse la prétention de savoir la date exacte de la



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 491

parousie, contient une preuve certaine d’'une rédaction posté-
rieure: « personne nesait le jour ni I’heure, ni un ange au ciel,
ni o vids, & ph 6 marap. » (Marc XIII, 32.) Remarquez les articles ;
cet usage était inconnu avant que la doctrine de la personne
du Ghrist et pris sa forme théologique !. Bref, & I'exception
des exhortations 4 la vigilance en vue des souffrances des
derniers jours, on ne saurait guére admettre que Jésus ait pro-
noncé ces discours; plus on veutles sauver, plus on dépouille
Jésus du caractere d’un vrai prophéte. Si la prophétie avait
été confirmée, elle aurait rendu & Jésus un témoignage digne
d’étre conservé ; mais puisque la génération disparut sans que
les prédictions se soient réalisées; puisque Jérusalem n’a pas
été « foulée par les Gentils» seulement «jusqu’a ce que les
temps des Gentils fussent accomplis » (Luc XXI, 24) ; puisque
le monde a duré au mépris de la promesse de la parousie, il
faut sans regret laisser tomber ces feuilles apocalyptiques
de I'arbre flétri de la vie nationale d’'Israél. Quelque disciple,
a quelques décades de la vie de Jésus, a saisi ces productions
juives pour suppléer ce qui lul paraissait manquer au message
du royaume 2.

A ces grands exemples d’anachronismes il faut en ajouter
quelques autres. Jésus refuse & un homme de prendre congé
de sa famille (Luc IX, 61, 62) ou d’ensevelir son pére (59, 60);
il veut qu’on haisse sa famille pour étre son disciple (Luc XIV,

! L’auteur fait & ce sujet de curieuses remarques, p. 585. Mon, votre,
notre Pére sont les termes par lesquels Jésus concoit et désigne le rapport
de l'esprit humain ou du sien avec Dieu. Déclaré « Fils de Dieu avec
puissance » du hant du ciel par Paul, le sens est purement messianique
et anthropologique. Le Fils et le Pere furent employés lorsque la théorie
du Logos distingua les deux participants de la divinité. On peut constater
méme une gradation dans l'usage des pronoms possessifs dans les
synoptiques. La substitution de mon Pere aun lieu de notre ou votre Pere
se retrouve le plus dans la rédaction la plus récente : jamais chez Marc;
trois fois chez Luec, 17 fois chez Matthieu. Le 4me évangile a 36 tois mon
Pere.

2 Vintérét qu'on a porté de tout temps & ces discours eschatologiques
s'explique surtout par la confusion de prophétie et de prédiction: on a
placé le centre de gravité de la prophétie dans I'annonce des choses fu-
tures; on 'a considérée comme une histoire anticipée.



492 F.-C.-J. VAN GOENS

26). Nous avons ici affaire & un évangéliste qui vivait au milieu
des conflits entre un christianisme agressif et un paganisme
régnant ; il oublie que Jésus n’avait d’autre personnel qui le
suivit que les douze ; qu'il ne demandait pas la rupture avec
la famille ou avec la synagogue, mais uniquement un coeur
plus aimant et une volonté plus fidéle. Disons enfin que le pré-
cepte le plus caractéristique du christianisme : « sl quelqu’un
veut venir aprés moi, qu’il se charge de sa croix et me suive »
(Mat. XVI, 24) n’a pu étre créé et consacré que par le sacrifice
du Christ.

Deuxiéme regle. Les événements miraculeux ne sauraient
étre regardés comme suffisamment attestés en présence de
causes naturelles qui expliquent la fol qu’on leur a accordée.
Il y aici de la place pour un assentiment, au moins partiel et
indécis, aux incidents rapportés comme miraculeux. Le miracle
apparent n’est pas exclu au nom de I'universalité de la loi.
Notre provision de lois connues, ne formant pas un cercle clos,
ne saurait exclure un phénomeéne anormal comme impossible.
Mais elle nous autorise & dire: 'événement accordé, vous ne
pouvez jamais dire que c’est un miracle ! En effet, il y a tou-
jours de la place pour 'imprévu dans leslacunes d’une loiindé-
terminée ; du moment qu’on lui assigne sa place dans cette loi,
I’événement appartient 4 la sphére de la nature, non 4 ce qui
est au dela, ainsi que votre miracle le requiert. Cette consideé-
ration prive ce qu’on appelle «signes et prodiges» de toute
valeur religieuse et les renvoie au monde ; j'y insiste d’autant
moins qu’elle accepte de la part des théologiens le faux pos-
tulat de I’exclusion mutuelle de la causalité cosmique et de la
causalité de Dieu et prétend gqu’on ne peut étre sir de la pré-
sence de Dieu qu’en dehors de la nature.

Sans étre préjugé impossible, un miracle rapporté peut étre
incroyable & cause d’'un manque d'évidence suffisante; c’est
sur cette base que doit reposer l'appréciation de la valeur
historique des narrés évangéliques. En présence de faits dont
nous n’avons pas la perception immédiate, nous prenons nos
précautions. Elles redoublent lorsque nous sommes éloignés
de toute expérience personnelle ; surtout si 'auteur des infor-



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 493

mations n’est pasd’une exactitude assurée. Mais le cas devient
toujours plus grave, si nous avons affaire 4 une tradition
orale, couchée par écrit. Si déja auvjourd’hui une cour de jus-
tice a souvent tant de peine & découvrir la vérité, on pourra
se faire une idée de ce qu’il faut avant de pouvoir recons-
truire le vrai tableau de la vie de Jésus. Nous dépendons des
synopliques qui sont séparés par la seconde ou la troisieme
génération des événements qu’ils racontent et qui, dans leur
période d’enthousiasme sans critique, reproduisirent la tradi-
tion populaire faite de souvenirs, de respect et de foi. En
conséquence, rien n’est plus certain que ceci: on a cru aux
miracles, arrivés ou non. Déja la foi & la possession démonia-
que n’était qu'une fausse interprétation de faits naturels. Quel-
quefois aussi une parabole oubliée se pétrifia en miracle sans
valeur. Ainsi la parabole du figuier stérile (Luc XIII, 6-9) s’est
transformée dans I’étrange histoire du figuier maudit (Mat. XXI,
18-20 ; Marc XI, 12-14, 20, 21). Le vrai sens d’autres miracles
rapportés se trouve dans leur signification symbolique. Si les
guérisons a distance sont accordées a la foi de la Syro-phéni-
cienne et & celle du centenier romain qui sont paiens, n’est-ce
pas pour montrer que la guérison est préte & répondre au pre-
mier appel de « ceux qui sont loin? » La multiplication des
pains, la marche sur les eaux, la transfiguration rentrent dans
la méme catégorie des symboles. La tentation objective le
combat intérieur. Entrer dans cette voie, c’est tenir compte
des conditions historiques et morales du temps.

Troisieme regle. Sont authentiques par eux-mémes les acles
et les paroles attribués & Jésus, qui dépassent clairement le
niveau moral des narrateurs, tandis que ceux qui ne rendent
pas son esprit, mais sont conformes aux leurs, rentrent dans
une tradition inexacte. Ici la tAdche du critique est plus difficile
et plus délicate ; il aura beau étre circonspect, son procédé ne
convaincra pas ceux qui demandent des motifs de foi plus
décisifs que ceux qui résultent de 'harmonie et de son con-
traire dans les nuances du caractére; pour d’autres rien n’est
plus persuasif. Quelques traits ont déja été signalés a propos
de I'anachronisme de la premiére regle.



494 F.-C.-J. VAN GOENS

Voici une parole du sermon de la montagne: « Ne donnez
pas les choses saintes aux chiens et ne jetez pas non plus vos
perles devant les pourceaux. » (Mat. VII, 6.) Selon 'usage con-
temporain juif, les termes de « chiens » et de « pourceaux »
désignent les gentils; si Jésus a prononcé ce précepte, il faut
admettre qu’il a donné sa sanction aux manifestations les plus
méchantes de lintolérance israélite. Un pareil mépris, une
pareille insulte peuvent-ils étre attribués & celul qui exalta la
foi de I’étranger (Mat. VIII, 10) et choisit le Samaritain pour
interpréete idéal du second commandement ? Ce langage a son
parallele et sa date dans I’Apocalypse (II, 18 et suiv.). Notre
verset, sans liaison avec le contexte, est une des plus récentes
interpolations du plus meélangé des évangiles et exprime l'aver-
sion (u’inspirait 'empiétement paien sur la pureté de I'Eglise
a4 ses pasteurs fideles et & son vrai peuple 1.

On se rappelle l'irritation que Luc attribue & Jésus en pré-
sence de 'endurcissement de son peuple (Luc IV, 16-30). Est-
ce la le serviteur de I’Eternel qui ne brise point le roseau
cassé et n'éteint point le lumignon cuifume? (Mat. XII, 18-21.)
Ces invectives adressées & des parents, des anciens, des voi-
sins, des compagnons d’enfance ne sont-elles pas plus 'expres-
sion de I’humeur que de 'amour ? Les autres évangélistes font
plutot penser a l’abattement qu’a 'agression (Marc VI, 4-6).
Luc, écrivant & une époque ol la prépondérance des Gentils
avait exaspéré les sentiments juifs, a transformé l'incident de
Nazareth en une miniature du ressentiment passionné d’Is-
raél contre 'usurpateur de ses promesses.

Le méme défaut de Luc peut étre constaté dans le récit du
chap. XI, 39-41. Jésus est censé avoir prononcé de vives in-
vectives contre les Pharisiens, pendant qu’il jouissait de I'hos-
pitalité de I'un d’entre eux. Mais Luc trahit sa faute en mettant

U 11 est étonnant que M. Martineau n'ait pas cité d'autres passages du
sermon de la montagne incompatibles avec le cavactere de Jésus. Ainsi
'autorité pharisaique de la lettre Mat. V, 18, 19 (avec allusion évidente
& Paul). Puis la proclamation du caractere messianique, des 'entrée du
ministere. Mat. VIL, 22 suiv. Voir Holtzmann, Hand Comm. sur les synop-
tiques, p. 108 et 13



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 495

dans la bouche de Jésus une citation du livre apocalyptique
la « Sagesse de Dieu » (49-51), qui fait descendre les crimes
commis contre les prophectes jusqu’a la mort de Zacharie pen-
dant le siége de Jérusalem par Tite. Ceci nous transporte en-
core au temps post-apostolique, alors que la rupture était
complete et envenimée entre I'Eglise qui se disait le vrai
Israél et les Juifs exaspérés de son apostasie. Mais ces senti-
ments ne sauraient se combiner avec les dispositions habituel-
les de Jésus: il y a loin des accents d’une justice froissée,
comme cn peut la supposer chez lui, a la rage aigué d’un pur
reproche adressé & un hote.

On ne peut s’empécher non plus d’étre frappé de la juxtapo-
sition d’une élévation idéale et d’un intérét personnel tout
opposé dans le méme discours, voire dans le méme précepte
attribué & Jésus. Cette juxtaposition, psychologiquement im-
possible, est moralement diffamatoire.

On sait le role que « la récompense » joue dans plusieurs
paroles attribuées a Jésus (Mat. VI, 1, 4, 6, etc.). Cela ne va
pas au dela de Prov. XIX, 17 : « Celui qui a piti¢c du pauvre
préte & ’Eternel et il lui rendra son bienfait. » Ailleurs méme
la modestie est recommandée comme le plus sir moyen d’évi-
ter des rebuffades et d’obtenir de Vavancement (Luc XIV, 8-11).
Mue par des motifs pareils, ’dme ne présenterait qu'une paro-
die de ce que Jésus aima et fut; elle ne pourrait offrir qu'une
momerie creuse de son attitude spirituelle devant Dieu et les
hommes.

On le voit, une divine révélation ne saurait passer par les
mains des hommes sans se dépouiller de son premier lustre
en traversant la région des nuages. Jésus semble en avoir eu
la conscience lorsqu’en poussant un profond soupir en son
ceeur, il dit: « pourquoi cette génération demande-t-elle un
signe? » (Marc VIII, 12) ou lorsqu’il déclara & ses disciples:
« vous ne savez de quel esprit vous étes animés » (Luc IX, 55).
(Pest donc & lui qu'il faut remonter; il y a des traits ineffaga-
bles qui n’appartiennent qu’a une figure unique de grace et de
majeste.



496 F.-C.-J. VAN GOENS

IX

Le départ que nous venons de faire ne permet pas encore
de considérer ce qui reste comme également authentique.
Aprés avoir élagué I'impossible, nous nous trouvons en pre-
sence de ce (ui peut étre vrai. Mais tout ce qui peut étre vrai
ne 'est pas réellement ; or il faut recueillir le réel avant que
Iimage historique se dégage de l'obscurité qui 'enveloppe.
La tradition commune n’est pas un photographe exact de la
réalité. 1l faut donc s’en rapporter aux considérations recueil-
lies du vaste champ des probabilités.

Acceptons comme point de départ avec Marc seul (I, 1) la
prédication de Jean-Baptiste comme étant «le commencement
de ’Evangile de Jésus-Christ. » CG’est de 14 que date chez Jésus
le réveil d’'une vocation consciente & parler et & agir en témoin
des choses de Dieu devant ses compatriotes. Tout ce qui pré-
céde est le secret de Dieu ; mais sur les rives du Jourdain, il
se dévoile ; Jésus vient au-devant des « temps de rafraichisse-
ment de la part du Seigneur » (Actes III, 19). Mais la figure et
le langage du Baptiste refoulent la joie dans son cceur: pas de
promesses, pas d’espoir; la cognée, le van, la colére céleste !
(’est le Sinai renouvelé! ce n’est pas la consolation d’Israél!
Cependant, dans son humilité, Jésus descend avec les péagers
et les gens de mauvaise vie dans les eaux de la repentance;
mais, en les quittant, les cieux se sont ouverts pour lui, et 1’a-
mour de Dieu I’a choisi pour son organe auprés des hommes.
Ce fut le moment décisif de la consécration & la vie divine de
sainteté et de miséricorde; c’est la crise qui n’est peut-étre
jamails ¢épargnée aux esprits qui marissent leur histoire spiri-
tuelle. Jésus demande & s’en rendre compte et est poussé au
désert.

Marc est trés sobre ici; Matthieu et Luc y mettent leur théo-
rie. [ls supposent que Jésus se sent étre le Messie et ouvrent
la controverse entre lui et Satan sur la double maniére d’en
conquérir le trone. Mais si, comme nous le pensons, Jésus
n’a jamais eu cette prétention et n’a voulu étre que le conti-



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 497

nuateur du Baptiste, & sa maniére, il faut se faire une autre
idée de cette lutte. Elle consista dans le conflit entre le réve
national et politique d'un royaume des cieux d’une part et
sa réalité spirituelle et humaine de 'autre. C’est de ce conflit
que Jésus sortit pale de priére et de jelne.

Jésus fut appelé plus tot qu’il ne I'avait pensé & remplir le
veeu de son ceoeur. Jean est jeté en prison ; Jésus sent que le
moment décisif est venu pour lui; il quitte Nazareth et va
précher en Galilée (Mat. IV, 12, 17; Marc I, 14, 15). C'est le
méme programme, mais 'esprit et la méthode sont différents.
Au lieu de se borner & un endroit, comme le Baptiste, il cir-
cule parmi ses compatriotes; c’est une mission itinérante
au lieu d’étre stationnaire. Le centre de gravité est déplacé:
plus de cri de colére céleste, plus de désert, plus d’absence
de miracles. L'influence personnelle lui gagne les deux paires
de disciples, qui formeront le noyau de sa suite. Sa personna-
lité se dessine par opposition & Jean: point de censure, mais
lamour. Tous ceux qui n’avaient pas perdu la clef de la sym-
pathie discernaient au premier coup d’ceil quels étaient les
traits de la vie humaine qui le touchaient, ce qu’il exigeait de
la conscience humaine, ce qu’il attendait de I’d4me humaine ;
on sentait qu’il réalisait la vie cachée de la communion avec
Dieu.

L’aspect le plus intéressant pour I'observateur était la grande
place qu’occupaient dans la pensée et D'affection de Jésus les
besoins et les souffrances humaines, les besoins inconscients
des satisfaits autant que les souffrances du corps ou de ’dme.
Son regard charitable répondait & la soif de pitié qui se tour-
nait vers lui. On elt dit la salle d’attente d’une infirmerie.
L’action étonnante de sa compassion sur les esprits ét par
I'esprit quelquefois sur les corps infirmes et perclus valut &
Jésus la réputation de disposer de pouvoirs miraculeux. Mais
I'exagération physique ne laisse pas d’avoir sa vérité morale:
vérité d’un caractére intime, si non de fait extérieur. Il avait
pitié de tout ce qui en était digne et guérissait tout ce qui
pouvait 'étre.

On s’étonnait, on se scandalisait d’une compassion plus tou-

THEOL. ET PHIL. 1891. 32



498 F.-G.-J. VAN GOENS

chée de la dégradation morale que de l'affliction personnelle.
Ne frayait-il pas avec les péagers et les gens de mauvaise vie?
(’est 'objection que fait le légaliste & un discernement spiri-
tuel plus profond. Jésus était indulgent envers le péché pros-
crit, condamné moins pour ce qu’il avait d’odieux qu’a cause
d’un manque de décorum, et cependant souvent plus acces-
sible & la repentance que les formes moins éclatantes de la
culpabilité. Mais il n’était pas indulgent pour le péché en
habit de cour ou de prétre, qui élude des devoirs naturels sous
prétexte de veeux sacrés, qui se confesse & D'église et fraude
au marché, qul flatte ses palrons et ran¢onne ses clients. Gest
alors que Jésus s’identifiait avec la voix de la conscience et
celle de Dieu!. L’homme purement moral ne comprend pas la
combinaison de la pureté la plus sévere avec la plus douce in-
dulgence ; chez Jésus, elles s’unissent dans la source unique
de toute sa vie, dans son rapport d’amour einvers le Pére cé-
leste, infiniment parfait. Voir les choses lelles que Dieu les
voit, c’est la vérité; les ramener & son amour, c¢’est la bonté;
agir conformément & ses regles, c’est la victoire.

(est cette simplicité de la vie en Dieu qui rend la personna-
lité de Jésus unique. C'est elle qui triomphe des impressions
mensongéres du monde; grice & elle, la création est pour
Jésus le dépositaire, le véhicule de la pensée divine. Bien dif-
férent des réformateurs du monde qui dénigrent la beauté de
la terre et le bonheur de la vie humaine et qui qualifient tou-
tes les productions de 'homme naturel de charnelles et étran-
géres aux enfants de Dieu, Jésus voit Dieu partout, dans les
lis, les oiseaux, 'enfant. I’ascétisme n’avait pas de prise sur
lui. Tout ce que Dieu donne est bon, pourva que chaque don
conserve la place qui lul est assignée. Le spirituel n’est pas
au deld du matériel, mais au dedans, cherchant toujours &
exprimer sa pensée. Les choses extérieures se dépouillent de
leur enveloppe devant lui. Aucun déguisement ne pouvait lui

! Malgré les traces de remaniement dans les discours antipharisai-
ques de Jésus, nous y trouvons des textes plus anciens qui représentent
son attitude réelle vis-aA-vis de l'enseignement ecclésiastique de son
temps. (P. 609.)



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 499

dérober les détours ou la simplicité d’'une dme. Le costume du
Samaritain, 'office du publicain, les haillons du mendiant, les
ulceres du lépreux n’interceptaient pas le rayon de son amour
et de sa confiance. Il voyait dans I’homme l'invisible et mesu-
rait son affection & ce qu’il est, non & ce qu’il semble étre.
Ainsi s’explique son précepte du pardon mutuel jusqu’a sep-
tante fois sept fois, ou jusqu’a sept fois en un jour (Mat. XVIII,
21, 22; Luc XVII, 4). Il ne s’agit pas de renoncer a désapprou-
ver le péché ou d’annoncer la dispense de la pénalité natu-
relle; mais il faut accueillir 'aveu du pénitent avec une
entiére sympathie, partager sa colére et sa tristesse, unique-
ment s’il est en colére contre lui-méme et triste pour lui-méme.
Tout élément personnel doit étre absent. Il faut aimer le péni-
tent pour ce qu’il est et d’autant plus qu’il est autre qu’il
n’était et que votre affection 'a rencontré. Voila le reflet du
pardon divin.

En s’adressant & ceux qui tout en connaissant leurs ressour-
ces et tout en étant familiarisés avec la tentation se détournent
du droit chemin, Jésus n’estime pas qu'ils soient possédés
d’un démon, mais qu’ils ne se possedent pas?l. Jésus leur dit
de veiller sur leur cceur, puisque chacun de ses mouvements,
livré & lui-méme, peut devenir un despote et faire un criminel;
dumoment qu’il y a relache & se contenir, on est sur le point
de tomber dans le crime. « Gest du ceeur de 'homme que
sortent les mauvaises pensées. » (Marc VII, 21-23.) Ce n’est
qu'en se livrant au pouvoir d’un amour supérieur, qui triomphe
des sollicitations des sens et du froissement de 'amour-pro-
pre, que 'on pourra s’en rendre maitre; il n’y a de repos
que dans laspiration dominante & devenir « parfail, comme
votre Pére est parfait. » Une conception pareille de la vie a
pour trait distinctif ’humilité, qui croit avec le progreés spiri-
tuel et force la plus noble 4me de s’écrier: « Pourquol m’ap-
pelles-tu bon ? Dieu seul est bon. » (Marc X, 18.)

On comprend qu'un respect aussi profond du sanctuaire in-

111 est étonnant que M. Martineau n’ait pas discuté le fait de la

croyance de Jésus i Satan et aux démons. La guérison des possédés le
prouve.



500 F.-C.-J. VAN GOENS

térieur devait inspirer une aversion supréme de toute casuisti-
que, de toute contrefacon de la piété. De 14 ses indignations
contre « les guides aveugles, » les sabbats superstitieux, les
priéres aux coins des rues. Mais cette antipathie n’est que
I'ombre de cette sympathie dont nous possédons des preuves
si touchantes: le jeune homme riche que Jésus aima (Mat. X,
21) et auquel il imposa le seul devoir qu’il et négligé jus-
que 1a; la scéne de Marthe et Marie (Luc X, 38-42) ol Jésus
donne & entendre la nécessité d’un esprit nouveau pour faci-
liter le sacrifice qu'impose le devoir et calmer les soucis qu’il
cause ; I'incident du nard pur (Marc XIV, 3-9; Luc VII, 36-40)
qui nous montre toute la sympathie de Jésus pour tout mou-
vement pur du cceur, indépendamment de I'action extérieure.
En appréciant les relations de ’homme avec Dieu et des hom-
mes entre eux, il pénétrait toujours dans les affections les plus
intimes qui constituent le caractére.

C’est ce qui explique la catholicité ou ’humanitarisme de sa
religion!. Quoiqu’il ne fit envoyé personnellement qu’aux bre-
bis perdues d’Israél, son appréciation des hommes par leur
vie intime lui permettait ce coup d’ceil universel. Le sanctuaire
de la vie se cache derriére le langage, 'usage et la race; et de
tous les climats il y a un chemin vers le ciel, et une unité spi-
rituelle parmi les hommes qui devrait leur faire honte de leurs
mépris et de leurs inimitiés. Aussi nous voyons Jésus s’intéres-
ser indirectement & ’étranger et au compatriote, au centenier
comme au publicain, au Phénicien comme au Samaritain. Il
va « dans les chemins et le long des haies », pour découvrir les
fleurs cachées, la susceptibilité de l'enfant, 'offrande de la
veuve, 'affection du pénitent. Les bénis ce sont les pauvres en
esprit, les débonnaires, les ceceurs purs, les altérés de la justice.
Il s’attaque aux antipathies de son peuple et répand un rayon

t« Celui qui, du sein du nationalisme hébreu, en face de I'égoisme
humain, au fort des usurpations du moi individuel et politique, proclama
de sa bouche le principe de la fraternité humaine, de la fraternité en
Dieu, celui-la, pour jamais, a clos la carriere des découvertes et des
conquétes du monde moral. Le cosmopolitisme est né du christianisme. »
Vinet, Litt. franc. du diz-newviéme siéele, 11, 151.



L’AUTORITE EN MATIKRE RELIGIEUSE 501

de grdce sur les noms les plus détestés: un publicain devient
le symbole de I’humilité et un Samaritain celui de la charité.

Ces sympathies catholiques se manifestérent aussi dans 'at-
titude que prit Jésus & ’égard de I’Ancien Testament. Il n’en
combal pas I'autorité; au contraire, il explique les prophétes
dans la synagogue et justifie ses lecons les plus spiriluelles
par le langage de la loi. Il faut cependant avouer qu’en con-
centrant tout bien dans 'affection d’ott découle laction, il an-
nulle d’un coup des chapitres entiers du Code mosaique, xxf«-
pibwy wavta T Beapare, comme dit évangéliste (Marc V1L, 19). En
dispensant de la lettre de I'institution sabbatique et en laissant
la liberté de faire du bien le jour du repos, Jésus supprime le
repos absolu légal. En jugeant le divorce tel que la loi le pres-
crit et le mariage aprés le divorce, en en appelant & I’histoire
d’Adam et d’Eve, commme preuve de I'intention divine, Jésus an-
nulle les ordonnances légales de Dieu par I'idée quia présidé a
la constitution de la nature et de la vie morale de 'homme (Marc
X, 2-12)1. Qu’est-ce d dire ? toute autorité définitive est enlevée
aux systémes de loi et d’usage et tout est soumis & la régle
d’une raison plus éclairée et d’un sens plus élevé du bien. La
conscience vivante est la réformatrice perpétuelle des lois his-
toriques et de la pratique sociale. La balle est enlevée ; le grain
s’y trouve. Ainsi Jésus saisit ’esprit sous la lettre. Ajoutons que
de ces sympathies catholiques, dans les limites d’un Israél
exclusif, naquit un développement religieux qui, sans préju-
dice du respect pour ce qui est humain, empécha les vieux éle-

1 Voyez, dit M. Martineau, p. 622, ce qui recommandait I'argument &
Jésus: la pensée divine du mariage dans son origine consiste dans un seul
homme et une seule femme donnés I'un & 'autre par Dieu lui-méme,
pour la vie, alors qu’il n’y avait pas encore de mort, ni1 aucune autre vie
humaine. Qui peut douter de ce que cela signifie? Représentez-vous
Adam renvoyant Eve ou réciproguement: se pourrait-il dureté plus
grande et plus odieuse ? Cependant ils n'étalent pas sans péché ; comme
ils avalent vécu ensemble au Paradis, ils le quitterent ensemble et furent
un dans le bien comme dans le mal. Et ainsi Jésus décide qu'en permet-
tant la dissolution du mariage et le nouveau mariage de I’homme ou
de la femme, Moise a fait ce qu’il y avait de mieux & faire pour assurer le
praticable, en cédant & «la dureté des cceurs ».



502 F.-C.-J. VAN GOENS

ments d’arréter la marche des nouveaux et substitua I'élasti-
cité de la loi & son inflexible raideur pharisaique. Le christia-
nisme primitif, enveloppé bientot de la prédominance paienne,
fut préservé d’une répudiation totale de I’héritage hébreu et
maintint la précieuse littérature de ’Ancien Testament, dépo-
sitaire de vérité divine et d’expérience spirituelle.

Gréce au développement de sa vie en Dieu par I'assimilation
des plus beaux éléments de la piété israélite, Jésus ne put
manquer de refondre ses conceptions héréditaires au sujet du
Royaume de Dieu. Le message de Jean Baptiste s’élargit; la
Galilée ne suffit plus; Jésus va s’adresser au quartier géné-
ral des chefs & Jérusalem, quoiqu’il sache qu’'un prophéte y
doit mourir (Luc XIII, 33). Héraut du Messie, non Messie lui-
méme, il s’attend au sort de Jean, dont 'autorité divine est la
méme que la sienne (Marc XI, 27-33), idée qui n’aurait jamais
pu se présenter, si Jésus avait été 'objet du message de Jean,
au lieu d’en étre le continuateur.

Cette these est en contradiction avec l'enlrée triomphale &
Jérusalem, surtout si 'on songe que, selon les synoptiques,
Jésus a pris linitiative et préparé une procession destinée &
accomplir une prophétie de Zacharie. Mals c’est précisément
cette prophétie & accomplir et un miracle & réaliser (Cf. Marc
X1V, 12-16) qui font suspecter I’historicité du récit; et il y a
des considérations qui corroborent cette suspicion. D’abord
tout ce qui précede nous montre chez Jésus un pathétique hé-
roisme en face de l'ignominie et de la mort, une répression
touchante des illusions de ses disciples: «il n’est pas venu pour
étre servi mais pour servir et donner sa vie en rancon pour
plusieurs. » Quelques heures auraient-elles pu suffire pour le
faire compter sur la couronne dans la ville ol il s’était attendu
ala croix ? Entré dans la ville, rien n’annonce le roi du royaume
de Dieu, tout au contraire en manifeste le héraut. Un roin’ac-
cepte pas des débats comme ceux qui s’ouvrirent dés son en-
trée dans la capitale. Remarquons ensuite I'anachronisme de
Luc. Conformément & son point de vue paulinien, qui n’admet
la déclaration de Fils de Dieu (Messie) qu’a la suite de la résur-
rection de Jésus, Luc fait suivre 'entrée triomphale des effu-



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 503

sions de I'homme de douleurs (XIX, 36-44), c’est-a-dire la simul-
tanéité absolue de deux dispositions de lesprit tout a fait
opposées. (est qu’a son point de vue il ne s’agissait ici que
d’une royauté différée. Mais cette théorie paulinienne n’exis-
tait pas au moment ou le récit nous transporte; les Galiléens
ne se souciaient pas d’une royauté différée : ils ’escortaient
pour lui faire recevoir une couronne immédiate. Enfin, devant
Caiphe, on cherche des témoignages contre Jésus et on allegue
sa prétention & détruire le temple (Mat. XXVI, 61), en revan-
che, pas un mot de cette entrée provocatrice qui devait étre
de si grande notoriété et aurait établi si péremptoirement son
affectation du pouvoir messianique. Toutefois si I'épisode n’est
pas historique, il n’est pas de pure invention ; il contient un
novau effectif. Jésus n’a rien organisé ; le mouvement parmi
ses disciples a été spontan2; & mesure qu’ils approchaient de
la ville, ses murs, ses palais, son temple leur inspiraient l'idée
de la gloire du royaume & venir; d’autant plus qu’ils étaient
accompagnés de Celui qui en avait toujours annoncé 'appro-
che. On concoit comment la vivacité d’un Pierre et I’enthou-
siasme des fils du tonnerre ont pu donner le signal. Mais si
nous ne tenons compte que du plus ancien récit (Marc XI, 9,
10) il n’est question ni du « fils de David» (Mat. XXI, 9) ni du
« Roi qui vient au nom du Seigneur» (Luc XIX, 38), mais
uniquement « de celui qui vient au nom du Seigneur » (titre ap-
pliqué a tout prophéte; Deut. XVIII, 22) et « du royaume qui
vient; » il n’est pas question du Roi. La scéne réduite & ces
proportions a pu avoir lieu sans impliquer, de la part de Jésus,
d’autre prétention que celle de héraut du Royaume.

La purification du temple ne nous étonne pas. Elevé dans la
synagogue ou 'on n’apporte d’autre offrande que celle de la
repentance et delafoi, Jésus put difficilement supporter la vue
de prétres bouchers et de victimes immolées ou I'odeur d’une
chair consumeée, autrefois censée agréable & Dieu et maintenant
odieuse aux hommes. Habitué & faire sa priére sous la voute
des cieux, il avait peine & respirer dans ces murs suffoquants
ol des nuages d’encens avaient la prétention de I'adoration
et ol1 la fumée de I'autel faisait I'ceuvre de la priere. Celte re-



504 ¥.-C.-J. VAN GOENS

ligion toute rituelle et cette morale faite de légalisme lui appa-
raissaient comme une conspiration contre les réalités divines.
Nous ne sommes donc pas étonnés que Jésus ouvrit les quel-
ques jours qu’il passa au temple par un acte éclatant (Marc XI,
15-18), suivi de puissants avertissements aux Scribes (Marc
XII, 38-40). C’est ce que rappellent les témoins devant le tri-
bunal en déclarant : « nous ’avons, lui-méme, entendu dire: je
détruirai ce temple élevé par la main des hommes et en trois
jours j’en béatirai un autre, qui ne sera pas fait de main
d’homme. » (Marc XIV, 57, 58.) C’est-a-dire : fuyez ces murs qui
vous éloignent de Dieu au lieu de vous rapprocher de lui ; ve-
nez le chercheravec moi, d’esprit & esprit, et au prochain sab-
bat vous serez unis & lui dans une communion impérissable.
Le coup porté & la conscience sacerdotale doit étre vengé ; la
condamnation ne se fait pas attendre et les passants en répe-
tent le motif au pied de la croix en disant: « toi qui détruis le
temple et qui le rebitis en trois jours, sauve-toi tol-méme en
descendant de la croix.» (Marc XV, 29, 30.) Cette grande pa-
role ne s’arréte pas au Calvaire; elle se reproduit essentielle-
ment dans la condamnation et I'apologie d’Etienne. Tant il est
vral que c’est de la personnalité de Jésus que partit le culte en
esprit et en vérite !

Les réponses de Jésus aux dilemmes des espions qui I'envi-
ronnaient chaque matin de cette semaine supréme, au temple,
sont aussi intéressantes par leurs réserves que par leurs réveé-
lations.

La question du tribut (Mat. XXII, 15-22) est destinée &
brouiller Jésus soit avec le gouvernement romain, soit avec
I'opposition des zélateurs. Il se contente de dire en montrant
'effigie et la légende de la monnaie courante en Judée : « ren-
dez & César ce qui est a César, et & Dieu ce qui est & Dieu. » La
réponse est évasive, mais c’est précisément en cela que con-
siste sa pertinence. La question n’était pas faite pour un pro-
phéte, mais pour I’école ; il ne s’agissait pas de la vie spiri-
tuelle, mais des conditions extérieures et politiques. La piéce
de monnaie courante manifestait certains rapperts dont les de-
voirs étaient inséparables; or tout devoir, en dernier ressort,



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 505

est divin, bien qu’il s’exprime sous la forme de I’obligation en-
vers 'homme; par conséquent la religion s’étend aux deux
sphéres et n’a pas & s’occuper de la définition des limites de la
vie civile; elle n’a qu’a assurer I'application consciencieuse de
la raison dans cette ceuvre. C’est pourquoi Jésus décline les
fonctions de juriste mais en ramene les résultats au devoir sa-
cré comme le reste.

Un autre rayon de lumiere jaillit de la pensée de Jésus &
propos de la question que les Sadducéens lui adressent sur la
résurrection des morts (Mat. XXII, 23-33) Il écarte la question
des sept fréres qui ont successivement épousé la méme femme
en affirmant qu’au siécle & venir il n’y aura plus qu'une exis-
tence pareille a celle des anges, une société dont les membres
seront unis par une pure affection et une ressemblance crois-
sante avec Dieu. Mais Jésus fait plus: il ajoute une idée dont la
portée est plus grande: les morts ne ressusciteront pas seule-
ment, maisils vivent; ’homme & qui Dieu a confié une vie res-
ponsable doit partager la perpétuité de Dieu. L’argument est
puisé dans la déclaration de Dieu aux patriarches: je suis le
Dieu de vos péres, le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob (Ex.
111, 14, 15). Vous en faites, dit Jésus: je suis celui qui était le
Dieu des patriarches. Ce présent constitue 'essence de celui
qui s’est manifesté & Moise sous le nom de: je suis. C'est dire
qu’il est autant qu’il était le Dieu des peres. Cette phrase serait
une dérision si Dieu les avait fait disparaitre en sorte qu’ils
n’existassent plus; les morts ne peuvent pas avoir de Dieu;
Lui, toujours vivant ne peut étre qu’'en relation avec ceux qui
vivent. On sent ici une pensée qui lutte avec un texte pour lui
extorquer la vérité qui la travaille; mais elle proclame I'impos-
sibilité de la mort de ’homme ; Dieu ne peut pas détruire I'u-
nion qui s’est formée entre lui et ceux qu’il aime ; il ne peut
pas mettre fin 4 ’objet de son amour.

La question duscribe : « quel est le premier de tous les com-
mandements? » (Marc XII, 28-34) permit & Jésus de montrer la
base de tout son enseignement. Au lieu de choisir parmi les
commandements celui qui est le principal, il les résume tous
en deux, ’amour de Dieu (Deut. VI, 5) et 'amour du prochain



506 F.-C.-J, VAN GOENS

(Lév. XIX, 18). Ni I'un ni l'antre ne veulent des régles qui pe-
sent sur la volonté ; il s’agit d’affections ntimes qui nous por-
tent vers une consécration infinie et une sympathie finie et qui
embrassent toutes les exigences de la loi et toutes les inspira-
tions des prophétes. (est la perfection de la vie humaine pé-
nétrée de la plus sublime des humaines religions.

Quant aux discours eschatologiques, remarquons que les ques-
tions privées que les disciples sont censés, selon les synopti-
ques, adresser & leur Maitre, n’ont aucun rapport avec les en-
seignements spirituels qui précédent, mais uniquement avec
des prophéties peu historiques combinées avec la parousie; il
est permis d’y voir les idées qui remplissaient les esprits des
disciples. Mais la réponse de Jésus montre que ces discours
étaient un extrait d’'une apocalypse juive postérieure.

Il est probable que Judas n’a pas eu l'intention d’accomplir
ce qui est arrivé ; il n’a fait que mettre le comble & l'impa-
tience que tous les disciples ressentaient & I’égard de la len-
teur de la manifestation du Messie ; il voulait forcer la main &
Jésus et le contraindre & se déclarer. L’échec de son dessein
explique mieux son effroi et sa mort que la faibie mesure de
componction gu’on peut attribuer & un traitre qui réalise froi-
dement son dessein.

La priéere de Gethsémané : « Abba, Pére, toutes choses te
sont possibles, éloigne de moi ce calice» (Marc XIV, 36), sem-
ble annoncer qu’aux yeux de Jésus toute possibilité de déli-
vrancen’était pas exclue. Ilestencore en suspens de ce qui doit
lui arriver. Dans ce cas Jésus n’a pas pu prononcer les prédic-
tions les plus positives et les plus détaillées sur sa mort & Jéru-
salem et sur sa réapparition en Galilée; ces annonces se rédui-
sent tout au plus & des pressentiments nalurels du danger.
Ajoutons que si Jésus a considéré son sort non comme pré-
déterminé, mais comme dépendant encore d’une disposition de
la volonté divine, il n’a pas pu y volr la destinée du Messie qui
devait mourir selon les prophéties, mais comme le sort d’'un
héraut du royaume de Dieu dont le message pouvait provo-
quer, comme chez le Baptiste, la vengeance des meurtriers, ou
bien y échapper. S’il s’était pris pour le Messie et qu’il eit dé-



L'AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 807

crit et daté son avénement sur les nuées du ciel, avee tous les
signes qui devaient le précéder et les assises qui devaient les
suivre, comment pouvait-il demander la permission de rester
dans ce monde et d’étre dispensé de la parousie? Il y a plus.
Selon M. Renan! la priére de Jésus demandant & étre dispensé
de la coupe amére est I'effet de la peine encourue par les pré-
tentions téméraires qui s’écroulent au contact de la réalité;
mais comment accorder avec cette hypothése la priére de la
soumission & la volonté divine? Comment la découverte de
Iexagération dans laquelle il était tombé, pouvait-elle lui faire
dire: non ma volonté, mais la tienne! Selon les doctrines
officielles la coupe ameére estle couronnement de toute I’histoire,
considérée par Jésus comme l'essence du dessein de Dieu &
son égard : mais comment concilier avec cela les paroles: s’il
est possible que la coupe passe loin de moi? Comment un ré-
dempteur parvenu & la crise marquée pouvait-il demander d’en
étre dispensé ? Non, Jésus ne vit la croix qu’d son approche.
(Yest le cri de 'innocence et de la sainteté. Il commence par
reculer devant les hommes qui « lévent le talon contre lui, »
pour se réfugier ensuite entre les bras de Dieu.

Le déclaration messianique de Jésus devant le souverain
sacrificateur souléve des objections sérieuses. Selon les sy-
noptiques le président demande catégoriquement s’il est le
Christ, le fils de Dieu. Selon Matthieu (XXVI, 63) et Marc
(XIV, 61) la réponse est formelle: je le suis, tu I’as dit. Selon
Luc la réponse est évasive: « vous dites que je le suis »
(XXTI, 70). Jésus laisse aux questionneurs la responsabilité de
I'identifier avec le Fils de Dieu. Ce phénoméne donne & penser.
De plus, il est difficile d’admettre que Jésus, aprés avoir in-
terdit péremptoirement toute prétention en sa faveur a la qualité
de Messie, ait choisi ce moment ficheux et cet audiloire mal-
veillant pour sa premiére profession ouverte. N’oublions pas

! Vie de Jésus, 1882, p. 390 : « Durant ces derniers jours, le poids énorme
de la mission qu'il avait acceptée pesa cruellement sur Jésus. La nature
humaine se réveilla un instant. 11 se prit peut-étre & douter de son ceu-
vre. La terreur, I'hésitation s’emparerent de lni et le jetérent dans une

défaillance pire que la mort..... pleura-t-il de n'étre pas resté un simple
artisan de Nazareth? »



508 F.-G.-J. VAN GOENS

que la prétendue déclaration de Jésus devant le grand prétre
s’accorde avec la théorie subséquente des disciples. Nous de-
mandons enfin qui étaient les témoins ? Pierre n’y était pas et
ne tarda pas a s’enfuir en Galilée, derniére brebis du troupeau
dispersé.

Les sept paroles de la croix sont les derniers traits qui
donnent une conception vraie dela personnalité de Jésus. Marc
(XV, 34) et Matthieu (XXVII, 46) ne nous transmettent que le
cri: « mon Dieu! mon Dieu! pourquoi m’as-tu abandonné? »
Nous trouvons ici le foyer de I’agonie physique qui momen-
tanément consume toutes les rosées idéales qui auraient pu le
rafraichir ou l'éteindre. Si le mot abandonné est sérieux, on le
comprend si Jésus est le héraut du royaume de Dieu, appelé
A préparer ses voies: pouvait-il s’attendre & une fin aussi tra-
gique ? ne pouvait-il pas se flatter raisonnablement d’en étre
préservé? Mais si Jésus a eu la conscience d’étre le Messie,
s'ill a considéré la croix comme sa couronne, s’il I’a volon -
tairement acceptée et en a fait fréquemment la prédiction
a ses disciples, on ne saurait admettre qu’il traitdt I'exact
accomplissement de ses propres intentions d’injuste abandon
de la part de Dieu.

Trois autres paroles sontdues & Luc, ¢’est-a-dire datent de la
fin du premier siecle. La premiére (XXIII, 34): «Pére, pardonne-
leur, car ils ne savent ce qu’ils font! » souléve une question
quant & I'ignorance qu’elle allegue. Si cette parole ne marque
la douceur & I’égard d’un homicide quelconque, accompli par
une passion aveugle, sous l'influence de véhémentes tentations,
sans étre l'expression du véritable caractére de celui quil'a
commis, nous ne trouvons rien 14 qui ne s’accorde parfaite-
ment avec 'abnégation et la clémencede Jésus. Mais s’il s’agit
d’un péché d’ignorance, qui ignore la nature de sa victime, sa-
voir le Messie, nous avons ici une conception apres coup du
nairateur: Jésus ne marcha pas 4 la mort en qualité de Messie.
Peut-étre Luc a-t-il donnéa 'invocation du pardon céleste un
tour qu’elle n’avait pas primitivement. Peut-étre a-t-il répété
sa propre pensée en mettant une intercession semblable sur les
levres d’Etienne (Act. VII, 60).



L'AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 509

Faut-il attribuer 3 Jésus la promesse faite au bon larron :
« aujourd’hui tu seras avec moi en paradis» (Luc XXIII, 43) ?
Onsedemande s’ily a probabilité physique et morale que deux
condamnés, au milieudes horreurs du supplice, aient une alter-
cation sur le caractére messianique de leur compagnon de
souffrance. Disons aussi qu’en manifestant la conviction que
Jésus, malgré sa mort sur la croix, «allait entrer dans son
régne, » le pénitent exprime une pensée dont les pieux dis-
ciples n’avaient pas encore la plus faible lueur. De plus Jésus
qui désavouait habituellement la prétention messianique en sa
faveur, I'accepte ici et fait une promesse en vertu d’elle. Enfin,
la division du Hadeés, appelée Paradis, alaquelle Jésus renvoie
le suppliant était, selon la foi courante des juifs, lerendez-vous
des &mes justes réservées a la résurrection. La conception nous
raméne donc non au Calvaire mais & ’époque de la composition
du troisieme évangile. C’est alors que naquitla foiala descente
aux enfers, » olt le Christ est allé précher aux esprits qui sont
en prison. » (1 Pierre III, 19.) On sait au reste par la parabole
du mauvais riche que Luc a une prédilection pour les scénes
du Hadés.

La derniere parole que Luc nous ait conservée: « Pere, je
remets mon esprit entre tes mains » (Luc XXIII, 46) est cer-
tainement ce (que Jésus pouvait dire de plus caractéristique,
tant qu’il lui était possible de penser et de parler. Matthieu
(XXV, 50) et Marc (XV,37) ne mentionnent qu'un cri inarti-
culé. Peut-étre Luc, comme Jean, a-t-il voulu Pinterpréter en
Particulant d’aprés le Ps. XXXI, 6.

Le quatrieme évangile nous a conservé le reste des sept
paroles.

D’abord les adieux & Marie et au disciple que Jésus aimait :
« femme, voila ton fils. Voilad ta mére. » (XIX, 27.) §’il ne s’agis-
sait que de la beauté de ces touchantes paroles, il n’y aurait
pas la moindre difficulté d’en admettre le caractére historique.
Mais les objections, hélas! abondent. Jean a quitté Gethsemané
pour fuir en Galilée, et Marie ne ’a pas quitté: elle ne figure
jamais parmi les femmes galiléennes qui croyaient en Jésus 1.

!« Dans les trois premiers évangilesle groupe de personnes fideles se



510 F.-C.~J. VAN GOENS

Puis Jésus avait remplacé les liens de la famille qui le désa-
vouait par ceux de la nouvelle naissance qui 'unissait & maint
autre pére, sceur ou mére (Marc III, 31-35). D’ailleurs le qua-
trieme évangile ne contient pas I’histoire du ministére réel de
Jésus, mais une exposition de ce qu’il aurait da étre; c’est
I'idée de 'auteur selon la théologie de son temps ; il appartient
4 I'école (ui conforme I’histoire & la doctrine, au lieu de con-
troler la doctrine par I'histoire. Enfin l'incident qui nous oc-
cupe est destiné & appuyer le dessein qui régne dans tout cet
évangile 2, de placer le disciple bien-aimé au-dessus de Pierre et
de donner ainsi de l'autorité & une théologie plus spirituelle
que celle du judéo-christianisme.

Enfin Jésus, sachant que tout ce que la prophétie avait an-
noncé i son sujet était accompli, demande & boire pour procla-
mer cet accomplissement et dit : rerédeoran ; toutes les prophéties
relatives au Messie sont réalisées. Tout cela pourrait passer
pour historique, siJésus avait affecté laroyauté messianique, si
I’adaptation des prophéties au prophéte de Nazareth n’était pas
une pratique apostolique et postapostolique et si la tendance
évidente du quatrieme évangile ne consistait pas & pousser cette
pratique a l'extréme. Maintenant nous ne pouvons voir dans
ces paroles qu’une production de la théorie, non la consignation
d’un fait. Gependant, historiques ou fictifs, tous les détails de la
crucifixion représentent ce que, selon la foi des héritiers les
plus rapprochés de son esprit, Jésus aurait siirement dit et fait,

tient «loin» de la croix et ne s'entretient pas avec Jésus. Selon le 4me
évangile, Marie et Jean assistent au orucifiement, au pied de la croix;
Jésus g'entretient avec eux et confie sa meére & son disciple favori. Chose
singuliere! La mere des fils de Zébédée on Salomé, que Matthieu et Marc
placent parmi les femmes fidkles, est privée de ces honneunrs dans le récit
qu’on suppose avoir été écrit par son fils. Le nom de Marie attribué & la
sceur de Marie, mere de Jésus, est aussi quelque chose de singulier. lci,
je suis nettement pour les synoptiquee.» E. Renan, Fie de Jésus, 1882,
p. 525,

2 Voir XIII, 24, 25; XVIII, 15, 16; XX, 2-8. La présence de ce disciple au
pied de la croix contraste avec le reniement et la désertion de Pierre
dont le quatrieme évangéliste ne signale pasla repentance, comme l'ont
fait les synoptiques. Voir X VIII, 17, 18, 25-27.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 511

tant qu’il disposait de sa volonté et de sa voix. lls laissent une
impression tellementd’accord avec ses affections caractéristiques
quils inspirent autant de joie que de respect pour la tragédie
la plus profonde du monde.

Le dernier soupir de Jésus termine I’épisode historique de
sa révélation, celle-ci, concentrée dans le drame de sa vie,
avait fourni toute sa lumiere immeédiate au terme de sa vie
terrestre. Sans doute ce ne fut pas la fin de son existence ; la
conviction absolue de ses partisans & ’égard de sa vie éter-
nelle est au nombre des faits historiques les plus certains ;
mais cette continuation appartenant & une autre sphere, nous
avons ici I'histoire des disciples, non celle de leur maitre. Le
triomphe de la mort a été pour eux ce qu’il sera toujours: 'ob-
jet d’une foi irrésistible ; mais c’est une illusion que d’en de-
mander la garantie spirituelle aux sens et de vouloir I’établir
par les témoignages d’un fait palpable et visible, ainsi qu’on a
essayé de le faire dans le Nouveau Testament. Quoique lacroix
fat pour le crucifié latransformation en un vie supérieure, elle
est pour nous la retraite vers l'invisible et la cloture nécessaire
de sa révélation historique.

X

En terminant ces discussions je ne saurais, dit l'auteur, me
défendre d’une double coneclusion.

Le christianisme, tel que les églises 'ont défini et entendu,
s’est développé principalement & l'aide de ce qui est périssable
dans ses sources, non historique dans ses traditions, mytho-
logique dans ses idées préconcues et mal compris dans les
oracles de ses prophétes. Depuis la légende d’liden jusqu’a la
fantaisie de la derniere trompette, toute Ihistoire du monde
est déformée. La tache originelle avec sa perdition involon-
taire, la rédemption avec son salut vicaire, 'incarnation avec
son impossible doctrine de deux natures dans une personne,
la transmission de la grace par des éléments malériels sous
la garde d'une corporation consacrée, le second avénement du
Christappelant les morts et séparant les brebis d’avec les boucs



512 F.-C.-J. VAN GOENS

en jugement supréme — tout cela est le produit d’une littéra-
ture mythique, de réves messianiques, de théologie phari-
saique, de superstition sacramentelle, d’apothéose populaire.
Ces vaines imaginations préoccupent tellement les credos
qu'ils ne contiennent d’autre élément moral ou spirituel que le
pardon des péchés. Pour répandre ce christianisme on gaspille
d’immenses ressources matérielles et spirituelles avec un effort
aussi déplorable en matiére de religion que serait, en matiére
de science, celui des hiérarchies et des missions pour propa-
ger I'astronomie de Ptolémée et pour inculquer les regles de la
nécromancie et de l'exorcisme. L’aliénation croissante des
classes intellectuelles de la société a 'égard du christianisme
et la culture spirituelle du reste, peu supérieure a celle de 'ar-
mée du Salut, voila des phénomeénes sociaux qui doivent
adresser un appel solennel &4la conscience des églises établies.
Pour acquitter la dette qu’elles ont contractées envers l'intel-
ligence du genre humain, elles cherchent adroitement & se
dédommager en cultivant les beautés de lart rituel. L’a-
pologie peut endormir les esprits pour quelque temps, mais
ce ne sera pas pour toujours .

Toutefois, d’autre purt, j'ai de quoi nourrir en moi la paix et
Iespérance; j'ai la confiance que le christianisme bien com-
pris, commeétantlareligion personnelle de Jésus-Christ, n’a pas
d’éléments périssables et réalise le vrai rapport entre Dieu et
I’homme. Ce n’est pas & dire que Jésus plt lire la loi et les
prophétes avec les yeux d’'un Kuenen et qu’il sat la date du
livre de Daniel. Mais je pense que la soumission aux condilions
d’une connaissance imparfaite, loin d’étre une cause d’inca-
pacité pour un guide dans les choses divines, est au contraire
une qualité essentielle. En effet la toute-science avec son in-
fini est au deld de la perspective relative que suppose notre
expérience spirituelle. La religion étant la vraie attitude de
I’dmie finie devant Ulnfini, I'effort de la vue du sein des ténebres
vers la lumiére éloignée, la consécration d’une bonté toujours
encore faible et précaire au Parfait et & I’Eternel, il n’y a qu’un

U]l g’agit du puséisme quinous transporte exclusivement en Angleterre.



L AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 513

médiateur qui puisse nous aider; c’est celui qui « touché de
nos infirmités est tenté comme nous en toutes choses, mais
sans péché. » (Héh. IV, 15.) Cette condition méme, « sans
péché, » doit étre entendue non dans un absolutisme rigide,
mais dans sa signification relative pour tout esprit qui se déve-
loppe. Il s’agit simplement de 'impression qui résulte des
témoignages de sa vie et du jugement que Jésus porta sur lui-
méme, en déclinant la qualification de bon : « pourquoi m’ap-
pelles-tu bon ? Dieuseul est bon. » (Marc X, 18.) Cette suscep-
tibilité d’'une repentance possible et cette conscience de
quelque manquement du bien, élevent pour nous la sainteté
de Jésus plutdt que de la retenir dans le domaine du péché.
Dans les choses mondaines, le révélateur doit savoir plus que
nous ; dansles choses divines, il faut qu’il soit meilleur et rap-
proche les coeurs et les volontés de la perfection divine. C’est
celte intervention seule qui rend un médiateur possible : non
pour remplacer la révélation immédiate, mais en nous y ren-
dant attentifs et en nous aidant & I'interpréter, conformément
a cette appréhension directe de Dieu laquelle appartient & la
constitution humaine. Mais souvent nous passons sans recon-
naitre Celui qui nous parle dans les lumiéres et les ombres de
la conscience, jusqu’d ce que nous voyions dans un autre la
victoire qui fait honte & notre défaite, et que nous soyons
saisis d’un méme enthousiasme par quelque héroisme ou quel-
que sainteté réalisés. C'est alors que l'autorité du bien s’empare
de nous comme un appel vraiment divin. Le cortége des justes,
éminents & leurs divers degrés, sont pour nous les anges reels
qui vont et viennent sur I’échelle qui se perd dans les cieux.
Et si Jésus de Nazareth, par son esprit caractéristique, occupe
la place du prince des saintset réalise les conditions de la pure
vie religieuse, il révele par la les plus hautes possibilités de
I’ame humaine et leur dépendance d’'une communion habituelle
entre Dieu et ’homme.

Décembre 1890.

THEOL. ET PHIL., 1891. 33



	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau [suite]

