
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

H.-H. Wendt. — L'enseignement de Jésus1.

En 1886, nous avons rendu compte, dans cette Revue (p. 206-209),
du premier volume de M. le professeur Wendt, de Heidelberg, sur
l'enseignement de Jésus. Ce volume était consacré à l'examen
critique des quatre évangiles. (Die evangelischen Quellenberichte.)
Rappelons que M. Wendt assigne la priorité en date à l'évangile de

Marc; qu'il cherche à reconstituer les Logia de Matthieu, dont le

premier et le troisième évangéliste se seraient servis pour leurs
écrits ; et qu'il croit découvrir dans le quatrième évangile un document

primitif, d'une grande valeur historique, qu'un second rédacteur

aurait profondément remanié. Se fondant sur les résultats de

cette étude préalable et sur une très soigneuse critique du texte,
M. Wendt a publié, dans un second volume, un exposé détaillé de

l'enseignement de Jésus lui-même.

Après une courte introduction, ce travail se divise en cinq parties.

Dans la première, l'auteur étudie le milieu historique dans

lequel s'est développée la pensée de Jésus, les conceptions religieuses
et les espérances messianiques des Juifs contemporains, l'activité
de Jean-Baptiste, l'éducation religieuse de Jésus jusqu'à son
baptême. La seconde partie traite de la forme de l'enseignement de

Jésus et des doctrines cosmologiques, anthropologiques, démonolo-

giques, eschatologiques qu'il a reçues de son entourage. Dans la

troisième partie, l'auteur expose l'enseignement de Jésus relatif au

royaume de Dieu : la notion du royaume de Dieu; le salut dans le

1 Der Inhalt der Lehre Jesu. — Gcettingen, Vandenhceck, 1890, XIV et
678 pages.



THÉOLOGIE 627

royaume de Dieu; la justice des membres du royaume ; la venue
du royaume ; les conditions de l'entrée dans le royaume. La
quatrième partie est consacrée à l'étude de la messianité de Jésus : la

personne du Messie ; sa mission ; la signification de sa moi t ; sa
résurrection, sa vie céleste, sa parousie; la relation des hommes avec
la personne du Christ. Les vues de Jésus sur le développement
ultérieur du royaume de Dieu sur la terre forment l'objet de la
cinquième partie ; et un aperçu général, sous forme de résumé, termine
l'ouvrage.

L'auteur a eu soin de séparer, dans son exposition, les évangiles
synoptiques et le quatrième évangile. Il place en première ligne les
données des synoptiques. C'est sur elles que se fondent ses
affirmations capitales. Lo quatrième évangile ne vient qu'en sous-
ordre et comme appendice de chacune des cinq parties ; mais il sert
à corroborer les renseignements fournis par les synoptiques. Sous

ce rapport, le livre de M. Wendt est très conservateur. Au moyen
d'un système d'interprétation original et éminemment suggestif, il
cherche à dégager, dans l'évangile de Jean, le fond historique de la
forme personnelle dont l'a revêtu le second rédacteur, et il s'applique

à prouver que l'enseignement de Jésus dans l'évangile de Jean

est identique à celui des trois autres évangiles. Nous n'oserions
affirmer qu'il nous a toujours convaincu. Ses déductions sont paifois
bien spécieuses, et plus d'une fois il nous a semblé que dans son

grand et légitime désir d'harmoniser les paroles du quatrième évangile

avec celles des évangiles synoptiques, l'auteur a fait plus que
toucher uniquement à la forme, et qu'il lui est aussi arrivé de faire
violence à la pensée elle-même. Nous avons de la peine, par exemple,
à concilier les paroles de Jésus, dans le quatrième évangile, sur sa

préexistence, avec son enseignement dans les évangiles synoptiques.
D'une manière générale, l'enseignement de Jésus dans le quatrième
évangile a une teinte que nous ne retrouvons pas dans les autres

évangiles. M. Wendt nous dit que c'est le second rédacteur qui lui
a donné cette teinte. Cela est possible. Mais comme nous ne sommes
nullement convaincu que le quatrième évangile est de deux auteurs

différents, l'argumentation de M. Wendt, en partant de prémisses
d'une valeur douteuse, nous a fréquemment paru insuffisante. Nous

devons cependant reconnaître tout le mérite de son effort, et nous

avons l'assurance que s'il n'emporte pas toujours la conviction du

lecteur, il réunit cependant à ébranler la thèse contraire et à faire

agréer des présomptions favorables à sa manière de voir.



628 BULLETIN

Ce côté de la question toutefois est secondaire. Ce qui importe à

l'auteur, c'est d'avoir bien saisi et exposé l'enseignement de Jésus

d'après les évangiles synoptiques. Et là, nous dirons que son
travail a produit sur nous l'impression la plus heureuse. Le livre de

M. Wendt est à la fois une œuvre rigouseusement scientique et une
œuvre d'édification religieuse. Il vous fait non seulement connaître,
mais aussi aimer Jésus-Christ ; il réussit à vous faire partager son
admiration enthousiaste pour le Maître.

Le savant le plus exigeant ne trouvera pas dans cet exposé une
assertion qui ne soit mûrement pesée. Il pourra différer d'avec l'auteur

sur tels points secondaires, mais il devra reconnaître que
l'enseignement de Jésus, dans son ensemble et dans son esprit, tel que
le présente l'auteur, est conforme à la vérité historique, que c'est

bien là ce que Jésus de Nazareth a enseigné à ses disciples et

prêché aux foules. C'est pour un esprit scientifique une grande
satisfaction de se sentir ainsi sur un terrain historique solide.

D'autre part, la piété chrétienne se trouve réconfortée par cette

lecture. Elle n'a pas à craindre d'être scandalisée par une science

subversive ou par un ton sceptique. Sans viser spécialement à

l'édification, ce livre édifie par la chaleur communicative qui en pénètre
toutes les pages. Il est écrit dans un style suffisamment simple pour
qu'un laïque instruit puisse le lire avec plaisir et avec fruit. Peut-
être pourra-t-on lui reprocher d'être, par endroits, un peu trop prolixe

; c'est l'impression littéraire que nous en avons reçue. Mais ce

n'est là qu'un léger défaut, dont plus d'un lecteur sera loin de se

plaindre ; il se complaira peut-être dans tels développements qui
peuvent paraître superflus à un lecteur plus versé dans la matière.

D'accord avec la plupart des théologiens modernes, M. Wendt
nous montre que l'enseignement de Jésus s'est concentré dans sa

doctrine du royaume de Dieu. Les notions de la paternité de Dieu,
de la vraie justice et du salut au sens religieux du mot constituent,
d'après M. Wendt, la base du royaume de Dieu dans la conception
de Jésus. « En prêchant ce royaume et en invitant les hommes à y
entrer, Jésus ne demandait pas l'accomplissement de certaines
œuvres méritoires, mais l'acceptation confiante du salut offert par
Dieu, la résolution énergique de vivre dans la justice exigée de

Dieu, et la rupture absolue, ne reculant devant aucun sacrifice, avec
tout ce qui est contraire à la réalisation du royaume. » (P. 639.)

Jésus, dans le sentiment d'avoir réalisé ce royaume en sa personne
et d'être ainsi, (ce que tous les hommes doivent devenir), le Fils de



THÉOLOGIE 629

Dieu, se considérait comme le Messie, c'est-à-dire comme l'envoyé
de Dieu, le médiateur chargé de réaliser le royaume de Dieu parmi
les hommes. Il travaillait à cette réalisation par sa prédication et

par l'exemple de sa vie sainte pleine de foi et d'amour. Et lorsqu'en
présence de l'opposition et des haines que souleva son activité il
eut entrevu la possibilité d'une mort violente, il fit rentrer le sacrifice

de sa vie dans l'ordre providentiel de sa mission salutaire,
intimement persuadé du triomphe final de son œuvre rédemptrice.

S'il nous fallait entrer dans le détail de l'exposé de M. Wendt
nous aurions à formuler quelques réserves qui n'enlèvent rien à la
valeur de ce beau travail.

L'auteur admet, pour ainsi dire sans discussion, que d'après
l'enseignement de Jésus, le royaume messianique futur sera au ciel
(p. 175, 187, 298, 303, 439, 444, 484, 543, 604, 606 et ailleurs). Il
aurait, au moins, dû chercher à réfuter l'opinion très sérieuse des

théologiens qui pensent que Jésus, loin de placer au ciel le séjour des

bienheureux, a annoncé qu'il reviendrait pour rétablir le royaume
des cieux sur la terre.

Ses développements relatifs à l'idée que Jésus attachait, en se

l'appliquant, au terme de Fils de Dieu manquent de précision. Nous

croyons que ce terme, dans la pensée de Jésus, est plus qu'une
métaphore exprimant la relation morale parfaite, idéale, de l'homme
avec Dieu, et qu'il n'est pas admissible qu'on écarte, comme dépourvues

d'aucune valeur historique, les données du quatrième évangile,

où le mot de Fils de Dieu, dans la bouche de Jésus, comprend
manifestement un élément métaphysique. Nous reconnaissons qu'en
présence de l'insuffisance de nos documents, il est très difficile,
sinon impossible, de pénétrer la vraie pensée de Jésus sur ce point.
On n'évitera guère un certain vague dès qu'on voudra aller au delà
des textes. Mais ces textes, pensons-nous, nous apprennent clairement

que Jésus a considéré son rapport avec Dieu comme unique,
et comme différent, quant à sa nature, d'un simple rapport de filialité

morale.
C'est lors de son baptême que Jésus a entendu la voix de Dieu

l'appelant son Fils. M. Wendt, tout en tenant largement compte de

cet événement, ne nous semble cependant pas lui avoir attribué
toute sa portée. On pourra discuter sur le caractère, la nature, la
valeur des voix intérieures (M. Wendt ne s'en occupe pas), mais il
nous est impossible de mettre en doute la vérité historique du ré-



630 bulletin
cit qui nous rapporte que Jésus a entendu une voix céleste luì
déclarer qu'il est le Fils de Dieu. C'est de ce moment précis que date,
selon nous, pour Jésus la conscience et la certitude de sa messianité,

certitude que ni les tentations du diable, ni l'insuccès de sa

propre prédication, ni l'hostilité des Juifs, ni les persécutions, ni les

outrages, ni la croix n'ont pu ébranler. M. Wendt, certes, admet

que Jésus, lors de son baptême, a été l'objet d'une révélation
particulièrement frappante (p. 65-69) ; mais ses développements nous

prouvent qu'il ne s'est pas suffisamment rendu compte du mode

particulier de cette révélation, de l'impression inaltérable que la

voix divine a produite sur l'esprit de Jésus, de l'orientation nouvelle

qu'elle a donnée à sa pensée, de l'influence profonde qu'elle a

exercée sur son enseignement, sur son ministère, sur sa vie et sur
sa mort. Jamais nous n'admettrons, avec M. Wendt, que ce n'est

qu'après avoir eu « à lutter contre le doute » (anfechtende Zweifel,
p. 69) que Jésus a fini par « conquérir la certitude de sa messianité.

» (sich zu einem festen Besitz erkämpft hat, p. 428, comp,
p. 123.J Non, cette certitude repose entièrement et absolument sur
une parole précise, immédiate, sensible de Dieu.

C'est le sens que Jésus a attaché à cette parole qu'il faudrait bien
connaître pour déterminer nettement la notion du Fils de Dieu telle

qu'il se l'est appliquée. La foi en la déclaration divine pouvait
parfaitement impliquer pour lui la foi en sa préexistence, sans que pour
cela il eût empiriquement conscience de son existence antérieure.
Platon et ses disciples, sous l'influence de leurs prémisses
philosophiques, Julius Müller et d'autres théologiens, sous l'influence de

leurs prémisses morales, ont bien cru à leur préexistence
personnelle.Pourquoi Jésus, sous l'influence de certaines doctrines
apocalyptiques de son temps et sous l'impression de la déclaration
divine lors de son baptême, n'y aurait-il pas cru Il y a là tout
un ordre de considérations dont M. Wendt ne semble pas s'être

préoccupé.
Dans la partie consacrée aux choses finales, nous avons regretté

l'omission d'un exposé des idées de Jésus sur la résurrection de la
chair et sur la damnation des méchants. On a beau éliminer
certains textes, la question du sort des réprouvés ne saurait être
écartée. Nous croyons qu'en ce qui concerne la christologie et

l'eschatologie, l'auteur spiritualise beaucoup trop les paroles de Jésus,

non seulement dans le quatrième évangile, mais aussi dans les

évangiles synoptiques, et qu'il lui prête parfois des vues bien mo-



théologie 631

dernes. Mais nous ne pouvons entrer ici dans les détails d'une
discussion exégétique '.

Parmi les belles pages du livre, nous signalerons une étude tout
à fait remarquable de la forme de l'enseignement de Jésus. C'est

une appréciation littéraire qui dénote chez l'auteur un jugement
d'une rare finesse. Mentionnons également l'exposé de l'évolution
des idées de Jésus sur le royaume de Dieu, évolution qui s'est
produite peu à peu sous l'influence des événements extérieurs, dans

lesquels Jésus reconnaissait avec une confiance filiale la manifestation

de la volonté du Père céleste. Peut-être aurait-il fallu accentuer

un peu plus l'influence de l'Ancien Testament sur l'esprit de

1 Voici, entre autres, quelques points où notre exégèse diffère de celle
de M. Wendt. Nous croyons que l'auteur du quatrième évangile a
entendu dans le sens d'une préexistence personnelle le- paroles de Jésus
relatives à son existence avant sa venue dans le monde. Selon M. Wendt,
il n'y serait question que d'une préexistence idéelle dans la pensée de
Dieu (p. 4117,470; comp. p. 455-564). —L'auteur du quatrième évangile, eu
rapportant les paroles de Jésus sur sa filiation divine, les entend, croyons-
nous, au sens d'une filiation unique. M. Wendt assimile cette filiation à celle
de tous les vrais enfants de Dieu (p. 420-429, 431). — Notte auteur voit
dans l'histoire de la tentation de Jésus le récit de luttes intérieures
présentées sous une forme imagée (in ihrer prägnanten bildlichen Einkleidung,
p. 71 ; comp. p. 123, 12-1). A notre avis, ce récit porte le cachet de la
vérité historique. — Nous croyons que, dans la pensée de Jésus, la résurrection

des morts est le retour du corps (transfiguré, mais matériel) à la vie
terrestre. M. Wendt, sans se prononcer nettement, transcrit volontiers
la résurrection par « la transition de la mort à la vie céleste • '-eine Erhebung

aus dem Tode zum himmlischen Leben(p. 543); das Erwecktiverden aus
dem Tode zum himmlischen Leben (p. 545). — Nous ne saurions nous ranger

il l'avis de M. Wendt quand il spiritualise les paroles de Jésus
relatives au royaume messianique futur. Jésus ne dit jamais que ce royaume
sera dans le ciel. C'est sous l'influence d'une philosophie étrangère que
cette idée s'est introduite dans le christianisme. Nous sommes très portes

à entendre au sens propre cette parole de Jésus à ses disciples : « Vous
êtes demeurés avec moi dans mes épreuves ; c'est pourquoi je dispose du

royaume en votre faveur, afin que vous mangiez et buviez a ma table
clans mon royaume, et. que vous soyez assis sur des trônes, pour juger les
douze tribus d'Israël. » fLuc XXII, 28-30 ; comp. Marc XIV, 25 ; Luc XIII,
29; Mat. VIII, 11 ; XXVI, 29.) Rien dans lecontextene nous autoriseàn'y
voir, avec M. Wendt, qu'une figure de rhétorique : bildliche Bezeichnungen
eines seligen Geiiiessens in Gemeinschaft mit Anderen (p. 170; comp. p. 163,

173). — Il nous semble aussi que M. Wendt n'a pas parfaitement saisi la
notion du miracle et de son caractère apologétique dans l'enseignement
de Jésus (p. 485). — Nous interprétons autrement que lui Marc XVI, 7

(p. 546); Mat. XVIII, 20 (p. 549 ; comp. p. 568-573). Mentionnons encore
son interprétation, très soutenable au point de vue du contexte, mais
tout aussi contestable au point cie vue du texte, de Jean Vili, 46, où il
traduit :« Qui d'entre vous me convaincra d'enseigner le péché?» (P. 492.)



632 bulletin
Jésus. Nous avons aussi lu avec un grand intérêt la caractéristique
de l'attitude de Jésus vis-à-vis de la loi mosaïque : sa grande liberté,
d'une part, et sa soumission absolue d'autre part. L'auteur,
croyons-nous, a parfaitement réussi à montrer comment cette
antithèse apparente s'est conciliée dans la pensée si profondément
religieuse de Jésus.

Un chapitre qui mérite une attention toute spéciale, est celui
consacré à l'étude de la sainte cène (p. 584-595). Nous n'avons rien lu
sur ce sujet qui égale la valeur de ces dix pages. On ne parviendra
peut-être jamais à déterminer la notion de la cène d'une manière
absolument adéquate à la pensée de Jésus, mais il nous semble que
l'interprétation de M. Wendt s'en rapproche singulièrement et plus
que toutes celles qui nous ont été données jusqu'ici. M. Wendt combat

avec une égale sûreté d'argumentation l'idée d'une simple
commémoration au sens zwinglien, l'idée d'une union mystique avec le

Christ ressuscité au sens calviniste, et l'idée d'une manducation
réelle du corps et du sang de Christ au sens catholique ou luthérien

; et, cherchant à analyser les différents facteurs qui ont
concouru à l'institution de la cène, il accentue surtout — d'accord en
cela avec Luther — l'idée de la relation dans laquelle nous met la
cène avec la vertu rédemptrice de la mort du Christ. Nous devons

nous borner ici à ces indications sommaires, mais nous engageons
vivement les lecteurs à méditer ces quelques pages, qui marquent,
selon nous, la vraie direction dans laquelle devront porter les efforts

pour la solution de cette importante question.
M. Wendt, on le sent, a prêté l'attention la plus soutenue et la

plus sympathique aux échos de la parole de Jésus dans nos quatre
évangiles ; il s'est appliqué, par un effort intense, à pénétrer dans

cette sainte et divine pensée ; il en a reconnu l'incomparable
richesse dans une merveilleuse unité ; il a cherché à en coordonner
les divers éléments et à nous la présenter sous une forme systématique

; il a mis tout son cœur dans cette longue et consciencieuse

étude, et nous avons l'assurance que pas un lecteur ne déposera son

livre, sans en retirer un fruit béni pour sa vie religieuse.

E. Ménégoz.


	Théologie

