Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

Ep. Reuss. — HISTOIRE DES QAINTES ECRITURES DE L’ANCIEN
TESTAMENT. Seconde gdition?.

Nous avons rendu compte ici méme, il y a neuf ans, de la pre-
miére édition de cette ceuvre magistrale. G'est une preuve de sa
haute valeur et de son intérét exceptionnel que, malgré son volume
considérable et I'originalité de son plan, qui la rendent peu propre
3 servir de manuel, elle ait paru, peu de temps avant la mort de
son vénérable auteur, en seconde édition,

Cette nouvelle édition, bien qu’ « augmentée et ameéliorée » ne
différe pas essentiellement de la premiére. La disposition geéné-
rale est la méme. Il n'a rien éte changé au nombre des paragraphes.
Le texte méme de ces derniers n’a guére été modifié. Le seul chan-
gement apporte 3 Vordre suivi dans I’édition primitive concerne le
livre de Daniel: du commencement de la quatriéme période, celle
des légistes ou seribes, il a été transporté a la fin de la troisiéme,
celle des prétres; ce qui n’implique d’ailleurs aucune modification
quant & la date assignée & cette apocalypse. Les « augmentations »
et « améliorations » ont porté sur les notes en plus petit caractere
qui font suite au texte de chaque paragraphe. La comparaison des
deux éditions prouve que 1'auteur s’est tenu aun courant des travaux
publiés depuis 1881, spécialement en ce qui concerne la question

1a littérature prophétique et le synchro-

de 'Hexateuque, 'étude de
nisme de I'histoire assyrienne. Elle montre aussi que, & Tégard de

Schriften Alten Testaments entworfen von Eduard

1 Die Geschichte der heiligen
abe. Braunschweig, C. A. Schwet-

Reuss. Zweite vermehrte und verbesserte Ausg
schke und Sohn, 1890. XVII et 780 p. Prix : 15 marcs.



THEOLOGIE 515

la récente évolution faite par certains savants en matiére de critique
des écrits prophétiques, M. Reuss avait pris une attitude plus que
réservée. Cest ainsi qu’aux éclaircissements faisant suite au § 258, le
premier des paragraphes relatifs 4 la théologie des prophétes, il a
ajouté l'alinéa que voici :

« Dans ces derniers temps, la tache (celle de retracer le dévelop-
pement de cette théologie) est devenue encore plus ardue. La
critique prétend que nous ne possédons les écrits prophétiques que
dans une édition remaniée, ayant eu pour but de faire disparaitre
les divergences, et on se fait fort d’en fournir la preuve a 'endroit
d’un grand nombre de passages, de versets et de mots. Les Francais
sont plus conséquents. Ils ne font naitre la littérature prophétique,
voire la littérature hébraique tout entiére, qu’aux derniers siéeles
avant Jésus-Christ. Il n'y a, disent-ils, rien qui soit antérieur a
I’exil. J’avoue que la nature m’a refusé et la sagacité des premiers
et 'audace des seconds. »

On le voit, ni les travaux de M. Stade et de ses imitateurs, ni
ceux de MM. Havet et Vernes n'ont eu le don de le convaincre de
la « modernité » de nos livres prophétiques. Méme des résultats
beaucoup moins contestables de la critique, par exemple ceux qui
regardent la seconde partie du livre de Zacharie, n'ont pas réussi a
obtenir son approbation. Il a persisté a4 attribuer ces six chapitres
a deux auteurs distincts, antéexiliques I'un et 'autre, et a les placer
'un (chap. IX-XI) au huitieme siécle, l'autre (chap. XII-XIV) au
septiéme. En ce qui concerne 1'Hexateuque, M. Reuss se plalt a
constater dans une note ajoutée & I'important § 68 (Moise légis-
lateur), que M. Dillmann, par la maniére dont il caractérise le Code
sacerdotal, lui concéde l’essentiel. « Quant & la question de date,
pense-t-il, on peut tranquillement s’en remettre & la pyschologie.
Faire remonter le Code sacerdotal au deld des prophétes reviendrait,
a vrai dire, & placer le canon romain de la messe avant le sermon
sur la montagne. »

Quoi qu’il en soit des résultats auxquels M. Reuss a cru devoir
s'arréter quant 4 1'dge des divers écrits bibliques, et malgré le
caractére A bien des égards subjectif de celte Histowre, le livre que
nous annoncons restera comme ceuvre d’art non moing que comme
owuvre de science. C'est bien le cas, en parlant de ce testament
scientifique de I’éminent professeur de Strashourg, de cette derniére
production de sa plume savante et féconde, de dire: Finis coronat
0pUs. H. V.



516 BULLETIN

K. FURRER. — LA CONFESSION DE FoI DES EgLisEs D’Oc-
CIDENT 1.

A qui nous et dit, il n'y a que peu d’années, qu’un des représen-
tants les plus autorisés du libéralisme théologique et ecclésiastique
de la Suisse allemande prendrait fait et cause pour le « Symbole
apostolique, » nous aurions répondu sans aucun doute par le plus
incrédule des sourires. Cette chose incroyable est pourtant arrivée
et nous en avons la preuve sous les yeux.

Inutile de dire que ’éloquent et sympathique pasteur de Zurich
ne conteste aucun des résultats avérés de la critique historique en
ce qui concerne l'origine de ce vénérable document. Son but est de
montrer comme quoi et en quel sens le symbole a une valeur
durable, une signification qui demeure la méme pour tous les temps.
« Bien comprise, dit-il, cette antique confession de foi de I'Eglise
occidentale peut et doit étre reconnue, encore aujourd’hui, comme
vérité par quiconque a reg¢u en lui quelque chose de la vie de
Jésus-Christ. C’est avee une sagesse admirable que I'Eglise a
condensé dans ces douze courls articles le principal de la vraie foi
chrétienne et qu’elle a ainsi créé un joyau dont chaque fragment
posséde une valeur incomparable » Et ailleurs: « Ce n’est pas ponr
satisfaire un besoin scientifique que les chrétiens d’autrefois ont
créé leur confession de foi, c’est en partant de I'expérience de leur
vie intime. Aussi, pour 'interpréter, faut-il partir de ’expérience
chrétienne, qui est la méme dans tous les siécles, » quelque
variables que soient les formules et les signes par lesquels elle
cherche & s’exprimer. Pour pouvoir continuer a dire avec les auteurs
du symbole: « Je crois, » il suffit que le chrétien moderne pénétre
au travers de la lettre jusqu’a l'idée, la vérits, la réalité religieuse
a laquelle la vieille formule sert d’enveloppe symbolique ou para-
bolique.

Nous n’entrerons pas dans le détail de cette interprétation spiri-
tualisante, ne voulant pas déflorer la jouissance et, nous ne
craignons pas de le dire, la réelle édification que la brochure de
M. Furrer procurera a ceux de nos lecteurs qui la prendront en

1 Das Glaubensbekenntniss der abendlindischen Kirchen, genannt das apos-
folische Symbolum. Nach seiner bleibenden Bedeutung betrachtet von Dr K.
Furrer, Pfarrer, Professor der Theologie an der Hochschule Zurich. — St.-Gall,
Huber et Cie, 1891, 48 p.



THEOLOGIE ol7

main. Ce n'est pas que les developpements dans lesquels l'auteur
entre sur quelques-uns des articles hisloriques du symbole soient
au-dessus de toute contestation. Chacun ne sera pas satisfait, par
exemple, de ce qu’il dit de 1'article de la résurrection du Seigneur.
Tous ceux qui applaudiront & ses remarques sur 'insuffisance de la
fameuse hypothése qui ne voit dans cette résurrection qu'une vision
subjective, une illusion d’optique, ne seront pas également d’accord
pour s’approprier I'explication par laquelle il cherche a se rendre
compte du caractére objectif de l'apparition du Sauveur vivant a
ses disciples. Mais ce que la plupart, sinon tous, apprécieront avee
nous, c¢’est I'inspiration profondément religieuse de cet essai, c¢’est
la chaleur communicative du langage, c’est surtout lintention
irénique qui a mis @ M. Furrer la plume & la main. Il croit ferme-
ment a la possibilité d’amener 4 une unité supérieure les diverses
tendances, en apparence si opposées, qui coexistent au sein de nos
Eglises, pour peu que l'on veuille bien se concentrer sur ce qui
constitue la substance de la foi au Dieu et Pere de Jésus-Christ et,

en lui, notre Pére.
V. R.

LE MOUVEMENT MORAL AMERICAINT,

Il est des gens chez lesquels la religion a tué la morale. Au nom
de « la grace »,ils se croient tout permis. « La loi » n’existe plus
pour eux. Il en est d’autres chez lesquels la morale tue la religion.
Au nom de la conscience, ils suppriment le Dieu vivant. L'au-dela
n’existe plus pour eux. C’est dans ce dernier travers que sont
tombés les promoteurs du « mouvement moral américain. »

Persuadé que « l'esprit du siécle s’est détourné de la théologie
pour se porter vers la morale, » M. I. Adler, fils d’un rabbin de
New-York, a fondé une société qui a pour « premier et unique
objet, le perfectionnement moral. » Son exemple a été suivi par
plusieurs autres et il existe actuellement des « sociétés morales »
dans beaucoup de villes des Etats-Unis,

Ces sociétés ont leurs « services » réguliers avec lectures, chants

V' La religion basée sur la morale. Choix de discours publiés par les so-
ciétés pour la culture morale, traduits en frangais avee l'auntorisation des
auteurs et précédés d'un apergu de I'histoire du mouvement moral, par
P. Hoffmann, professeur & I'université de Gand. — Paris, 189].



518 BULLETIN

et discours. Le volume que nous annong¢ons contient douze dis-
cours d’auteurs différents. Ils forment une caractéristique géné-
rale du « mouvement moral. » C'est un essai de transformer en
religion la philosophie de Kant, moins les postulats de la raison
pratique qui sont des hors-d’ceuvre inutiles. Pour éire exact, le
titre devrait porter : « La religion remplacée par la morale » ; car
ce livre n’est ni plus ni moins qu’'un projet d’enterrement de pre-
miére classe de toute religion. La morale conduit le deuil., Si au
moins -elle était « tout de noir habillée | » Mais au contraire, elle
jubile, elle délire, elle triomphe avec autant d’insolence que d’igno-
rance, Voyez plutot!

I

La religion, arriére-grand’mére du « mouvement moral », a fait
son temps. « L’ancienne foi est complétement insuffisante pour les
lumiéres et les connaissances actuelles. Lies vieilles religions ne
nous servent plus. »

L’expression Dieu n’est « qu'une métaphore », un synonyine du
« bien » . On devrait 'appeler « I'unité supréme, l'incompréhensible,
linconcevable, ce en quoz nous avons la vie, le mouvement et
I’étre, la vie universelle » , ete. Il s’ensuit « qu’il faut rejeter toutes
les formes de religion qui sont basées sur la conception d’'une per-
sonnalité de l'éire divin» (170). L'on va jusqu’a déclarer que « la
doctrine d'un Dieu qui nous aime est antisociale et contraire aux
intéréts des pauvres et des opprimés « parce qu’elle retarde 'avéne-
ment de la fraternité universelle » (221).

Adresser une invocation ou un culte a cette puissance invisible
par laquelle nous vivons, c’est de la témérité. « La priére n’est
qu’'une dépense inutile d'énergie humaine. » Bien plus, « prier le
Dieu inconnu implique un double péché: d’abord ¢’est manque de
confiance dans le caractére bienfaisant de cet ordre par lequel il
s’est manifesté et qui subsiste, que nous priions ou non; ensuile,
¢’est desespérer de notre faculté d’agir comme causes immeédiates
et de produire nous-mémes les effets que nous désirons » (72).

Conclusion : « Le christianisme se dissipe et s’en va..... et les
vieilles idées de miracle, de priére et de Providence disparaissent. »
La seule chose nécessaire, c’est « I'idée de I'unité, »

Que c'est clair pour les simples et les petits! Que ¢’est doux et
précieux pour les pauvres et les affligés! Que c’est consolant pour
les malades et les mourants !



THEOLOGIE 519

II

Nous pensions qu’en fait de morale, l’'évangile du Christ avait dit
le dernier mot, donné la loi supréme, posé la regle d’or: « Tu
aimeras..., 'amour est 'accomplissement de la loi. » Erreur! ¢’est
la un point de vue dépassé. « Jésus ne nous fournit pas une base
assez large et étendue pour le présent et l’avenir, Le code de
Phumanité a besoin d’étre revisé. Les regles du devoir telles
qu’elles ont été formulées par les grands précepteurs religieux du
passé ne suffisent plus aux conditions modifiées de la société mo-
derne. Jésus-Christ n’est plus le Seigneur et le Maitre. » Et c’est
la un bien, car « 'humanité ne peut pas porter éternellement ses
vieux vétements ; de méme u’elle quitte les vieilles églises, de
méme elle quitte les vieilles religions..... Nous ne pouvons plus
penser comme la Bible voudrait nous faire penser; nous ne pou-
vons plus croire et espérer comme Jésus et les apotres voudraient
nous faire croire et espérer; nous ne pouvons plus vivre et agir
comme ils nous commandent de le faire.... Toute la Bible est ce que
les Allemands appellent « ein iiberwundener Standpunkt » (108-
111).

Yst-il besoin de dire aprés cela que les apdtres de la morale in-
dépendante considérent le mal comme nécessaire, qu’ils ne croient
pas au péché individuel, a sa puissance, & sa gravité, & sa culpabi-
lite! Ils déclarent que « les enfants n'ayant pas 'esprit faussé par
I’égoisme de la vie, ont en geénéral le jugement moral sain et
délicat, » qu’on peut « voir en eux l'image encore pure de '’huma-
nité. » Ils divisent les hommes en quatre classes : les pauvres, les
malades, les affligés et les pécheurs, qui se sont « déshonorés par
une grave chiute » et qui gémissent sous « le poids du crime. »
Enfin ces Messieurs trouvent « regrettable qu’on n’utilise pas mieux
le désir que nous avons de paralire nobles et purs! Le « moraliste »
Machiavel avait dit: « L’essentiel est de paraltre bon, mais de
savoir au besoin ne pas l'étre. » it Tartufe s’écriait :

« ... Le mal n’est jamais que dans T'éclat qu'on fait.
Le scandale du monde est ce qui fait I'offense,
Et ce n'est pas péchier que pécher ensilence. »

Notre expérience morale nous a conduit a répéter avec saint Paul:
« Malheureux que je suis...! » L’expérience de ces Mssieurs leur
fait considérer ce cri comme « un blasphéme contre la nature mo-
rale de T'homme. » It ils s’écrient : « Jeumnes gens! vous pouvez



520 BULLETIN

dtre tempérants, vous pouvez étre droits, cela dépend de vous, vous
en avez le pouvoir en vous-mémes..... Il se peutl que vous soyez
pauvres et ignorants, méme intempérants et malhonnétes, mais ne
permettez & personne d’oser dire que vous étez incapables, sans
invoquer le secours divin, de surmonter toutes les tentations » (249).

On le voit, nous avons la un systéme d’intellectualisme moral
qui rappelle fort celui de Socrate. Le mal, ¢’est I’ignorance. Pour
faire le bien, il suffit de le connaitre. « Qu’'une religion s’¢léve qui
ose prendre 'homme par ses meilleurs cotés, qui I'exhorte a la
justice, & la générosité et a tout ce qui est grand, seulement parce
que ces choses constituent sa véritable vie, et je crois que le monde
sera étonné de la réponse » (196).

I1I

Nous serions injuste si nous n’ajoutions qu’un souffle de pur
moralisme traverse souvent cette utopique « religion » de I'avenir.
A ce point de vue ce livre est bienfaisant, et le mouvement qu'il
caractérise singuliérement sympathique. Dans notre siécle de maté-
rialisme déterministe, il est salutaire d’entendre affirmer hautement
le sérieux de l'obligation morale et la puissance de la volonté. En
présence de la mort spirituelle et morale qui paralyse en général
I'Eglise de Dieu, on ne peut s’empécher de souscrire & des pensées
comme celle-ci: « La religion, de nos jours, ’orthodoxe aussi bien
que l'autre, ne se compose en grande partie que d’une sorte de ban-
quets spirituels ou 'on se donne la liberté de toute espéce de beaux
sentiments et de belles phrases, mais apres lesquels la vie est aussi
plate que jamais. »

En somme, ce livre pourrait nous donner une petite idée du
christianisme américain. Il y apparait comme cette religion forma-
liste, dont parle Vinet, qui pour s’étre dépouillée de son principal
caractere, la saveur morale, cachet authentique de sa divinité, est
devénue un faisceau de dogmes vieillis sans portée sur la vie mo-
rale de ceux qui les professent. Mais il se pourrait que ce tableau
résulte de lignorance des fondateurs du « mouvement moral. »
Quelques-unes de leurs affirmations au sujet de la doctrine et de
la morale chrétiennes sont des caricatures qui dénotent une telle
absence de comprehension que I’on est tente de fermer le livre avec
indignation. D’autre part, le sourire vient sur les lévres quand on
nous présente comme des découvertes admirables de la charité
« morale » 'institution des sociétés de travail en faveur des pauvres,



THEOLOGIE H21

I'organisation de visites et de secours aux malades, I’établissement
d’écoles enfantines « ou l'on fait usage de fables, de légendes et
d’histoires contenant des legons morales » , d'union de jeunes gens,
d’habitations ouvriéres dont « les actionnaires sont convenus de se
contenter d'un revenu de 3 ou 49, » etc..

Cette ignorance ne serait-elle pas le chatiment de gens qui, en
s’isolant dans leur cabinet d’étude, comme certain rat dans son
fromage, ont perdu tout contact ou ne sont jamais entrés en contact
avec I'Eglise du Christ? Plongés dans leurs pensées antithéologi-
ques, ils n'ont pas vu le travail accompli pour le salut des Ames
et le soulagement des miséres humaines. Arrétés dans le passé,
ils combattent contre des fantémes, élaborent des programmes,
écrivent des discours..... et perdent leur temps.

Quoi qu’il en soit, nous croyons que ce livre nous donne un aver-
tissement bon a recueillir. On entend crier de toutes parts aujour-
d’hui : le dogme, ¢’est 'ennemi! C’est luiqui a voilé la face du Christ!
C’est lui qui a défiguré I'évangile! CG'est lui qui a divisé ’Eglise !
C’est lui qui a éloigné de la foi les hommes intelligents! C'est de
lui que vient tout le mal! Haro sur le baudet! Ainsi dit, ainsi fait.
L’on sabre de c¢i, 'on sabre de la..... et, si 'on n’y prend garde, en
sacrifiant tous les éléments positifs de I’évangile, on arrivera au
moralisme idéaliste des « sociétés pour la culture morale » ..... en
attendant qu’on les dépasse.

A titre de repoussoir, nous recommandons la lecture de ce curieux
volume. Arr. L.

FrRANCOIS BOURDILLAT. — LA REFORME LOGIQUE DE HAMILTON 1.

Nous sommes un peu en retard pour donner aux lecteurs de
la Revue une idée de cette publication posthume qui renferme dans
ses quatre-vingts pages le produit d’'un travail intense et une étude
vraiment scientifique de la matiére.

La biographie, trop courte selon nous, dont I’éditeur a fait pré-
céder ce travail, nous apprend que auteur, né le 10 aout 1867 et
décédé le 18 juillet 1890, était étudiant 4 'Ecole normale supérieure
de Paris lorsqu'il le composa. Ce n’était pas son premier essai, car
il avait, entre autres travaux littéraires ou philosophiques, fait une

U La réforme logique de Hamilton, par Francois Bourdillat. — Paris,
librairie Hachette & Cte.



22 BULLETIN

(@]

lecon sur la siris de Berkeley qui témoignait de 1'étendue de ses
recherches et de sa compétence dans ces matiéres,

(est que Bourdillat n’étudiait pas en amateur, mais en travailleur
conseciencieux. « Il n’aimait pas loriginalité facile et prématurée.
Il tenait & étre maitre de sa pensée le jour ou il devrait faire une
ceuvre personnelle, et il était convaincu qu’on ne peut dire quelque
chose de nouveau que quand on sait ce que beaucoup d’autres ont
dit avant nous.» Ces lignes caractérisent Bourdillat et son opus-
cule, qui mérite bien le titre de traité scientifique pour le fond et
pour la forme. Si le style c¢’est I’homme, la clarté, la simplicité, la
facilité de l'exposition, la sobriété du langage révélent dans le
jeune auteur ’homme, j’allais dire le professeur qui sait ce qu’il
veut dire et comment il faut le dire. Eit quant au fond, 'ordonnance
du sujet, la variété et I'abondance des recherches, 'indépendance
de la pensée, la tranquille sureté du jugement et de la critique,
dénotent un caractére sérieux, une activité consciencieuse et une
maturitée d'esprit bien rares 4 22 ans.

Voici comment U'aunteur Iui-méme introduit son travail:

« ('a été pendant longtemps un lieu commun de dire que la
logique formelle n’a point fait de progrés depuis qu’elle existe, et
qu’elle a, du premier coup, atteint son développement parfait. Il
est vrai que, jusqu'a notre époque, elle est demeurée a peu pres
intacte, sans recevoir autre chose que des corrections de détail ou
des accroissements sans conséquence. Dans notre siécle toutefois,
et presque de nos jours, un certain nombre de logiciens anglais,
dont le premier et le plus grand est Hamilton, se sont proposé de
compléter et méme de renouveler ';euvre d’Aristote. Celui-ci, s'il
faut en croire Hamilton, n’a pas poussé jusqu'au bout son ana-
lyse; « par une inadvertance qui nous étonne de sa part, il s’est
» arrété prématurément et a commencé sa synthése avant d'avoir
» complétement passé au crible les éléments qu’il s’agit de com-
» biner. Le systéme, qui sans cela se serait développé de lui-méme
» avec ordre et unité, a été construit laborieusement et imparfaite-
» ment avec force limitations, corrections et régles, qui en alterent
» la symétrie et en ont grandement diminué 'utilité. »

» Compléter et simplifier I'ancienne méthode, placer la clef de
voute a I'édifice construit il y a deux mille ans par Aristote : voila
done le but que se propose Hamilton.

» Voici quel est le point de départ de sa réforme : considérer la
comprcéhension et 'extension non seulement dans les concepts, mais



THEOLOGIE H23

encore dans les jugements et dans les raisonnements; et distinguer

par suite des jugements en compréhension et des jugements en
extension, des raisonnements en compréhension et des raisonne-
ments en extension; enfin et surtout quantifier le prédicat dans
les jugements en extension, c¢’est-a-dire attribuer une quantité aun
prédicat comme au sujet, déterminer l'extension du prédicat comme
celle du sujet.

» C'est cette réforme et ses importantes conséquences que nous
allons examiner, nous proposant d’en rechercher d’abord les ori-
gines dans l'histoire de la logique, d’en exposer les points princi-
paux d’aprés les textes mémes de Hamilton, enfin d’en apprécier la
valeur. »

L’ouvrage renferme donc trois parties sur chacune desquelles
nous dirons quelques mots. Lia premiére partie ou la partie histo-
rique (pages 5-15), bien que la plus courte, est néanmoins un
chapitre intéressant de I'histoire de la logique et renferme des dé-
tails précieux et en partie nouveaux sur les logiciens qui ont
comme préludé a la réforme voulue par Hamilton, depuis le quin-
ziéme siécle jusqu’a nos jours, en Italie, en France, en Allemagne
et en Angleterre : Laurent Valla, Coronel, Caramuel, Derodon,
Gottlieb Gerhard Titius, Godefroy Ploucquet, Lambert, Condillac,
Ulrich, Destutt de Tracy et enfin George Bentham.

Voici la conclusion de cette partie historique: « Si donc 1'on de-
mandait qui a le premier attribué une quantité au prédicat comme
au sujet, dans la proposition, nous devrions remonter jusqu’a
Laurent Valla, et si I'on demandait ensuite qui a le mieux prévu
les modifications nombreuses qu'une semblable théorie devait
amener dans la logique formelle, nous dirions que c’est Louis
Coronel. »

La seconde partie (pages 16 & 59) est naturellement la plus
longue puisqu’elle forme la partie essentielle de ce travail.

Hamilton n’ayant pas réuni dans un seul ouvrage ses enseigne-
ments sur la logique, mais les ayant disséminés dans différentes
publications parues de 1833 a 1852 (auxquelles il faut ajouter un
ouvrage posthume sur la Meétaphysique et la Logique publié par
ses amis Mansel et Veitch) le mérite de Bourdillat consiste & ré-
unir et ordonner ces enseignements dans une exposition aussi claire
et courte que possible de la doctrine du maitre.

Aprés avoir expliqué la définition que donne Hamilton de la
logique comme « science des lois de la pensée en tant que pensée »



524 REVUES

et avoir montré que ces lois se réduisent a trois: celles d’identité,
de contradiction et du milieu exclu, I'auteur expose & grands traits
la doctrine de ce réformateur de la logique, les innovations ou
améliorations introduites dans la logique traditionnelle et les argu-
ments fournis en faveur de la thése principale de la quantification
indiquée dans l'introduction. La troisiéme et derniére partie (pages
60-31), que nous nommerons la partie critique, contient soit un ex-
posé des objections faites par divers auteurs aux enseignements de
Hamilton, soit un examen indépendant et une appréciation rai-
sonnée du systéme par notre jeune auteur.

Voici la conclusion 4 laquelle il arrive (pages 77, 78) : « De la
réforme de Hamilton nous ne retiendrons done qu’'une partie: la
distinction des jugements et des raisonnements selon les deux ordres
de compréhension et d’extension; et nous rejetterons au contraire
la quantification du prédicat avec la théorie nouvelle qui en résulte.
Autant nous estimons juste la premiere de ces réformes, autant
nous regardons la seconde, qualque séduisante qu’elle soit, comme
inutile et fausse.

» Ainsi l'ancienne logique, la logique d’Aristote doit subsister
dans ses parties essentielles. Mais I'ceuvre de Hamilton ne pourrait-
elle servir a fonder, en dehors de I’ancienne logique qu'il faut laisser
intacte, une science nouvelle et plus générale? » (Page 80.)

Si Bourdillat, qui avait 'intention de traduire 4 nouveau Aristote,
n’avait pas été enlevé a 23 ans 4 l'affection de ses parents, et a
I’estime de tout le monde, il aurait, pensons-nous, résolu cette
question par ses ceuvres.

Mais, hélas! comme disent les Italiens: « morte fura i migliori. »

J.-J. PARANDER.

REVUES

REVUE PHILOSOPHIQUE
Mas.

E. de Roberty : Un point controversé de la théorie de la connais-
sance. — (7. Noél: Noms et concepts. — G. Dumas : L’association
des idées dans les passions. — Notes et discussions : Th. Flournoy:
Activité psychique et physiologie générale. — C. Plat: L’intellect
actif et les idées. — Analyses, et¢. — Périodiques étrangers.



	Théologie

