
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

Ed. Reuss. — Histoire des Saintes Ecritures de l'Ancien

testament. Seconde édition1.

Nous avons rendu compte ici même, il y a neuf ans, de la

première édition de cette œuvre magistrale. C'est une preuve de sa

haute valeur et de son intérêt exceptionnel que, malgré son volume

considérable et l'originalité de son plan, qui la rendent peu propre

à servir de manuel, elle ait paru, peu de temps avant la mort de

son vénérable aute ur, en seconde édition.

Cette nouvelle édition, bien qu' « augmentée et améliorée » ne

diffère pas essentiellement de la première. La disposition generile

est la même. Il n'a rien été changé au nombre des paragraphes.

Le texte même de ces derniers n'a guère été modifié. Le seul

changement apporté à l'ordre suivi dans l'édition primitive concerne e

UvTe de
Daniel

: du commencement de la quatrième période celle

des légistes ou scribes, il a été transporté à la fin de la troisième,

cl de« prêtres; ce qui n'implique d'ailleurs aucune modification

auan à la date assignée à cette apocalypse. Les « augmentations

et amérorations» ont porté sur les notes en plus petit caractère

qu fon suite au texte de chaque paragraphe. La comparaison des

Zs éditions prouve que l'auteur s'est tenu au courant des travaux

nubfi s depuis 1881, spécialement en ce qui concerne la question

d mesateuque,l'étude de la littérature prophétique etle synchro-

Js^de l'histoire assyrienne. Elle montre aussi que, a 1 égard de

Die Geschickte äcr heiligen Schriften Alten Testaments entworfen von Eduard

Reifs
Zweite vermehrte und verbesserte Ausgabe. Brauns«, C. A. Schwel

senke und Sohn, 1890. XVII et 780 p. Prix : 15 marcs.



THÉOLOGIE 515

la récente évolution faite par certains savants en matière de critique
des écrits prophétiques, M. Reuss avait pris une attitude plus que
réservée. C'est ainsi qu'aux éclaircissements faisant suite au § 258, le
premier des paragraphes relatifs à la théologie des prophètes, il a

ajouté l'alinéa que voici :

« Dans ces derniers temps, la tâche (celle de retracer le développement

de cette théologie) est devenue encore plus ardue. La
critique prétend que nous ne possédons les écrits prophétiques que
dans une édition remaniée, ayant eu pour but de faire disparaître
les divergences, et on se fait fort d'en fournir la preuve à l'endroit
d'un grand nombre de passages, de versets et de mots. Les Français
sont plus conséquents. Ils ne font naître la littérature prophétique,
voire la littérature hébraïque tout entière, qu'aux derniers siècles

avant Jésus-Christ. Il n'y a, disent-ils, rien qui soit antérieur à

l'exil. J'avoue que la nature m'a refusé et la sagacité des premiers
et l'audace des seconds. »

On le voit, ni les travaux de M. Stade et de ses imitateurs, ni
ceux de MM. Havet et Vernes n'ont eu le don de le convaincre de

la « modernité » de nos livres prophétiques. Même des résultats
beaucoup moins contestables de la critique, par exemple ceux qui
regardent la seconde partie du livre de Zacharie, n'ont pas réussi à

obtenir son approbation. Il a persisté à attribuer ces six chapitres
à deux auteurs distincts, antéexiliques l'un et l'autre, et à les placer
l'un (chap. IX-XI) au huitième siècle, l'autre (chap. XII-XIV) au

septième. En ce qui concerne l'Hexateuque, M. Reuss se plaît à

constater dans une note ajoutée à l'important § 68 (Moïse
législateur), que M. Dillmann, par la manière dont il caractérise le Code

sacerdotal, lui concède l'essentiel. « Quant à la question de date,

pense-t-il, on peut tranquillement s'en remettre à la pyschologie.
Faire remonter le Code sacerdotal au delà des prophètes reviendrait,
à vrai dire, à placer le canon romain de la messe avant le sermon
surla montagne. »

Quoi qu'il en soit des résultats auxquels M. Reuss a cru devoir
s'arrêter quant à l'âge des divers écrits bibliques, et malgré le

caractère à bien des égards subjectif de cette Histoire, le livre que
nous annonçons restera comme œuvre d'art non moins que comme

œuvre de science. C'est bien le cas, en parlant de ce testament

scientifique de l'éminent professeur de Strasbourg, de cette dernière

production de sa plume savante et féconde, de dire : Finis coronat

opus. H. V.



516 BULLETIN

K. Furrer. — La confession de foi des Eglises
d'Occident L

A qui nous eût dit, il n'y a que peu d'années, qu'un des représentants

les plus autorisés du libéralisme théologique et ecclésiastique
de la Suisse allemande prendrait fait et cause pour le « Symbole
apostolique, » nous aurions répondu sans aucun doute par le plus
incrédule des sourires. Cette chose incroyable est pourtant arrivée
et nous en avons la preuve sous les yeux.

Inutile de dire que l'éloquent et sympathique pasteur de Zurich
ne conteste aucun des résultats avérés de la critique historique eD

ce qui concerne l'origine de ce vénérable document. Son but est de

montrer comme quoi et en quel sens le symbole a une valeur
durable, une signification qui demeure la même pour tous les temps.
« Dien comprise, dit-il, cette antique confession de foi de l'Eglise
occidentale peut et doit être reconnue, encore aujourd'hui, comme
vérité par quiconque a reçu en lui quelque chose de la vie de

Jésus-Christ. C'est avec une sagesse admirable que l'Eglise a

condensé dans ces douze courts articles le principal de la vraie foi
chrétienne et qu'elle a ainsi créé un joyau dont chaque fragment
possède une valeur incomparable » Et ailleurs : « Ce n'est pas pour
satisfaire un besoin scientifique que les chrétiens d'autrefois ont
créé leur confession de foi, c'est en partant de l'expérience de leur
vie intime. Aussi, pour l'interpréter, faut-il partir de l'expérience
chrétienne, qui est la même dans tous les siècles, * quelque
variables que soient les formules et les signes par lesquels elle
cherche à s'exprimer. Pour pouvoir continuer à dire avec les auteurs
du symbole : « Je crois, » il suffit que le chrétien moderne pénètre
au travers de la lettre jusqu'à l'idée, la vérité, la réalité religieuse
à laquelle la vieille formule sert d'enveloppe symbolique ou
parabolique.

Nous n'entrerons pas dans le détail de cette interprétation spiri-
tualisante, ne voulant pas déflorer la jouissance et, nous ne
craignons pas de le dire, la réelle édification que la brochure de
M. Furrer procurera à ceux de nos lecteurs qui la prendront en

1 Das Glaubensbekenntniss der abendländischen Kirchen, genannt das

apostolische Symbolum. Nach seiner bleibenden Bedeutung betrachtet von Dr K.

Furrer, Pfarrer, Professor der Theologie an der Hochschule Zürich. — St.-Gall,
Huber et O. 1891, 48 p.



THEOLOGIE 517

main. Ce n'est pas que les développements dans lesquels l'auteur
entre sur quelques-uns des articles historiques du symbole soient
au-dessus de toute contestation. Chacun ne sera pas satisfait, par
exemple, de ce qu'il dit de l'article de la résurrection du Seigneur.
Tous ceux qui applaudiront à ses remarques sur l'insuffisance de la
fameuse hypothèse qui ne voit dans cette résurrection qu'une vision
subjective, une illusion d'optique, ne seront pas également d'accord

pour s'approprier l'explication par laquelle il cherche à se rendre
compte du caractère objectif de l'apparition du Sauveur vivant à

ses disciples. Mais ce que la plupart, sinon tous, apprécieront avec

nous, c'est l'inspiration profondément religieuse de cet essai, c'est

la chaleur communicative du langage, c'est surtout l'intention
irènique qui a mis à M. Furrer la plume à la main. Il croit fermement

à la possibilité d'amener à une unité supérieure les diverses

tendances, en apparence si opposées, qui coexistent au sein de nos
Eglises, pour peu que l'on veuille bien se concentrer sur ce qui
constitue la substance de la foi au Dieu et Père de Jésus-Christ et,
en lui, notre Père.

V.R.

Le mouvement moral américain1.

Il est des gens chez lesquels la religion a tué la morale. Au nom
de « la grâce », ils se croient tout permis. « La loi » n'existe plus
pour eux. Il en est d'autres chez lesquels la morale tue la religion.
Au nom de la conscience, ils suppriment le Dieu vivant. L'au-delà
n'existe plus pour eux. C'est dans ce dernier travers que sont
tombés les promoteurs du « mouvement moral américain. »

Persuadé que « l'esprit du siècle s'est détourné de la théologie

pour se porter vers la morale, » M. F. Adler, fils d'un rabbin de

New-York, a fondé une société qui a pour « premier et unique
objet, le perfectionnement moral. » Son exemple a été suivi par
plusieurs autres et il existe actuellement des « sociétés morales »

dans beaucoup de villes des Etats-Unis.
Ces sociétés ont leurs « services » réguliers avec lectures, chants

1 La religion basée sur la morale. Choix de discours publiés par les
sociétés pour la culture morale, traduits en français avec l'autorisation des

auteurs et précédés d'un aperçu de l'histoire du mouvement moral, par
P. Hoffmann, professeur à l'université de Gand. — Paris, 1891.



518 BULLETIN

et discours. Le volume que nous annonçons contient douze

discours d'auteurs différents. Ils forment une caractéristique générale

du « mouvement moral. » C'est un essai de transformer en

religion la philosophie de Kant, moins les postulats de la raison

pratique qui sont des hors-d'œuvre inutiles. Pour être exact, le

titre devrait porter : « La religion remplacée par la morale » ; car
ce livre n'est ni plus ni moins qu'un projet d'enterrement de

première classe de toute religion. Va morale conduit le deuil. Si au
moins elle était « tout de noir habillée » Mais au contraire, elle

jubile, elle délire, elle triomphe avec autant d'insolence que d'ignorance.

Voyez plutôt!

I

La religion, arrière-grand'mère du « mouvement moral », a fait
son temps. « L'ancienne foi est complètement insuffisante pour les

lumières et les connaissances actuelles. Les vieilles religions ne

nous servent plus. »

L'expression Dieu n'est « qu'une métaphore », un synonyme du
« bien » On devrait l'appeler « l'unité suprême, l'incompréhensible,
l'inconcevable, ce en quoi nous avons la vie, le mouvement et

l'être, la vie universelle » etc. Il s'ensuit « qu'il faut rejeter toutes
les formes de religion qui sont basées sur la conception d'une
personnalité de l'être divin • (170). L'on va jusqu'à déclarer que « la
doctrine d'un Dieu qui nous aime est antisociale et contraire aux
intérêts des pauvres et des opprimés « parce qu'elle retarde l'avènement

de la fraternité universelle » (321).

Adresser une invocation ou un culte à cette puissance invisible
par laquelle nous vivons, c'est de la témérité, a La priète n'est

qu'une dépense inutile d'énergie humaine. » Dieu plus, « prier le

Dieu inconnu implique un double péché : d'abord c'est manque de

confiance dans le caractère bienfaisant de cet ordre par lequel il
s'est manifesté et qui subsiste, que nous priions ou non; ensuite,
c'est désespérer de notre faculté d'agir comme causes immédiates
et de produire nous-mêmes les effets que nous désirons » (72).

Conclusion : « Le christianisme se dissipe et s'en va et les

vieilles idées de miracle, de prière et de Providence disparaissent. »

La seule chose nécessaire, c'est « l'idée de l'unité. »

Que c'est clair pour les simples et les petits! Que c'est doux et

précieux pour les pauvres et les affligés! Que c'est consolant pour
les malades et les mourants



THÉOLOGIE 519

II
Nous pensions qu'en fait de morale, l'évangile du Christ avait dit

le dernier mot, donné la loi suprême, posé la règle d'or : « Tu
aimeras.... l'amour est l'accomplissement de la loi. » Erreur! c'est
là un point de vue dépassé. « Jésus ne nous fournit pas une base

assez large et étendue pour le présent et l'avenir. Le code de

l'humanité a besoin d'être revisé. Les règles du devoir telles

qu'elles ont été formulées par les grands précepteurs religieux du
passé ne suffisent plus aux conditions modifiées de la société
moderne. Jésus-Christ n'est plus le Seigneur et le Maitre. • Et c'est

là un bien, car « l'humanité ne peut pas porter éternellement ses

vieux vêtements ; de même qu'elle quitte les vieilles églises, de

même elle quitte les vieilles religions Nous ne pouvons plus
penser comme la Bible voudrait nous faire penser ; nous ne
pouvons plus croire et espérer comme Jésus et les apôtres voudraient
nous faire croire et espérer ; nous ne pouvons plus vivre et agir
comme ils nous commandent de le faire.... Toute la Bible est ce que
les Allemands appellent « ein überwundener Standpunkt » (108-

111).

Est-il besoin de dire après cela que les apôtres de la morale
indépendante considèrent le mal comme nécessaire, qu'ils ne croient
pas au péché individuel, à sa puissance, à sa gravité, à sa culpabilité!

Ils déclarent que « les enfants n'ayant pas l'esprit faussé par
l'égoïsme de la vie, ont en général le jugement moral sain et

délicat, » qu'on peut « voir en eux l'image encore pure de l'humanité.

» Ils divisent les hommes en quatre classes : les pauvres, les

malades, les affligés et les pécheurs, qui se sont « déshonorés par
une grave chute » et qui gémissent sous « le poids du crime. »

Enfin ces Messieurs trouvent « regrettable qu'on n'utilise pas mieux
le désir que nous avons de paraître nobles et purs! Le « moraliste >

Machiavel avait dit: « L'essentiel est de paraître bon, mais de

savoir au besoin ne pas l'être. » Et Tartufe s'écriait:
« I.e mal n'ost jamais epic dans l'éclat qu'on fait.
Le scandale du monde est ce qui fait l'offense,
Et ee n'est pas pécher que pécher en silence. »

Notre expérience morale nous a conduit à répéter avec saint Paul :

« Malheureux que je suis...! » L'expérience de ces Mssieurs leur
fait considérer ce cri comme « un blasphème contre la nature
morale de l'homme. » Et ils s'écrient : « Jeunes gens vous pouvez



520 BULLETIN

être tempérants, vous pouvez être droits, cela dépend de vous, vous
en avez le pouvoir en vous-mêmes Il se peut que vous soyez

pauvres et ignorants, même intempérants et malhonnêtes, mais ne

permettez à personne d'oser dire que vous êtez incapables, sans

invoquer le secours divin, de surmonter toutes les tentations » (249).

On le voit, nous avons là un système d'intellectualisme moral

qui rappelle fort celui de Socrate. Le mal, c'est l'ignorance. Pour
faire le bien, il suffit de le connaître. « Qu'une religion s'élève qui
ose prendre L'homme par ses meilleurs côtés, qui l'exhorte à la

justice, à la générosité et à tout ce qui est grand, seulement parce

que ces choses constituent sa véritable vie, et je crois que le monde

sera étonné de la réponse » (196).

III

Nous serions injuste si nous n'ajoutions qu'un souffle de pur
moralisme traverse souvent cette utopique « religion » de l'avenir.
A ce point de vue ce livre est bienfaisant, et le mouvement qu'il
caractérise singulièrement sympathique. Dans notre siècle de
matérialisme déterministe, il est salutaire d'entendre affirmer hautement
le sérieux de l'obligation morale et la puissance de la volonté. En
présence de la mort spirituelle et morale qui paralyse en général
l'Eglise de Dieu, on ne peut s'empêcher de souscrire à des pensées

comme celle-ci : « La religion, de nos jours, l'orthodoxe aussi bien
que l'autre, ne se compose en grande partie que d'une sorte de

banquets spirituels où l'on se donne la liberté de toute espèce de beaux
sentiments et de belles phrases, mais après lesquels la vie est aussi

plate que jamais. »

En somme, ce livre pourrait nous donner une petite idée du
christianisme américain. Il y apparaît comme cette religion formaliste,

dont parle Vinet, qui pour s'être dépouillée de son principal
caractère, la saveur morale, cachet authentique de sa divinité, est
devenue un faisceau de dogmes vieillis sans portée sur la vie mo"
raie de ceux qui les professent. Mais il se pourrait que ce tableau
résulte de l'ignorance des fondateurs du « mouvement moral. »

Quelques-unes de leurs affirmations au sujet de la doctrine et de
la morale chrétiennes sont des caricatures qui dénotent une telle
absence de compréhension que l'on est tenté de fermer le livre avec
indignation. D'autre part, le sourire vient sur les lèvres quand on

nous présente comme des découvertes admirables de la charité
« morale » l'institution des sociétés de travail en faveur des pauvres,



THÉOLOGIE 521

l'organisation de visites et de secours aux malades, l'établissement
d'écoles enfantines « où l'on fait usage de fables, de légendes et
d'histoires contenant des leçons morales » d'union déjeunes gens,
d'habitations ouvrières dont « les actionnaires sont convenus de se
contenter d'un revenu de 3 ou 4%, » etc..

Cette ignorance ne serait-elle pas le châtiment de gens qui, en
s'isolant dans leur cabinet d'étude, comme certain rat dans son
fromage, ont perdu tout contact ou ne sont jamais entrés en contact
avec l'Eglise du Christ? Plongés dans leurs pensées antithéologi-
ques, ils n'ont pas vu le travail accompli pour le salut des âmes
et le soulagement des misères humaines. Arrêtés dans le passé,
ils combattent contre des fantômes, élaborent des programmes,
écrivent des discours et perdent leur temps.

Quoi qu'il en soit, nous croyons que ce livre nous donne un
avertissement bon à recueillir. On entend crier de toutes parts aujourd'hui

: le dogme, c'est l'ennemi C'est Iniqui avoué la face du Christ!
C'est lui qui a défiguré l'évangile C'est lui qui a divisé l'Eglise I

C'est lui qui a éloigné de la foi les hommes intelligents C'est de

lui que vient tout le mal Haro sur le baudet! Ainsi dit, ainsi fait.
L'on sabre de ci, l'on sabre de là et, si l'on n'y prend garde, en
sacrifiant tous les éléments positifs de l'évangile, on arrivera au
moralisme idéaliste des « sociétés pour la culture morale » en
attendant qu'on les dépasse.

A titre de repoussoir, nous recommandons la lecture de ce curieux
volume. Alf. L.

François Bourdillat. — La. Réforme logique de Hamilton d.

Nous sommes un peu en retard pour donner aux lecteurs de

la Revue une idée de cette publication posthume qui renferme dans

ses quatre-vingts pages le produit d'un travail intense et une étude

vraiment scientifique de la matière.
La biographie, trop courte selon nous, dont l'éditeur a fait

précéder ce travail, nous apprend que l'auteur, né le 10 août 1867 et

décédé le 18 juillet 1890, était étudiant à l'Ecole normale supérieure
de Paris lorsqu'il le composa. Ce n'était pas son premier essai, car
il avait, entre autres travaux littéraires ou philosophiques, fait une

1 La réforme logique de Hamilton, par François Bourdillat. — Paris,
librairie Hachette & C'°.



522 BULLETIN

leçon sur la siris de Berkeley qui témoignait de l'étendue de ses

recherches et de sa compétence dans ces matières.
C'est que Bourdillat n'étudiait pas en amateur, mais en travailleur

consciencieux. « Il n'aimait pas l'originalité facile et prématurée.
Il tenait à être maître de sa pensée le jour où il devrait faire une

œuvre personnelle, et il était convaincu qu'on ne peut dire quelque
chose de nouveau que quand on sait ce que beaucoup d'autres ont
dit avant nous. » Ces lignes caractérisent Bourdillat et son opuscule,

qui mérite bien le titre de traité scientifique pour ie fond et

pour la forme. Si le style, c'est l'homme, la clarté, la simplicité, la
facilité de l'exposition, la sobriété du langage révèlent dans le

jeune auteur l'homme, j'allais dire le professeur qui sait ce qu'il
veut dire et comment il faut le dire. Et quant au fond, l'ordonnance
du sujet, la variété et l'abondance des recherches, l'indépendance
de la pensée, la tranquille sûreté du jugement et de la critique,
dénotent un caractère sérieux, une activité consciencieuse et une
maturité d'esprit bien rares à 22 ans.

Voici comment l'auteur lui-même introduit son travail:
i C'a été pendant longtemps un lieu commun de dire que la

logique formelle n'a point fait de progrès depuis qu'elle existe, et

qu'elle a, du premier coup, atteint son développement parfait. Il
est vrai que, jusqu'à notre époque, elle est demeurée à peu près

intacte, sans recevoir autre chose que des corrections de détail ou
des accroissements sans conséquence. Dans notre siècle toutefois,
et presque de nos jours, un certain nombre de logiciens anglais,
dont le premier et le plus grand est Hamilton, se sont proposé de

compléter et même de renouveler l'œuvre d'Aristote. Celui-ci, s'il
faut en croire Hamilton, n'a pas poussé jusqu'au bout son analyse

; « par une inadvertance qui nous étonne de sa part, il s'est
» arrêté prématurément et a commencé sa synthèse avant d'avoir
» complètement passé au crible les éléments qu'il s'agit de com-
» biner. Le système, qui sans cela se serait développé de lui-même
» avec ordre et unité, a été construit laborieusement et imparfaite-
» ment avec force limitations, corrections et règles, qui en allèrent
» la symétrie et en ont grandement diminué l'utilité. »

» Compléter et simplifier l'ancienne méthode, placer la clef de

voûte à l'édifice construit il y a deux mille ans par Aristote : voilà
donc le but que se propose Hamilton.

» Voici quel est le point de départ de sa réforme : considérer la
compréhension et l'extension non seulement dans les concepts, mais



THÉOLOGIE 523

encore dans les jugements et dans les raisonnements ; et distinguer
par suite des jugements en compréhension et des jugements en

extension, des raisonnements en compréhension et des raisonnements

en extension; enfin et surtout quantifier le prédicat dans
les jugements en extension, c'est-à-dire attribuer une quantité au
prédicat comme au sujet, déterminer l'extension du prédicat comme
celle du sujet.

» C'est cette réforme et ses importantes conséquences que nous
allons examiner, nous proposant d'en rechercher d'abord les

origines dans l'histoire de la logique, d'en exposer les points principaux

d'après les textes mêmes de Hamilton, enfin d'en apprécier la
valeur. »

L'ouvrage renferme donc trois parties sur chacune desquelles
nous dirons quelques mots. La première partie ou la partie historique

(pages 5-15), bien que la plus courte, est néanmoins un
chapitre intéressant de l'histoire de la logique et renferme des

détails précieux et en partie nouveaux sur les logiciens qui ont
comme préludé à la réforme voulue par Hamilton, depuis le
quinzième siècle jusqu'à nos jours, en Italie, en France, en Allemagne
et en Angleterre : Laurent Valla, Coronel, Garamuel, Derodon,
Gottlieb Gerhard Titius, Godefroy Ploucquet, Lambert, Condillac,
Ulrich, Destutt de Tracy et enfin George Bentham.

Voici la conclusion de cette partie historique: « Si donc l'on
demandait qui a le premier attribué une quantité au prédicat comme

au sujet, dans la proposition, nous devrions remonter jusqu'à
Laurent Valla, et si l'on demandait ensuite qui a le mieux prévu
les modifications nombreuses qu'une semblable théorie devait

amener dans la logique formelle, nous dirions que c'est Louis
Coronel. »

La seconde partie (pages 16 à 59) est naturellement la plus
longue puisqu'elle forme la partie essentielle de ce travail.

Hamilton n'ayant pas réuni dans un seul ouvrage ses enseignements

sur la logique, mais les ayant disséminés dans différentes

publications parues de 1833 à 1852 (auxquelles il faut ajouter un

ouvrage posthume sur la Métaphysique et la Logique publié par
ses amis Mansel et Veitch) le mérite de Bourdillat consiste à

réunir et ordonner ces enseignements dans une exposition aussi claire

et courte que possible de la doctrine du maître.

Après avoir expliqué la définition que donne Hamilton de la

logique comme « science des lois de la pensée en tant que pensée »



524 BEVUES

et avoir montré que ces lois se réduisent à trois: celles d'identité,
de contradiction et du milieu exclu, l'auteur expose à grands traits
la doctrine de ce réformateur de la logique, les innovations ou
améliorations introduites dans la logique traditionnelle et les
arguments fournis en faveur de la thèse principale de la quantification
indiquée dans l'introduction. La troisième et dernière partie (pages
60-81), que nous nommerons la partie critique, contient soit un
exposé îles objections faites par divers auteurs aux enseignements de

Hamilton, soit un examen indépendant et une appréciation rai-
sonnée du système par notre jeune auteur.

Voici la conclusion à laquelle il arrive (pages 77, 78) : « De la
réforme de Hamilton nous ne retiendrons donc qu'une partie : la
distinction des jugements et des raisonnements selon les deux ordres
de compréhension et d'extension; et nous rejetterons au contraire
la quantification du prédicat avec la théorie nouvelle qui en résulte.
Autant nous estimons juste la première de ces réformes, autant
nous regardons la seconde, quelque séduisante qu'elle soit, comme
inutile et fausse.

» Ainsi l'ancienne logique, la logique d'Aristote doit subsister
dans ses parties essentielles. Mais l'œuvre de Hamilton ne pourrait-
elle servir à fonder, en dehors de l'ancienne logique qu'il faut laisser

intacte, une science nouvelle et plus générale? » (Page 80.)
Si Bourdillat, qui avait l'intention de traduire à nouveau Aristote,

n'avait pas été enlevé à 23 ans à l'affection de ses parents, et à

l'estime de tout le monde, il aurait, pensons-nous, résolu cette

question par ses œuvres.
Mais, hélas comme disent les Italiens: « morte fura i migliori. »

J.-J. Parandeb.

REVUES

Revue philosophique
Mai.

E. de Roberty : Un point controversé de la théorie de la connaissance.

— G. Noël: Noms et concepts. — 67. Dumas: L'association
des idées dans les passions. —Notes et discussions : Th. Flournoy :
Activité psychique et physiologie générale. — C. Plat: L'intellect
actif et les idées. — Analyses, etc. — Périodiques étrangers.


	Théologie

