
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


406 BULLETIN

consulterons dans l'occasion comme nos devanciers consultaient

jadis le dictionnaire de l'honnête et savant dom Calmet. Eprouvant
toutes choses, nous saurons reconnaître que, dans le nombre, il y
en a de fort bonnes à retenir. Le fait est qu'une érudition considérable

se trouve amassée, condensée et, qui mieux est, digérée, dans

ces colonnes compactes, illustrées de nombreuses gravures. Les
indications bibliographiques sont abondantes et, pour autant que
nous avons pu les contrôler, aussi complètes et exactes qu'on peut
le désirer.

Le fascicule que nous avons entre les mains est de 160 pages
in-4° à deux colonnes, soit de 320 colonnes à 73 lignes. Il va de

A et a à Aînesse (Droit d'). On peut juger par là du nombre et de

l'étendue des articles (celui sur Adam remplit une trentaine de

colonnes, dont les deux tiers sont consacrés aux questions relatives
à l'homme préhistorique), ainsi que des proportions qu'aura
l'ouvrage complet. Il y en a pour plusieurs gros volumes. Eu égard à

la richesse de la matière et à la bonne exécution typographique, le

prix de 5 francs le fascicule n'a rien d'exagéré.

PHILOSOPHIE

Ferraz. — Histoire de la philosophie pendant la
révolution (1789-1804) i.

Nous sommes en retard avec M. Ferraz dont nous avons
annoncé trois volumes ici même en 1888; l'année suivante, il
publiait le volume actuel sur lequel nous devons attirer l'attention.
Il ne complète pas l'œuvre par la fin, mais par le commencement:

renonçant à publier une étude sur l'histoire contemporaine, l'auteur
nous donne le tableau de l'histoire de la philosophie en France
sous la Révolution. Il n'y a rien de bien grand ni de bien saillant,
car la pensée française se meut dans un monde à part, étranger au

grand mouvement de l'époque en Allemagne ; il no s'agit que d'une

philosophie traditionnelle et dépassée ; mais, étant données les

circonstances, on est plutôt étonné de trouver tant de choses.

M. Ferraz traite ce sujet, assez maigre et complexe, avec le soin et

1 Paris, 1889.



PHILOSOPHIE 407

l'exactitude d'analyse dont il nous a donné des preuves dans les

précédents volumes. « De toutes les périodes de l'histoire de la
philosophie française, dit-il, la moins connue est peut-être celle

qui s'étend de 1789 à 1804, et qui répond à l'histoire de la Révolution.

C'est pourtant une période intéressante, non seulement parce
qu'elle marque la fin d'un siècle et le commencement d'un autre
qui le continue sans lui ressembler, mais encore parce que les
doctrines qui s'y produisent ont par elles-même une véritable
valeur. » Disons notre pensée en un mot, nous n'avons devant nous

que la queue de la philosophie du dix-huitième siècle. Quant à celle-
ci, elle est née du dix-huitième siècle lui-même, c'est-à-dire de l'état
social, moral et intellectuel auquel avait abouti, après bien des

évolutions, le siècle de Louis XIV. «A la mort du grand roi, l'esprit
religieux et l'esprit féodal, qui avaient montré tant de vitalité et

accompli des choses si mémorables, dans les âges précédents, étaient
en pleine décadence. Le clergé, frivole, mondain, luxueux, n'avait
plus aucune des vertus évangéliques qui lui avaient donné l'empire,

et avait vu s'éteindre une à une toutes les grandes
lumières qui l'avaient récemment illustré. La noblesse de son côté,

avait perdu jusqu'à cet esprit militaire qui avait été sa raison
d'être, et qui lui avait valu une si haute situation dans le passé.

Elle était arrivée à cet état d'abâtardissement qui se trahit, suivant
la remarque de Bernardin de Saint-Pierre et de Joseph de Maistre,
jusque dans les portraits de famille qui datent de cette époque. Et
cependant ces deux classes, si longtemps dirigeantes, s'obstinaient,
par habitude, à vouloir conduire encore la société, et ne savaient

pas se résoudre à céder à d'autres le gouvernail que leurs mains
débiles ne pouvaient plus tenir. Il ne faut donc pas s'étonner que
la nation, qui sentait croître sa grandeur morale, en même temps

que déclinait celle de ses anciens dominateurs, ait revendiqué le
droit de se diriger elle-même et combattu les principes au nom
desquels on prétendait lui faire la loi. C'est l'esprit libéral du dix-
huitième siècle qui commençait à s'affirmer...

» Où trouver une philosophie pouvant répondre à de telles
aspirations Le cartésianisme, d'abord proscrit par l'ancien régime,
avait fini par devenir une doctrine officielle. De plus, dès le début,
il avait déclaré ne vouloir faire usage du libre examen que dans le

domaine de la métaphysique et qu'il se garderait bien de toucher

aux problèmes politiques et religieux. Puis, Descartes et ses disciples,

après avoir commencé par douter de tout, avaient fini, comme



408 BULLETIN

on l'a dit, par ne douter de rien. La physique de Newton, en
renversant celle de Descartes, avait atteint la métaphysique, du reste
directement attaquée par Locke. » La philosophie de la France du
dix-huitième siècle, de la France à la fois libérale et savante, était
trouvée: c'était la philosophie de Locke. Une circonstance, du reste,

qui ne contribua pas peu à hâter et à consolider son triomphe parmi
nous, c'est qu'elle y fut introduite par le plus vif, le plus aimable, le

plus français et le plus populaire de nos écrivains, par Voltaire,
qui la professa ouvertement dès son retour d'Angleterre, et qui lui
resta fidèle durant cette longue vie, qui fut un long règne sur les

intelligences.
La révolution commencée, la philosophie se fait pratique et

militante. Elle s'affirme dans la prise de la Bastille, dans la nuit
du 4 août ; dans la déclaration des droits de l'homme, comme dans

la proclamation de la république. Dans la fête de la déesse Raison
elle se donne une bizarre apothéose. Mais, en tant que philosophie

spéculative, elle a complètement disparu. On ne cite dans ce

temps-là que deux ouvrages : Les Ruines de Voiney, où éclatent en

traits déclamatoires les passions politiques et les sentiments
antireligieux du temps, et l'Esquisse d'un tableau du progrès de

l'esprit humain, où Condorcet, traqué par ses bourreaux, se console
de ses malheurs personnels en traçant d'une main ferme le tableau
des progrès indéfinis de l'esprit humain.

La philosophie comme science ne reparait qu'après la tempête
révolutionnaire au moment de la création des écoles normales et
de l'Institut. Les leçons de Garât furent alors un événement. Dès

la première, il annonça que pendant longtemps, il s'était nourri
des écrits de Bacon, de Locke, de Condillac et qu'il se proposait de

composer, sous leur inspiration un grand ouvrage d'analyse :

« Il y a vingt ans que je le médite, s'écriait-il, mais je n'en ai pas
encore écrit une seule page. C'est au milieu de vous que je veux
faire l'ouvrage : nous allons le faire ensemble. Naguère, alors

que la hache était suspendue sur toutes les tètes, dans ce péril
universel auquel nous avons tous échappé, un des regrets que je
donnais à la vie était de mourir sans laisser, à côté de l'échafaud,
l'ouvrage auquel je m'étais si longtemps préparé. » Et M. Ferraz
d'ajouter : « Cet ouvrage que Garât méditait depuis vingt ans, et

que le bourreau avait failli nous ravir sans le savoir, il a pu le

méditer encore quarante ans, puisqu'il n'est mort qu'en 1833, et

il ne nous l'a pas donné... »



PHILOSOPHIE 409

Tout cela se débitait avec un succès éclatant, devant un auditoire

de plus de deux milles personnes. Un journal du temps payait,
à raison de dix louis la feuille, le droit de reproduire ces leçons.
Un auditeur ravi adressait au professeur une épître de sept cents

alexandrins, dont les deux vers suivants peuvent donner le

diapason :

Je t'entendis, C4arat : un nouvel univers
Vint m'offrir à l'instant ses miracles divers.

Voilà ce que c'est que d'avoir été trop longtemps sevré de philosophie

ou d'avoir un faible pour le beau langage. On n'enchante pas,
remarque M. Ferraz, un auditoire de deux mille personnes, en

leur parlant de philosophie, sans sacrifier un peu le fond à la forme.
Et tout cela le lendemain de la Terreur Qu'on soutienne encore

que les Français n'ont pas un faible pour la philosophie, à tout
le moins pour le beau langage

Ces triomphes faciles furent souvent interrompus par l'intervention

de quelque auditeur mécontent. L'un d'entre eux adresse au
professeur une lettre où il lui fait remarquer que, si toutes nos
idées viennent des sens, comme il le prétend avec Condillac, rien
n'existe pour nous que ce qui tombe sous les sens ; que nous ne

pouvons dès lors affirmer ni l'existence de l'âme, ni son immortalité,

et que la morale n'a plus qu'une sanction terrestre et partant
insuffisante. A quoi Garât répond que la matérialité de l'âme
n'entraîne pas nécessairement sa mortalité. Il se fonde pour cela

sur ce que les atomes, qui sont les principes composants de toutes

choses, ne périssent jamais. Puis il affirme, sans hésiter, au lendemain

des jours sanglants, où l'on avait vu tomber sous le couteau
tant de têtes innocentes, qu'en fin de compte chacun a toujours
dans ce monde le sort qu'il mérite.

Dientet le combat s'anime par l'intervention d'un vrai
philosophe, ancien officier, chevalier de Saint-Louis, qui n'était rien
moins que le mystique Saint-Martin. Bien que celui-ci fût assez

timide, bien que le mysticisme ne dominât pas précisément parmi
les deux mille auditeurs de Garât et que, pour leur parler
utilement, il eût fallu, suivant l'expression spirituelle de Saint-Martin
lui-même, leur refaire les oreilles, il crut de son devoir de prendre
la parole pour protester contre les doctrines du maître. Garât

répondit sur-le-champ, mais dans le compte rendu de la séance, il
remania sensiblement sa réponse improvisée dont il n'était pas
content. Do là une controverse où sont débattus les droits du



410 BULLETIN

spiritualisme et du sensualisme. « Suivant Saint-Martin, Garât
avait tort de dériver de la sensation l'intelligence et la faculté
morale ; entre sentir et penser il y a un abîme. Garât n'en convient

pas. Si, au lieu de dériver d'un seul principe toutes les opérations
de l'âme, disait-il, on attribue la sensation à l'un, la pensée à un
autre, on ne saura plus où s'arrêter. Il faudra reconnaître une
faculté à part pour le sommeil, une pour l'acte d'abstraire, une

pour l'acte d'imaginer et ainsi de suite : on multipliera les êtres

sans nécessité; quand je me mets au fond de mon âme, ajoutait-il,
je reste convaincu que penser c'est sentir; car penser c'est simplement

distinguer les sensations. Voir le soleil et connaître le

soleil, c'est évidemment une seule et même chose. A cela, Saint-
Martin répond admirablement que les opérations et les calculs

qu'il fait dans son entendement pour acquérir une connaissance

scientifique du soleil, sont profondément distincts des sensations

que cet astre produit en lui; que, pour en juger autrement, il faut,
non pas so mettre au fond de son âme, mais demeurer à sa superficie.

Si l'intelligence du vrai n'est pas un simple effet de la sensation,

il en est de même, dit Saint-Martin, de la faculté morale, qui
n'est que l'intelligence et le sentiment du bien; elle offre avec la
sensation, non seulement des différences, mais encore des oppositions

marquées. Donc, sur ce point encore, la doctrine de Garât est
entachée d'erreur. » Cela s'appela la bataille Garât. Les auditeurs
se partagèrent entre les deux champions, d'après leurs sympathies,

soit pour leur talent, soit pour leur opinion. Saint-Martin se

vanta d'avoir lancé une pierre au front d'un des Goliaths du temps
en disant que les rieurs n'avaient pas tous été pour celui-ci.

Laromiguière, philosophe de la même tendance, s'attacha à bien
définir les termes principe, analyse, système. Mais c'est Destutt de

Tracy qui donna son nom à l'école en l'appelant idéologie ou
philosophie de la pensée, qu'il faut se garder de confondre avec
l'idéalisme. « On pourrait bien recourir aumotmétaphysique; mais

Tracy n'en veut pas. D'après lui, en effet, ce mot désigne un
ensemble de spéculations sur l'origine et la nature des êtres, sur la
cause première et sur les substances spirituelles, qui ne rentrent
point dans la science de la pensée, telle qu'on l'entend aujourd'hui.
Le mot psychologie lui-même, qui a été employé quelque part par
Condillac, est encore trop ambitieux; car il implique une connaissance

de la nature intime de l'âme, que personne ne peut se flatter
d'avoir. Il n'y a qu'un seul terme qui paraisse à Tracy propre à dé-



PHILOSOPHIE 411

signer avec précision la science en question, c'est le mot idéologie;
car il veut dire simplement science des idées, c'est-à-dire des

phénomènes de la pensée et de leurs lois. »

Voici comment se divise l'idéologie. Elle comprend une partie
physiologique très curieuse, et exigeant de vastes connaissances;
elle est encore peu avancée ; l'idéologie rationnelle, exigeant moins
de science, ayant peut-être moins de difficultés, mais possédant des

faits suffisamment liés et ne songeant qu'à leurs conséquences, a

l'avantage d'être susceptible d'applications directes et de former
déjà un système complet. C'est à l'étude de cette dernière que Tracy
se restreint : « Il est à souhaiter, suivant Tracy, que l'idéologie
ainsi comprise se développe rapidement; car c'est à ses progrès
que ceux de toutes les sciences morales et politiques sont attachés
C'est en effet de la science théorique de l'homme pensant que
dépendent les arts ou sciences pratiques qui le concernent: l'art de

communiquer ses idées, celui de les combiner, celui de les enseigner,

celui de les faire régner dans la vie, soit des individus, soit
des sociétés, c'est-à-dire la grammaire, la logique, l'éducation, la
morale et la politique. »

Cabanis, représentant de l'idéologie physiologique ou science de

rapport du physique et du moral, finit, vers la fin de sa vie, par
admettre les causes finales, un principe premier intelligent, bref
le spiritualisme. Pour nous empêcher de conclure de l'ordre du
monde à la sagesse de la cause, il faudrait, selon lui, changer les
lois de notre esprit et nous donner une autre raison; car, d'après
les lois de notre esprit et les lumières de notre raison, là où nous

voyons des phénomènes coordonnés, de manière à produire des

résultats que les plus savantes combinaisons ne produiraient pas,
nous jugeons nécessairement que ces phénomènes sont dus à

l'action d'une cause intelligente. Cabanis est porté à croire que
l'âme, le principe vital, ne périra pas avec le corps et qu'il
conservera toujours son moi, c'est-à-dire le sentiment de lui-même. «Il
se fonde pour cela, d'une part, sur l'impossibilité où nous sommes
de prouver que la dissolution des organes entraine l'anéantissement

de la cause inconnue qui les anime; de l'autre, sur les

tendances de notre nature, qui aspire à une vie nouvelle, et sur les

perfections divines, qui doivent nous la faire espérer.... Ainsi non
seulement le matérialisme, exprimé dans plusieurs endroits du

livre des Rapports du physique et du moral de l'homme (ouvrage
de Cabanis), n'explique pas les choses, mais Cabanis a senti lui-



412 BULLETIN

même qu'il ne les expliquait pas. Il a été obligé de sortir du
matérialisme et de passer au spiritualisme, à un spiritualisme qui offre

plus d'une imperfection, mais enfin à un spiritualisme véritable,
pour rendre compte de l'homme et du monde d'une manière
raisonnable et plausible. »

C'est à la même solution qu'aboutit Rivarol. Comme la plupart
des philosophes de son temps, il fait dériver toutes nos idées,
môme les plus intellectuelles, sinon de la sensation, au moins du
sentiment qui, en tant que Inculte, s'en rapproche fort. Mais il se

distingue de la plupart d'entre eux en ce qu'il admet déjà, à côté

de l'élément sensible et passif, un élément actif, à côté de la fatalité
la liberté.... Bien loin d'élever, comme eux, l'animal au niveau de

l'homme, il le laisse infiniment au-dessous. Il nous le montre
uniquement préoccupé des objets nécessaires à sa vie physique,
tandis que l'homme aspire avec ardeur à tout ce qui peut
développer sa vie intellectuelle et morale. Non content de rectifier
l'idéologie de son époque sur des points de celte importance,
Rivarol l'agrandit en la rattachant, par l'analyse des idées du

temps et d'espace, à la métaphysique.... Suivant Rivarol, ce n'est

pas seulement le monde physique et le monde intellectuel qui
postulent Dieu, c'est encore ie monde moral. « Il me faut, dit-il,
comme à l'univers, un Dieu qui me sauve du chaos et de l'anarchie
de mes idées. » « Son idée, ajoute-t-il, délivre notre esprit de ses

longs tourments et notre cœur de sa vaste solitude. » « Sans Dieu,
dit-il ailleurs, le monde est un monde orphelin. » Et M. Ferraz
d'ajouter: «Il y a là comme un élancement vers Dieu, comme un cri
vers le Père des êtres, qu'on ne s'attendait pas à trouver sur les

lèvres d'un auteur du dix-huitième siècle. »

Marquons encore l'idéologie philologique ou philosophie du

langage de De Cerando, la philosophie de l'histoire de Condorcet
et nous en aurons à peu près fini avec cette célèbre école idéologique

qui eut le privilège d'attirer sur elle les foudres de Napoléon.
Le grand homme s'irrita con ire ces sensualistes et les traita
comme des ennemis personnels, « sentant bien qu'ils portaient dans
leur crear le deuil des libertés publiques et qu'ils n'attendaient
qu'une occasion favorable pour les faire revivre. Aussi s'efforça-t-il
en toute circonstance do les amoindrir. C'est dans cette vue qu'il
supprima, en 1803, au sein de l'Institut, la classe des sciences
morales et politiques, et la fondit dans celle de langue et de littérature

française. Mais si leur influence en fut diminuée au point de



PHILOSOPHIE 413

de vue philosophique, elle le fut peu au point de vue politique.
Ce fut un idéologue, ce fut Destult de Tracy, qui proposa plus
tard au Sénat la déchéance de l'empereur; ce furent les idéologues
qui transmirent l'esprit des encyclopédistes du dix-huitième siècle
aux libéraux du temps de la Restauration. »

Malgré ces conséquences heureuses, mais en quelque sorte
accidentelles du sensualisme, il n'en porta pas moins les plus funestes
fruits. Volney et Saint-Lambert enseignaient ouvertement, l'un
dans sa Loi naturelle, l'autre dans son Catéchisme universel, la
morale de l'égoïsme. Naijeon publiait ses élucubrations vulgaires
où il niait Dieu et l'âme spirituelle, tandis qu'un autre, encore
moins sérieux, Sylvain Maréchal, écrivait le Code d'une société
d'hommes sans Dieu, et le Dictionnaire des athées. M. Ferraz a

résumé dans un chapitre : L'athéisme, ses partisans et ses adversaires,

les conséquences morales du sensualisme.
Du reste, les événements se chargèrent eux-mêmes de compromettre

le sensualisme régnant. « Cette philosophie avait protesté
contre l'intolérance en matière religieuse, et, sous son règne, on
avait vu les temples et les autels profanés, et la conscience violée
dans ce qu'elle a de plus intime. Elle s'était élevée contre les

jugements arbitraires et les supplices barbares, et, sous ses

auspices, on avait vu le tribunal révolutionnaire rendre ses arrêts,
sans forme de procès, et la guillotine lasser le bras des bourreaux.
Elle n'était sans doute pas responsable des crimes commis en son
nom. Néanmoins, ils durent à la longue, soulever contre elle l'opinion

et faire reculer, en même temps que la Révolution, la
philosophie qui l'avait suscitée. »

Une réaction était donc inévitable: elle éclata sous trois formes,
celles-ci nous donnent les trois écoles qui disputèrent au sensualisme
le gouvernement des esprits vers la fin du dix-huitième siècle et au
commencement du dix-neuvième siècle. Joseph de Maistre, de

Bonald et Chateaubriand protestèrent au nom de la tradition ;

Saint-Martin au nom du sentiment; Villers,de Lisle de Sales et Rivarol

au nom de la raison. Kinker, Villers et Müller tentèrent même

prématurément d'introduire le kantisme en France, au grand scandale

de Tracy qui protesta et tenta de le réfuter. Mais les formules
abstraites et le langage technique du sage de Königsberg étaient
un grand obstacle. C'est en vain que Villers plaida les circonstances

atténuantes, soutenant avec raison que ce langage et ces formules
offraient plus d'avantages que d'inconvénients. Pourquoi la philo-



414 REVUES

sophie n'aurait-elle pas sa langue propre Il est à peu près aussi
essentiel à un métaphysicien d'écrire élégamment qu'à un général
d'armée de danser avec grâce. Rien n'y fait: on ne devait pas de

sitôt mordre au kantisme. La prose poétique de Chateaubriand
devait aller beaucoup mieux aux anciens admirateurs de Garât

que les dissertations sur l'impér itîf catégorique.
Il est temps de remercier M. Ferraz d'avoir par un volume, écrit

avec soin et exactitude, fait revivre des hommes et des événements

déjà bien loin de nous. Nous terminerons en lui empruntant une
dernière page qui ne manque pas d'actualité. « Il est à remarquer,
dit-il, qu'à l'exception de Marmontel, tous les auteurs que nous
venons de signaler comme ayant travaillé, dans la mesure de leurs
forces, à maintenir ou à propager le rationalisme, appartenaient à

la communion protestante. On serait tenté d'en conclure qu'il y a

entre le protestantisme et le rationalisme une certaine affinité et

on n'aurait pas tout à fait tort. Dès qu'on professe le christianisme
comme le font les protestants, moins sur la foi de l'autorité que sur
celle de la raison, et qu'on y voit moins un ensemble de pratiques
extérieures, imposées de haut, qu'un système de croyances intimes,
rationnellement vérifiées, on est bien près de faire de la philosophie
rationaliste. C'est ce qui explique comment cette philosophie a

trouvé au dix-huitième siècle, dans un protestant comme Rousseau

un défenseur si éloquent, et comment elle a rencontré au dix-neuvième

siècle dans deux protestants comme Mme de Staël et Guizot'
et dans un janséniste, c'est-à-dire un demi-protestant comme
Royer-Collard, des champions si sensés et si intrépides. »

REVUES

Theologische Studien und Kritiken
1801. Première livraison.

Sander: Ecriture ou règle de foi? — Reischlê : Une explication
avec M. Kaftan au sujet de sa « Vérité de la religion chrétienne. » —
Koppel : La controverse Harnack-Zahn sur l'histoire du Canon du
Nouveau Testament. — Bertheau : Encore l'explication par Luther
de la quatrième demande de l'oraison dominicale. — Kawerau :
Quatre éditions jusqu'ici inconnues du catéchisme des Frères de
Bohème. — Bulletin.


	Philosophie

