Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4006 BULLETIN

consulterons dans l'occasion comme nos devanciers consultaient
jadis le dictionnaire de I'honnéte et savant dom Calmet. Eprouvant
toutes choses, nous saurons reconnaltre que, dans le nombre, il y
en a de fort bonnes a retenir. Le fait est qu'une érudition considé-
rable se trouve amassée, condensée et, qui mieux est, digerée, dans
ces colonnes compactes, illustrées de nombreuses gravures. Les
indications bibliographiques sont abondantes et, pour autant que
nous avons pu les controler, aussi complétes et exactes qu’on peut
le désirer.

[.e fascicule que nous avons entre les mains est de 160 pages
in-4° 4 deux colonnes, soit de 320 colonnes & 73 lignes. Il va de
A et o & Ainesse (Droit d’). On peut juger par la du nombre et de
I’étendue des articles (celui sur Adam remplit une trentaine de
colonnes, dont les deux tiers sont consacrés aux questions relatives
a 'nomme préhistorique), ainsi que des proportions qu'aura 1'ou-
vrage complet. Il y en a pour plusieurs gros volumes. Eu égard &
la richesse de la matiére et a la bonne exécution typographique, le
prix de 5 francs le fascicule n’a rien d’exagéreé.

PHILOSOPHIE

FERRAZ. -— HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE PENDANT LA REVO-
LUTION (1789-1804) 1.

Nous sommes en retard avec M. Ferraz dont nous avons
annoncé trois volumes ici méme en 1888; l'année suivante, il
publiait le volume actuel sur lequel nous devons attirer I'attention.
Il ne compléte pas I'ceuvre par la fin, mais par le commencement:
renonc¢ant & publier une étude sur I’histoire contemporaine, 'auteur
nous donne le tableau de I'histoire de la philosophie en France
sous la Révolution. I1 n'y a rien de bien grand ni de bien saillant,
car la pensée francaise se meut dans un monde a part, étranger au
grand mouvement de ’époque en Allemagne ; il ne s’agit que d’une
philosophie traditionnelle et dépassée; mais, étant données les
circonstances, on est plutot étonné de trouver tant de choses.
M. Ferraz traite ce sujet, assez maigre et complexe, avec le soin et

! Paris, 1889.



PHILOSOPHIE 407

I'exactitude d’analyse dont il nous a donné des preuves dans les
précédents volumes. « De toutes les périodes de I'histoire de la
philosophie francaise, dit-il, la moins connue est peut-étre celle
qui s'étend de 1739 a 1804, et qui répond a l'histoire de la Révolu-
tion. C’est pourtant une période intéressante, non seulement parce
qu’elle marque la fin d’un siecle et le commencement d’'un autre
qui le continue sans lui ressembler, mais encore parce que les
doctrines qui s’y produisent ont par elles-méme une véritable
valeur. » Disons notre pensée en un mot, nous n’avons devant nous
que la queue de la philosophie du dix-huitiéme siécle. Quant a celle-
ci, elle est née du dix-huitiéme siecle lui-méme, c¢’est-a-dire de 1’état
social, moral et intellectuel auquel avait abouli, aprés bien des évo-
lutions, le siécle de Louis XIV. « A la mort du grand roi, 1'esprit
religieux et 'esprit féodal, qui avaient montre tant de vitalité et
accompli des choses si mémorables, dans les 4ges précedents, étaient
en pleine décadence. Le clergé, frivole, mondain, luxueux, n’avait
plus aucune des vertus évangeliques qui lui avaient donné l'em-
pire, et avait va s’éteindre une a wune toutes les grandes
lumiéres qui 'avaient récemment illustré. La noblesse de son coté,
avait perdu jusqu’a cet esprit militaire qui avait été sa raison
d’étre, et qui lui avait valu une si haute situation dans le passé.
Elle était arrivée a cet ¢tat d’abatardissement qui se trahit, suivant
la remarque de Bernardin de Saint-Pierre et de Joseph de Maistre,
jusque dans les portraits de famille qui datent de cette époque. Kt
cependant ces deux classes, si longtemps dirigeantes, s’obstinaient,
par habitude, a4 vouloir conduire encore la société, et ne savaient
pas se résoudre a céder a d’autres le gouvernail que leurs mains
débiles ne pouvaient plus tenir. Il ne faut donc pas s’étonner que
la nation, qui sentait croitre sa grandeur morale, en meéme temps
que déclinait celle de ses anciens dominateurs, ait revendiqué le
droit de se diriger elle-méme et combattu les principes au nom
desquels on prélendait lui faire la loi. C’est l'esprit libéral du dix-
huitiéme siécle qui commencait & s’affirmer...

» Ou trouver une philosophie pouvant répondre a de telles aspi-
rations ? Le cartésianisme, d’abord proserit par 'ancien régime,
avait fini par devenir une doctrine officielle. De plus, des le début,
il avait déclaré ne vouloir faire usage du libre examen que dans le
domaine de la métaphysique et qu'il se garderait bien de toucher
aux problémes politiques et religieux. Puis, Descartes et ses disci-
ples, aprés avoir commencé par douter de tout, avaient fini, comme



408 BULLETIN

on l'a dit, par ne douter de rien. La physique de Newton, en ren-
versant celle de Descartes, avait alteint la métaphysique, du reste
directement attaquée par Locke. » La philosophie de la France du
dix-huitiéme siécle, de la France a la fois libérale et savante, était
trouvée: c¢'était la philosophie de Locke. Une circonstance, du reste,
qui ne contribua pas peu a hater et & consolider son triomphe parmi
nous, ¢'est qu’elle y fut introduite par le plus vif, le plus aimable, le
plus francais et le plus populaire de nos écrivains, par Voltaire,
qui la professa ouvertement dés son retour d’Angleterre, et qui lui
resta fidéle durant cette longue vie, qui fut un long régne sur les
intelligences.

La révolution commencée, la philosophie se fait pratique et
militante. Elle s’affirme dans la prise de la Bastille, dans la nuit
du 4 aout ; dans la déclaration des droits de ’homme, comme dans
la proclamation de la république. Dans la féte de la déesse Raison
elle se donne une bizarre apothéose. Mais, en tant que philoso-
phie spéculative, elle a complétement disparu. On ne cite dans ce
temps-la que deux ouvrages : Les Ruines de Volney, ou éclatent en
traits déclamatoires les passions politiques et les sentiments anti-
religieux du temps, et VEsquisse dun tableaw du progres de
lesprit humawn, ot Condorcet, traqué par ses bourreaux, se console
de ses malheurs personnels en tragant d’une main ferme le tableau
des progres indéfinis de 'esprit humain.

La philosophie comme science ne reparait qu'aprés la tempéte
révolutionnaire au moment de la création des écoles normales et
de I'Institut. Les lecons de Garat furent alors un événement. Dés
la. premiére, il annon¢a que pendant longtemps, il s’était nourri
des écrits de Bacon, de Locke, de Condillac et qu’il se proposait de
composer, sous leur inspiration, un grand ouvrage d’analyse:
« Il y a vingt ans que je le médite, s’écriait-il, mais je n'en ai pas
encore écrit une seule page. C’est au milieu de vous que je veux
faire l'ouvrage : nous allons le faire ensemble. Naguére, alors
que la hache était suspendue sur touties les tétes, dans ce péril
universel auquel nous avons tous échappé, un des regrets que je
donnais &4 la vie était de mourir sans laisser, a c¢6té de l'échafaud,
Pouvrage auquel je m’étais si longtemps prépare. » Et M. Ferraz
d’ajouter: « Cet ouvrage que Garat méditait depuis vingt ans, et
que le bourreau avait failli nous ravir sans le savoir, il a pu le
méditer encore quarante ans, puisqu’il n’est mort cqu’en 1833, et
il ne nous ’a pas donne... »



PHILOSOPHIE 409

Tout cela se débitait avec un succés éclatant, devant un audi-
toire de plus de deux milles personnes. Un journal du femps payait,
a raison de dix louis la feuille, le droit de reproduire ces lecons.
Un auditeur ravi adressait au professeur une épitre de sept cents
alexandrins, dont les deux vers suivanis peuvent donner le
diapason :

Je t'entendis, Garat: un nouve! univers
Vint m'offrir & I'instant ses miracles divers.

Voila ce que c’est que d’avoir été trop longtemps sevré de philos o-
phie ou d’avoir un faible pour le beau langage. On n’enchante pas,
remarque M. Ferraz, un auditoire de deux mille personnes, en
leur parlant de philosophie, sans sacrifier un peu le fond a la forme.
Et tout cela le lendemain de la Terreur! Qu’on soutienne encore
que les Francais n'ont pas un faible pour la philosophie, a tout
le moins pour le beau langage!

Ces triomphes faciles furent souvent interrompus par U'interven-
tion de quelque auditeur mécontent. 'un d’entre eux adresse au
professeur une lettre ou il lui fait remarquer que, si toutes nos
idées viennent des sens, comme il le prétend avec Condillac, rien
n’existe pour nous que ce qui tombe sous les sens; que nous ne
pouvons dés lors affirmer ni U'existence de 1’ame, ni son immorta-
lité, et que la morale n’a plus qu’une sanction terrestre et partant
insuffisante. A quoi Garat répond que la matérialité de 1'dme
n'entraine pas nécessairement sa mortalité. Il se fonde pour cela
sur ce que les atomes, qui sont les principes composants de toutes
choses, ne périssent jamais. Puis il affirme, sans hésiter, au lende-
main des jours sanglants, ou l'on avait vu tomber sous le couteaun
tant de tétes innocentes, qu'en fin de compte chacun a toujours
dans ce monde le sort qu’il mérite.

Bientét le combat s’anime par l'intervention d’un vrai philo-
sophe, ancien officier, chevalier de Saint-Louis, qui n’était rien
moins que le mystique Saint-Martin. Bien que celui-ci fut assez
timide, bien que le mysticisme ne dominat pas précis¢ment parmi
les deux mille auditeurs de Garat et que, pour leur parler utile-
ment, il eut fallu, suivant T'expression spirituelle de Saint-Martin
lui-méme, leur refaire les oreilles, il crut de son devoir de prendre
la parole pour protester contre les doctrines du mailtre. Garat
répondit sur-le-champ, mais dans le compte rendu de la séance, il
remania sensiblement sa réponse improvisée dont il n’élait pas
content. De 14 une controverse ot sont débattus les droits du



410 BULLETIN

spiritualisme et du sensualisme. « Suivant BSaint-Martin, Garat
avait tort de dériver de la sensation Vintelligence et la faculte
morale ; entre sentir et penser il y a un abime. Garat n’en convient
pas. Si, au lieu de dériver d’un seul principe toutes les opérations
de I’ame, disait-il, on attribue la sensation & l'un, la pensée a un
autre, on ne saura plus ou s’arréter. Il faudra reconnaitre une
faculté a part pour le sommeil, une pour l'acte d’abstraire, une
pour l'acte d’imaginer et ainsi de suite: on multipliera les étres
sans nécessité; quand je me mets au fond de mon ame, ajoutait-il,
je reste convaincu que penser c’est sentir; car penser c’est simple-
ment distinguer les sensations. Voir le soleil et connaiire le
soleil, c’est évidemment une seule et méme chose. A cela, Saint-
Martin répond admirablement que les opérations et les calculs
qu’il fait dans son entendement pour acqueérir une connaissance
scientifique du soleil, sont profondément distinets des sensations
que cet astre produit en lui; que, pour en juger autrement, il faut,
non pas se mettre au fond de son 4me, mais demeurer a sa super-
ficie. Si l'intelligence du vrai n’est pas un simple cffet de la sensa-
tion, il en est de méme, dit Saint-Martin, de la faculté morale, qui
n'est que l'intelligence et le sentiment du bien; elle offre avec la
sensation, non seulement des différences, mais encore des opposi-
tions marquées. Done, sur ce point encore, la doctrine de Garat est
entachée d’erreur. » Cela s’appela la bataille Garat. Lies auditeurs
se partagérent entre les deux champions, d’aprés leurs sympa-
thies, soit pour leur talent, soit pour leur opinion. Saint-Martin se
vanta d’avoir lancé une pierre au front d’'un des Goliaths du temps
en disant que les rieurs n’avaient pas tous été pour celui-ci.
Laromiguiére, philosophe de la méme tendance, s’attacha a bien
définir les termes principe, analyse, systeme. Mais c¢’est Destutt de
Tracy qui donna son nom & l’école en l'appelant idéologie ou
philosophie de la pensée, qu'il faut se garder de confondre avec
I'idéalisme. « On pourrait bien recourir au molmétaphysique; mais
Tracy n’en veut pas. D’aprés lui, en effet, ce mot désigne un
ensemble de spéculations sur 'origine et la nature des étres, sur la
cause premiére et sur les substances spirituelles, qui ne rentrent
point dans la science de la pensée, telle qu'on 'entend aujourd’hui.
Le mot psychologie lui-méme, qui a été employé quelque part par
Condillac, est encore trop ambilieux; car il implique une connais-
sance de ]a nature intime de 1'dme, que personne ne peut se flatter
d’avoir. Il n’y a qu'un seul terme qui paraisse & Tracy propre a dé-



PHILOSOPHIE 411

signer avec précision la science en question, ¢’est le mot idéologie;
car il veut dire simplement science des idées, c¢’est-a-dire des phé-
nomenes de la pensée et de leurs lois. »

Voici comment se divise I'idéologie. Klle comprend une partie
physiologique tres curieuse, et exigeant de vastes connaissances;
elle est encore peu avancée ; I'idéologie rationnelle, exigeant moins
de science, ayant peut-tre moins de difficultés, mais possédant des
faits suffisamment liés et ne songeant qu’a leurs conséquences, a
l’avantage d’étre susceptible d’applications directes et de former
déja un systéme complet. C’est & I’étude de cette derniere que Tracy
se restreint: « Il est a souhaiter, suivant Tracy, que l'idéologie
ainsi comprise se développe rapidement; car c’est 4 ses progres
que ceux de toutes les sciences morales et politiques sont attachés
C’est en ecffet de la science théorique de 1’homme pensant que
dépendent les arts ou sciences pratiques qui le concernent : U'art de
communiquer ses idées, celui de les combiner, celui de les ensei-
gner, celui de les faire régner dans la vie, soit des individus, soit
des sociétés, c’est-a-dire la grammaire, la logique, 'éducation, la
morale et la politique. »

Cabanis, représentant de I'id¢ologie physiologique ou science de
rapport du physique et du moral, finit, vers la fin de sa vie, par
admettre les causes finales, un principe premier intelligent, bref
le spiritualisme. Pour nous empécher de conclure de l'ordre du
monde a la sagesse de la cause, il faudrait, selon lui, changer les
lois de notre esprit et nous donner unc autre raison; car, d’apreés
les lois de notre esprit et les lumieres de notre raison, 1a ol nous
voyons des phénoménes coordonnés, de maniére a produire des
resultats que les plus savantes combinaisons ne produiraient pas,
nous jugeons nécessairement que ces phénoménes sont dus &
Paction d’une cause intelligente. Cabanis est porté a croire que
Pame, le principe vital, ne périra pas avec le corps et qu’il con-
servera toujours son moi, ¢'est-a-dire le sentiment de lui-méme. «I1
se fonde pour cela, d'une part, sur U'impossibilité ot nous sommes
de prouver que la dissolution des organes entraine l'anéantisse-
ment de la cause inconnue qui les anime; de l'autre, sur les
tendances de notre nature, qui aspire a une vie nouvelle, et sur les
perfections divines, qui doivent nous la faire espérer.... Ainsi non
seulement le matérialisme, exprimé dans plusieurs endroits du
livre des Rapports du physique et du moral de Uhomme (ouvrage
de Cabanis), n’explique pas les choses, mais Cabanis a senti lui-



412 BULLETIN

méme qu’il ne les expliquait pas. Il a été obligé de sortir du maté-
rialisme et de passer au spiritualisme, & un spiritualisme qui offre
plus d’une imperfection, mais enfin & un spiritualisme véritable,
pour rendre compte de I'homme et du monde d’une maniére
raisonnable et plausible. »

Cest a la méme solution qu’aboutit Rivarol. Comme la plupart
des philosophes de son tewmps, il fait dériver toutes mos idées,
méme les plus intellectuelles, sinon de la sensation, au moins du
sentiment ¢ui, en tant que faculté, s’en rapproche fort, Mais il se
distingue de la plupart d’entre eux en ce qu’il admet déja, a cote
de I’élément sensible et passif, un élément actif, a coté de la fatalité
la liberté.... Bien loin d’¢lever, comme eux, 'animal au niveau de
I’homime, il le laisse infiniment au-dessous. Il nous le montre
uniquement préoccupé des objets nécessaires a sa vie physique,
tandis que 'homme aspire avec ardeur a tout ce qui peut déve-
lopper sa vie intellectuelle et morale. Non content de rectifier
I'idéologie de son époque sur des points de celte importance,
Rivarol l'agrandit en la rattachant, par I'analyse des idées du
temps et d’espace, & la meétaphysique.... Snivant Rivarol, ce n’est
pas seulement le monde physique et le monde intellectuel qui
postulent Dieu, ¢’est encore le monde moral. « Il me faut, dit-il,
comime a 'univers, un Dieu qui me sauve du chaos et de ’anarchie
de mes idées. » « Son idée, ajoute-t-il, délivre notre esprit de ses
longs tourments et notre ceeur de sa vaste solitude. » « Sans Dieu,
dit-il ailleurs, le monde est un monde orphelin. » Kt M. Ferraz
d’ajouter: «Il y a 1 comme un elancement vers Dieu, comme un cri
vers le Pére des étres, qu’on ne s’attendait pas & trouver sur les
levres d'un autear du dix-huiti¢me siécle. »

Marquons encore lidéologic philologique ou philosophie du
langage de De Gerando, la philosophie de lhistoire de Condorcet
el nous en aurons a peu prés fini avec cette célébre école idéologi-
que qui eut le privilége d'attirer sur elle les foudres de Napoléon.
e grand homme s'irrita conwe ces sensunlistes et les traita
comme des ennemis personnels, « sentant bien gu’ils portaient dans
leur creur le deuil des libertes publiques et qu’ils n’attendaient
gu’une occasion fuvorablce pour les faire revivre. Aussi s'efforga-t-il
en toute circonstance de les amoindrir. Clest dans cette vue qu'il
supprima, en 1303, au sein de l'Institut, la classe des sciences
morales et politiques, et la fondit dans celle de langue et de littéra-
ture [rangaise. Mais si leur influence en fut diminuée au point de



PHILOSQPHIE 443

de vue philosophique, elle le fut peu au point de vue politique.
Ce fut un idéologue, ce fut Destutt de Tracy, qui proposa plus
tard au Sénat la déchéance de I’empereur; ce furent les idéologues
qui transmirent 'esprit des encyclopédistes du dix-huitiéme siécle
aux libéraux du temps de la Restauration. »

Malgré ces conséquences heureuses, mais en quelque sorte acei-
dentelles du sensualisme, il n’en porta pas moins les plus funestes
fruits. Volney et Saint-Lambert enseignaient ouvertement, 1'un
dans sa Loi naturelle, Vautre dans son Catéchisme universel, la
morale de I’égoisme. Naijeon publiait ses élucubrations vulgaires
ou il niait Dieu et l'ame spirituelle, tandis qu’un autre, encore
moins sérieux, Sylvain Maréchal, écrivait le Code d’'une société
d'hommes sans Dieu, et le Dictionnaire des athees. M. Ferraz a
résumé dans un chapitre : L’athéisine, ses partisans et ses adver-
saires, les conséquences morales du sensualisme,

Du reste, les événements se chargérent eux-mémes de compro-
mettre le sensualisme régnant. « Cette philosophie avait protesté
contre l'intolérance en matiére religieuse, et, sous son régne, on
avait vu les temples et les autels profanés, et la conscience violée
dans ce qu’elle a de plus intime. Elle sétait élevée contre les
jugements arbitraires et les supplices barbares, et, sous ses aus-
pices, on avait vu le tribunal révelutionnaire rendre ses arréts,
sans forme de proceés, et la guillotine lasser le bras des bourreaux.
Elle n’était sans doute pas responsable des crimes commis en son
nom. Neéanmoins, ils durent & la longue, soulever contre elle 'opi-
nion et faire reculer, en méme temps que la Révolution, la philo-
sophie qui l'avait suscitée. »

Une réaction était done inévitable: elle éclata sous trois formes,
celles-ci nous donnent les trois écoles qui disputérent au sensualisme
le gouvernement des esprits vers la fin du dix-huitiéme siécle et au
commencement du dix-neuviéme siécle. Joseph de Maistre, de
Bonald et Chateaubriand protestérent an nom de la tradition;
Saint-Martin au nom du sentiment; Villers,de Lisle de Sales et Riva-
rol au nom de la raison., Kinker, Villers et Muller tentérent méme
prématurément d'introduire le kantisme en France,au grand scan-
dale de Tracy qui protesta et tenta de le réfuter. Mais les formules
abstraites et le langage technique du sage de KKénigsberg étaient
un grand obstacle. C'est en vain que Villers plaida les circonstances
alténuantes, soatenant avec raison que ce langage et ces formules
offraient plus d’avantages que d'inconvénients. Pourquoi la philo-



414 REVUES

sophie n’aurait-elle pas sa langue propre ? Il est & peu prés aussi
essentiel & un métaphysicien d’écrire élégamment qu’a un général
d’armée de danser avec grace. Rien n’y fait: on ne devait pas de
sit6t mordre au kantisme. La prose poétique de Chateaubriand
devait aller beaucoup mieux aux anciens admirateurs de Garat
que les dissertations sur Vimpératif catégorique.

Il est temps de remercier M. Ferraz d’avoir par un volume, écrit
avec soin et exactitude, fait revivre des hommes et des événements
deja bien loin de nous. Nous terminerons en lui empruntant une
derniére page qui ne manque pas d’actualité. « Il est a4 remarquer,
dit-il, qu'a lexception de Marmontel, tous les auteurs que nous
venons de signaler comme ayant travaillé, dans la mesure de leurs
forces, & maintenir ou & propager le rationalisme, appartenaient a
la communion protestante. On serait tenté d’en conclure quiily a
entre le protestantisme et le rationalisine une certaine affinité et
on n’aurait pas tout a fait tort. Dés qu’on professe le christianisme
comme le font les protestants, moins sur la foi de 'autorité que sur
celle de la raison, et qu'on y voit moins un ensemble de pratiques
extérieures,imposées de haut, qu’'un systéme de croyances intimes,
rationnellement vérifiées, on est bien pres de faire de la philosophie
rationaliste. (Vest ce qui explique comment cette philosophie a
trouvé au dix-huitiéme siécle, dans un protestant comme Rousseau
un deéfenseur si éloquent, et comment elle a rencontré au dix-neu-
viéme siccle dans deux protestants comme Mme de Staél et Guizots
et dans un janséniste, c’est-a-dire un demi-protestant comme
Royer-Collard, des champions si sensés et si intrépides. »

REVUES

THEOLOGISCHE STUDIEN UND KRITIKEN
1891. Premiere livraison.

Sander : Ecriture on régle de foi ? — Reischle : Une explication
avec M. Kaftan au sujet de sa « Verité de la religion chrétienne. » —
Kippel : La controverse Harnack-Zahn sur I'histoire du Canon du
Nouveau Testament. — Bertheaw : Kncore I'explication par Luther
de la quatriéme demande de l'oraison dominicale. — Kaweraw :
Quatre éditions jusqu’ici inconnues du catéchisme des Fréres de
Bohéme. — Bulletin.



	Philosophie

