
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

L. Trial. — Conférences '.

M. le pasteur Trial a réuni en un seul volume six contérences

ayant pour titres : I. Science et Protestantisme ; II. Les prétendues
religions de l'avenir; III. La crise actuelle de la morale; IV. L'idée
de Dieu dans la poésie de Victor Hugo; V. Evangile et démocratie;
VI. Amour et Justice. Une liste d'ouvrages consultés accompagne
chaque conférence ; en rendant service au lecteur curieux
d'informations sur ces sujets, cette nomenclature lui apprendra aussi les

préférences de M. Trial, pour la regrettée Critique philosophique
de M. Renouvier, entre autres.

Les Conférences ont un caractère franchement apologétique. Ce

n'est pas de l'apologétique populaire ; ce n'est pas non plus de la
dogmatique. Le conférencier s'adresse à un public cultivé que la
science moderne et les nouveaux systèmes de morale ou de philosophie

religieuse mettent en défiance contre le cnristianisme. M. Trial
rassure ces esprits inquiets, en leur montrant dans l'Evangile la
puissance toujours efficace pour réaliser l'idéal moral, une religion de

raison, qui s'accommode des progrès des sciences, en même temps
qu'une religion de liberté, sauvegarde de la démocratie; c'est à

cette religion, faite de justice et d'amour, qu'appartient vraiment
l'avenir.

Avec un remarquable talent d'orateur, M. Trial a su présenter

1 Conférences, par Louis Trial, pasteur de l'Eglise réformée de Nîmes.

— Nîmes. Lavagne-Peyrot ; Paris, librairie Fischbacher; un volume,
in-12, 325 pages.



THÉOLOGIE 293

ces idées d'une façon nette et vivante. Les conférences se distinguent
en effet par la clarté de l'exposition, une langue ferme, de la
chaleur, et de l'entrain ; on souhaiterait toutefois un peu plus de

souplesse, un ton moins uniformément grave. La discussion reste

toujours élevée, digne, soutenue par un souffle généreux d'optimisme.
L'orateur y fait preuve, semble-t-il, de plus de largeur d'esprit que
de finesse d'analyse, et laisse entrevoir un certain penchant à

simplifier les difficultés. Il est excessif, par exemple, de ranger dans la
même catégorie morale, Epicure, Stuart Mill, les mystiques, les
Jésuites (p. 283). Autant la précision du plan et l'enchaînement des

arguments nous entraînent par endroits (lre conf.), autant ailleurs
(5e, 6e conf.) nous tenons-nous en garde contre les généralisations
rapides et les résumés sommaires des doctrines ou des faits.
Tendance à simplifier le complexe, qui peut après tout ne pas déplaire
à l'auditeur, mais dont le lecteur des Conférences est moins satisfait.

On regrette aussi certaines exagérations, des répétitions, parfois
du vague et de l'emphase. Ainsi, on a peine à se représenter les
démocrates chrétiens « creusant le sol avec les ongles, pour y planter

le drapeau de la raison, de la loi du devoir...» (p. 165) : affaire de

goût L'expression de « période organique » appliquée à la morale
(p. 127) n'est pas des plus lumineuses. Dans la conférence la plus
faible du volume peut-être, après l'éloge de V. Hugo « créateur de

mythes, » ce qui n'est pas bien clair, pourquoi ce long dithyrambe
en l'honneur du « mage » (p. 183-188) Du reste la double thèse
de M. Trial — progression du génie poétique (p. 182), et

développement de l'idée religieuse chez V. Hugo dans le sens chrétien

(p. 206) — est des plus contestables ; il est permis, au point de

vue esthétique, de préférer les premières œuvres du poète aux
dernières, et au point de vue religieux nous n'avons pas eu comme
M. Trial le bonheur de découvrir dans celles-ci le « Dieu de

l'Evangile. »

Le conférencier n'est pas tendre pour le catholicisme, et il a

raison: l'aplatissement moral dont nous souffrons est à bien des égards
une conséquence de l'abdication des consciences, selon le système
romain. Il ne faudrait pourtant pas exagérer ses méfaits dans le

domaine des sciences et de la politique. La Terreur, Robespierre et

Napoléon, l'avortement partiel de la Révolution ne proviennent pas
aussi exclusivement du catholicisme qu'on nous l'assure (p. 271) ;

c'est lui faire trop d'honneur. C'est lui en faire trop peu que de le



294 BULLETIN

vouer définitivement, vis-à-vis des sciences, « à un duel implacable
et sans merci » (p. 43), et d'oublier qu'il a connu, lui aussi, « la
critique indépendante et courageuse » (p. 51) : ne suffit-il pas à cet

égard de rappeler les travaux de la libre critique d'un Richard
Simon, d'un Lenain de Tillemont et les monuments de la science
bénédictine C'est qu'il y a des catholiques qui valent mieux que
la méthode de leur Eglise, comme il y a des protestants qui
s'exagèrent les bienfaits du libre examen.

M. Trial est de ceux-là, quand « en sa qualité de protestant» il
se déclare « au-dessus de toutes les manifestations de la piété, leur
demande à toutes leurs titres de créance, et les juge toutes, en
dernier ressort... Au moyen de cette méthode, ajoute-t-il, le protestant
se fait à lui-même une foi personnelle. » (p. 45.) Faudrait-il, à

ce compte, tenir la méthode, c'est-à-dire un procédé rationnel de

recherche, en plus haute estime que la vérité elle-même, objet de

cette recherche
En tout cas, à cette fière revendication, M. Trial laisse déjà

deviner ce qu'il nous dit et redit ailleurs en tout autant de termes, à

savoir sa foi profonde en la raison et en la liberté de l'homme. Selon

notre auteur, le christianisme lui-môme est « la religion de raison
et de liberté » (5e conf.), « Jésus-Christ est la plus haute raison qui
ait jamais paru » (p. 253) — et la plus haute sainteté, n'est-ce pas
— « l'homme de la raison et de la liberté » (p. 254); Luther, comme
la Réforme, « représente la raison et la liberté » (p. 260) : là est le

présent et l'avenir. Voilà qui est simple, trop simple môme, et, sans

parler du « serf-arbitre » de Luther, ne rappelle que de fort loin le

christianisme de saint Paul ou de Pascal. Affirmer la liberté, c'est

bien, mais il faudrait en même temps montrer ce qui la limite et

l'entrave ; parler de raison, tant que l'on voudra, mais la « superbe »

ne doit-elle pas être humiliée et devenir la captive de Christ On

nous dit encore que la grande faute de la Révolution, qui continuait

pourtant à certains égards l'œuvre de la Réforme, fut de ne

point attacher l'homme à « la religion de raison et de liberté » (p.

273); chacun sait aussi ce que furent en ce, temps-là le culte de la
Raison et la pratique de la liberté.

Mieux vaut reconnaître que le christianisme, divine puissance de

relèvement, est surtout une religion de la conscience. C'est aussi,

pensons-nous, la conviction intime de M. Trial. Il s'adresse à l'esprit

sans doute ; au fond, c'est la conscience qu'il veut atteindre. Il
en appelle fréquemment à son témoignage, et s'il compte sur elle



THÉOLOGIE 295

pour dénoncer nos misères et la grandeur de notre destinée, il ne

compte pas moins sur un Sauveur pour la réalisation du devoir
qu'elle prescrit (2e, 3« conf.).

Voilà qui est capital, et l'orateur a bien fait d'insister. Nous
aurions plus d'une réserve encore à faire, par exemple, sur cette thèse. :

« la morale s'épanouit en religion » (p. 250), ou sur la notion de

l'amour, telle que l'expose M. Trial dans sa sixième conférence. En
traitant de la « Justice et de l'amour » nous espérions qu'il aurait
davantage montré dans l'amour chrétien un principe suprême de

justice et « l'accomplissement de la loi » (Rom. XIII, 10). Mais trêve
aux desiderata : sachons gré plutôt à M. Trial de ce qu'il a bien
voulu nous donner.

Et il nous donne beaucoup : Au point de vue polémique,
d'intéressantes discussions sur le catholicisme et les prétendus conflits de

la science et de la religion ; des réfutations du panthéisme matérialiste

de Strauss et du panthéisme spiritualiste de Hartmann ; de

fermes répliques aux théories du scepticisme et du fatalisme de la
matière. Au point de vue philosophique, les conclusions du
spiritualisme kantien sur la loi morale, la liberté, Dieu, la vie future.
Au point de vue chrétien, un Credo restreint, mais positif; et ce

n'est pas là le moindre mérite des conférences.

Il ne suffit pas, en effet, d'être armé contre l'ennemi, encore faut-
il avoir une position à maintenir, une vérité à défendre. M. Trial a

pris ses positions, il nous dit ce qu'est son christianisme. Il est au
fond constitué par ces trois faits : la loi du devoir, ou ce qui doit
être ; le péché, ou ce qui est ; le salut, c'est-à-dire l'Evangile lui-
même (p. 47). « L'être raisonnable et libre a commis des fautes. Ces

fautes, il les a répétées, il en a pris l'habitude. Cette habitude, il l'a
transmise sous la forme de germe à ses descendants... C'est par la
souffrance, compagne de l'égoïsme, que l'homme prend conscience
de lui-même et du péché ; c'est par elle qu'il se repent et qu'il est

altéré de relèvement et de bonheur. Or, voici qu'une main miséricordieuse

lui vient en aide... Dieu intervient souverainement dans la
trame de l'histoire et envoie dans le monde son Fils unique. Dès

lors, au milieu de leurs larmes et de leurs détresses, les âmes repentantes

se tournent vers Christ qui par sa parole, par son exemple et

son sacrifice, leur apporte le pardonnes affranchit du mal et du
malheur, les remet en possession de la vie éternelle et de la communion
avec le Père céleste. Nier ces vérités, c'est cesser d'être chrétien. » (p.
8). Profession de foi, dont nous nous réjouissons sincèrement. C'est



296 BULLETIN

que le parti dit libéral, auquel se rattache M. Trial, ne nous avait point
accoutumés jusqu'ici à pareil langage ; au lieu de critiques négatives
ou d'un vague sentimentalisme,on est heureux d'entendre ainsi affirmer

le péché, le surnaturel, le salut par Jésus, Fils unique de Dieu.
En félicitant M. Trial de cet accent positif, souhaitons-lui beaucoup
d'imitateurs. Ses conférences ne seraient-elles pas un indice du réveil
de la vie religieuse au sein des Eglises libérales, en même temps qu'un
signe d'apaisement? Nous en acceptons l'augure. Assez de
querelles dogmatiques et d'escarmouches ecclésiastiques, depuis trop
d'années, i Quand une ligue redoutable se forme contre des frères

nourris et élevés au même foyer, est-ce le moment, pour ces frères,
de chercher des sujets qui divisent? de s'épuiser en luttes
stériles?... Serrons les rangs autour de notre antique et glorieux
foyer: cherchons les sujets qui unissent, et, la main dans la main,
défendons l'Evangile de Jésus-Christ... » (p. 84.) En remerciant
M. Trial d'avoir par ses Conférences joint l'exemple au précepte,
nous nous associons de grand cœur à son vœu fraternel.

P. E. V.

R. A. Lipsius. — Die Hauptpunkte der christlichen
Glaubenslehre im Umrisse dargestellt L

Sous ce titre, le savant dogmaticien d'Ièna vient de publier à part
le résumé de sa dogmatique inséré dans les Jahrbücher für
protestantische Theologie de 1889. C'est un abrégé fidèle de son manuel
de dogmatique de 700 pages, abrégé suffisamment complet pour
permettre au lecteur de se faire une idée nette du système dogmatique

de son auteur. Nous ne voulons pas donner un résumé des

idées exposées dans cet abrégé : ce serait par trop sec et ne pourrait

que nuire à leur clarté. Nous préférons en traduire, le plus
fidèlement possible, les deux premiers paragraphes, où Lipsius
énonce sa théorie de la connaissance, et recommander chaleureusement

cet abrégé lui-même à l'attention de tous ceux qui, pour une
raison ou une autre, ne pourraient se livrer à la lecture de la
dogmatique elle-même, dont une seconde édition a paru il y a deux
ans. Pour ne point risquer de trahir la pensée du savant théologien,

1 Braunschweig, C. A. Schwetschke & Sohn. 1899, — 41 pages. Prix;
1 marc,



THÉOLOGIE 297

nous avons serré de près le texte, quitte à donner à notre traduction
un parfum germanique un peu accentué — pour ne pas dire plus.

Avant de laisser M. Lipsius exposer sa théorie de la connaissance,

notons les titres de ses divers chapitres, pour faire connaître
le plan de sa dogmatique. Celle-ci débute donc par l'exposé de sa

théorie de la connaissance, détermine ensuite les caractères propres
de la religion en général et du christianisme en particulier. Lipsius
termine son introduction par l'énoncé de ses vues sur la révélation
chrétienne, et donne à ce propos son opinion sur l'emploi et la
valeur dogmatique de l'Ecriture Sainte.

La dogmatique elle-même est divisée en trois grandes sections
dont la première est consacrée à l'étude de Dieu, en tant qu'objet
de la foi chrétienne, et traite des rapports de Dieu avec le monde et

avec l'homme, de la création et du péché. La seconde section s'occupe
de la personne et de l'œuvre du Christ, et la troisième de l'appropriation

du salut révélé en Jésus-Christ, autrement dit de l'œuvre du

Saint-Esprit. Sous ce titre général l'auteur détermine les faits chrétiens

de la justification et de la nouvelle naissance, de l'Eglise et
des moyens de grâce, du royaume de Dieu, enfin de la vie future.

Voici comment Lipsius s'explique dans son introduction au sujet
des Limites de la connaissance.

Toute tractation scientifique de la foi chrétienne, mais non pas
cette foi elle-même, suppose une certaine théorie de la connaissance.

L'exposition suivante repose sur la théorie kantienne de la
connaissance, telle que nous l'avons développée dans notre ouvrage
Philosophie et religion (Leipzig 1885), en opposition soit à

l'interprétation sceptique et empirique qu'en ont donnée quelques
néokantiens, soit au positivisme de Kaftan et à la philosophie de
Lotze remaniée par Ritschl, lequel commence par l'idéalisme
subjectif pour passer au réalisme le plus naïf. A la base de notre théorie

de la connaissance nous maintenons la pensée fondamentale de

Kant : toute connaissance réelle est un composé d'idée et de perception

(Begriff und Anschauung). « Des idées sans perceptions sont
vides, des perceptions sans idées sont aveugles. > Pour nous, il n'y
a pas d'autre perception que la perception sensible, dans le temps
et dans l'espace, ou sa reproduction et sa transformation plus ou
moins volontaire au moyen de l'imagination. Par là nous n'excluons
pas la possibilité d'une autre espèce de perception, mais nous ne

pouvons pas nous la représenter. Il suit de là que notre connaissance

ne dépasse pas le domaine de notre perception sensible assu-



298 BULLETIN

jettie aux limites du temps et de l'espace. Ce domaine, nous l'étudions
avec les catégories de notre pensée, et ce n'est que dans la mesure
où nous réussisons à y montrer un enchaînement, à y discerner
des lois, que nous pouvons parler d'une connaissance scientifique.
Par ce moyen, nous acquérons toujours une connaissance objective.

Quoique nous ne puissions connaître les objets qu'au moyen de

nos facultés, donc au travers de notre subjectivité, nous devons

pourtant ramener à une unité supérieure les deux facteurs sur la
relation desquels repose toute connaissance: d'une part, les

rapports tantôt permanents, tantôt variables des choses hors de nous,
d'autre part les formes de notre perception et de notre pensée.

On ne comprend, en effet, qu'à cette condition, comment il peut
exister dans les phénomènes perçus un enchaînement interne
indépendant du caractère accidentel de nos perceptions subjectives, et

persistant au sein de toute expérience. Les conditions de notre
connaissance, tout comme les rapports existant entre les objets

perçus par nous, sont soumis à une régularité objective, et entre
ces deux sortes de régularités subsiste une correspondance parfaite
prouvée jusqu'à présent par tout progrès de la science.

Il résulte de là que les formes de notre pensée et de notre perception

ont une valeur objective, c'est-à-dire qu'elles sont appropriées
à saisir les lois qui se manifestent dans les rapports des choses entre
elles. Cela n'exclut point leur caractère, physiologiquement et
psychologiquement conditionné. Le moi saisit son activité sous la
forme de la perception, et il rapporte cette perception au monde

extérieur, en interprétant, par le moyen de son activité subjective,
les rapports des objets entre eux. Mais la conception humaine des

objets placés hors de nous n'est que la manière subjective dont
nous saisissons réellement la régularité qui se manifeste dans les

rapports de ces objets. Ce sont des faits, des rapports objectifs,
mais que nous exprimons avec nos catégories et nos formes de

perception ; de même, ces formes et ces catégories de notre esprit sont

empreintes d'une nécessité objective qui s'impose à nous. Ainsi, il
faut distinguer soigneusemtnt le caractère psychologique et
physiologique des formes de la pensée et de la perception de leur fondement

objectif; et dans la mesure où nous parvenons à ramener à

des rapports et à des lois objectives notre conception anthropomor-
phique des choses, nous obtenons réellement une connaissance

objective, une science.

La science des rapports objectifs des choses hors de nous est la



THÉOLOGIE 299

science de la nature; la science des lois qui sont à la base des

déterminations intérieures et variables du sujet, ainsi que des

formes de son activité, est la science de l'esprit, au sens le plus
vaste du mot (psychologie, théorie de la connaissance, logique,
morale, etc.).

Toute connaissance scientifique trouve sa limite dans l'expérience,
au sens que nous avons donné plus haut à ce mot. Il n'y a de

science expérimentale que dans la mesure où une perception —
extérieure ou intérieure — peut, par le travail de la pensée, être
élevé au degré d'une connaissance réelle des rapports réguliers de

l'être (nature ou esprit). Mais, en cherchant à connaître les causes
et les réalités dernières nous élargissons les catégories de la pensée
et nous en faisons des idées regulatives de la raison. Au moyen
d'une déduction nécessaire de la raison, nous nous élevons de la
variété des phénomènes à l'idée d'une dernière unité, d'une dernière
cause. Ainsi naissent en nous les idées de l'être absolu ou
inconditionné, du monde et de ses éléments premiers, enfin de l'âme
en tant que l'être à la base de notre activité expérimentale et

consciente. Toutes ces idées, nous les posons en vertu d'un besoin
indestructible de l'esprit, pour satisfaire au besoin d'unité de notre
connaissance. De plus, nous devons analyser le contenu de ces

idées, c'est-à-dire les déterminer d'après les caractères logiques
qu'elles renferment. Par là, nous atteignons la limite de notre
connaissance scientifique. Ces idées sont ce qu'on pourrait appeler des

idées terminales ou limitatives (Grenzbegriffe), parce que, si notre
connaissance doit aller nécessairement jusque-là, elle ne peut pas
dépasser cette limite, et cela ensuite d'une perception défectueuse.

L'impossibilité d'une connaissance métaphysique de l'être
transcendant nous apparaît dès que nous essayons de nous représenter
ces objets métaphysiques, en nous servant des formes de la
conscience empruntées à la sphère de l'expérience. Aussitôt naissent

pour nous des antinomies entre la forme abstraite et logique, que
ces idées revêtent dans notre pensée, et la forme sensible, figurative
au moyen de laquelle nous essayons de nous représenter leur
contenu.

Ce fait se montre surtout à propos de la notion de l'Absolu.
Tant que nous pouvons exprimer dans une formule logique exacte
le rapport de l'absolu avec le monde, son opposition essentielle avec
le monde, sa raison d'être pour le monde, nous obtenons des

énoncés scientifiquement exacts sur cette notion, nécessaire pour



300 BULLETIN

notre raison, de l'absolu. Mais ces déterminations logiques sont

purement formelles et ne méritent point le nom d'une connaissance

réelle, positive de l'absolu. Elles sont toutes obtenues par la voie
de la causalité et de la négation; mais si, sur cette voie de la négation,

nous voulons aller jusqu'au bout, nous enlevons à nos énoncés

tout contenu concret. Si, au contraire, nous déterminons l'absolu
comme esprit absolu, c'est-à-dire comme Dieu, nous transférons
à l'absolu une vie spirituelle analogue à celle de l'homme. L'obligation

d'attribuer à l'esprit absolu tout ce qui appartient à l'essence

même de l'esprit, d'en écarter, au contraire, tout ce qui tient au
caractère fini de notre esprit, est aussi légitime qu'inexécutable, au
moins pour la métaphysique en tant que science exacte. Partout se

répètent les antinomies insolubles pour notre pensée entre la notion
de l'absolu et l'idée religieuse de Dieu. Celle-ci ne peut être obtenue

par la voie de la pensée pure; ce sont d'autres motifs, de nature
morale et religieuse, qui, à côté du besoin d'unité de notre raison,
nous obligent de nous représenter Dieu via eminentiae, ou comme

prototype de l'esprit humain. Mais, sur cotte voie, nous n'arrivons
jamais qu'à des énoncés métaphoriques, à des analogies de

conscience. Quoi qu'il en soit, cette forme de représentation métaphorique

contient précisément le contsnu, précieux pour l'homme
religieux et moral, de l'idée de Dieu, contenu en comparaison duquel
les déterminations abstraites de l'absolu n'apparaissent que comme
des formules vides, dans lesquelles l'homme religieux ne reconnaît
nullement le Dieu de sa foi.

La métaphysique détermine le concept de l'absolu aux trois
points ds vue du temps, de l'espace et de la causalité. L'absolu est

la cause premiere de tout ce qui existe dans le temps et dans

l'espace, mais il est lui-même absolument élevé au-dessus du temps
et de l'espace. Il est non seulement le principe réel (Realgrund)
de tout ce qui existe, mais aussi le principe idéel du développement

régulier et des rapports normaux de l'être soumis aux conditions

de l'espace et du temps. En tant que cause finale, il est le

principe de toute série de moyens groupés en vue d'un but, telle

que nous en constatons dans la nature et surtout dans la vie
spirituelle. Mais ce sont là des déterminations abstraites que la
métaphysique ne peut pas dépasser. Les notions d'être absolu, de
causalité absolue etc. ne sont, en effet, pas autre chose que les catégories

de notre esprit érigées en idées de notre raison. Aussi bien, avec
l'idée de l'absolu que nous obtenons au moyen de ces déterminations



THÉOLOGIE 301

formelles, bien des conceptions sont compatibles: la conception
matérialiste qui considère la vie de l'esprit comme un simple
produit de la vie naturelle; la conception idéaliste, qui voit dans

l'esprit l'origine et le but de toute existence naturelle ; la conception
panthéistique, qui conçoit l'absolu comme une puissance naturelle
inconsciente et aveuglément intelligente ; la conception théiste qui
comprend l'absolu comme un Dieu personnel. Ce ne sont que des

nécessités pratiques, d'ordre moral et religieux, qui nous conduisent

à préférer le point de vue idéaliste au point de vue matérialiste,

le théisme au panthéisme.
Conception causale et conception téléologique du monde. Tandis

que l'école de Ritschl établit un mur infranchissable entre la
connaissance théorique et la certitude morale et religieuse, nous voulons

une conception du monde qui ramène à un tout, à une unité,
l'ensemble de nos experiences. De même qu'il ne peut y avoir une
double vérité, il ne peut exister une double réalité, permettant à

la science de rejeter comme des illusions subjectives les objets
auxquels nous croyons sous l'empire de nécessités d'ordre pratique, et

forçant la foi religieuse, pour se garer des objections de la science
à se replier sur elle-même et à se résoudre uniquement en jugements
qualificatifs (Werthurtheile), sans s'inquiéter des prononcés de la
science à son égard. Au contraire, le môme besoin d'unité qui force
notre pensée à poser les idées terminales de la métaphysique nous
oblige à ne leur donner qu'au moyen des certitudes obtenues par
voie pratique, morale, leur contenu vraiment raisonnable. C'est

ainsi que nous aboutissons à une conception du monde vraiment
une, ayant son point de départ dans nos expériences religieuses
et morales et dans les énoncés fondés sur celles-ci.

Quoique ces énoncés ne puissent pas être prouvés scientifiquement,

ils doivent cependant ne point contredire les résultats assurés

de la science. Mais la possibilité de réunir en un tout les deux
séries d'énoncés (ceux de la conscience théorique et ceux delà
connaissance pratique) se fonde, pour nous, sur l'unité du moi. Celui-ci,
en effet, fait du monde où il vit un objet de connaissance scientifique

et cependant il juge ce même monde, vis-à-vis duquel il se

pose comme un sujet doué d'une vie et d'une activité propres,
comme un moyen qui lui a été donné pour réaliser le but moral

et religieux de sa vie. Le moi, en se connaissant comme partie
du monde, étend au domaine de sa vie spirituelle la conception
causale qui est propre à la connaissance scientifique. D'autre part,



302 BULLETIN

dans le sentiment de sa destination morale il s'élève à la foi à un
ordre moral du monde, et pose en face de la conception causale du
monde la conception téléologique à laquelle il croit soumise la vie
de la nature. Les deux points de vue ont leur point d'intersection
dans le même moi, qui a un droit égal à employer la catégorie de

la causalité pour la connaissance des rapports mutuels des phénomènes

de la nature, et la catégorie du but pour comprendre les
relations de la nature avec le sujet moral et sa destination. Aucun de

ces deux points de vue ne peut être simplement ramené l'un à

l'autre, pas plus qu'il ne peut être confondu l'un avec l'autre, ou

employé, l'un pour remplir les lacunes de l'autre. Cependant il faut
l'un et l'autre pour embrasser toute la réalité. La nature et

l'histoire sont les deux grandes sphères de l'existence au sein
desquelles se déploie l'activité consciente de la personne humaine;
mais de même que la première sert de base à la seconde, celle-ci ne

suit son cours que sur la base des conditions fournies par celle-là
au développement de la vie intellectuelle et morale. La personne
humaine, dans l'emploi de sa liberté morale (dont la sphère est
précisément l'histoire), s'élève par-dessus la nature empirique et

déterminée, à un monde supraempirique où elle reconnaît sa véritable
patrie ; cependant, dans les actes empiriques au travers desquels
elle exécute cette ascension, elle reste liée à l'enchaînement régulier
des causes et des effets, enchaînement qui nous apprend à

reconnaître, même dans l'activité spirituelle, un moment, une des faces

de la nature empirique.
Le même fait peut être considéré soit au point de vue causal (ou

scientifique) soit au point de vue téléologique. Mais les deux points
de vue ne sont pas indifférents l'un à l'autre, ce qui serait le cas si

le premier s'appliquait uniquement à la vie de la nature et le
second à la vie historique, mais l'un comme l'autre s'appliquent aux
deux sphères. Toutefois, c'est d'abord la vie historique, morale de

l'humanité qui fait de la teleologie, incomplètement démontrable
dans la nature, un facteur capital pour la construction d'une
conception d'ensemble de l'univers. C'est dans des considérations
d'ordre pratique et moral que le point de vue téléologique a ses

racines, tandis que le domaine de la science est et demeure une
explication causale du monde. Personne ne peut être forcé au moyen
d'une démonstration scientifique à reconnaître le caractère téléologique

de l'univers. Cette reconnaissance repose sur une expérience
intérieure de la personne morale; cette expérience conduit l'homme



THÉOLOGIE 303

qui se sent contraint de reconnaître son obligation morale à croire
à un ordre moral supérieur à l'ordre de la nature. Mais cette certitude

morale ne doit pas nous rendre indifférent aux conditions
naturelles de la vie morale, si nous ne voulons pas nous priver de la
possibilité de reconnaître notre destination morale au sein de

l'existence empirique soumise aux conditions de l'espace et du
temps, et de nous élever à la liberté intérieure au-dessus de l'espace
et du temps.

Ainsi, pour obtenir une vue d'ensemble de l'univers en partant
du moi personnel comme dernière certitude, se justifie l'obligation,
soit de distinguer soigneusement le point de vue causal ou empirique

du point de vue téléologique ou idéal, soit de les rapporter l'un
à l'autre comme les deux faces d'une même chose.

Telle est la méthode qu'il faut appliquer d'une manière
conséquente à la dogmatique. Celle-ci est une conception éthico-religieuse
de la vie et du monde, elle doit donc être basée absolument sur le

point de vue téléologique; mais elle ne doit pas être en opposition
avec les résultats certains du savoir théorique, et, pour cela, elle
doit reconnaître absolument la légitimité du point de vue empirique.

L. E.

E. BOEIIL. — LA JUSTIFICATION PAR LA FOI L

Encore une nouvelle production du pieux et vaillant professeur
de Vienne, dont la Dogmatique faisait l'objet d'un compte rendu de

la Revue en 1888 (p. 80).
C'est à plusieurs égards que ce nouvel ouvrage se recommande à

notre attention.
Rien de plus important au point de vue du protestantisme

évangélique que la doctrine de la justification par la foi, et cette importance

est aussi grande en théorie qu'en pratique. Cette doctrine a

surtout brillé aux temps apostoliques et au siècle de la Réformation,

c'est-à-dire aux plus belles époques de l'histoire de la
chrétienté. Par contre, quand elle a comme sombré, il y a eu profonde
décadence spirituelle et ecclésiastique : au moyen âge comme au

1 Von der Rechtfertigung durch den Glauben. Ein Beitrag zur Rettung
des protest. Cardinalclogmas, von Dr Eduard Bohl, o, ö. Professor an der

evangel.-theolog. Pacultät in Wien. Leipzig 1890. Verlag von K. Gustorff.
Amsterdam, Scheffer & C°. 327 pages.



304 BULLETIN

XVIIIe siècle. Ainsi se vérifie en grand la fameuse qualification de

Luther : articulus stantis et cadentis ecclesiœ.

A notre époque, le Réveil, dans le plus large sens du mot, n'a pas

manqué de porter aussi sur la théorie et sur l'expérience bénie de

la Justification par la foi. Parmi les ouvrages théologiques qui ont

paru en Allemagne depuis un quart de siècle, nul peut-être n'a
exercé plus d'influence que celui de Ritschl sur la Justification
et la Réconciliation, mais qu'il s'en faut que le système qui y est

exposé soit irréprochable
Malgré cet ouvrage, la nouvelle édition de la Real-Encyklopädie

disait encore avec raison en 1883 : « Il manque encore sur la
Justification par la foi une monographie nous offrant tout le matériel

historico-dogmatique. »

On ne peut méconnaître, d'autre part, que la tractation de cette

doctrine ne soit des plus difficiles ; et cela se comprend à cause de son
caractère central, de son rapport intime avec plusieurs autres et tout
particulièrement celle de l'Expiation. Ritschl a eu une très
heureuse idée en étudiant simultanément la Justification par la foi et la
Réconciliation (die Versöhnung), bien qu'il eût encore mieux fait,
ce nous semble, en rapprochant surtout de la Justification par la
foi, non la Réconciliation en général, mais précisément une de ses

parties les plus essentielles, à savoir l'Expiation (die Versùhnung).
Il est vrai que celle-ci devait alors être interprétée dans un sens à

la fois plus biblique et plus conforme à la foi des Réformateurs.
Au point de vue historique, l'ouvrage de M. Boehl que nous

annonçons, fait bien saisir comment, même dans le fécond siècle de la
Réformation, le développement de la doctrine de la Justification par
la foi n'a pas été poussé aussi loin qu'il aurait pu l'être (voir en

particulier, p. 36-49).

L'ouvrage ne comble pas cependant la lacune signalée, ne fût-ce

qu'à cause de son silence sur l'histoire du dogme depuis la fin de

l'âge apostolique jusqu'au XVIe siècle. Toutefois il rétrécit la lacune,
et ainsi l'auteur a bien accompli la promesse qu'il avait faite dans
le sous-titre qu'il a choisi : il a prétendu seulement donner une
contribution pour le grand œuvre, et cette contribution a une réelle
valeur.

Après une courte introduction, l'ouvrage se compose au fond de

trois parties. La première est historique, et comprend deux chapitres
séparés par la date de la mort de Mélanchton (1560). La seconde

expose brièvement les « presuppositions biblico-théologiques de la



THÉOLOGIE 305

doctrine évangélique de la Justification » et passe successivement
en revue la Loi, les livres historiques de l'Ancien Testament, les

Prophètes et le Nouveau Testament. La troisième envisage la
Justification dans une série de relations: avec l'état primitif, le péché

originel, les rapports de la nature humaine avec Dieu (ni
panthéisme, ni déisme), le Saint-Esprit, la foi, l'incarnation, la régénération,

la prédestination (envisagée au seul point de vue des croyants),
la sanctification, le vieil homme et l'homme nouveau, ainsi que
l'union mystique, les sacrements (très court), la vie de l'homme justifié.
Cette troisième partie se termine par un paragraphe intitulé : Rückblick

und Ausblick, où l'auteur cherche surtout à montrer que la
doctrine de la Justification par la foi « est incomparable pour
produire chez ses adhérents la paix en regard du passé, le courage dans
le présent et la confiance dans l'avenir, puisque la vie entière est
alors fondée sur le mérite perpétuel de Jésus-Christ et sur la grâce
de Dieu basée sur ce mérite. »

Ce qui semble le mieux caractériser cet ouvrage, c'est que l'auteur
insiste principalement sur la conduite tenue par Mélanchton dans la
controverse osiandriste. Il est pour lui le théologien du XVIe siècle

qui a compris le mieux et exposé le plus exactement la grande
doctrine, bien que Luther l'ait représentée et vécue de la façon la plus
héroïque, la plus typique. Si eminent que fût celui-ci, ce n'était pas

proprement un dogmaticien : il ne s'exprimait pas toujours avec
une rigoureuse conséquence '.

Le point culminant de la controverse osiandriste est une déclaration

rédigée pour les pasteurs par Mélanchton en 1555, non pas
proprement contre l'enseignement d'Osiander, déjà mort en 1552, mais
contre celui de Culmann, un de ses disciples, prédicateur à Nuremberg.

Elle fut signée par près de 60 prédicateurs ou hommes considérés

et, dans l'exemplaire original que Boehl a eu sous les yeux, elle
est intitulée : « Dans la conversion en cette vie, l'homme devient
juste devant Dieu à cause de l'obéissance du Médiateur et par la foi,
non à cause de la justice essentielle » (p. 260). Cette déclaration, à

laquelle Mélanchton donna lui-même le nom de confession de foi
(p. 269), signale comme erronées un certain nombre de thèses osian-
dristes que parfois elle réfute brièvement. Nous allons la traduire
et distinguer, pour plus de clarté, les thèses osiandristes par des

caractères gras.

1 P. 10-35, 259-269. Cf. Real-Encykl. 2 A., art. Rechtfertigung p. 573.

THEOL. ET PHIL. 1890. 20



306 BULLETIN

1. L'homme devient juste à cause de la justice essentielle.

2. L'homme devient juste à cause de la justice essentielle de Dieu le
Père, du Fils et du Saint-Esprit.

3. L'homme devient juste devant Dieu à cause de l'habitation de

Dieu en lui.
4. Justice est l'habitation de Christ (en nous), c'est pour cela que

Dieu nous impute justice. — Il est erroné de dire : « Lajustice nous
est imputée à cause de l'habitation, » tandis qu'elle nous est imputée
à cause de l'obéissance de Christ et que la foi doit se confier dans
l'obéissance de Christ, non dans son habitation en nous.

5. On ne doit pas dire non plus: Il y a deux ou plusieurs parties dans
la justification : foi, habitation, bonnes œuvres, etc.. Car être justifié

devant Dieu, c'est recevoir le pardon de ses péchés et être agréable

à Dieu à cause de Christ. Il faut distinguer cela des actions
subséquentes de Dieu, et des bonnes œuvres, afin qu'on ne puisse pas
conclure que nous sommes justifiés à cause de la nouvelle
obéissance, qui commence après la justification. On explique souvent
dans nos églises comment cette nouvelle obéissance est agréable à

Dieu et peut être appelée justice.
6. La proposition suivante est inexacte aussi : Le régénéré après

la chute d'Adam est juste de la même manière qu'Adam avant la
chute, scilicet non imputatione, sed inhabitat/one, vet originali
justitia.

7. Cette définition-ci : La justioe est ce qui nous fait bien agir doit
être comprise comme étant purement légale (als eine Gesetzlehre).
Il faut fidèlement expliquer et maintenir la différence soit entre la
Loi et l'Evangile, soit entre la justice de la personne devant Dieu
et l'œuvre juste.

8. Il n'est pas vrai non plus de dire comme quelques-uns : Fide
sumus justi, scilicet prœparative, ut postea simus justi justitia
essentiali. Au fond c'est du papisme et c'est anéantir la foi. La
différence entre cette déclaration et celle des papistes, c'est que ceux-ci
appellent effectum : « Nous sommes justes à cause des nouvelles
vertus et œuvres, » et causam: « Nous sommes justes parce que Dieu
le fait. » L'homme est ainsi détourné (abgeführt) du Médiateur.

9. Il faut rejeter tout à fait cette autre assertion : L'ohedientia
Christi est appelée justitia figurément, Christ justifie per accidens. »

Après avoir cité cette déclaration collective (p. 32), Boehl dit : « Ce

que Mélanchton combat ici, n'est pas quelque chose qui soit bien
éloigné de l'Eglise évangélique, et l'intérêt que nous pouvons y trouver

n'est pas seulement celui que présente tout fragment de l'histoire

des dogmes. Non, il y a là une importance très actuelle pour
l'église luthérienne et pour l'église réformée en général,et au moment



THÉOLOGIE 307

même où nous sommes. La théologie actuelle est moins au clair
qu'on ne l'était auparavant sur le rapport entre la justification et
la sanctification. » — Il dit ailleurs (p. 250): « A côté de plusieurs
erreurs (Irrungen) qui doivent être reconnues chez Mélanchton, il
faut cependant lui maintenir le mérite d'avoir le mieux combattu
Osiander (1550-55) ; et il est déplorable qu'à cause d'autres opinions
repoussées par la Formule de Concorde, on ait laissé tomber dans
l'oubli le service eminent et impérissable qu'il rendit alors (auch
diese höchste, ja unvergänliche Leistung). »

Boehl revient plus loin (p. 260-269) sur la déclaration de Nuremberg

pour en faire ressortir toute la vérité, toute l'importance, et il
la commente ensuite au moyen d'une prédication que Mélanchton
fit faire sur le même sujet par Jac. Rungius (p. 269-275).

Certes il est malaisé de bien s'orienter dans le petit labyrinthe
des controverses doctrinales qui s'élevèrent dans l'église luthérienne
au milieu du XVI siècle et dans lesquelles le docte Mélanchton
joua directement ou indirectement un rôle multiple et compliqué.
Il est encore plus difficile d'arriver à comprendre autant que
possible la doctrine de la Justification par la foi, et toutes les relations
qu'elle soutient dans l'ensemble du système chrétien. Toutefois il
semble évident que l'intervention de Mélanchton dans la controverse

osiandriste fut sage et profondément d'accord avec l'enseignement

de saint Paul, et il ne nous parait pas moins clair qu'aux temps
où nous sommes, il importe d'élever le même drapeau dans la théologie

et dans l'Eglise.
N'est-il pas incontestable, en effet, soit au point de vue biblique,

soit au point de vue de l'expérience chrétienne la plus autorisée, que
le chrétien ne peut être justifié que par la foi en Jésus-Christ, et que
plus il avance réellement dans la carrière spirituelle, plus aussi il
est conduit à chercher directement en Jésus le seul fondement de

son pardon et de ses espérances Il peut paraître à ses frères bien
haut placé dans l'accomplissement de son devoir, mais lui-même
sentira toujours plus vivement toute sa misère, toute son indignité
devant l'absolue sainteté de Dieu et de sa loi. — Il y a déjà bien
des années, un humble pasteur du premier Réveil nous faisait remarquer

que saint Paul s'appelait dans 1 Cor. XV, 9 i le moindre des

apôtres, » plus tard dans Eph. III, 8, ¦ le moindre des saints, » plus
tard encore dans 1 Tim. I, 15, « le premier des pécheurs, » et nous
nous souvenons de l'éloquence vraiment cordiale avec laquelle
Rothe exposait dans une de ses leçons comment cette dernière



308 BULLETIN

appellation, loin de fournir une objection réelle contre l'authenticité
de la Première à Timothée, en était au contraire une preuve.

Sans doute, la foi est nécessairement elle-même un principe de

sanctification, même elle ne serait pas s'il en était autrement,
— et Boehl ne nous paraît pas l'avoir toujours suffisamment

reconnu, par exemple quand il semble continuer à rapporter aussi

au chrétien comme tel la lutte entre les deux hommes, décrite
Rom. VII, 7-24 (p. 127), quand il déclare que le chrétien est en

lui-môme «depuis le commencement jusqu'à la fin de sa carrière
terrestre le même impius qu'il était au moment de l'acte de la
justification » (p. 222) ', quand il dit en outre que le nouvel homme n'est
dans le chrétien que par imputation (p. 287). — Mais quels que
soient les fruits déjà portés chez le chrétien par la foi et le Saint-

Esprit, ils ne sauraient aucunement entrer en ligne de compte, tout
au moins pour nous, comme élément de notre justification. Nous
devons attribuer en entier celle-ci à ce que Jésus a été et a fait pour
nous. Ce n'est même que dans la proportion où nous le ferons, que
notre foi deviendra toujours plus sanctifiante.

Une raison qui nous fait particulièrement comprendre toute
l'importance de l'idée de la Justification par la foi, suivant son sens

biblique, c'est-à-dire celui de pardon des péchés, c'est que, tandis que
le terme de pardon nous rappelle aussitôt Dieu, sa miséricorde et sa

libre grâce, celui de justification par la foi évoque avant tout une

pensée non moins essentielle, en proclamant ce que Christ a fait
au service de cette miséricorde, et le droit qu'en notre faveur il s'est

ainsi acquis devant la justice du Père céleste.

Que de choses n'aurions-nous pas à relever encore dans l'ouvrage
de Boehl, soit pour exprimer une complète adhésion, soit pour faire
des réserves en rappelant certain côté laissé par trop dans l'ombre
au profit de tel autre L'auteur touche à tant de sujets, il connaît si

bien l'histoire ancienne du protestantisme, il est si au courant de ce

qui se passe actuellement en Allemagne, en Angleterre, aux Etats-
Unis, en Hollande, la chaleur de son cœur et la rigueur de sa
conscience s'unissent en lui à tant de largeur pour tout ce qui est chrétien:

églises de multitude et sectes de toute sorte, et il y a chez lui
tant d'indépendance d'esprit, de franc parler, de sollicitude frater-

1 Pour bien interpréter Rom. IV, 5 il ne faut pas négliger dans V, 6

le ovzuv ijixùv àatìevùv in. Voir les Commentaires de Meyer, de Godet et
d'Oltramare.



THÉOLOGIE 309

nelle. C'est un théologien en qui on sent toujours le chrétien, bien

que, comme Ewald, il fasse aussi penser aux prophètes de l'Ancienne
Alliance.

Mais pour entrer plus avant dans le détail de l'analyse critique
de l'ouvrage, il nous faudrait d'abord avoir pu l'étudier plus encore

que nous ne l'avons fait.
Ajoutons cependant que si Boehl combat souvent et énergique-

ment les opinions de Ritschl, souvent aussi il est heureux de reconnaître

les services que lui et ses disciples ont déjà rendus (p. 8, 68,

257, etc.). Sous ce rapport, il y a, ce nous semble, et si nous nous
souvenons bien de la Dogmatique du savant théologien de Vienne, un
vrai progrès réalisé. Même les meilleurs, n'ont-ils pas toujours à

progresser
En fait d'études publiées récemment sur la Justification par la foi,

dans notre milieu réformé de langue française et outre celles renfermées

dans les Commentaires sur l'Epitre aux Romains, d'Oltramare
et de Godet, nous aimons à signaler deux articles du professeur
Bovon insérés dans le Chrétien évangélique de 1879, intitulés : La
Justification, les p. 369-429 du 2avol. de la Dogmatique du professeur
Gretillat (Neuchâtel 1890), et les p. 322-348 du Manuel de Dogmatique

du pasteur Arnaud (Paris, 1890). Tous ces travaux et d'autres

encore, même à sa manière la Thèse de G. Fulliquet : La Justification

par la foi, essai de psychologie chrétienne (Genève 1889),
donnent à espérer que de plus en plus la doctrine de la Justification
par la foi retrouvera aussi dans les Eglises réformées de langue
française la même place qu'elle y occupait jadis. Spiritus agitât
molcm. L. Th.

Louis Thomas. — La doctrine du dimanche au xvie siècle1.

Dans cet extrait d'un discours présidentiel lu à la Société des

sciences théologiques de Genève, le savant auteur des études

historiques sur le sabbat primitif et les traces qu'il a pu laisser chez

divers peuples anciens, — études publiées dans cette Bévue en
1887, 1889 et 1890, — s'occupe d'un chapitre particulièrement
intéressant de l'histoire de la doctrine du dimanche. Il s'agit de

l'enseignement des réformateurs sur ce point-là. Après avoir rappelé

1 Genève, imprimerie Aubert-Schuchardt, 1891. — 44 pages.



310 BULLETIN

quelle était dans ses traits essentiels la doctrine catholique-romaine
du moyen âge, l'auteur met en regard (p. 10-23) la doctrine professée

par Luther et par Mélanchton, en faisant suivre cet exposé de

ses observations critiques : puis (p. 23) il s'arrête sur Calvin dont
il caractérise et apprécie pareillement le point de vue, pour arriver
enfin (p. 37) à Th. de Bèze.

Il résulte pour M. Thomas de cette étude historique que si, d'une

part, Dorner avait raison de dire que « la doctrine du dimanche
était en général restée inachevée au temps de la Réformation, » on
demeure persuadé, d'un autre côté, de l'importance qui, dans des

sens divers, voire même contradictoires, a été reconnue ces dernières

années, par différents auteurs allemands, aux idées exposées sur
ce sujet par Th. de Bèze à la fin du seizième siècle. Sans être de

tout point irréprochables, ces idées n'en semblent pas moins à

M. Thomas « les meilleures du siècle, son fruit le plus mûr » (pag.
44). Elles ne sont pas restées sans influence, au dix-septième et au
dix-huitième siècles, sur ¦ le grand mouvement qui a ramené le

protestantisme en général à une vue en somme plus juste, mieux
équilibrée, sur le dimanche que celles de Luther et de Calvin. »

Cette influence se constate en particulier dans l'avènement du
dimanche puritain, sauf pourtant que le côté le plus faible de « cette
très remarquable institution religieuse, morale, sociale et politique,

» son côté judaïque, « ne saurait aucunement être rattachée
à Théodore de Bèze. » Le temps dont M. Th. pouvait disposer ne

lui a malheureusement pas permis d'aborder cette face du sujet.
L'étude de M. Thomas présente un intérêt d'actualité très réel, et

à ce genre d'intérêt s'ajoute celui qu'offre toujours un travail historique

fait avec conscience et avec amour. On retrouve dans ces

pages les qualités d'érudition et d'exactitude auxquelles l'auteur
nous a habitués par ses précédentes publications. Les limites que
lui imposaient les circonstances ne l'ont pas empêché de donner à

son exposé historique et critique le développement nécessaire et de

citer un choix de textes assez abondant pour permettre au lecteur
de se faire une idée exacte de la doctrine des réformateurs sur le

point en question. Il faut lui savoir gré du soin qu'il a pris de

remettre en lumière les vues si franchement spiritualistes des Pères

de la Réforme évangélique du seizième siècle, lesquelles d'ailleurs
ne diffèrent pas essentiellement de celles qui ont dominé dans

l'Eglise de saint Paul à saint Augustin.
Nous lui en sommes, pour notre part, d'autant plus reconnaissant,



THÉOLOGIE 311

que notre point de vue en cette matière diffère de celui qui a ses

préférences. C'est dire que, tout en approuvant ses critiques sur tel
ou tel point particulier, nous ne saurions adopter ses conclusions.
Les idées de Th. de Bèze, bien loin de constituer un progrès,
marquent à nos yeux une déviation fâcheuse, une tendance à ramener
le jour du Seigneur au niveau du sabbat. Malgré ses réserves à

l'endroit des cérémonies judaïques et des superstitions romaines, le

successeur de Calvin abolit en principe la différence entre le dimanche

chrétien et le sabbat juif, et en revient en définitive à ces

nugae pseudoprophetarum dont parlait le grand réformateur.
De Bèze a beau s'en référer à Gen. II, 3, au lieu d'en appeler

directement à Ex. XX. Il n'en est pas moins judaïsant pour cela.

C'est illusion pure que de vouloir fonder l'institution « divine » du

dimanche sur ce que, d'une part, le Seigneur (dans Gen. II) aurait
« ordonné » de sanctifier « un jour sur sept, » et que, d'autre part,
l'Esprit saint aurait « dicté » aux apôtres de « substituer » le
premier jour de la semaine au septième. Cette substitution d'un jour à

l'autre sous la dictée du Saint-Esprit est une simple fiction, qui,
pour pieuse qu'elle soit, s'accorde assez mal avec la manière dont
l'un de ces apôtres, l'apôtre par excellence, parle de ceux qui
i observent certains jours » (Gai. IV, 10) ou « considèrent un jour
comme plus sacré qu'un autre » (Rom. XIV, 5). Quant au texte de

Gen. II, en premier lieu il ne renferme pas d'ordre, pas de

commandement, — la loi du chômage hebdomadaire en l'honneur de

Iahwéh n'a été donnée que par Moïse (cp. Néh. IX, 14). Ensuite, le

jour dont il est dit que le Créateur le bénit et le sanctifia, c'est-à-

dire le solennisa comme un jour à part, n'est pas un jour quelconque

sur sept, mais le septième jour, et ce septième jour du monde

était sans aucun doute, dans la pensée du narrateur israélite, le

prototype du sabbat par lequel devait, depuis Moïse, se terminer
chaque semaine juive. L'exégèse à elle seule enseigne cela, même

abstraction faite de tout recours à la critique des sources du

Pentateuque. (Celle-ci attribue le texte en question au document sacerdotal

qui, même de l'aveu de critiques tels que Delitzsch, n'est pas

une des sources les plus anciennes. L'auteur de ce document — ou
la tradition qui avait cours dans le milieu où il vivait et dont il
est pour nous l'écho — n'a fait qu'appliquer à l'œuvre du Créateur
le cadre anthropomorphique de la semaine de sept jours, de sorte

que le sabbat dit primitif ne serait qu'une anticipation et comme
une projection du sabbat mosaïque. Nous ne pourrions donc, à ce



312 BULLETIN

point de vue historique et critique nous approprier l'opinion
énoncée par Vinet dans son opuscule sur le Sabbat juif et le dimanche

chrétien, que « rien, dans ce récit, ne nous conduit au sabba-
tisme juif. »

Peut-on dire après cela que le côté judaïque du dimanche puritain,

de ce dimanche que ses partisans eux-mêmes ne craignent pas
d'appeler sabbat, ne saurait aucunement être rattaché à Th. de

Bèze —Au reste, le théologien genevois n'était pas seul, vers la
fin du seizième siècle, à poser le pied sur cette pente glissante. Le
même mouvement rétrograde se produisait alors au berceau du

protestantisme réformé, à Zurich, chez les successeurs de Bullinger.
C'est ce qui ressort très clairement des « témoignages » que l'antis-
tès J.-J. Breitinger a ajoutés en appendice à son traité populaire
sur le Sabbat chrétien, publié à Zurich en 1620. H. V.

Aloys Berthoud. — Le Calvinisme de l'avenir1.

« Le calvinisme de l'avenir ne saurait être identique à l'ancien. •

S'il veut continuer à vivre, il doit se modifier sérieusement. Il faut
qu'empruntant à la confession luthérienne ce qu'elle a de meilleur,
il accorde à l'élément mystique, au sentiment, une plus large place;
qu'il joigne à la virilité la candeur enfantine, à l'héroïsme moral
des anciens jours et à la puissance d'action qui le distingue encore,
la simplicité de cœur et l'abandon filial. Il faut surtout qu'il transforme

son dogme spécial, celui de la prédestination absolue. « La
doctrine de l'horribile decretum est un des fruits amers de

l'intellectualisme, ce parasite de toutes les orthodoxies, ce malentendu
séculaire qui a fait tant de tort à la chrétienté jusqu'à nos jours,
héritage de la scolastique du moyen âge, que dis-je? préjugé païen
inoculé à l'Eglise par la philosophie grecque, qui mettait le savoir
au premier rang des vertus. »

Mais comment le transformer, ce dogme En s'élevant à un
calvinisme « plus fidèle à la vraie pensée de Calvin que Calvin lui-
même; » en étant plus conséquent qu'il ne le fut avec ses propres
prémisses. C'est à la volonté qu'appartient le rôle suprême : telle
est la pensée maltresse du calvinisme. Or si Calvin avait mis la

1 Genève, imprimerie Wyss et Duchêne, 1890. 24 pages.



THÉOLOGIE 313

volonté plus haut que l'intelligence, comme il l'a mise plus haut

que le sentiment; s'il avait statué, avec le grand Pascal, que le
domaine moral et le domaine intellectuel ne sont pas du même

ordre, et que le premier est infiniment supérieur au second, il en

aurait conclu que le savoir divin, lui aussi, dépend du vouloir
divin, et toute sa théologie en était transformée. Au lieu de concevoir

la Divinité comme une puissance arbitraire et contradictoire,
« il eût compris que dans le plan éternel les méchants et les réprouvés

étaient complètement passés sous silence, par la simple raison
que Dieu ne savait même pas qu'il y aurait des méchants et des

réprouvés. » — La toute-puissance, en effet, et la toute-science ne
sont pas Dieu lui-même ; elles sont en lui des facultés, des organes ;

l'une est son bras, l'autre est son œil; mais il peut les déployer ou
les contenir à son gré, sans renier sa propre essence. Et il n'y a pas
de raison pour que, limitant l'une, il n'ait pas limité l'autre. — Les

prédestinatiens disent: Dieu a tout prévu et à la fois tout voulu;
pour lui, savoir, c'est vouloir. Ils confondent ce qui est distinct.
D'autres disent : Dieu a tout prévu, mais il n'a pas tout voulu. Ils
séparent ce qui est uni. « La seule formule satisfaisante est celle-ci :

Dieu a prévu ce qu'il a voulu ; et ce qu'il n'a pas voulu, il ne l'a

pas prévu. »

Telle est la substance du discours que M. Aloys Berthoud,
professeur de dogmatique à l'Ecole de théologie de Genève, a

prononcé à la dernière séance de rentrée de cette Ecole. Nous

renvoyons au texte même ceux qui désirent connaître plus à fond la
théorie de l'orateur sur le mystère de l'élection et, d'une manière
plus générale, le « calvinisme de l'avenir > tel qu'il le conçoit et

qu'il le souhaite aux Eglises de la Réforme. Ce discours ne manque
pas de hardiesse, surtout si l'on songe au milieu où il s'est produit.
Aussi l'auteur a-t-il soin de nous avertir par une note qu'il est
« seul responsable des idées qu'il avance. ¦» On le lira avec un réel

intérêt, et lors même qu'on ne goûterait pas sa métaphysique à lui
plus que celle de Calvin, on trouvera plaisir à la vigueur de sa

pensée et à la saveur de son style.
Après cela, il sera permis de se demander si le moment est

vraiment aussi « propice » que le pense M. Berthoud pour essayer de

sauver la vie au calvinisme ou de le rajeunir, en le transformant.
On nous parle de calvinisme de T avenir. Mais le calvinisme a-t-il
un avenir? Aujourd'hui même, où en est-il? N'appartient-il pas
déjà presque au passé? M. Berthoud ne le dit-il pas lui-même:



314 BULLETIN

« En dépit des théoriciens qui, comme Bohl, professeur à Vienne,
reproduisent intégralement la dogmatique du seizième siècle, les

calvinistes pur sang se font de plus en plus rares; les anciennes
formules ne portent plus les âmes, mais sont portées par elles avec

effort; de toutes parts, l'Eglise cherche sa voie. Il n'est pas
jusqu'aux pays anglo-saxons, l'Angleterre, l'Amérique, l'Ecosse même,
ce ferme rempart de l'orthodoxie, qui ne semblent peu à peu entraînés

dans le mouvement. C'est une page qui se tourne dans l'histoire

du royaume de Dieu. » Nous craignons bien que les tentatives
faites pour galvaniser ce mourant n'aient aussi peu de succès que
les efforts opiniâtres auxquels se livrent les confessionalistes luthériens

pour faire revivre son frère rival.
D'ailleurs, le résultat le plus clair des remèdes proposés ne serait-

il pas, si on les appliquait « sérieusement, » de hâter sa fin? Déjà
le calvinisme a été dépouillé de ce qui faisait la moitié de son
originalité et de sa force, do ce qui le distinguait le plus nettement de

la Réforme suisse et allemande, je veux dire de son régime
disciplinaire. Si vous transformez « toute sa théologie ¦ (même à prendre

ce mot au sens restreint) et que, par-dessus le marché, vous lui
instilliez « ce que la confession luthérienne a de meilleur, •> on se

demande vraiment ce qu'il restera de calviniste à votre calvinisme.
Ne ressemble-t-il pas à s'y méprendre à cette théologie ni calviniste
ni luthérienne, mais simplement « évangélique, » qu'ont rêvée

depuis plus d'un demi-siècle déjà certains partisans de l'Union?
Certes, le calvinisme a un passé admirable. Il fera ou plutôt il fait

grande figure dans l'histoire. Mais, il faut en prendre son parti et

ne pas se faire illusion en se payant de mots, le calvinisme, —je ne

dis pas l'esprit réformé, mais le calvinisme comme tel, — a fait son

temps. Oui, « c'est une page qui se tourne dans l'histoire du royaume

de Dieu. » « De toutes parts l'Eglise (et non seulement l'Eglise
réformée) cherche sa voie. » « Les anciennes formules ne portent
plus les âmes. » C'est une théologie nouvelle qu'il nous faut.
M. Berthoud lui-même en salue l'éclosion en d'excellents termes

quand il dit : j Ce n'est pas le doute, mais la foi, qui s'agite dans

le sein de l'Eglise ; et si elle n'accepte plus l'héritage du passé que
sous bénéfice d'inventaire, c'est qu'elle aspire à prendre conscience

d'elle-même, à mieux définir ses croyances. A première vue, nous

sommes en plein désarroi ; mais, à travers ce désordre qui nous
afflige, on discerne les tressaillements de la vie qui veut éelore,
on pressent un nouvel ordre de choses, que l'Esprit de Dieu,



THÉOLOGIE 31o

comme aux anciens jours, fera surgir du chaos à l'heure voulue. »

Seulement, l'Esprit de Dieu a coutume de se servir dans ce but
d'instruments humains, quelquefois même de théologiens. Si ce ne

sont pas toujours des Luther et des Calvin, ce sont tout au moins
des Schleiermacher et des Vinet, et pourquoi pas des Ritschl S'ils
ne sont pas ce qui s'appelle des créateurs, ils sont sans contredit de

vaillants pionniers. Ils ouvrent à la pensée chrétienne des voies
nouvelles ou bien, au travers des broussailles séculaires, retrouvent
d'anciens sentiers qu'on avait abandonnés à tort pour rentrer dans
les routes banales, plus commodes, plus sûres en apparence, mais
aboutissant à des impasses. Ces hommes-là méritent notre
reconnaissance et ils nous sont donnés, je pense, pour que, sans nous
asservir à leur système, nous recueillions avec soin les précieux
éléments de vérité qui s'y trouvent renfermés.

A ce point de vue, nous ne pouvons nous empêcher en terminant
de regretter que M. Berthoud ait cru devoir imiter l'exemple d'un

trop grand nombre de conférenciers théologiques allemands, peu
calvinistes ceux-là, qui croiraient avoir perdu leur journée s'ils ne

commençaient par porter un coup de boutoir à Ritschl et à son
école. Cette sortie est d'autant plus regrettable dans le cas particulier,

qu'elle porte absolument à faux. En effet, elle repose tout
entière sur l'idée erronnée que la brochure (de M. Thikötter,
traduite par M. Aguiléra) qui a fourni à l'orateur son idée d'exorde
est intitulée : s La religion de l'avenir, » tandis qu'elle a pour titre :

« La théologie de l'avenir, » ce qui est fort différent. Il est clair que
le titre exact n'eût pas permis d'opposer, comme le fait M.
Berthoud. la doctrine de Bitschl à la religion du Christ et des apôtres,
et de faire croire à l'auditeur ou au lecteur que la théologie du
« célèbre docteur » de Göttingue est fondée sur autre chose que
sur i l'Evangile de la grâce de Dieu. » Décidément la mémoire de

l'éloquent professeur de l'Oratoire lui a joué là un bien mauvais
tour. Car s'il est une chose qui caractérise la théologie de Ritschl,
c'est précisément l'importance qu'elle attache à cette affirmation,
que la vérité chrétienne ne peut et ne doit être dérivée que de la

révélation historique de Dieu en Jésus-Christ à l'exclusion de toute
autre source quelconque. V. R.



316 BULLETIN

Le Nouveau mysticisme, par F. Paulhan. Paris, 1891. Félix
Alcan, éditeur. — 1 vol. in-18. Prix : 2 fr. 50.

Nous assistons actuellement à la formation d'un esprit nouveau.
D'une part, un mysticisme qui, loin de repousser l'appui de la

science, la recherche volontiers et envahit quelques esprits attachés
à ces phénomènes obscurs et troublants qui marquent la limite
actuelle de nos connaissances; d'autre part, la conviction se répandant

que toute effusion sentimentale non soutenue par des

connaissances précises, court grand risque de rester sans efficacité, et

au-dessus, un besoin religieux ou un besoin moral de se rattacher
à quelque chose de supérieur, de trouver une base de croyance
donnant à la fois l'unité à nos connaissances et à nos actes. Dans

son livre intitulé le Nouveau mysticisme, M. Fr. Paulhan s'est

proposé de déterminer les circonstances qui ont amené la situation
actuelle et de montrer celle qui Ta précédée et, à quelques égards,
produite; il étudie ensuite les différents éléments de l'esprit
nouveau et leurs différentes manifestations. Il essaie enfin de

déterminer sa valeur logique et son avenir possible.

L'année philosophique, publiée sous la direction de F. Pillon,
ancien rédacteur de la Critique philosophique. lie année,
1890. — Paris, Félix Alcan.

L'Année philosophique, dont M. Pillon vient de publier le
premier volume avec la collaboration dt MM. Renouvier et L. Dau-

riac, est destinée à remplacer la Critique philosophique. Son

objet est de faire connaître et suivre, année par année, le
mouvement philosophique contemporain. Elle s'adresse aux professeurs,

aux étudiants en philosophie et à tous les esprits curieux
des idées générales. Elle se compose de deux parties, consacrées :

la première à des études sur les grands problèmes philosophiques
posés et discutés en notre temps; la seconde à l'analyse et à

l'examen critique des ouvrages philosophiques de langue
française, ou de langues étrangères traduits en français, parus dans le

cours de l'année. Le volume actuel contient trois études impor-



REVUES 317

tantes : la première, de M. Renouvier, sur l'accord du phénoménisme

rationnel avec la croyance en un dieu personnel et
créateur; la seconde, de M. Pillon, sur la critique des idées d'infini et
de parfait; la troisième, de M. L. Dauriac, sur l'esthétique de

Guyau. La revue bibliographique contient les comptes rendus de

cinquante-cinq ouvrages philosophiques, parus en 1890. (1 vol.
in-8°, de la Bibliothèque de philosophie contemporaine, 5 fr. —

Félix Alcan, éditeur.)

REVUES

Revue philosophique
Décembre 1890.

E. de Roberty : Les antinomies et les modes de l'inconnaissable
dans la philosophie évolutionniste. — A. Binet: Perception
d'enfants. — M. Vernes: Histoire et philosophie religieuses. Revue
générale. —Lechalas : Les bases expérimentales de la géométrie.
— Lalande : Sur la causalité (réponse à M. Gourd). — Analyses et
comptes-rendus. — Périodiques.

Janvier 1891.
J. Soury : La psychologie physiologique des protozoaires. —

B. Perez : Le caractère et les mouvements. — G. Mouret : Force
et masse. — Analyses. — Revue des périodiques. — Correspondance

: F. Delbœuf: La personnalité chez l'enfant (à propos de
l'étude de M. Binet sur Les perceptions d'enfants). — Société de

psychologie physiologique : Dr Dufay : Les somnambules criminels.

Février.
Paul Janet: Réalisme et idéalisme. — G. Tarde: L'art et la

logique (1er article). — Gourd : Morale et métaphysique. — Analyses
el comptes rendus. — Périodiques. — Société de psychologie
physiologique.

Beweis des Glaubens
Décembre.

Nösgen : La révélation d'après le Nouveau Testament. (Fin.) —

Fritzsché : Jésus, l'homme-Dieu. (Fin.) — Zöckler: Napoléon Ier

comme témoin de la divinité de Christ. — Reymann : L'usage que
le Seigneur fait de l'Ancien Testament. — Mélanges.


	Théologie

