Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

L. TriaAL. — CONFERENCES 1.

M. le pasteur Trial a réuni en un seul volume six contérences
ayant pour titres: I. Science et Protestantisme ; II. Les prétendues
religions de I'avenir; III. La crise actuelle de la morale; IV, L’idée
de Dieu dans la poésie de Victor Hugo; V. Evangile et démocratie;
VI. Amour et Justice. Une liste d’ouvrages consultés accompagne
chaque conférence ; en rendant service au lecteur curieux d’infor-
mations sur ces sujets, cette nomenclature lui apprendra aussi les
préférences de M. Trial, pour la regrettée Critique philosophique
de M. Renouvier, entre autres.

Les Conférences ont un caractére franchement apologétique. Ce
n’est pas de l'apologétique populaire; ce n’est pas non plus de la
dogmatique. Le conférencier s’adresse a un public cultivé que la
science moderne et les nouveaux systémes de morale ou de philoso-
phie religieuse mettent en défiance contre le ¢nristianisme. M. Trial
rassure ces esprits inquiets, en leur montrant dans ’Evangile la puis-
sance toujours efficace pour réaliser 'idéal moral, une religion de
raison, qui s’accommode des progrés des sciences, en méme temps
quune religion de liberté, sauvegarde de la démocratie; cest a
cette religion, faite de justice et d’amour, qu’appartient vraiment
I'avenir.

Avec un remarquable talent d’orateur, M. Trial a su présenter

1 Conférences, par Louis Trial, pasteur de I'Eglise réformée de Nimes.
— Nimes. Lavagne-Peyrot; Parie, librairie Fischbacher; un volume,
in-12, 325 pages.



THEOLOGIE 2903

ces idées d’une fagon nette et vivante. Les conférences se distinguent
en effet par la clarté de ’exposition, une langue ferme, de la cha-
leur, et de 'entrain ; on souhaiterait toutefois un peu plus de sou-
plesse, un ton moins uniformément grave. La discussion reste tou-
jours éleveée, digne, soutenue par un souffle généreux d’optimisme.
L’orateur y fait preuve, semble-t-il, de plus de largeur d’esprit que
de finesse d’analyse, et laisse entrevoir un certain penchant a sim-
plifier les difficuliés. Il est excessif, par exemple, de ranger dans la
méme catégorie morale, Epicure, Stuart Mill, les mystiques, les Jé-
suites (p.283). Autant la précision du pian et l’enchainement des
arguments nous entrainent par endroits (1 conf.), autant ailleurs
(D¢, 6° conf.) nous tenons-nous en garde contre les généralisations
rapides et les résumes sommaires des doctrines ou des faits. Ten-
dance 4 simplifier le complexe, qui peut apres tout ne pas déplaire
a l'auditeur, mais dont le lecteur des Conférences est moins satis-
fait.

On regrette aussi certaines exagérations, des répétitions, parfois
du vague et de 'emphase. Ainsi, on a peine a4 se représenter les
démocrates chrétiens « creusantle sol avec les ongles, pour y plan-
ter le drapeau de la raison, de la loi du devoir...» (p. 163) : affaire de
gout! L’expression de « période organique » appliquée a la morale
(p. 127) n’est pas des plus lumineuses. Dans la conférence la plus
faible du volume peut-étre, aprés 'éloge de V. Hugo « créateur de
mythes, » ce qui n'est pas bien clair, pourquoi ce long dithyrambe
en I'honneur du «mage» (p. 183-188)? Du reste la double thése
de M. Trial — progression du génie poétique (p. 182), et déve-
loppement de I'idée religieuse chez V. Hugo dans le sens chré-
tien (p. 206) — est des plus contestables ; il est permis, au point de
vue esthétique, de préférer les premiéres ceuvres du poéle aux der-
nieres, et au point de vue religieux nous n’avons pas eu comme
M. Trial le bonheur de découvrir dans celles-ci le « Dieu de
I'Evangile. »

Le conférencier n’est pas tendre pour le catholicisme, et il a rai-
son: I'aplatissement moral dont nous souffronsest a bien des égards
une conséquence de l'abdication des consciences, selon le systéme
romain. Il ne faudrait pourtant pas exagérer ses méfaits dans le
domaine des sciences et de la politique. La Terreur, Robespierre et
Napoléon, l'avortement partiel de la’'Révolution ne proviennent pas
aussi exclusivement du catholicisme qu'on nous l’assure (p. 271);
¢’est lui faire trop d’honneur. C’est lui en faire trop peu que de le



294 BULLETIN

vouer définitivement, vis-a-vis des sciences, « a un duel implacable
et sans merci » (p. 43), et d’oublier qu’il a connu, lui aussi, «la cri-
tique indépendante et courageuse » (p.51): ne suffit-il pas a cet
écard de rappeler les travaux de la libre critique d’un Richard Si-
mon, d'un Lenain de Tillemont et les monuments de la science
bénédictine ? C'est qu’il y a des catholiques qui valent mieux que
la méthode de leur Eglise, comme il y a des protestants qui s’exa-
gerent les bienfaits du libre examen.

M. Trial est de ceux-la, quand «en sa qualité de protestant » il
se déclare « au-dessus de toutes les manifestations de la piété, leur
demande a toutes leurs titres de créance, et les juge toutes, en der-
nier ressort... Au moyen de cette méthode, ajoute-t-il, le protestant
se fait 4 lui-méme une foi personnelle.» (p. 45.) Faudrait-il, a
ce compte, tenir la méthode, c’est-a-dire un procedé rationnel de
recherche, en plus haute estime que la vérité elle-méme, objet de
cette recherche ?

En tout cas, a cette fiere revendication, M. Trial laisse déja de-
viner ce qu’il nous dit et redit ailleurs en tout autant de termes, a
savoir sa foi profonde en la raison et enla liberté de I’homme. Selon
notre auteur, le christianisme Jui-méme est « la religion de raison
et de liberté » (5¢ conf.), « Jésus-Christ est la plus haute raison qui
ait jamais paru» (p. 203) — et la plus haute sainteté, n’est-ce pas?
— «1’homme de la raison et de la liberté » (p. 254); Luther, comme
la Réforme, « représente laraison et la liberté » (p. 260): 1a est le
présent et 'avenir. Voila qui est simple, trop simple méme, et, sans
parler du « serf-arbitre » de Luther, ne rappelle que de fort loin le
christianisme de saint Paul ou de Pascal. Affirmer la liberté, c’est
bien, mais il faudrait en méme temps montrer ce qui la limite et
I'entrave ; parler de raison, tant que I’on voudra, mais la «superbé »
ne doit-elle pas étre humiliée et devenir la captive de Christ ? On
nous dit encore que la grande faute de la Révolution, qui conti-
nuait pourtant & certains égards I'ceuvre de la Réforme, fut de ne
point attacher 'homme & « la religion de raison et de liberté » (p.
273); chacun sait aussi ce que furent en ce temps-la le culte de la
Raison et la pratique de la liberté.

Mieux vaut reconnaitre que le christianisme, divine puissance de
relévement, est surtout une religion de la conscience. C’est aussi,
pensons-nous, la conviction intime de M. Trial. Il s’adresse a l'es-
prit sans doute; au fond, c’est la conscience qu’il veut atteindre. Il
en appelle fréquemment & son témoignage, et s’il compte sur elle



THREOLOGIE 295

pour dénoncer nos miseres et la grandeur de notre destinée, il ne
comptle pas moins sur un Sauveur pour la reéalisation du devoir
qu’elle prescrit (2¢, 3¢ conf.).

Voila qui est capital, et I'orateur a bien fait d’insister. Nous au-
rions plus d'une réserve encore a faire, par exemple, sur cette these :
« la morale s’épanouit en religion » (p. 250), ou sur la notion de
I’'amour, telle que 'expose M. Trial dans sa sixiéme conférence. En
traitant de la « Justice et de I’'amour» nous espérions qu’il aurait
davantage montré dans I'amour chrétien un principe supréme de
justice et « accomplissement de la loi » (Rom. XIII, 10). Mais tréve
aux desiderata: sachons gré plutét & M. Trial de ce qu'il a bien
voulu nous donner.

Bt il nous donne beaucoup: Au point de vue polémique, d’inté-
ressantes discussions sur le catholicisme et les prétendus conflits de
la science et de la religion ; des réfutations du panthéisme matéria-
liste de Strauss et du panthéisme spiritualiste de Hartmann ; de
fermes répliques aux théories du scepticisme et du fatalisme de la
matiére. Au point de vue philosophique, les conclusions du spiri-
tualisme kantien sur la loi morale, la liberté, Dieu, la vie future.
Au point de vue chrétien, un Credo restreint, mais positif; et ce
n’est pas la le moindre mérite des conférences.

Il ne suffit pas, en effet, d’étre armé contre 1'ennemi, encore faut-
il avoir une position a4 maintenir, une vérité & défendre. M. Trial a
pris ses positions, il nous dit ce qu’est son christianisme. Il est au
fond constitué par ces trois faits: la loi du devoir, ou ce qui doit
étre; le péché, ou ce qui est; le salut, ¢c’est-a-dire I'Evangile lui-
méme (p. 47). « L’étre raisonnable et libre a commis des fautes, Ces
fautes, il les a répétées, il en a pris I'habitude. Cette habitude, il I'a
transmise sous la forme de germe & ses descendants... C’est par la
souffrance, compagne de I’égoisme, que I'homme prend conscience
de lui-méme et du péché; c’est par elle qu’il se repent et qu’il est
altéré de relévement et de bonheur. Or, voici qu'une main miséricor-
dieuse lui vient en aide... Dieu intervient souverainement dans la
trame de l'histoire et envoie dans le monde son Fils unique. Dés
lors, au milieu de leurs larmes et de leurs détresses, les 4mes repen-
tantes se tournent vers Christ qui par sa parole, par son exemple et
son sacrifice, leur apporte le pardon,les affranchit du mal et du mal-
heur,les remet en possession de la vie éternelle et de la communion
avec le Pére céleste. Nier ces vérités, ¢’est cesser d’8tre chrétien. » (p.
8). Profession de foi, dont nous nous réjouissons sincérement. C'est



296 BULLETIN

que le parti dit libéral,auquel se rattache M. Trial,ne nousavait point
accoutumés jusqu’ici a pareil langage; au lieu de critiques négatives
ou d’un vague sentimentalisme,on est heureux d’entendre ainsi affir-
mer le péché, le surnaturel, le salut par Jésus, Fils unique de Dieu.
Ev félicitant M. Trial de cet accent positif, souhaitons-lui beaucoup
d’imitateurs. Ses conférences ne seraient-elles pas un indice du réveil
de la viereligieuse au seindes Eglises libérales,enméme temps qu'un
signe d’apaisement? Nous en acceptons l'augure. Assez de que-
relles dogmatiques et d’escarmouches ecclésiastiques, depuis trop
d’années. « Quand une ligue redoutable se forme contre des fréres
nourris et élevés au méme foyer, est-ce le moment, pour ces fréres,
de chercher des sujets qui divisent? de s’épuiser en luttes stéri-
les ?... Serrons les rangs autour de notre antique et glorieux
foyer: cherchons les sujets qui unissent, et, la main dans la main,
défendons I'Evangile de Jésus-Christ... » (p. 84) En remerciant
M. Trial d’avoir par ses Conférences joint l'exemple au précepte,
nous nous associons de grand cceeur a son veeu fraternel.

P. E. V.

R. A. Lipsius. — DIE HAUPTPUNKTE DER CHRISTLICHEN GLAU-
BENSLEHRE IM UMRISSE DARGESTELLT 1.

Sous ce titre,le savant dogmaticien d’Iéna vient de publier & part
le résumé de sa dogmatique inséré dans les Jahrbiicher fur protes-
tantische Theologie de 1889, C’est un abrégé fidéle de son manuel
de dogmatique de 700 pages, abrégé suffisamment complet pour
permettre au lecteur de se faire une idée nette du systéme dogma-
tique de son auteur. Nous ne voulons pas donner un résumé des
idées exposées dans cet abrégé : ce serait par trop sec et ne pour-
rait que nuire & leur clarté. Nous préférons en traduire, le plus
fidélement possible, les deux premiers paragraphes, ot Lipsius
énonce sa théorie de la connaissance, et recommander chaleureuse-
ment cet abrégé lui-méme & ’attention de tous ceux qui, pour une
raison ou une autre, ne pourraient se livrer a la lecture de la
dogmatique elle-méme, dont une seconde édilion a paruil y adeux
ans. Pour ne point risquer de trahir la pensée du savant théologien,

t Braunschweig, C. A. Schwetschke & Sohn. 189, — 41 pages. Prix;
1 mare,



THEOLOGIE 297

nous avons serré de prés le texte, quitte & donner a notre traduction
un parfum germanique un peu accentué — pour ne pas dire plus.

Avant de laisser M. Lipsius exposer sa théorie de la connais-
sance, notons les titres de ses divers chapitres, pour faire connaltre
le plan de sa dogmatique. Celle-ci débute donc par l'exposé de sa
théorie de la connaissance, détermine ensuite les caractéres propres
de la religion en général et du christianisme en particulier. Lipsius
termine son introduction par I’énoncé de ses vues sur la révélation
chrétienne, et donne & ce propos son opinion sur ’emploi et la va-
leur dogmatique de I'Ecriture Sainte.

La dogmatique elle-méme est divisée en trois grandes sections
dont la premiére est consacrée & 1’étude de Dieu, en tant qu’objet
de la foi chrétienne, et traite des rapports de Dieu avec le monde et
avec ’homme, de la création et du péché. La seconde section s’occupe
de la personne et de'ceuvre du Christ, et la troisiéme de 'appropria-
tion du salut révélé en Jésus-Christ, autrement dit de l'euvre du
Saint-Esprit. Sous ce titre général 'auteur détermine les faits chré-
tiens de la justification et de la nouvelle naissance, de I’'Eglise et
des moyens de grace, du royaume de Dieu, enfin de la vie future.

Voici comment Lipsius s’explique dans son introduction au sujet
des Limites de la connaissance.

Toute tractation scientifique de la foi chrétienne, mais non pas
cette foi elle-méme, suppose une certaine théorie de la connais-
sance. L’exposition suivante repose sur la théorie kantienne de la
connaissance, telle que nous ’avons développée dans notre ouvrage
Philosophie et religion (Leipzig 1885), en opposition soit a l'inter-
prétation sceptique et empirique qu’en ont donnée quelques néo-
kantiens, soit au positivisme de Kaftan et & la philosophie de
Lotze remaniée par Ritschl, lequel commence par l'idéalisme sub-
jectif pour passer au réalisme le plus naif. A la base de notre théo-
rie de la connaissance nous maintenons la pensée fondamentale de
Kant : toute connaissance réelle est un composé d’idée et de percep-
tion (Begryf und Anschavung). « Des idées sans perceptions sont
vides, des perceptions sans idées sont aveugles. » Pour nous, il n’y
a pas d’autre perception que la perception sensible, dans le temps
et dans l'espace, ou sa reproduction et sa transformation plus ou
moins volontaire au moyen de I'imagination. Par 1a nousn’excluons
pas la possibilité d'une autre espéce de perception, mais nous ne
pouvons pas nous la représenter. Il suit de 14 que notre connais-
sance ne dépasse pas le domaine de notre perception sensible assu-



298 BULLETIN

jettie aux limites du temps et de ’espace. Ce domaine, nous ’étudions
avec les catégories de notre pensée, et ce n’est que dans la mesure
ou nous reussisons a y montrer un enchainement, & y discerner
des lois, que nous pouvons parler d’'une connaissance scientifique.
Par ce moyen, nous acquérons toujours une connaissance objective.

Quoique nous ne puissions connaitre les objets qu’au moyen de
nos facultés, donc¢ au travers de notre subjectivité, nous devons
pourtant ramener & une unité supérieure les deux facteurs sur la
relation desquels repose toute connaissance: d’une part, les rap-
ports tantot permanents, tantot variables des choses hors de nous,
d’autre part les formes de notre perception et de notre pensée.

On ne comprend, en effet, qu'a cette condition, comment il peut
exister dans les phénoménes percus un enchalnement interne indé-
pendant du caractére accidentel de nos perceptions subjectives, et
persistant au sein de toute expérience. Les conditions de notre
connaissance, tout comme les rapports existant entre les objets
per¢cus par nous, sont soumis a une régularité objective, et entre
ces deux sortes de régularités subsiste une correspondance parfaite
prouvée jusqu'a présent par tout progrés de la science.

Il résulte de la que les formes de notre pensée et de notre percep-
tion ont une valeur objective, ¢’est-a-dire qu’elles sont appropriées
a saisir les lois qui se manifestent dans les rapports des choses entre
elles. Cela n’exclut point leur caractere, physiologiquement et
psyvchologiquement conditionné. I.e moi saisit son activité sous la
forme de la perception, et il rapporte cette perception au monde
exterieur, en interprétant, par le moyen de son activité subjective,
les rapports des objets entre eux. Mais la conception humaine des
objets placés hors de nous n’est que la maniére subjective dont
nous saisissons réellement la régularité qui se manifeste dans les
rapports de ces objets. Ce sont des faits, des rapports objectifs,
mais que nous exprimons avec nos catégories et nos formes de per-
ception; de méme, ces formes et ces catégories de notre esprit sont
empreintes d’'une nécessité objective qui s’impose & nous. Ainsi, il
faut distinguer soigneusemtnt le caractdre psychologique et physio-
logique des formes de la pensée et de la perception de leur fonde-
ment objectif; et dans la mesure ol nous parvenons 4 ramener a
des rappors et & des lois objectives notre conception anthropomor-
phique des choses, nous obtenons réellement une connaissance
objective, une science.

La science des rapports objectifs des choses horsde nous est la



THEOLOGIE 299

science de la nature; la science des lois qui sont & la base des
déterminations intérieures et variables du sujet, ainsi que des
formes de son activité, est la science de l'esprit, au sens le plus
vaste du mot (psychologie, théorie de la connaissance, logique,
morale, ete.).

Toute connaissance scientifique trouve sa limite dans I'expérience,
au sens que nous avons donné plus haut & ce mot. Il n’y a de
science expérimentale que dans la mesure ou une perception — ex-
térieure ou intérieure — peut, par le travail de la pensée, étre
élevé au degré d'une connaissance réelle des rapports réguliers de
I'étre (nature ou esprit). Mais, en cherchant & connaitre les causes
et les réalités derniéres nous élargissons les catégories de la pensée
et nous en faisons des idées régulatives de la raison. Au moyen
d'une déduction nécessaire de la raison, nous nous élevons de la
variété des phénomeénes a I'idée d'une derniére unité, d’'une derniére
cause. Ainsi naissent en nous les idées de l'étre absolu ou incon-
ditionné, du monde et de ses éléments premiers, enfin de 'ame
en tant que l'étre a la base de notre activité expérimentale et
consciente. Toutes ces idées, nous les posons en vertu d'un besoin
indestructible de D'esprit, pour satisfaire au besoin d’unité de notre
connaissance. De plus, nous devons analyser le contenu de ces
idées, c'est-a-dire les déterminer d’aprés les caractéres logiques
qu’elles renferment. Par 1a, nous atteignons la limite de notre con-
naissance scientifique. Ces idées sont ce qu’on pourrait appeler des
idées terminales ou limitatives (Grenzbegriffe), parce que, si notre
connaissance doit aller nécessairement jusque-la, elle ne peut pas
dépasser cette limite, et cela ensuite d’'une perception défectueuse.

L’impossibilité d’'une connaissance métaphysique de I'étre trans-
cendant nous apparait deés que nous essayons de nous representer
ces objets métaphysiques, en nous servant des formes de la cons-
cience empruntées a la sphére de l'expérience, Aussitot naissent
pour nous des antinomies entre la forme abstraite et logique, que
ces idées revétent dans notre pensée, et la forme sensible, figurative
au moyen de laquelle nous essayons de nous représenter leur
contenu.

Ce fait se montre surtout & propos de la notion de I’Absolu.
Tant que nous pouvons exprimer dans une formule logique exacte
le rapport de 1'absolu avec le monde, son opposition essentielle avec
le monde, sa raison d’étre pour le monde, nous obtenons des
enoncés scientifiquement exacts sur cette notion, nécessaire pour



300 BULLETIN

notre raison, de l’absolu. Mais ces déterminations logiques sont
purement formelles et ne méritent point le nom d’une connaissance
réelle, positive de 'absolu. Elles sont toutes obtenues par la voie
de la causalité et de la négation; mais si, sur cette voie de la néga-
tion, nous voulons aller jusqu’au bout, nous enlevons & nos énoncés
tout contenu concret. Si, au contraire, nous déterminons 1’absolu
comme esprit absolu, c¢’est-a-dire comme Dieu, nous transférons
a l'absolu une vie spirituelle analogue & celle de 'homme. L’obli-
gation d’attribuer 4 'esprit absolu tout ce qui appartient 4 ’essence
méme de l'esprit, d’en écarter, au contraire, tout ce qui tient au
caractére fini de notre esprit, est aussi légitime qu’inexécutable, au
moins pour la métaphysique en tant que science exacte. Partout se
répétent les antinomies insolubles pour notre pensée entre la notion
de 'absolu et 'idée religieuse de Dieu. Celle-ci ne peut étre obtenue
par la voie de la pensée pure;ce sont d’autres motifs, de nature
morale et religieuse, qui, & c6té du besoin d’unité de notre raison,
nous obligent de nous représenter Dieu via eminentiae, ou comme
prototype de I’esprit humain. Mais, sur cette voie, nous n'arrivons
jamais qu'a des énoncés métaphoriques, 4 des analogies de con-
science. Quoi qu’il en soit, cette forme de représentation métaphori-
que contient précisément le contenu, précieux pour l'homme re-
ligieux et moral, de I'idée de Dieu, contenu en comparaison duquel
les déterminalions abstraites de 1'absolu n’apparaissent que comme
des formules vides, dans lesquelles Fhomme religieux ne reconnait
nullement le Dieu de sa foi.

La métaphysique détermine le concept de l'absolu aux trois
points de vue du temps, de I'espace et de la causalité. L’absolu est
la cause premiere de tout ce qui existe dans le temps et dans
I'espace, mais il est lui-méme absolument élevé au-dessus du temps
et de l’espace. Il est non seulement le principe réel (Realgrund)
de tout ce qui existe, mais aussi le principe idéel du développe-
ment régulier et des rapports normaux de I’étre soumis aux condi-
tions de 'espace et du temps. En tant que cause finale, il est le
principe de toute série de moyens groupés en vue d’'un but, telle
que nous en constatons dans la nature et surtout dans la vie spiri-
tuelle. Mais ce sont 14 des déterminations abstraites que la méta-
physique ne peut pas dépasser. Les notions d’étre absolu, de cau-
salité absolue etc. ne 'sont, en effet, pas autre chose que les catégo-
ries de notre esprit erigees en idées de notre raison. Aussi bien, avec
I'idée de 'absolu quenous obtenonsau moyen de ces déterminations



THEOLOGIE 301

formelles, bien des conceptions sont compatibles: la conception
matérialiste qui considére la vie de ’esprit comme un simple pro-
duit de la vie naturelle; la conception idéaliste, qui voit dans
I'esprit l'origine et le but de toute existence naturelle ;1a conception
panthéistique, qui concoit I'absolu comme une puissance naturelle
inconsciente et aveuglément intelligente ; la conception théiste qui
comprend l'absolu comme un Dieu personnel. Ce ne sont que des
nécessités pratiques, d’ordre moral et religieux, qui nous condui-
sent a préferer le point de vue idéaliste au point de vue matéria-
liste, le théisme au panthéisine.

Conception causale et conception teléologique du monde. Tandis
que I’école de Ritschl établit un mur infranchissable entre la con-
naissance théorique et la certitude morale et religieuse, nous vou-
lons une conception du monde qui ramene a un tout, & une uniteé,
I’ensemble de nos experiences. De méme qu’il ne peut y avoir une
double vérité, il ne peut exister une double réalité, permettant a
la science de rejeter comme des illusions subjectives les objets aux-
quels nous croyons sous l'empire de nécessités d’ordre pratique, et
forcant la foi religieuse, pour se garer des objections de la science
a se replier sur elle-méme et & se résoudre uniquement en jugements
qualificatifs ( Werthurtheile), sans s’inquiéter des prononcés de la
science a son égard. Au contraire, le méme besoin d’unité qui force
notre pensée & poser les idées terminales de la métaphysique nous
oblige 4 ne leur donner qu’au moyen des certitudes obtenues par
voie praticque, morale, leur contenu vraiment raisonnabhle. Cest
ainsl que nous aboutissons a une conception du monde vraiment
une, ayant son point de départ dans nos expériences religieuses
et morales et dans les énoncés fondés sur celles-ci.

Quoique ces énoncés ne puissent pas étre prouvés scientifique-
ment, ils doivent cependant ne point contredire les résultats assurés
de la science. Mais la possibilité de réunir en un tout les deux
séries d’énoncés (ceux de la conscience théorique et ceux de la con-
naissance pratique) se fonde, pour nous, sur I’'unité du moi. Celui-ci,
en effet, fait du monde ou il vit un objet de connaissance scienti-
fique et cependant il juge ce méme monde, vis-a-vis duquel il se
pose comme un sujet doué¢ d'une vie et d’une activite propres,
comme un moven qui lui a été donné pour réaliser le but mo-
ral et religieux de sa vie. Le moi, en se connaissant comme partie
du monde, étend au domaine de sa vie spirituelle la conception
causale qui est propre & la connaissance scientifique. D’autre part,



302 BULLETIN

dans le sentiment de sa destination morale il s’éléve a la foi & un
ordre moral du monde, et pose en face de la conception causale du
monde la conception téléologique & laquelle il croit soumise la vie
de la nature. Les deux points de vue ont leur point d’intersection
dans le méme moi, qui a un droit égal a employer la catégorie de
la causalité pour la connaissance des rapports mutuels des phéno-
ménes de la nalure, et la catégorie du but pour comprendre les re-
lations de la nature avec le sujet moral et sa destination. Aucun de
ces deux points de vue ne peut étre simplement ramené l'un a
l'autre, pas plus qu’il ne peut étre confondu 'un avec l’autre, ou
employé, 'un pour remplir les lacunes de I'autre. Cependant il faut
T'un et l'autre pour embrasser toute la réalite. La nature et
T’histoire sont les deux grandes sphéres de 'existence au sein des-
quelles se déploie I'activité consciente de la personne humaine;
mais de méme que la premiére sert de base a4 la seconde, celle-ci ne
suit son cours que sur la base des conditions fournies par celle-la
au développement de la vie intellectuelle et morale. La personne
humaine, dans ’emploi de sa liberté morale (dont la sphére est pré-
cisément ’histoire), s’éléve par-dessus la nature empirique et dé-
terminée, @ un monde supraempirique ou elle reconnalt sa véritable
patrie ; cependant, dans les actes empiriques au travers desquels
elle exécute cette ascension, elle reste liée a 'enchainement régulier
des causes et des effets, enchalnement qui nous apprend &4 recon-
naitre, méme dans l'activité spirituelle, un moment, une des faces
de la nature empirique.

Le méme fait peut étre considéré soit au point de vue causal (ou
scientifique) soit au point de vue téléologique. Mais les deux points
de vue ne sont pas indifférents 1'un a I’autre, ce qui serait le cas si
le premier s'appliquait uniquement & la vie de la nature et le se-
cond & la vie historique, mais 'un comme l'autre s’appliquent aux
deux sphéres. Toutefois, c¢’est d’abord la vie historique, morale de
I’humanité qui fait de la téléologie, incomplétement démontrable
dans la nature, un facteur capital pour la construction d’une con-
ception d’ensemble de I'univers. C’est dans des considérations
d’ordre pratique et moral que le point de vue téléologique a ses ra-
cines, tandis que le domaine de la science est et demeure une expli-
cation causale du monde. Personne ne peut étre forcé au moyen
d’une démonstration scientifique & reconnaitre le caractére téléolo-
gique de I'univers. Cette reconnaissance repose sur une expérience
intérieure de la personne morale;cette expérience conduit 'homme



THEOLOGIE 303

qui se sent contraint de reconnaitre son obligation morale a croire
4 un ordre moral supérieur a l'ordre de la nature. Mais cette certi-
tude morale ne doit pas nous rendre indifférent aux conditions na-
turelles de la vie morale, si nous ne voulons pas nous priver de la
possibilité de reconnaitre notre destination morale au sein de
Pexistence empirique soumise aux conditions de ’espace et du
temps, et de nous élevér a laliberté intérieure au-dessus de l’espace
et du temps.

Ainsi, pour obtenir une vue d’ensemble de I'univers en partant
du moi personnel comme derniére certitude, se justifie Pobligation,
soit de distinguer soigneusement le point de vue causal ou empiri-
que du point de vue téléologique ou idéal, soit de les rapporter I'un
A l'autre comme les deux faces d’'une méme chose.

Telle est la méthode qu’il faut appliquer d’une maniére consé-
quente & la dogmatique. Celle-ci est une conception éthico-religieuse
de la vie et du monde, elle doit done étre basée absolument sur le
point de vue téléologique; mais elle ne doit pas étre en opposition
avec les résultats certains du savoir théorique, et, pour cela, elle
doit reconnaitre absolumentla légitimité du point de vue empirique.

L. E.

E. BoEHL. —— LA JUSTIFICATION PAR LA FoI 1.

Encore une nouvelle production du pieux et vaillant professeur
de Vienne, dont la Dogmatique faisait I'objet d’'un compte rendu de
la Revue en 1888 (p. 80).

C’est a plusieurs égards que ce nouvel ouvrage se recommande &
notre attention.

Rien de plus important au point de vue du protestantisme évan-
gelique que la doctrine de la justification par la foi, et cette impor-
tance est aussi grande en théorie qu’en pratique. Cette doctrine a
surtout brillé aux temps apostoliques et au siécle de la Réforma-
tion, c’est-a-dire aux plus belles époques de l'histoire de la chré-
tienté. Par contre, quand elle a comme sombré, il y a eu profonde
décadence spirituelle et ecclésiastique : au moyen age comme au

"Von der Rechtfertigung durch den Glauben. Ein Beitrag zur Rettung
des protest. Cardinaldogmas, von D* Eduard Bshl, o, 6. Professor an der
evangel.-theolog. Facultiit in Wien. Leipzig 1890. Verlag von K. Gustorft.
Amsterdam, Scheffer & Co. 327 pages.



304 BULLETIN

X VIIIe siécle. Ainsi se vérifie en grand la fameuse qualification de
Luther : articulus stantis et cadentis ecclesice.

A notre époque, le Réveil, dans le plus large sens du mot, n’a pas
manqué de porter aussi sur la théorie et sur ’expérience bénie de
la Justification par la foi. Parmi les ouvrages théologiques qui ont
paru en Allemagne depuis un quart de siécle, nul peut-étre n’a
exercé plus d’influence que celui de Ritschl sur la Justification
et la Réconciliation, mais qu’il s’en faut que le systéme qui y est
exposeé soit irréprochable !

Malgré cet ouvrage, la nouvelle édition de la Real-Encyklopddie
disait encore avec raison en 1883: « Il manque encore sur la Jus-
tification par la foi une monographie nous offrant tout le matériel
historico-dogmatique. »

On ne peut méconnaitre, d’autre part, que la tractation de cette
doctrine ne soit des plus difficiles; et cela se comprend a cause de son
caracteére central, de son rapport intime avec plusieurs autres et tout
particulierement celle de I'Expiation. Ritschl a eu une trés heu-
reuse idée en étudiant simultanément la Justification par la foietla
Réconciliation (die Verséhnung), bien qu’il et encore mieux fait,
ce nous semble, en rapprochant surtoul de la Justification par la
foi, non la Réconciliation en général, mais précisément une de ses
parties les plus essentielles, a savoir 'Expiation (die Versithnung).
Il est vrai que celle-ci devait alors étre interprétée dans un sens &
la fois plus biblique et plus conforme a la foi des Réformateurs.

Au point de vue historique, 'ouvrage de M. Boehl que nous an-
nongons, fait bien saisir comment, méme dans le fécond siécle de la
Réformation, le développement de la doctrine de la Justification par
la foi n’a pas été poussé aussi loin qu’il aurait pu l'étre (voir en
particulier, p. 36-49).

L’ouvrage ne comble pas cependant la lacune signalée, ne fat-ce
qu'a cause de son silence sur I'histoire du dogme depuis la fin de
I'age apostolique jusqu'au XVIesiécle. Toutefois il rétrécit la lacune,
et ainsi l’auteur a bien accompli la promesse qu’il avait faite dans
le sous-titre qu'il a choisi: il a prétendu seulement donner une con-
tribution pour le grand ceuvre, et cette contribution a une réelle
valeur.

Aprés une courte introduction, 1'ouvrage se compose au fond de
trois parties. La premiére est historique, et comprend deux chapitres
separés par la date de la mort de Mélanchton (1560). La seconde
expose briévement les « présuppositions biblico-théologiques de la



THEOLOGIE 3056

doctrine évangélique de la Justification » et passe successivement
en revue la Loi, les livres historiques de 1’Ancien Testament, les
Prophétes et le Nouveau Testament. La troisieme envisage la Justi-
fication dans une série de relations: avec 1'état primitif, le péché
originel, les rapports de la nature humaine avec Dieu (ni pan-
théisme, ni déisme), le Saint-Esprit, la foi, I'incarnation, la régénéra-
tion, la prédestination (envisagée au seul point de vue des croyants),
la sanctification, le vieil homme et 'homme nouveau, ainsi que 1'u-
nion mystique, les sacrements (trés court), la vie de I’homme justifié.
Cette troisieme partie se termine par un paragraphe intitulé: Riick-
blick und Ausblick, ou I'auteur cherche surtout a montrer que la
doctrine de la Justification par la fol « est incomparable pour pro-
duire chez ses adhérents la paix en regard du passé, le courage dans
le présent et la conflance dans l'avenir, puisque la vie entiére est
alors fondée sur le mérite perpétuel de Jésus-Christ et sur la grace
de Dieu basée sur ce meérite. »

Ce qui semble le mieux caractériser cet ouvrage, ¢c’est que 'auteur
insiste principalement sur la conduite tenue par Mélanchton dans la
controverse osiandriste. Il est pour lui le théologien du XVle siécle
qui a compris le mieux et exposé le plus exactement la grande doe-
trine, bien que Luther 'ait représentée et vécue de la fagon la plus
héroique, la plus typique. Si éminent que fat celui-ci, ce n’était pas
proprement un dogmaticien: il ne s’exprimait pas toujours avec
une rigoureuse conséquence .

Le point culminant de la controverse osiandriste est une déclara-
tionrédigée pour les pasteurs par Mélanchton en 1555, non pas pro-
prement contre l’enseignement d’Osiander, déja mort en 1552, mais
contre celui de Culmann, un de ses disciples, prédicateur & Nurem-
berg. Elle fut signée par pres de 60 prédicateurs ou hommes consi-
dérés et, dans 'exemplaire original que Boehl a eu sous les yeux, elle
est intitulée: « Dans la conversion en cette vie, ’hnomme devient
juste devant Dieu a cause de I’obéissance du Médiateur et par la foi,
non a cause de la justice essentielle » (p. 60). Cette déclaration, a
laquelle Mélanchton donna lui-méme le nom de confession de foi
(p. R69), signale comme erronées un certain nombre de théses osian-
dristes que parfois elle réfute briévement. Nous allons la traduire
et distinguer, pour plus de clarté, les théses osiandristes par des
caractéres gras.

1 P. 10-35, 259-269. Cf. Real-Encykl. 2 A., art. Rechtfertigung p. 573.
THEOL. ET PHIL. 1890. 20



306 BULLETIN

1. L'homme devient juste & cause de la justice essentielle.

2. L'homme devient juste & cause de la justice essentielle de Dieu le
Pere, du TFils et du Saint-Esprit.

3. L'homme devient juste devant Dieu & cause de l'habitation de
Dieu en lui.

4. Justice est I'habitation de Christ (en nous), ¢’est pour cela que
Dieu nous impute justice. — Il est erroné de dire: « La justice nous
est imputée & cause de ’habitation, » tandis qu’elle nous est imputée
a cause de I'obéissance de Christ et que la foi doit se confier dans
I'obéissance de Christ, non dans son habitation en nous.

5. On ne doit pas dire non plus: Il y a deux ou plusieurs parties dans
la justification : foi, habitation, bonnes ceuvres, etc... Car étre justi-
fié devant Dieu, ¢’est recevoir le pardon de ses péchés et étre agréa-
ble 4 Dieu a cause de Christ. Il faut distinguer cela des actions sub-
sequentes de Dieu, et des bonnes wuvres, afin qu'on ne puisse pas
conclure que nous sommes justifiés a cause de la nouvelle obéis-
sance, qui commence aprés la justification. On explique souvent
dans nos églises comment cette nouvelle obéissance est agréable a
Dieu et peut étre appelée justice.

6. La proposition suivante est inexacte aussi : Le régénéré apreés
la chute d’Adam est juste de la méme maniere qu'Adam avant la
chute, scilicet non imputatione, sed inhabitatione, vel originali
Justitid.

7. Cette définition-ci: La justioe est ce qui nous fait bien agir doit
étre comprise comme étant purement légale (als eine Gesetzlehre).
11 faut fidelement expliquer et maintenir la différence soit entre la
Loi et 'Evangile, soit entre la justice de la personne devant Dieu
et I'ceuvre juste.

8. Il n’est pas vrai non plus de dire comme quelques-uns: Fide
sumus Justi, scilicet preparative, ut postea simus justi justitid
essentiali. Au fond c’est du papisme et ¢’est anéantir la foi. La difTe-
rence entre cette déclaration et celle des papistes, ¢’est que ceux-ci
appellent effectum : « Nous sommes justes a cause des nouvelles
vertus et ceuvres, » et causam: « Nous sommes justes parce que Dieu
le fait. » I.’homme est ainsi détourné (abgefiithrt) du Médiateur.

9. Il faut rejeter tout a4 fait cette autre assertion : L'obedientia
Christi est appelée justitia figurément, Christ justifie per accidens. »

Aprés avoir cité cette déclaration collective (p. 32), Boehl dit: « Ce
que Mélanchton combat ici, n’est pas quelque chose qui soit bien
éloigné de 'Eglise évangélique, et 'intérét que nous pouvons y trou-
ver n’est pas seulement celui que présente tout fragment de 1'his-
toire des dogmes. Non, il ¥ a 12 une importance tres actuelle pour
I’église luthérienne et pour I’église réformée en général,et au moment



THEOLOGIE 307

méme ou nous sommes. La théologie actuelle est moins au clair
qu’on ne 1’était auparavant sur le rapport entre la justification et
la sanctification. » — I1 dit ailleurs (p. 250): « A c6té de plusieurs
erreurs (Irrungen) qui doivent étre reconnues chez Mélanchton, il
faut cependant lui maintenir le mérite d’avoir le mieux combattu
Osiander (1550-59) ; et il est déplorable qu'a cause d’autres opinions
repoussées par la Formule de Concorde, on ait laissé tomber dans
I'oubli le service éminent et impérissable qu’il rendit alors (auch
diese hochste, ja unvergéanliche Leistung). »

Boehl revient plus loin (p. 260-269) sur la déclaration de Nurem-
berg ponur en faire ressortir toute la vérité, toute 'importance, et il
la commente ensuite au moyen d'une prédication que Mélanchton
fit faire sur le méme sujet par Jac. Rungius (p. 269-275).

Certes il est malaisé de bien s’orienter dans le petit labyrinthe
des controverses doctrinales qui s’élevérent dans I’église luthérienne
au milieu du XVI siécle et dans lesquelles le docte Mélanchton
joua directement ou indirectement un réle multiple et compliqué.
Il est encore plus difficile d’arriver & comprendre autant que pos-
sible la doctrine de la Justification par la foi, et toutes les relations
qu’elle soutient dans l’ensemble du systéme chrétien. Toutefois il
semble évident que l'intervention de Mélanchton dans la contro-
verse osiandriste fut sage et profondément d’accord avec 1’enseigne-
ment de saint Paul, et il ne nous parait pas moins clair qu'aux temps
ou nous sommes, il importe d’élever le méme drapeau dans la théo-
logie et dans I'Eglise.

N’est-il pas incontestable, en effet, soit au point de vue biblique,
soit au point de vue de I'expérience chrétienne la plus autorisée, que
le chrétien ne peut 8tre justifié que par la foi en Jésus-Christ, et que
plus il avance réellement dans la carriére spirituelle, plus aussi il
est conduit a chercher directement en Jésus le seul fondement de
son pardon et de ses espérances ? Il peut paraitre & ses freres bien
haut placé dans l'accomplissement de son devoir, mais Jui-méme
sentira toujours plus vivement toute sa misére, toute son indignité
devant I'absolue sainteté de Dieu et de sa loi. — Il y a déja bien
des années, un humble pasteur du premier Réveil nous faisait remar-
quer que saint Paul s’appelait dans 1 Cor. XV, 9 « le moindre des
apdétres, » plus tard dans Eph. III; 8, «le moindre des saints, » plus
tard encore dans 4 Tim. I, 15, « le premier des pécheurs, » et nous
nous souvenons de ['éloquence vraiment cordiale avec laquelle
Rothe exposait dans une de ses legons comment cette derniére



303 BULLETIN

appellation, loin de fournir une objection réelle contre 'authenticité
de la Premiere & Timothée, en était au contraire une preuve.

Sans doute, la foi est nécessairement elle-méme un principe de
sanctification, méme elle ne serait pas s’il en était autrement,
— et Boehl ne nous parait pas 1'avoir toujours suffisamment re-
connu, par exemple quand il semble continuer a rapporter aussi
au chrétien comme tel la lutte entre les deux hommes, décrite
Rom. VII, 7-24 (p. 127), quand il déclare que le chrétien est en
lui-méme « depuis le commencement jusqu’a la fin de sa carriére
terrestre le méme mpius qu’il était au moment de 'acte de la justi-
fication » (p. 222) !, quand il dit en outre que le nouvel homme n'est
dans le chrétien que par imputation (p. 287). — Mais guels que
soient les fruits déja portés chez le chrétien par la foi et le Saint-
Esprit, ils ne sauraient aucunement entrer en ligne de compte, tout
aln moins pour nous, comme élément de notre justification. Nous
devons attribuer en entier celle-cia ce que Jésus a été et a fait pour
nous. Ce n’est méme que dansla proportion ou nous le ferons, que
notre foi deviendra toujours plus sanctifiante.

Une raison qui nous fait particulierement comprendre toute I'im-
portance de l'idée de la Justification par la foi, suivant son sens bi-
blique, ¢’est-a-dire celui de pardon des pécheés, ¢’est que, tandis que
le terme de pardon nous rappelle aussitot Dieu, sa miséricorde et sa
libre gréce, celui de justification par la foi évoque avant tout une
pensée non moins essentielle, en proclamant ce que Christ a fait
au service de cette miséricorde, et le droit qu’en notre faveur il s’est
ainsi acquis devant la justice du Pére céleste.

Que de choses n’aurions-nous pas a relever encore dans l'ouvrage
de Boehl, soit pour exprimer une compléte adhésion, soit pour faire
des réserves en rappelant certain coté laissé par trop dans 'ombre
au profit de tel autre! L’auteur touche a tant de sujets, il connait si
bien I'histoire ancienne du protestantisme, il est si au courant de ce
qui se passe actuellement en Allemagne, en Angleterre, aux Ktats-
Unis, en Hollande, la chaleur de son cceur et la rigueur de sa con-
science s'unissent en lui a tant de largeur pour tout ce qui est chré-
tien: églises de multitude et sectes de toute sorte, et il y a chez lui
tant d’indépendance d’esprit, de {ranc parler, de sollicitude frater-

! Pour bien interpréter Rom. LV, 5 il ne faut pas négliger dans V, 6
le ovrwv guov dobevov ére. Voir les Commentaires de Meyer, de Godet et
d'Oltramare.



THEOLOGIE 309

nelle. Cest un théologien en qui on sent toujours le chrétien, bien
que, comme Ewald, il fasse aussi penser aux prophetes de I’Ancienne
Alliance.

Mais pour entrer plus avant dans le détail de ’analyse critique
de Pouvrage, il nous faudrait d’abord avoir pu 1’étudier plus encore
que nous ne 'avons fait.

Ajoutons cependant que si Boehl combat souvent et énergique-
ment les opinions de Ritschl, souvent aussi il est heureux de recon-
naitre les services que lui et ses disciples ont déja rendus (p. 8, 68,
297, ete.). Sous ce rapport, il y a, ce nous semble, et si nous nous sou-
venons bien de la Dogmatique du savant théologien de Vienne, un
vrai progres réalisé. Méme les meilleurs, n’ont-ils pas toujours a
progresser ?

En fait d’études publiées récemment sur la Justification par la foi,
dans notre milieu réformé de langue francaise et outre celles renfer-
meées dans les Commentaires sur I'Epitre aux Romains, d’Oltramare
et de Godet, nous aimons a signaler deux articles du professeur
Bovon insérés dans le Chreétien évangéligue de 1879, intitulés: La
Justification, les p. 369-429 du 24 vol. de la Dogmatigque du professeur
Gretillat (Neuchatel 1890), et les p. 322-348 du Manuel de Dogmati-
que du pasteur Arnaud (Paris, 1890). Tous ces travaux et d’autres
encore, méme a sa maniere la These de G. Fulliquet : Lia Justifica-
tion par la foi, essai de psychologie chrétienne (Genéve 1889), don-
nent a espérer que de plus en plus la doctrine de la Justification
par la foi retrouvera aussi dans les Eglises réformées de langue
frangaise la méme place qu’elle y occupait jadis. Spiritus agitat
molem. L. TH.

Lours THoMAS. — LA DOCTRINE DU DIMANCHE AU XVI® SIECLE!,

Dans cet extrait d’un discours presidentiel lu a la Société des
sciences théologiques de Genéve, le savant anteur des études his-
toriques sur le sabbat primitif et les traces qu’il a pu laisser chez
divers peuples anciens, — études publiées dans cette Revue en
1887, 1889 et 1890, — s’occupe d’un chapitre particuliérement inté-
ressant de I’histoire de la doctrine du dimanche. Il s’agit de ’ensei-
gnement des réformateurs sur ce point-la. Aprés avoir rappelé

! Geneve, imprimerie Aubert-Schuchardt, 1891. — 44 pages.



310 BULLETIN

quelle était dans ses traits essentiels la doctrine catholique-romaine
du moyen age, 'auteur met en regard (p. 10-23) la doctrine profes-
sée par Luther et par Mélanchton, en faisant suivre cet exposé de
ses observations critiques ; puis (p. 23) il s’arréte sur Calvin dont
il caractérise et apprécie pareillement le point de vue, pour arriver
enfin (p. 37) a Th. de Béze.

Il résulte pour M. Thomas de cette étude historique que si, d’une
part, Dorner avait raison de dire que « la doctrine du dimanche
était en général restée inachevée au temps de la Réformation, » on
demeure persuadeé, d’'un autre coté, de I'importance qui, dans des
sens divers, voire méme contradictoires, a été reconnue ces dernie-
res années, par différents auteurs allemands, aux idées exposées sur
ce sujet par Th. de Béze 4 la fin du seiziéme siecle. Sans étre de
tout point irréprochables, ces idées n’en semblent pas moins a
M. Thomas « les meilleures du siécle, son fruit le plus mur » (pag.
44). Elles ne sont pas restées sans influence, au dix-septiéme et au
dix-huitiéme siécles, sur « le grand mouvement qui a ramené le
protestantisme en général a une vue en somme plus juste, mieux
équilibrée, sur le dimanche que celles de Luther et de Calvin. »
Cette influence se constate en particulier dans l’avénement du
dimanche puritain, sauf pourtant que le c6té le plus faible de « cette
trés remarquable institution religieuse, morale, sociale et politi-
que, » son c¢6té judaique, « ne saurait aucunement étre rattachée
a Théodore de Béze. » Le temps dont M. Th. pouvait disposer ne
Jui a malheureusement pas permis d’aborder cette face du sujet.

L’é¢tude de M. Thomas présente un intérét d’actualité trés réel, et
a ce genre d’'intérét s’ajoute celui qu’offre toujours un travail histo-
rique fait avec conscience et avec amour. On retrouve dans ces
pages les qualités d’érudition et d’exactitude auxquelles I'auteur
nous a habitués par ses précédentes publications. Lies limites que
lui imposaient les circonstances ne l'ont pas empéché de donner &
son exposé historique et critique le développement nécessaire et de
citer un choix de textes assez abondant pour permettre au lecteur
de se faire une idée exacte de la doctrine des réformateurs sur le
point en question. Il faut lui savoir gré du soin qu'il a pris de
remettre en lumiére les vues si franchement spiritualistes des Peéres
de la Réforme évangélique du seiziéme siécle, lesquelles d’ailleurs
ne différent pas essentiellement de celles qui ont dominé dans
I'Eglise de saint Paul & saint Augustin.

Nous lui en sommes, pour notre part, d’autant plus reconnaissant,



THEOLOGIE 311

que notre point de vue en cette matiere différe de celui qui a ses
préférences. G'est dire que, tout en approuvant ses critiques sur tel
ou tel point particulier, nous ne saurions adopter ses conclusions.
Les idées de Th. de Beze, bien loin de constituer un progrés, mar-
quent & nos yeux une déviation facheuse, une tendance & ramener
le jour du Seigneur au niveau du sabbat. Malgré ses réserves a
I'endroit des cérémonies judaiques et des superstitions romaines, le
successeur de Calvin abolit en principe la différence entre le diman-
che chrétien et le sabbat juif, et en revient en définitive & ces
nugae pseudoprophetarum dont parlait le grand réformateur.

De Béze a beau s’en référer a Gen. II, 3, au lieu d’en appeler
directement 4 Ex. XX. Il n’en est pas moins judaisant pour cela.
(C’est illusion pure que de vouloir fonder 'institution « divine » du
dimanche sur ce que, d’une part, le Seigneur (dans Gen. II) aurait
« ordonné » de sanctifier « un jour sur sept, » et que, d’autre part,
I'Esprit saint aurait « dicté » aux apdtres de « substituer » le pre-
mier jour de la semaine au septiéme. Cette substitution d’un jour a
l'autre sous la dictée du Saint-Esprit est une simple fiction, qui,
pour pieuse qu’elle soit, s'accorde assez mal avec la maniére dont
'un de ces apotres, 'apétre par excellence, parle de ceux qui
« observent certains jours » (Gal. IV, 10) ou « considérent un jour
comme plus sacrée qu'un autre » (Rom. X1V, 5). Quant au texte de
Gen. II, en premier lieu il ne renferme pas d'ordre, pas de com-
mandement, — la {0z du chomage hebdomadaire en I’honneur de
Iahwéh n’a été donnée que par Moise (cp. Neh. IX, 14). Ensuite, le
jour dont il est dit que le Créateur le bénit et le sanctifia, c’est-a-
dire le solennisa comme un jour & part, n’est pas un jour quelcon-
que sur sept, mais e septieme jour, et ce septiéme jour du monde
était sans aucun doute, dans la pensée du narrateur israélite, le
prototype du sabbat par lequel devait, depuis Moise, se terminer
chaque semaine juive. L’exégéese a elle seule enseigne cela, méme
abstraction faite de tout recours & la critique des sources du Pen-
tateuque. (Celle-ci attribue le texte en question au document sacer-
dotal qui, méme de l'aveu de critiques tels gue Delitzsch, n’est pas
une des sources les plus anciennes. L’auteur de ce document — ou
la tradition qui avait cours dans le milieu ou il vivait et dont il
est pour nous 'écho — n’a fait qu'appliquer & 1'ceuvre du Créateur
le cadre anthropomorphique de la semaine de sept jours, de sorte
que le sabbat dit primif ne serait qu’une anticipation et comme
une projection du sabbat mosaique. Nous ne pourrions donc, & ce



312 BULLETIN

point de vue historique et critique, nous approprier l'opinion
énoncée par Vinet dans son opuscule surle Sabbat yuif et le diman-
che chretien, que « rien, dans ce récit, ne nous conduit au sabba-
tisme juif. »)

Peut-on dire aprés cela que le c6té judaique du dimanche puri-
tain, de ce dimanche que ses partisans eux-mémes ne craignent pas
d’appeler sabbat, ne saurait aucunement étre rattaché a Th. de
Béze ? — Au reste, le théologien genevois n’était pas seul, vers la
fin du seiziéme siécle, & poser le pied sur cette pente glissants. Le
méme mouvement rétrograde se produisait alors au berceau du
protestantisme réformeé, a Zurich, chez les successeurs de Bullinger.
C’est ce qui ressort trés clairement des « témoignages » que I’antis-
tés J.-J. Breitinger a ajoutés en appendice & son traité populaire
sur le Sabbat chrétien, publié a Zurich en 1620. H. V.

Aroyvys BERTHOUD. — LE CALVINISME DE L’AVENIR ..

« Le calvinisme de I'avenir ne saurait étre identique & 'ancien. »
S’il veut continuer & vivre, il doit se modifier sérieusement. Il faut
qu’empruntant & la confession luthérienne ce qu’elle a de meilleur,
il accorde a I’élément mystique, au sentiment, une plus large place;
qu’il joigne a la virilité la candeur enfanline, & I’héroisme moral
des anciens jours et a4 la puissance d’action qui le distingue encore,
la simplicité de cceur et ’'abandon filial. Il faut surtout qu’il trans-
forme son dogme spécial, celui de la prédestination absolue. « La
doctrine de I'horribile decretum est un des fruits amers de 'intel-
lectualisme, ce parasite de toutes les orthodoxies, ce malentendu
séculaire qui a fait tant de tort a la chrétienté jusqu’'a nos jours,
héritage de la scolastique du moyen age, que dis-je ? préjugé paien
inoculé a I’'Eglise par la philosophie grecque, qui mettait le savoir
au premier rang des verius. »

Mais comment le transformer, ce dogme ? En s’élevant a un cal-
vinisme « plus fidele a la vraie pensée de Calvin que Calvin lui-
méme; » en étant plus conséquent qu’il ne le fut avec ses propres
prémisses. C’est 4 la volonté qu’appartient le réle supréme : telle
est la pensée maitresse du calvinisme. Or si Calvin avait mis la

! Genkve, imprimerie Wyss et Duchéne, 1890. 24 pages.



THEOLOGIE 313

volonté plus haut que lintelligence, comme il I'a mise plus haut
que le sentiment; §’il avait statué, avec le grand Pascal, que le
domaine moral et le domaine intellectuel ne sont pas du méme
ordre, et que le premier est infiniment supérieur au second, il en
aurait conclu que le savoir divin, lui aussi, dépend du vouloir
divin, et toute sa théologie en était transformée. Au lieu de conce-
voir la Divinité comme une puissance arbitraire et contradictoire,
« il ettt compris que dans le plan éternel les méchants et les réprou-
vés étaient complétement passés sous silence, par la simple raison
que Dieu ne savait méme pas qu’il y aurait des méchants et des
réprouvés. » — La toute-puissance, en effet, et la toute-science ne
sont pas Dieu lui-méme ; elles sont en lui des facultés, des organes ;
T'ane est son bras, I'autre est son ceil ; mais il peut les déployer ou
les contenir & son gré, sans renier sa propre essence. Kt il n’y a pas
de raison pour que, limitant 'une, il n’ait pas limité l'autre. — Les
prédestinatiens disent: Dieu a tout prévu et & la fois tout voulu;
pour lui, savoir, ¢’est vouloir. Ils confondent ce qui est distinct.
D’autres disent : Dieu a tout prévu, mais il n’a pas tout voulu. Iis
séparent ce qui est uni. « La seule formule satisfaisante est celle-ci:
Dieu a prévu ce qu’il a voulu; et ce qu’il n’a pas voulu, il ne 'a
pas prévu. »

Telle est la substance du discours que M. Aloys Berthoud, pro-
fesseur de dogmatique & I'Ecole de théologie de Genéve, a pro-
noncé a la derniere séance de rentrée de cette Fcole. Nous ren-
voyons au texte méme ceux qui désirent connaitre plus a fond la
théorie de l'orateur sur le mystére de ’élection et, d’une maniére
pius générale, le « calvinisme de 'avenir » tel qu'il le congoit et
qu’il le souhaite aux Eglises de la Réforme. Ce discours ne manque
pas de hardiesse, surtout si I'on songe au milieu ou il s’est produit.
Aussi l'auteur a-t-il soin de nous avertir par une note qu’il est
« seul responsable des idées qu’il avance. » On le lira avec un réel
intérét, et lors méme qu’on ne gouterait pas sa métaphysique a lui
plus que celle de Calvin, on frouvera plaisir 4 la vigueur de sa
pensée et a la saveur de son style.

Aprés cela, il sera permis de se demander si le moment est vrai-
ment aussi « propice » que le pense M. Berthoud pour essayer de
sauver la vie au calvinisme ou de le rajeunir, en le transformant.
On nous parle de calvinisme de Cavenir. Mais le calvinisme a-t-il
un avenir? Aujourd’hui méme, ol en est-il? N'appartient-il pas
déja presque au passé? M. Berthoud ne le dit-il pas lui-méme:



314 BULLETIN

« Bn dépit des théoriciens qui, comme Bohl, professeur a Vienne,
reproduisent intégralement la dogmatique du seiziéme siécle, les
calvinistes pur sang se font de plus en plus rares; les anciennes
formules ne portent plus les 4mes, mais sont portées par elles avec
effort; de toutes parts, 1'Eglise cherche sa voie. Il n’est pas jus-
qu’'aux pays anglo-saxons, l’Angleterre, I’Amérique, I'Ecosse méme,
ce ferme rempart de 'orthodoxie, qui ne semblent peu a peu entrai-
nes dans le mouvement. C’est une page qui se tourne dans 1'his-
toire du royaume de Dieu. » Nous craignons bien que les tentatives
faites pour galvaniser ce mourant n’aient aussi peu de succeés que
les efforts opinidtres auxquels se livrent les confessionalistes luthé-
riens pour faire revivre son frére rival.

Drailleurs, le résultat le plus clair des remédes proposés ne serait-
il pas, si on les appliquait « sérieusement, » de hater sa fin ? Déja
le calvinisme a élé dépouillé de ce qui faisait la moitié de son ori-
ginalité et de sa force, de ce qui le distinguait le plus nettement de
la Réforme suisse et allemande, je veux dire de son régime disci-
plinaire, Si vous transformez « toute sa théologie » (méme a pren-
dre ce mot au sens restreint) et que, par-dessus le marché, vous lui
instilliez « ce que la confession luthérienne a de meilleur, » on se
demande vraiment ce qu’il restera de calviniste a votre calvinisme.
Ne ressemble-t-il pas a s’y méprendre a cette théologie ni calviniste
ni luthérienne, mais simplement « évangélique, » qu'ont révée
depuis plus d’'un demi-siecle déja certains partisans de I'Union ?

Certes, le calvinisme a un passé admirable. Il fera ou plutét il fait
grande figure dans I’histoire. Mais, il faut en prendre son parti et
ne pag se faire illusion en se payant de mots, le calvinisme, — je ne
dis pas l'esprit réformé, mais le calvinisme comme tel, — a fait son
temps. Oui, « c’est une page qui se tourne dans '’histoire du royau-
me de Dieu. » « De toutes parts I'Eglise (et non seulement I'Eglise
réformée) cherche sa voie. » « Les anciennes formules ne portent
plus les ames. » C'est une théologie nowvelle qu’il nous faut,
M. Berthoud lui-méme en salue l’éclosion en d’excellents termes
gquand il dit: « Ce n’est pas le doute, mais la foi, qui s’agite dans
le sein de I'Eglise ; et si elle n’accepte plus I'héritage du passé que
sous bénéfice d’inventaire, ¢c’est qu’elle aspire & prendre conscience
d’elle-méme, & mieux définir ses croyances. A premiére vue, nous
sommes en plein désarroi; mais, & travers ce désordre qui nous
afflige, on discerne les tressaillements de la vie qui veut éclore,
on pressent un nouvel ordre de choses, que l'lisprit de Dieu,



THEOLOGIE 315

comme aux anciens jours, fera surgir du chaos a 1'heure voulue. »

Seulement, 'Esprit de Dieu a coutume de se servir dans ce but
d’instruments humains, quelgquefois méme de théologiens. Si ce ne
sont pas toujours des Luther et des Calvin, ce sont tout au moins
des Schleiermacher et des Vinet, et pourquoi pas des Ritschl ? S'ils
ne sont pas ce qui s’appelle des créateurs, ils sont sans contredit de
vaillants pionniers. Ils ouvrent & la pensée chrétienne des voies
nouvelles ou bien, au travers des broussailles séculaires, retrouvent
d’anciens sentiers qu'on avait abandonnés a tort pour rentrer dans
les routes banales, plus commodes, plus stres en apparence, mais
aboutissant & des impasses. Ces hommes-la meéritent notre recon-
naissance et ils nous sont donnés, je pense, pour que, sans nous
asservir & leur systéme, nous recueillions avec soin les précieux
élements de vérité qui s’y trouvent renfermes.

A ce point de vue, nous ne pouvons nous empécher en terminant
de regretter que M. Berthoud ait cru devoir imiter 'exemple d'un
trop grand nombre de conférenciers théologiques allemmands, peu
calvinistes ceux-la, qui croiraient avoir perdu leur journée s’ils ne
commencaient par porter un coup de boutoir & Ritschl et a son
école. Cette sortie est d’autant plus regrettable dans le cas particu-
lier, qu’elle porte absolument & faux. HEn effet, elle repose tout
entiére sur 'idée erronnée que la brochure (de M. Thikotter, tra-
duite par M. Aguiléra) qui a fourni a l'orateur son idée d’exorde
est intitulée : « La religion de I'avenir, » tandis qu’elle a pour titre :
« La theologie de I'avenir, » ce qui est fort différent. Il est clair que
le titre exact n’etit pas permis d’opposer, comme le fait M. Ber-
thoud, la doctrine de Ritschl a la religion du Christ et des apoétres,
et de faire croire a l'auditeur ou au lecteur que la théologie du
« célébre docteur » de Gottingue est fondée sur autre chose que
sur « 'Evangile de la grace de Dieu. » Décidément la mémoire de
I'éloquent professeur de 1'Oratoire lui a joué la un bien mauvais
tour. Car s’il est une chose qui caractérise la théologie de Ritschl,
¢’est précisément l'importance qu’elle attache & cette affirmation,
que la vérité chrétienne ne peut et ne doit étre dérivée que de la
révélation historique de Dieu en Jésus-Christ a 'exclusion de toute
autre source quelconque. V. R.




316 BULLETIN

Le NouvEAU MysTICISME, par F. Paulhan. Paris, 1891. Félix
Alcan, éditeur. — 1 vol. in-18. Prix : 2 fr. 50.

Nous assistons actuellement & la formation d’un esprit nouveau.
D’une part, un mysticisme qui, loin de repousser I'appui de la
science, la recherche volontiers et envahit quelques esprits attachés
& ces phénomeénes obscurs et troublants qui marquent la limite ac-
tuelle de nos connaissances; d’autre part, la conviction se répan-
dant que toute effusion sentimentale non soutenue par des con-
naissances précises, court grand risque de rester sans efficacité, et
au-dessus, un besoin religieux ou un besoin moral de se rattacher
a quelque chose de supérieur, de trouver une base de croyance
donnant a la fois I'unité & nos connaissances et & nos actes. Dans
son livre intitulé le Nouveaw mysticisme, M, Fr. Paulhan s'est
proposé de déterminer les circonstances qui ont amené la situation
actuelle et de montrer celle qui 'a précédée et, a quelques égards,
produite; il étudie ensuite les différents éléments de l’esprit nou-
veau et leurs difféerentes manifestations. Il essaie enfin de déter-
miner sa valeur logique et son avenir possible.

I’ANNEE PHILOSOPHIQUE, publiée sous la direction de F. Pillon,
ancien rédacteur de la Critique philosophique. 1v¢ année,
1890. — Paris, Félix Alcan.

L’ Année philosophique, dont M. Pillon vient de publier le pre-
mier volume avec la collaboration de MM. Renouvier et L. Dau-
riac, est destinée & remplacer la Critigue philosophique. Son
objet est de faire connaltre et suivre, année par année, le mou-
vement philosophique contemporain. Elle s’adresse aux profes-
seurs, aux étudiants en philosophie et a tous les esprits curieux
des idées générales. Elle se compose de deux parties, consacrées :
la premiére & des études sur les grands problémes philosophiques
posés et discutés en notre temps; la seconde a4 I'analyse et a
I’examen critique des ouvrages philosophiques de langue fran-
caise, ou de langues étrangeres traduits en francgais, parus dans le
cours de I'année. Le volume actuel contient trois études impor-



REVUES 317

tantes : la premiére, de M. Renouvier, sur 1'accord du phénomé-
nisme rationnel avec la croyance en un dieu personnel et créa-
teur; la seconde, de M. Pillon, sur la critique des idées d’infini et
de parfait; la troisieme, de M. L. Dauriac, sur lesthétique de
Guyau. La revue bibliographique contient les comptes rendus de
cinquante-cingq ouvrages philosophiques, parus en 4890. (1 vol.
in-8°, de la Bibliotheque de philosoplie contemporaine, 5 fr. —
Félix Alcan, éditeur.)

REVUES

REVUE PHILOSOPHIQUE

Decembire 1890.

E. de Roberty: Les antinomies et les modes de l'inconnaissable
dans la philosophie évolutionniste. — A. Binet : Perception d’en-
fants. — M. Vernes: Histoire et philosophie religieuses. Revue
générale. — Lechalas : Les bases expérimentales de la géométrie.
— Lalande : Sur la causalité (réponse a M. Gourd). — Analyses et
comptes-rendus. — Périodiques.

Janvier 1891.
J. Soury : La psychologie physiologique des protozoaires. —

B. Perez : Le caractere et les mouvements. — G. Mouret : Force
et masse. — Analyses. — Revue des périodiques. — Correspon-
dance: F. Delboeuf: La personnalité chez 1'enfant (& propos de
I'étude de M. Binet sur Les perceptions d’enfants). — Société de
psychologie physiologique: Dr Dufay : Lies somnambules criminels.
Fevrier.

Paul Janet: Réalisme et idéalisme. — G. Tarde: L’art et la
logique (1¢r article). — G'ourd - Morale et métaphysique. — Analyses
el comptes rendus. — Périodiques. — Société de psychologie phy-

siologicue.

BEwWEIS DES (GLAUBENS

Décembre.

Nisgen : La révélation d’aprés le Nouveau Testament. (Fin.) —
Fritzsche : Jésus, 'homme-Dieu. (Fin.) — Zockler : Napoléon Ier
comme témoin de la divinité de Christ. — Reymann : L'usage que
le Seigneur fait de I’Ancien Testament. — Mélanges.



	Théologie

