
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Lucien Gautier. — La mission du prophète Ezéchiel1.

Des trois grands prophètes de l'Ancien Testament, Ezéchiel est

sans contredit le moins connu, le plus délaissé. L'austère et parfois
énigmatique voyant de Tel-Abib est éclipsé, aux yeux du grand
nombre, par la royale figure d'un Esaïe et plus encore, peut-être,

par la personnalité si sympathique du prophète d'Ànathoth. La
vision inaugurale dont s'est inspiré le génie de Raphaël, et celle des

ossements qui reprennent vie; quelques passages classiques comme

ceux du cœur de pierre et du cœur de chair, de l'Eternel qui ne

prend point plaisir à la mort du pécheur, du prophète établi comme
sentinelle sur la maison d'Israël ; peut-être encore le temple à venir,
sous le seuil duquel jaillit l'eau qui va assainir les eaux de la mer
orientale : voilà, ou peu s'en faut, à quoi se réduisent sans doute,

pour la plupart des « fidèles, » les réminiscences qu'éveille le nom
d'Ezéchiel.

Les causes de cette ignorance trop commune sont de différente
sorte. Il en est de générales, qui sont les mêmes, du plus au moins,

pour tous les livres prophétiques de l'Ancien Testament, même

pour ceux qu'on a lieu de croire le moins abandonnés des lecteurs
de la Bible. Le temps vient, heureusement, ou plutôt il est déjà

venu, où il ne sera plus permis au lecteur vraiment désireux de

comprendre, de s'approprier la question bien connue de l'officier
de la reine Candace.JLes guides, je veux dire les traductions intelligibles

et les bons commentaires en langue française, ne nous font

1 Lausanne, Georges Bridel & O, éditeurs, 1891. — 376 pages.



THÉOLOGIE 101

plus défaut comme c'était le cas il n'y a que peu d'années. Mais, il
faut l'avouer, certaines parties de la littérature prophétique offrent,
au premier abord surtout, moins d'attrait ou plus de difficultés que
d'autres. Il en est — sans même parler des particularités, pour ne

pas dire des singularités qu'elles peuvent présenter au point de vue
esthétique — qui exigent du lecteur moderne un plus grand effort

sur sa paresse naturelle, pour se reporter au milieu historique,
dans les circonstances particulières de temps et de lieu où elles ont

vu le jour.
Incontestablement, le livre d'Ezéchiel rentre dans cette catégorie.

Comme le dit fort bien M. Gautier : « Ezéchiel a quelque chose

d'exclusif. C'est le résultat de sa situation et de celle de son peuple...
Il a eu un mandat spécial, dans un moment exceptionnellement
critique, et il a travaillé à s'en acquitter, en dirigeant tous ses efforts
dans le même sens, avec une certaine uniformité, mais aussi avec
cette persévérance de la goutte d'eau qui tombe sans cesse et qui
finit par creuser le rocher. » A propos d'un fait particulier, M. Gautier

établit un rapprochement entre Ezéchiel et Calvin (p. 336).
Maintes fois cette analogie entre le grand prophète et le grand
réformateur nous avait frappé. Mais nous serions disposé à lui
donner une portée plus générale. Si, en un sens, on peut dire d'Esaïe
qu'il est le Luther parmi les grands prophètes de l'ancienne
alliance, ne peut-on pas soutenir sans tomber dans le paradoxe
qu'à bien des égards Ezéchiel en est le Calvin Ne peut-on pas, en

tout cas, leur appliquer à l'un et à l'autre le mot bien connu -.Maior
e longinquo reverentia

Quoi qu'il en soit de ce parallèle, ce qui est sûr c'est qu'on ne
pourrait souhaiter de meilleure initiation à l'étude du livre d'Ezéchiel

que l'ouvrage que nous avons le plaisir de présenter à nos
lecteurs. Disons-le dès l'abord : ce n'est pas à un commentaire que
nous avons affaire, du moins à un commentaire au sens usuel du
mot. C'est, comme l'indique très exactement le titre, la Mission du
prophète Ezéchiel que M. Gautier avait à cœur de mettre dans tout
son jour. Après avoir tracé, dans les six premiers chapitres de son
livre,le tableau des événements contemporains d'Ezéchiel et exposé
le caractère spécial de son mandat prophétique auprès de ses

compagnons d'exil, l'auteur fait ressortir, à la lumière de la « grandiose
trilogie » des visions rapportées dans les chap. I-III, VIII-XI, XL-
XLVII1, « la portée générale et les lignes maîtresses » de cette
étonnante carrière. Puis (nous reproduisons les propres termes dont se



102 BULLETIN

sert M. Gautier) « reprenant un à un et avec plus de détails les

divers sujets que le prophète a abordés dans ses discours et
cherchant aies classer sous un certain nombre de chefs, » il fait passer
devantnous, dans une série de chapitres bien ordonnés « les
nombreuses faces de l'activité prophétique » d'Ezéchiel. A l'aide de

citations abondantes, judicieusement choisies et interprétées d'une
façon lumineuse, parfois d'une manière nouvelle et originale, il
nous apprend comment le prophète envisageait et jugeait le passé
de son peuple ; il nous fait connaître son attitude vis-à-vis des

rois, des prêtres, des faux prophètes; nous le montre, tout pénétré
du sentiment de sa responsabilité, aux prises avec ses auditeurs, les

déportés de Tel-Abib, polémisant contre leurs erreurs et leur
prêchant la conversion ; nous explique le sens et le but des oracles
concernant les peuples étrangers, et termine enfin par les intuitions
relatives à la restauration d'Israël et les perspectives messianiques.

On le voit, l'œuvre du professeur lausannois tient à la fois del'isa-
gogique et de la théologie biblique, mais sans avoir rien du
schématisme ni du jargon de l'école. Pas d'appareil scientifique encombrant,

peu de renvois et de citations savantes, pas un seul caractère

hébraïque, à peine çà et là un mot grec. Ce n'est pas, eu effet,

pour les théologiens de profession que ce livre a été composé, bien
qu'eux aussi puissent en faire leur profit. Il s'adresse d'abord aux
« étudiants en théologie, ¦ y compris ceux qui n'occupent plus les

bancs des auditoires, mais sont déjà entrés dans le champ de l'activité

pastorale. Car quel est le pasteur soucieux de tirer de son
trésor autre chose que des choses vieilles, qui cesse jamais d'être
étudiant en théologie En vérité, nous ne comprenons pas le

langage de certains excellents frères qui affectent de dire qu'ils ne
sont « pas théologiens, » mais « simples pasteurs. » Eh bien, nous
voudrions voir cet hiver le livre de notre cher collègue Gautier,
non pas dans la bibliothèque, mais sur la table de travail de tous
nos pasteurs. Nous sommes certain qu'après l'avoir lu et étudié,
ils se sentiraient pressés de remercier l'auteur, au moins mentalement,

de cet apport de lumières, de cet enrichissement de leur fonds
de connaissances non seulement théoriques ou historiques, mais

pratiques. Oh! que notre prédication serait plus substantielle, plus
populaire, plus actuelL, oui, plus actuelle! qu'elle serait plus
variée aussi pour le fond des idées comme pour la forme, les

tournures et les figures du langage, si elle se nourrissait davantage de

ia parole inspirée des prophètes d'Israël si elle s'inspirait plus



THÉOLOGIE 103

souvent de l'exemple de ce grand « faiseur de paraboles, » mais
surtout de l'esprit de cette sentinelle vigilante, courageuse, dévouée
de l'Eternel, qui avait nom Ezéchiel 1 Quelle riche mine à explorer
et à exploiter Et que de précieuses leçons de théologie pastorale
à recueillir.

Mais en écrivant son livre, l'auteur a pensé en outre à cette

classe, « plus nombreuse de jour en jour, grâce à Dieu, j de chrétiens

cultivés qui désirent ajouter à leur foi la science. M. Gautier a

compris qu'il y avait là une œuvre à faire. Il nous parait spécialement

doué pour y travailler avec succès, et nous l'en félicitons.
N'est pas vulgarisateur qui veut. De même qu'il est plus facile à un
pasteur de composer cinquante bons sermons que de rédiger un
catéchisme passable, il est en général plus aisé pour un théologien
professant d'écrire pour le public restreint qui se meut habituellement

avec lui dans le même cercle d'idées et le comprend à demi
mot, que de se rendre intelligible au vulgus même le moins profane

et le plus cultivé. Cela est vrai surtout lorsqu'il s'agit de faire
comprendre et accepter à un public religieux quelque peu méfiant
certaines vues, ou plutôt certaines vérités qui, dépassant l'horizon
accoutumé, ne peuvent pas ne pas heurter les idées consacrées par
une respectable tradition. Et pourtant, il faut que ce travail se fasse.

Autrement, à quoi bon toute la dépense de temps et de forces, d'esprit

et d'érudition qui se fait dans les laboratoires de la science

théologique Il faut que cette œuvre de haute pédagogie, aussi
délicate qu'urgente, soit entreprise, sous peine de voir s'élargir le
fossé qui s'est creusé peu à peu entre les troupeaux et une partie
de leurs pasteurs, entre les temples ou chapelles et les auditoires
de théologie, entre l'Eglise et l'Ecole. Belle tâche pour ceux qui,
possédant la confiance des laïques pieux, ont reçu le charisme de

savoir unir le AÔyor. aotplar au \6yoc yvôtSEUç

Nous aurons caractérisé suffisamment l'esprit du livre qui nous

occupe en disant que son auteur se place résolument au point de

vue historique et que cette conception historique il l'expose avec

une calme franchise, en une langue claire et sobre, sans prendre
directement à partie les adeptes plus ou moins conscients de la
tradition dogmatique, du supranaturalisme vieux style.'Avec raison il
ne procède pas par discussions théoriques et par considérations
générales. C'est par le cours du récit ou de l'exposé, au fur et à

mesure que l'occasion s'en présente, par conséquent textes en main
et à propos d'exemples concrets, que le lecteur qui sait lire est



104 BULLETIN

amené à se faire de l'inspiration, du ministère prophétique, des

rapports entre la prédiction et l'accomplissement, des liens qui unissent

l'Ancien Testament au Nouveau, etc., une idée plus conforme à la

nature des choses, aux données de l'histoire, aux lois de l'esprit
humain, et partant, à la pensée et à la volonté de Dieu.

Au reste, les vieux préjugés dogmatiques ne sont pas seuls à

faire obstacle à une intelligence vraiment historique de la mission

d'Ezéchiel. Chemin faisant, M. Gautier se voit dans le cas de

combattre d'autres erreurs, d'autres préventions tant anciennes que
modernes. Il montre combien est erronnée l'idée qui s'attache
communément au mot traditionnel de captivité quant à la situation qui
était faite aux Juifs internés en Babylonie. Il s'élève fortement
contre le préjugé si répandu qui tend à faire d'Ezéchiel un simple
écrivain, un « prophète de cabinet, » et de ses actions symboliques
de simples fictions littéraires. Il met, non sans motif, une insistance

particulière à rappeler le mandat spécial, exceptionnel, qui était
échu à cet homme de Dieu, celui d'être le prophète des déportés, et

l'influence profonde que cette mission-là a dû exercer sur sa
prédication et toute sa manière d'être. 11 réagit aussi, peut-être à l'excès,
contre l'interprétation idéaliste de certains textes, en particulier du
« programme théocratique » tracé dans les chap. XL-XLVIII, et

contre l'idée, très en faveur aujourd'hui, que l'activité prophétique
d'Ezéchiel s'est ressentie dans une large mesure de son origine
sacerdotale.

Il n'était pas possible de parler d'Ezéchiel et de sa mission, sans
aborder les questions mises à l'ordre du jour par Graf et la
nombreuse école qui a suivi ses traces. C'est sur ce point plus que sur
d'autres que se portera l'attention des lecteurs qui sont au courant
des controverses de la critique actuelle. C'est aussi un des points à

propos desquels l'un ou l'autre aura sans doute des réserves à faire
au sujet des conclusions de M. G. Selon lui, le document sacerdotal
du Pentateuque est une œuvre antérieure à l'exil (pag. 216) ou du

moins, il n'est « pas disposé à accepter, pour la composition de ce

document, une date postérieure à l'exil. » (Page 359.) Avec M. de

Baudissin, « il faut voir dans les chap. XL-XLVIII d'Ezéchiel un
essai de réformer et de corriger la législation sacerdotale.» (Page 217.)
Les lévites qui n'étaient pas de la race de Tsadok ne sont pas dégradés

par Ezéchiel (XLIV), c'est-à-dire réduits à jouer dans le temple
de l'avenir un rôle inférieur, ils sont simplement « maintenus dans
leur position d'infériorité » pour avoir officié auprès des hauts-lieux



THÉOLOGIE 105

(page 218). Quant au grand prêtre, le fait qu'Ezéchiel ne le mentionne

pas ne prouve pas que cette institution soit une innovation postérieure

; i nous croyons que dans le livre d'Ezéchiel le souverain
sacerdoce est volontairement supprimé. » (Page 220.) Et supprimé
pour quel motif? « Parce que dans son tableau de la théocratie future,
la suprématie, même en matière religieuse et dans le culte, appartient

au prince. » (Page 361.) Déjà pour Ezéchiel — de même que
plus tard, et plus nettement, pour Zacharie — « la perspective du roi
idéal de l'avenir se combinait avec celle du grand prêtre idéal, le
Messie (pour employer le terme consacré) devant être à la fois

prêtre et roi. » (Page 362.)
Cette dernière supposition, relative à l'éclipsé de la figure du

grand prêtre dans le livre d'Ezéchiel, est des plus intéressantes et

fort plausible. Au reste, pas plus que M. G., ou plutôt bien moins
que lui, nous ne pouvons songer à discuter ici incidemment le
problème si complexe des rapports entre la thorah d'Ezéchiel et le
code sacerdotal du Pentateuque. Nous ne cacherons pas, cependant,
qu'il ne nous serait pas possible d'affirmer d'une manière aussi

catégorique la priorité du document sacerdotal en son entier. Qu'il
y ait eu avant Ezéchiel un livre sacerdotal traitant des origines
d'Israël et de ses institutions théocratiques, c'est fort possible, c'est

infiniment probable. Mais ce livre comprenait-il déjà tout ce qu'il
y a dans le Pentateuque actuel d'éléments « sacerdotaux » Voilà
ce qui ne nous est pas démontré. Pareillement, qu'il y ait eu dès

avant l'exil un chef du sacerdoce jérusalémite, nous ne le mettons
pas un instant en doute ; il est étrange qu'on ait pu le contester.
Nous ferions même, en ce qui concerne le code deutéronomique, un
pas de plus que M". Gautier. Non seulement nous croyons avec lui
(page 216) que toute trace de distinction hiérarchique n'en est pas
absente;nous pensons qu'il s'y trouve (au chap.XVII, vers. 12,comp,
vers 9) une allusion positive au prêtre en chef du sanctuaire central.
11 n'en est pas moins vrai que la différence est grande entre ce
président du collège sacerdotal de la capitale, ce prêtre en chef d'avant
l'exil, et le grand prêtre aaronite du Code sacerdotal. Enfin, quant
à la position respective des prêtres et des lévites, c'est bien, à tout
prendre,l'ordre de succession statué par MM. Wellhausen et consorts
(Deut., Ezéch., Code sac.) qui nous semble le plus naturellement
indiqué. Mais, encore une fois, il ne saurait être question d'entrer ici
au fond de ce difficile débat.

Quelques points d'interrogation pour finir. — A supposer que le



106 BULLETIN

> programme » de la théocratie future (chap. XL et ss.) doive
s'entendre à la lettre comme le pense M. Gautier, — sauf pourtant en

ce qui concerne le torrent jaillissant de la colline du temple (page

140). — est-il juste de dire que si ce programme ne s'est pas réalisé
lors de la Restauration de 536, la faute en est uniquement à

l'infidélité des Juifs (v. pag. 127-144 passim) Ne faut-il pas tenir compte
d'un autre facteur? Le monarque persan, malgré ses dispositions
favorables, eût-il toléré que Zorobabel et Josué le grand prêtre
prissent cette vision du prophète de Tel-Abib pour modèle, qu'ils
repartageassent tout le pays, du midi au nord, entre les douze

tribus, aux dépens de ses autres sujets, qu'ils rebâtissent la ville et
le temple sur un nouvel emplacement, et établissent à la tête de la
communauté restaurée un chef portant le titre de Prince d'Israël
et jouissant de l'autorité suprême — Le culte du soleil qui se

pratiquait du temps d'Ezéchiel (VIII, 16) n'est-il réellement qu'une des

formes du culte de Baal (page 161) — Le chap. XXVIII d'Esaïe

serait-il postérieur à la chute de Samarie (pag. 167) — Est-ce
donner une idée exacte et complète du sacerdoce en Israël, dans ce

qui le distingue de la royauté et du prophétisme,"'que de dire (page

188) que k les prêtres remplissaient dans le culte l'office de médiateurs,

» que « le sacrifice » était pour eux c l'instrument dont ils
avaient à user pour le service de Jéhova? » Ne convenait-il pas,
surtout dans un ouvrage sur Ezéchiel, de rappeler que le prêtre
israélite était autre chose encore que sacrificateur, qu'il était aussi

l'organe, le dépositaire, l'interprète de la thorah divine? — Est-ce

seulement avec Ezéchiel que l'individualisme « fait son entrée dans

le champ de l'ancienne alliance. » (Page 240) A moins de réléguer
tous les Psaumes après Ezéchiel et d'entendre au sens collectif ou
national tous les passages où un psalmiste parle à la première
personne du singulier (ce que M. G. n'est sans doute pas disposé à

faire) ne faut-il pas reconnaître que d'autres étaient déjà t entrés
dans la voie de l'individualisme? » — Les développements, très
intéressants d'ailleurs, sur la prophétie de Gog et de Magog (page
313 sq.) expliquent-ils suffisamment, au point de vue historique,
comment, à la différence des prophètes antérieurs, Ezéchiel a été

conduit à cette intuition d'un nouvel et dernier assaut, livré aux
Israélites déjà rapatriés, par une coalition des nations venues des

extrémités de la terre Cette intuition ne serait-elle pas en rapport
avec la plus grande extension de l'horizon géographique et
ethnographique d'Ezéchiel — Même dans un livre qui ne porte pas la



THÉOLOGIE 107

livrée scientifique, mais s'adresse à un cercle de lecteurs plus étendu,

ne serait-il pas préférable de renoncer enfin à l'emploi du nom
hybride de Jéhova

En remerciant M. le professeur Gautier de l'excellent volume
dont il vient d'enrichir noire littérature religieuse, il ne nous reste

que deux souhaits à exprimer : le premier, c'est qu'il veuille bien
joindre à la seconde édition que cet ouvrage mérite d'avoir, une
table des passages expliqués; le second, c'est qu'il lui soit donné
de consacrer, non pas « un jour » comme il nous le laisse entrevoir,
mais bientôt, une étude semblable à l'autre grand prophète de cette
période, à Jérémie.

H. Vuilleumier.

J. Cramer. — L'Epître aux Galates rétablie dans sa
FORME PRIMITIVE ET EXPLIQUÉE '.

Si M. Cramer s'est décidé à ajouter un commentaire sur l'épître
aux Galates au grand nombre de ceux qui existent déjà, c'est, dit-
il dans son avant-propos, qu'il a voulu faire autre chose que ses

devanciers. Il a suivi une autre méthode et est arrivé à d'autres
résultats. Frappé du fait déjà signalé par d'autres critiques, qu'il
se rencontre dans l'épitre aux Galates des passages qui semblent
trahir la main d'un interpolateur aussi maladroit que bien
intentionné, il a voulu en avoir le cœur net et s'est mis à étudier l'épître
en elle-même et pour elle-même. Il a laissé de côté toutes les questions

critiques qui ne sont pas en rapport direct avec le texte,
comme la question d'authenticité, celle des ressemblances et des

différences qui existent entre le récit des Actes et ce que raconte
notre épitre ; il a cherché uniquement, sans aucune préoccupation
étrangère à son sujet, à rétablir dans sa forme primitive et à expliquer

l'écrit apostolique connu sous le nom d'épltre aux Galates :

il a pris pour base de son travail le texte du Codex Vaticanus, qui
lui semble le plus rapproché du texte primitif, et l'a soumis à un
examen minutieux et approfondi.

L'étude des manuscrits, des versions anciennes, des indications

1 De Brief van Paulus aan de GalatiSrs, in zyn oorspronkelykcn vorm
hersteld en verklaard, door Dr J. Cramer, Hoogleeraai- te Utrecht. 1 vol.
in-8, de XVI-320 p. Utrecht, C. H. E. Breyer, 1890.



108 BULLETIN

éparses dans les écrits des Pères ne pouvait être que d'un faible
secours ; les changements que l'auteur suppose avoir été faits au
texte de l'épître, inadvertances ou maladresses des copistes,
introduction de notes marginales, interpolations plus considérables
faites à dessein, datent d'une époque antérieure à celle des

témoignages que nous possédons encore. M. Cramer a donc usé largement

des procédés de la critique conjecturale. Il est parti de cette
idée que l'apôtre Paul, — qu'il considère tacitement comme auteur
de l'épître, — a écrit pour être compris, qu'il a suivi dans ses

raisonnements une marche logique, qu'il n'a pas affaibli cette lettre
énergique, sortie d'un seul jet de son âme, par des phrases banales,
sans saveur et sans force, ou allant directement à rencontre de ce

qu'il voulait démontrer. Si donc il se trouve dans l'épître des

passages inintelligibles, ces passages ne peuvent provenir que d'une
altération du texte; s'il s'y trouve des versets qui rompent visiblement

la suite et l'enchaînement des idées, qui n'ont aucun rapport
avec la situation en vue de laquelle l'apôtre écrit, ou qui sont
directement en contradiction avec ce qu'il veut dire, ces passages
n'ont pas dû appartenir au texte primitif tel qu'il est sorti des

mains de Paul, et ont dû être introduits plus tard par un ou
plusieurs interpolateurs.

En appliquant cette méthode, M. Cramer est arrivé à modifier

par des changements, retranchements, additions ou transpositions
une trentaine de versets et à en retrancher complètement un nombre

à peu près égal. Le texte qu'il a adopté pour les deux premiers
chapitres ne diffère pas beaucoup de celui qu'il a pris pour point
de départ. Au chapitre Ier, il retranche oùSè 5t' àvQpâ-rrov (v. 1), ôwaç

— trovuipoxi (v. 4), ô oùx ê'cttiv S).),o (v. 7), alla Si' àtroxa)-o-^îwç I. X. (v. 12),

et rétablit ainsi le commencement du verset 10 : Ti yàp ; ù ài/Qpûnovç

trîi8o>. pri 'Çnzôi... ; au chapitre II, il retranche v.a-rà àno-/.àlv-fyiii (v. 2)

et place av£ß-/)v Si devant Six zo-jç napuaâxxovç du verset 4 qui devient
le verset 3, leverset 5 devenant le verset 4, et le verset 3, le verset
5 ; il efface en outre trpômitrov — o-ö").apßavEi (v. 6), èàv pr, Stà morsus
X. Ì., et un peu plus loin xpiarov (v. 16) et Six wpou (v. 19). Les

changements sont plus considérables dans les chapitres suivants.
L'auteur retranche la fin de III, 16. depuis r.cù ™ o-nsppazi, III, 19,

20, sauf ri ouv; III, 20-29; IV, 6, 24-27, 31; V,3 depuis marri àvBpù™,

V, 5, 6, 9,14, 15, 17, 18, 22, 23, 26; VI, 1-6, 9, 10,15. Les versets

ainsi retranchés forment trois groupes principaux: des développements

ajoutés au passage où l'apôtre expose les rapports qui exis-



THÉOLOGIE 109

tent entre la promesse faite à Abraham et la loi (III, 16, 19, 20, 26-

29) ; des additions au passage sur le caractère allégorique des récits
concernant les deux fils d'Abraham (IV, 24-27, 31), et des exhortations

à la charité et au support mutuel (V, 13-15, 17, 18, 22, 23, 26,

VI, 1-6, 9, 10j. Les versets des deux premiers groupes, en introduisant

des idées étrangères à l'argumentation de l'apôtre, ne servent
qu'à obscurcir sa pensée ; quant aux exhortations morales des deux
derniers chapitres, elles ne s'expliquent pas dans la circonstance
où Paul écrit. Rien ne montre que, chez les Galates, il y ait eu des

tendances différentes, comme à Corinthe; les communautés de'la
Galatie semblent avoir passé en bloc sous l'influence des partisans
de l'observation de la loi : l'apôtre du moins ne fait pas de réserves
dans les reproches qu'il leur adresse à cet égard. Ce n'était donc

pas le lieu de les exhorter à la charité et au support mutuel, et il
semble bien étrange que Paul, après ce qu'il leur a dit dans les

chapitres précédents, leur écrive : ûaeïç oî ine-ipazixoi. L'interpolateur,
ayant en vue l'édification des fidèles, a pensé qu'il fallait ajouter à

l'épître des exhortations morales, comme il s'en trouve habituellement

dans les lettres de Paul, et les a placées par tranches, au beau

milieu du texte, là où il pouvait les rattacher à un mot, sans
s'inquiéter de la confusion qui pourrait en résulter. Il y a inséré également

des maximes qui sont ailleurs parfaitement à leur place, mais

qui n'ont rien à faire dans l'entourage où elles se trouvent (II, 6 :

trpoo-dmo-j — où lapßavei, cf. Rom. II, 11; V, 9, cf. 1 Cor. V, 6), ou qui
sont de véritables tautologies (V, 15 ; VI, 3), ou qui, quoique
incontestablement pauliniennes, forment ici une véritable contradiction,
comme cette affirmation deux fois répétée que la circoncision et

l'incirconcision ne sont rien (V, 6 ; VI, 15), survenant dans un
conteste où Paul déclare solennellement aux Galates que, s'ils se font
circoncire, Christ ne leur servira à rien (V, 2), ou dans lequel il les

met en garde contre ceux qui veulent les obliger à la circoncision

(VI, 12-13). — L'auteur fait en outre dans ;ces chapitres quelques
changements de moindre importance : III, 4 : èpiSzzz, au lieu de
snàQsze ; IV, 12 : où ps YiSixh<saze ; au lieu de oùSs'v pt vîSixïkjkte ; IV, 13 :

Si ào-oeveiaç, au lieu de Si ào-BévEiav ; IV, 20 : àìalàCui, au lien de
àWai-ai ; V, 7, où il lit: Tiç vpaç Ivs'xoij/sv ; MuSsvì miOso-Bat., V, 11 : E-yù

Ss, àSs^tpói, Tt Siwxofwa ; Et treptzopriv 'izix-np-ixso-oi, apa... x. z. 1. Quelques-
unes de ces conjectures ne manquent pas de vraisemblance et donnent

un sens plus conforme au contexte. Signalons enfin la manière
dont M. Cramer interprète le passage VI, 11, dont il retranche



110 BULLETIN

Tri ip-y xuPl '¦ d suppose que Paul, après avoir écrit jusque-là sa

lettre en caractères ordinaires, a écrit le passage VI, 7-8 en caractères

plus grands, comme pour le souligner, et a attiré ensuite là-
dessus l'attention de ses lecteurs en ajoutant immédiatement après:
tSsTS tzri'Xlxoiç ypapparsi 'Éypa-l/a.

Nous avons essayé de rendre compte aussi clairement et aussi
brièvement que possible de la méthode de M. Cramer et des résultats

auxquels elle l'a conduit. Il donne, à la fin du volume, dans

deux colonnes parallèles, le texte du Codex Vaticanus et celui qu'il
considère comme le texte primitif, et fait suivre ce tableau synoptique

d'une traduction de ce dernier. Il faut lui rendre cette justice,
et convenir que son texte nous donne une épître aux Galates idéale,
un peu plus courte, mais q ui se lit d'un bout à l'autre sans difficulté,
où tout est clair, où tout se suit et s'enchaîne, où la pensée de

l'apôtre va droit au but. M. Cramer dit quelque part que c'est grâce
aux résultats de sa critique qu'il a appris à comprendre l'épître
aux Galates: c'est peut-être aller un peu loin; on la comprend
même dans le texte traditionnel : mais celui de M. Cramer fait une

impression plus forte et plus vive et facilite singulièrement
l'intelligence de l'ensemble. Cela ne prouve pas sans doute que ce texte
soit le texte original, tel que l'a écrit saint Paul, ni même qu'il s'en

rapproche plus que celui du Codex Vaticanus, ou de tel autre
manuscrit. La critique conjecturale appliquée ainsi, non pas seulement
à un passage obscur et inintelligible, où le texte a été visiblement
corrompu, mais à l'ensemble d'un écrit, et n'ayant pour guide, à

défaut de témoignages positifs, que la suite et l'enchaînement des

idées, ne peut donner de résultats véritablement acquis et positifs ;

elle ne peut aboutir, son nom môme l'indique, qu'à des conjectures
plus ou moins ingénieuses et vraisemblables. Tant que la critique
se borne à étudier les idées, à y constater, s'il y a lieu, l'obscurité,
le manque de suite dans les idées, la confusion dans les raisonnements,

elle est encore sur un terrain solide, car elle constate et

apprécie des faits ; à cet égard nous rendons pleinement justice à

M. Cramer et à la façon dont il a analysé l'épître aux Galates: il a
rendu sincèrement et impartialement l'impression que lui faisaient
les textes, et il n'est pas parti de l'idée préconçue qu'il devait tout
expliquer à tout prix, comme c'est le cas chez beaucoup d'exégètes ;

il a dit nettement que tel passage lui paraissait inintelligible, que
tel autre rompait le fil du raisonnement: l'épître aux Galates se

prête mieux que tout autre écrit du Nouveau Testament à une



THÉOLOGIE 111

étude critique de ce genre, à cause de l'unité du sujet et de la
connaissance que nous avons des circonstances dans lesquelles elle a
été écrite, et notre auteur a relevé avec beaucoup de sagacité les
défauts de forme qu'il y a rencontrés. Mais de là à conclure qu'il y
a eu d'autres corruptions du texte que celles qui peuvent provenir
des erreurs ou de l'inintelligence des copistes, il y a loin. Use peut
sans doute qu'un ou plusieurs interpolateurs aient ajouté au texte

primitif les versets signalés, et que ce texte ainsi enrichi nous soit
seul parvenu. Mais pour que cette possibilité acquière une certaine
vraisemblance, il faudrait que les passages suspects trahissent eux-
mêmes les motifs qui ont guidé l'interpolateur : or le seul motif que
l'on puisse indiquer ici, — et encore n'est-il valable que pour une
partie des interpolations supposées, — c'est celui de rendre notre
épître plus édifiante, et ce motif ne me semble pas suffisant pour
donner aux conclusions de M. Cramer toute la vraisemblance
désirable. D'un autre côté, ce qui nous est resté de l'apôtre Paul ne

prouve pas précisément qu'il ait eu de ces habitudes littéraires, ni
qu'il ait écrit avec cette méthode rigoureuse que lui prête M.
Cramer. Sans doute il a écrit pour être compris et il a raisonné pour
convaincre. Mais il ne manque dans ses lettres ni de passages
obscurs, ni de raisonnements incomplets ou confus, ni de phrases
inachevées, ni de parenthèses, ni de digressions, et l'épître aux
Galates n'est pas celle où il s'en rencontre le plus. Cela plaide plutôt

en faveur du texte que les manuscrits nous ont conservé qu'en
faveur des conjectures de M. Cramer. Ou bien faudra-t-il admettre
des altérations ou des interpolations partout où le texte actuel de

ces épitres ne répond pas à l'idéal de clarté, d'ordre et de méthode

que nous pourrons nous être fait Mais, dans ce cas, où est le vrai
Paul, et sur quoi s'appuiera-t-on pour opérer le triage entre ce qui
vient de lui et ce que les interpolateurs ont cru devoir y ajouter

Ces réserves ne touchent qu'aux conclusions conjecturales de

M. Cramer. Elles n'enlèvent rien à la valeur de son commentaire,

qui reste une étude remarquable, et qu'on lira avec intérêt et avec
fruit.

Eug. Picard.


	Théologie

