
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR Dû SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS

Seconde section.

Le sabbat mosaïque depuis le décalogue.

Introduction.

La lre section1 se rapportait au sabbat primitif, dont l'institution

nous paraît avoir, après la chute de l'humanité, laissé
d'abondantes traces dans son histoire, soit d'après l'Ancien
Testament, soit d'après les documents païens.

Les récits de l'Exode sur le voyage des Israélites au Sinaï

nous ont déjà conduit à aborder le sujet du sabbat mosaïque,
c'est-à-dire tel qu'il fut institué au sein d'Israël par le ministère
de Moïse.

Lors de la halte au désert de Sin (Ex. XVI), le sabbat apparaît

- comme une institution encore plus ou moins connue, qui
reçut une première sanction nouvelle par la défense de chercher

de la manne au 7e jour et l'autorisation d'en recueillir au
6e une double mesure. Le 4e Commandement fut ainsi
admirablement préparé par la sollicitude de Jéhovah.

1 Voir, pour la première section, Revue de théol. et de phil-, 1887, p. 136,

245, 403, 523 ; 1889, p. 371, 529; 1890, p. 250, 375, 581.
2 Revue de théol. et de phil.,lSSl, p. 157-160.



576 L. THOMAS

En outre, si l'on ne peut affirmer que le sabbat ait reçu une
éclatante confirmation en coïncidant avec la sortie d'Egypte,
il ne s'en établit pas moins un rapport intime entre lui et le

grand exode, comme l'indique formellement Deut. V, 12-15.
En rapprochant de l'institution primitive les sentiments que
devait éveiller chez les Israélites la double pensée de la
servitude dont ils avaient souffert, et de la délivrance qui les avait
créés comme peuple, on comprend combien cette pensée était

propre à se greffer sur le sabbat primitif et à lui communiquer
une sève nouvelle. Le sabbat devait dès lors apparaître aux
Israélites comme une institution toute pénétrée non seulement
de sainteté et d'amour, mais aussi de miséricorde, proclamer
la toute-puissance de Jéhovah à la fois comme créateur et

rédempteur (Ps. CVI, 3; Esaïe XLIII, 15-17).
Nous allons maintenant reprendre l'histoire du sabbat à partir

du Décalogue, en traitant successivement du 4e Commandement

et des autres prescriptions sabbatiques anciennes, — de

l'histoire du sabbat en Israël après Moïse jusqu'à Néhémie, —
et du sabbat pharisaïque.

Ainsi que nous l'avons fait pour le sabbat primitif, nous
continuerons, pourle sabbat mosaïque, d'envisager le Pentateuque,
soit comme une partie essentielle et fondamentale delà Parole
de Dieu, soit comme un document historique de premier ordre,
méritant au plus haut degré notre confiance, mais devant être

soigneusement étudié, afin d'être apprécié et compris, comme
il le réclame lui-même. Nous croyons qu'il y a une foi d'enfant

qui sied toujours au théologien croyant, qui est même
inhérente à un développement théologique normal, et qu'elle
est pleinement compatible avec une science virile, respectueuse

pour toute vérité et saintement zélée dans la recherche
de tout moyen de connaissance, mais aussi prudente que
zélée. Nous pourrions nous dispenser ici de toute justification

de ces principes et de cette méthode, en nous en référant
à l'Avant-propos mis en tête de ces Etudes de dogmatique
et d'histoire, où nous avons supposé « déjà traités une foule
de points, et des plus graves, en particulier tout ce qui
concerne la méthode dogmatique. » Mais au milieu des discussions



LE JOUR DU SEIGNEUR 577

récentes sur l'origine du Pentateuque1 comment ne pas nous
départir un peu de cette réserve

Nous n'ignorons pas les idées de critique fort négatives qui
ont été émises sur le Pentateuque ou Hexateuque, comme on
voudra (Josué XXIV, 26), et qui ont été exposées par Wellhausen

avec une très grande habileté. Déjà en 1849 un théologien
1 Voir sur l'ensemble de ces discussions les 8 articles du prof. H.

Vuilleumier, qui ont paru clans cette Revue de 1882 à 1884 sous ce titre :

« ba critique du Pentateuque dans sa phase actuelle, » et dont la suite
se fait attendre. Deux résumés du même genre, mais beaucoup plus
sommaires, ont été présentés dans la Revue théologique (de Montauban), l'un
se rattachant spécialement aux travaux de Reuss, Graf et Wellhausen,

par Blanc-Milsand (1886, « Les travaux de la critique moderne relativement

au Pentat. ») ; l'autre, se rapportant exclusivement à Wellhausen,

par L. Aubert (1887, « Exposition du système de Wellh., » deux articles).
hes idées de Wellhausen ont été directement combattues dans 2 art.

de la Revue de théol. et dephil. en 1883 par le prof. Gretillat (« Wellh. et
sa méthode dans la critique du Pentat. ») — et dans plusieurs articles
du prof. Bruston insérés dans la Revue théol. (1882, « Le document élohiste
et son antiquité, » 2 art.) ou dans la Revue de théol. et de phil. (1883, « Les

quatre sources des lois de l'Exode. » 1885, « Les deux jéhovistes, » 3 art.).
Bruston est en quelque manière aux antipodes de Wellhausen, le document

dit élohiste, loin de dater de l'exil, demeurant pour lui le plus
anrien.

En fait de réfutations en langue allemande, on peut citer Bredenkamp,
Gesetz und Prophetic. Ein Beitrag zur alttest. Kritik, Erlangen, 1881, —

Roos, Geschichtlichkeit des Pentat..insonderheit semer Gesetzgebung, Stuttgart,

1883, — 0. Naumann, Wellh" Methode kritisch beleuchtet, Leipzig,
1886. — Rud. Finsler, Darstellung und Kritik der Ansicht Wellh'. von
Geschickte und Religion des A. T-, Zürich, 1887, — surtout Delitzsch,
Dillmann et Strack.

Delitzsch, Pentateuch-kritische Studien, dans Luthardt's Zeitschrift für
christl. Wissensch., 1880, 1882. La lrc série embrasse 12 études; la 2d",

intitulée: Urmosaisches im Pentat-, est surtout exégétique. L'art, de la
1™ série sur Heiligkeitsgesetz, et celui de la 2d" sur Dekal. in Ex, u. Deut.,
ont eu pour noua un intérêt spécial. — Dillmann, Genesis5, 1886; Exodus

u. Levita 1880; Numeri, Deuter., Josua"1 1886. A la fin de ce dernier
Commentaire se trouve une étude complète de la question du Pentat. —

Strack, Real-Encykl."1,Art. Pentateuch, 1882.

Une polémique analogue a été soutenue en anglais, spécialement contre
Robertson Smith, par James Sime, d'Edimbourg: Deuteronomy, the People's

Book, its origine a. natur. A defense. Londres, 1877 ; — Vinnie, The pro„
posed reconstruction of the Old Test, history3, Edinb., 1880; — Robert

THÉOL. ET PHIL. 1891. 37



578 L. THOMAS

qui a des droits particuliers à notre respectueuse reconnaissance,

voulait bien, dans une conversation familière, nous
communiquer l'opinion à laquelle il était arrivé sur les rapports
entre la Loi et les Prophètes, opinion qu'il devait plus tard
magistralement développer1 et contre laquelle les Prophètes eux-
mêmes, tout au moins, nous ont toujours paru protester éner-

giquement. Userait peut-être impossible d'indiquer maintenant

sur la composition de l'Hexateuque une formule vraiment
satisfaisante, en particulier pleinement d'accord avec les inductions

qui peuvent être tirées du livre lui-même. Mais, en tout cas, la
théorie de Wellhausen ne saurait être envisagée comme le dernier

mot de la critique, même actuelle, et on peut être
péniblement surpris de la voir parfois tant accréditée. Elle a déjà
suscité une opposition très sérieuse et compte parmi ses

adversaires des spécialistes aussi éminents qu'Eb. Schrader, Th.

Nöldeke, Delitzsch, Dillmann et Strack, dont les théories nous
paraîtraient déjà plus acceptables2. Au nom même de la foi en

Watts, The newer criticism a. the analogy of the faith, Edinb. 1881 ; —

W. K. Green, Prof. W. Rob. Smith on the Pentat., dans la Presbyterian
Review, 1882. De la réunion de cet article à d'autres dirigés surtout contre
Kuenen et Rob. Smith est résulté l'ouvrage intitulé : Moses and the

Prophets, New-York, 1882.

La fin de l'art. Strack sur le Pentat. indique encore d'autres ouvrages
allemands ou anglais.

bel" volume de l'ouvrage d'Alex. AVestplial: Les sources du Pentat.,
Etude de critique et d'histoire, qui a pour titre spécial : Le problème
littéraire, Paris, 1888, ne renferme presque rien sur la controverse entre
Reuss-Wellh. et ses adversaires. 11 en sera sans cloute autrement dans
le 2'1 vol. sur le Problème historique (p. XXV11).

Nous sommes heureux de constater que le prof. Lucien Gautier, dans

son livre sur la Mission duproph. Ezéchiel (Lausanne, 1891), se déclare
nettement contre les conclusions de l'école hypercritique, p. 216 (cp. p. 51,

180,358, etc.), et de pouvoir renvoyer sur la question générale du Pentat..
de son origine et de la. vérité de son contenu aux Conclusions que vient
de publier la Bible annotée (Liv. hist. 11, p. 415-439). Le même point de

vue général se retrouve dans l'étude de M. Théod. Naville sur Les sacrifices

lévitiques et l'expiation, Lausanne, 1891 (p. 11-20 : Notice prélimin. sur
l'historicité de l'Elohïste.

1 Ed. Reuss, L'histoire sainte et la Loi (Pentat. et Josué). Paris, 1879.

- Voir Strack, p. 444-456.



LE JOUR DU SEIGNEUR 579

Jésus-Christ, on doit avoir une ferme confiance : les nouvelles
études qui ont été provoquées et qui continueront, ne manqueront

pas d'aboutir à de vrais progrès dans la connaissance de
l'histoire et de la théologie de l'Ancienne Alliance, surtout de
l'histoire de la littérature biblique; et ces progrès feront briller
d'un nouvel éclat soit la vérité de notre foi dans ce qu'elle a

de plus profond, de plus vital, dans sa pure essence, soit les
merveilles de la grâce et de la fidélité de notre Dieu.

Nous avons étudié de près les opinions de Wellhausen sur
l'histoire du sabbat, de même que la solide réfutation qui en a

été faite par Lotz1, et nous aurons l'occasion de les indiquer à

nos lecteurs.

CHAPITRE PREMIER

La loi du sabbat.

§ 1. La loi sabbatique fondamentale ou le 4e Commandement.

Fait considérable dans l'histoire du sabbat : il est l'objet d'un
des Dix commandements2, cette pierre angulaire de la loi
mosaïque; il est du petit nombre de ces devoirs, de nature
essentiellement morale et religieuse, qui furent si solennellement

prescrits à Israël. Ces Commandements ne mentionnent ni la

grande fête commémorative de la sortie d'Egypte, ni les sacrifices,

ni la circoncision, mais bien le sabbat. Celui-ci est ainsi
élevé au-dessus delà Pâque, des sacrifices, même de la circoncision

qui pourtant remontait à Abraham. Il est associé seul,

1 Quaest. de hist. Sabbati, p. 69-105.
2 Le Décalogue, c.-k-d. les dix paroles. Tel est le nom déjà donné dans

l'Ane. Test. Ex. 34: 28; Deut. 4 : 13; 10 : 4, anaiï mj'y. H permet de

considérer le sublime début, Ex. 20: 2, comme la lre des dix paroles, et les

v. 3-6 comme n'en formant qu'une seule, ainsi que le fait la tradition
talmudique (Delitzsch, art. Dekalog clans Real.-Encykl. - p. 535 ; Oehler,
même article dans la lro édit., p. 535). S. Preiswerk croyait aussi que
c'était la vraie division (Morgenland, 1838, p. 339). Elle rattache tout
naturellement la solennelle sanction de v. 5b-6 d'abord au v. 3 et, du reste,

n'empêche point de distinguer toujours 10 commandements, la 2dc parole
en renfermant deux, distincts, bien que liés.



580 L. THOMAS

comme partie intégrante, aux lois les plus fondamentales de

toute vraie morale religieuse.
Le Décalogue, qui est dit avoir été écrit sur deux tables de

pierre1, renferme deux groupes de commandements, dont les

4 premiers sont relatifs aux devoirs directs envers Dieu ; les
6 autres, aux devoirs sociaux. Or le commandement sabbatique
apparaît parmi les premiers : après l'interdiction du

polythéisme, de l'idolâtrie, de la profanation du nom de Dieu. Il
termine ainsi la série des grands devoirs directement religieux
et précède immédiatement le devoir d'honorer père et mère.
Et de même que le 5e Commandement forme comme une
transition entre les deux séries, les parents pouvant être considérés

comme des représentants de Dieu pour leurs enfants (Lév.
XIX, 13, 32), le 4e Commandement termine d'autant mieux la
série des devoirs directs envers Dieu qu'il a lui-même une
importance sociale de premier ordre (déjà Ex. XX, 8-11, et

plus encore Deut. V, 12-15 ; Ex. XXIII, 12).

L'importance légale du Décalogue ressort aussi de plusieurs
données du récit sacré : 1° Il fut promulgué après trois jours
de préparation solennelle pour les Israélites et du haut du
Sinaï entouré d'une barrière qu'il était interdit de franchir sous

peine de mort, tandis que la montagne tremblait, que sa fumée
s'élevait comme celle d'une fournaise, que l'éclair sillonnait la

nue et que le bruit même du tonnerre était dominé par un son
de trompette plus effrayant encore. — 2° Entre toutes les

ordonnances de la législation, les 10 Commandements furent
seuls promulgués par la voix même de l'Eternel adressée
directement au peuple et le remplissant d'un tel effroi qu'il dit à

Moïse : « Parle avec nous toi-même et nous écouterons, mais

que Dieu ne parle point avec nous, de peur que nous ne mourrions.

» —3° Ce furent aussi les seules ordonnances divinement
écrites sur deux tables de pierre, et cela à deux reprises, les

premières Tables ayant été brisées par Moïse même, à la vue du
veau d'or adoré par les Israélites. —4° Les deux Tables furent
placées, sur l'ordre de l'Eternel, au centre même du Tabernacle,

non seulement dans le Lieu très saint, mais encore dans
1 Ex. 32 : 15 ; 34 : 1. Deut. 5 : 22 ; 9 : 15.



LE JOUR DU SEIGNEUR 581

l'Arche de l'Alliance, sous ce Propitiatoire d'or massif, d'où
l'Eternel, selon sa promesse, devait manifester sa présence au
milieu de son peuple L

On trouve le Décalogue Ex. XX et Deut. V, et les deux textes
ne sont point identiques, surtout pour le 4e Commandement.
Nous avons déjà parlé de Deut. V, 12-15, comme renvoyant à

Ex. XX, 8-11 2, et nous y reviendrons. Mais, pour le moment,
nous ne nous occuperons que des versets de l'Exode.

Nous les traduisons ainsi: Souviens-toi du jour du sabbat

pour le sanctifier. 9. Six jours tu travailleras et tu feras tout
ton ouvrage. 10. Mais le 7e jour est sabbat pour l'Eternel ton
Dieu : tu ne feras aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille,
ni ton serviteur, ni ta servante, ni ton bétail, ni l'étranger qui
est dans tes portes. 11. Car en six jours l'Eternel a fait les

cieux, la terre, la mer et tout ce qui y est contenu, et il s'est

reposé le 7e jour: c'est pourquoi l'Eternel a béni le jour du
sabbat et l'a sanctifié3.

Les v. 8-10 exposent la prescription, que justifie le v. 11.

Le 7e jour doit être pour l'Israélite un jour de repos et de

repos religieux. Il est ditv. 8 : «Souviens-toi du jour du sabbat

pour le sanctifier, » et v. 10 : « Mais le 7e jour est sabbat pour
l'Eternel ton Dieu, » c'est-à-dire à cause, en considération, en

1 Ex. 19, 20 : 18-21. Deut. 5: 4, 5, 22-27. - Ex. 24 : 12 ; 31: 18 ; 32: 15-19 ;

34 : 1, 25. Deut. 4 : 13 ; 9 : 9-17 ; 10 : 1-5. Voir Delitzsch, Zeitschrift, 1882,

p. 298. Les deux Tables étaient écrites des deux côtés : Ex. 32: 15. — Ex. 25 :

16, 21. Deut. 10 : 1-5. 1 Rois 8 : 9. 2 Chron. 5 : 10. Néh. 9 : 4. « L'arche était
le lieu de dépôt pour l'objet le plus sacré de l'Ancienne Alliance : les deux
Tables de pierre sur lesquelles était écrit le Témoignage, c.-à-d. l'attestation

contenue dans le Décalogue de l'alliance traitée par Jéhovah avec
Israël, et des bases sur lesquelles elle était conclue, ou le document sacré
de l'Alliance. Aussi l'Arche est-elle appelée l'Arche du témoignage ou
de l'alliance de Jéhovah. » (Riehm, Handw-, art. Bundeslade.) Les deux

Tables sont appelées le Témoignage (Ex. 25 : 16, 21; 30 : 6; 40 : 20), les

Deux Tables du Témoignage (Ex. 34 : 29) ; l'Arche, l'Arche du Témoignage

(Ex. 20 : 6), l'Arche de l'Alliance (Nomb. 10 : 33; Deut. 10 : 8; 31 :

25, 26; Jos. 3 : 6, etc.).
1 Revue de théol. et de phil., 1887, p. 164.

3 V. 8 et 11 : na#a Di1_flS- Segond : le jour du repos. — V. 9. :

Segond : Tu travailleras 6 jours. — V. 10 : ^ibs. niir'j natf- Segond : le

jour du repos de l'Eternel.



582 L. THOMAS

faveur de l'Eternel. Le mot sabbat, comme substantif, était
déjà employé Ex. XVI, 23, 25, 26, 29. Le verbe shabath apparaît

déjà Gen. II, 2, 3, où il est dit de Dieu qu'il se reposa au
7e jour de toute l'œuvre qu'il avait créée en la faisant1. Que

le mot shabath ait signifié d'abord se reposer, puis cesser,
comme le pensait Gesenius, ou d'abord couper, et de là cesser,
comme l'estime Lotz 2, toujours est-il qu'il signifie bien se

reposer après avoir cessé son ouvrage, en particulier dans Gen.

II, 2,3. — Nous avons déjà vu 4 que lorsqu'il est dit, v. 3, que
Dieu sanctifia le 7° jour, cela ne signifie pas en lre ligne qu'il
le mit à part, mais qu'il le déclara saint et en fit une source de

sainteté, qu'ainsi, du reste, il le mit à part, et que ce jour appelait

l'homme lui-même à le sanctifier librement, en le reconnaissant

comme saint, consacré à l'Eternel, et en se conduisant en

conséquence. Le 7e jour devait donc, d'après le Décalogue, être

un jour de repos religieux, mais point aux dépens de la tâche

terrestre, qu'il supposait, au contraire, accomplie par le travail
des 6 autres jours. — Enfin, c'était l'Israélite lui-même, le père
de famille, qui devait avant tout se reposer au 7e jour, mais en
laissant aussi se reposer enfants, domestiques et bétail.

Le v. 11 renferme la justification du sabbat mosaïque. U

rappelle la création de l'univers en 6 jours, le repos de l'Eternel
au 7e et l'institution primitive du sabbal en souvenir de ce

repos. « C'est pourquoi, est-il ajouté, l'Eternel a béni le jour du
sabbat et l'a sanctifié, » ces derniers mots se retrouvant Gen. H,
3. Le sabbat n'est donc point présenté comme une institution
purement mosaïque. Elle est tout autrement ancienne : le mo-
saïsme n'a fait que la sanctionner, la restaurer et la développer

à plusieurs égards. Sous ce rapport, le sabbat est analogue
à la circoncision, qui, tout au moins pour la famille d'Abraham,

fut instituée au temps du patriarche, avant d'être
sanctionnée par la loi de Moïse3, — et aux sacrifices qui apparaissent
bien vite après la chute. (Gen. IV, 3-7). Mais il est d'origine

1 Revue de théol. et de phil, 1887, p. 159... 140...
2 Gesenius, Lexicon, art. ftyÉ, et fpip— Revue de théol. et de phil., 1887,

p. 405.
3 Gen. 17 : 1-14, 25-27 ; 21 : 4; Lév. 12 : 8; Jean 7 : 22.



LE JOUR DU SEIGNEUR 583

encore plus ancienne, car il remonte à l'âge d'innocence, et
c'est peut-être pour cela qu'il figure dans le Décalogue. On a

souvent vu dans le Souviens-toi de Ex. XX, 8 une allusion à

cette antique origine. Mais d'autres théologiens prennent
simplement le mot dans le sens de : observer, garder1. Le voisinage

du v. 11 nous ferait, pencher pour la première interprétation.

•— La même origine du sabbat est indiquée Ex. XXXI,
17, qui réclamera notre attention et où la perpétuité du sabbat
semble même rattachée à cette origine.

En tête du 2d des grands discours, qui, d'après le Deutéronome,

ont couronné la carrière du prophète-législateur, se

trouve donc une espèce de répétition du Décalogue. Le 4e

Commandement y est ainsi conçu : Observe le jour du sabbat pour
le sanctifier comme l'Eternel ton Dieu te l'a ordonné. 13. Six
jours tu travailleras et tu feras tout ton ouvrage. 14. Mais le

Ie jour est sabbat pour l'Eternel ton Dieu : tu ne feras aucun
ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta
servante, ni ton bœuf, ni ton âne, ni aucune de tes bêtes, ni
l'étranger qui est dans tes portes, — afin que ton serviteur et

ta servante se reposent comme toi, 15. et que tu te souviennes

que tu as été esclave au pays d'Egypte et que l'Eternel ton
Dieu t'en a fait sortir à main-forte et à bras étendu. C'est

pourqui l'Eternel ton Dieu t'a ordonné d'observer le sabbat.

Entre ce texte et celui de l'Exode, on constate les différences

suivantes:
1° Au point de vue le plus général, le texte du Deutéronome

ne signale pas, ainsi que le fait celui de l'Exode, la création des

cieux et de la terre comme fondement du repos hebdomadaire
du 7e jour; mais, par contre, il rappelle fortement la servitude

d'Egypte et la délivrance qui la termina.
2° Au lieu de : Souviens-toi, il y a dans le Deut. : Observe.

Cette 2de expression, qui indique une simple prescription,
convient très bien à une répétition un peu libre du Commandement,

tandis que la lre, qui renferme ou, tout au moins, peut

* D'un côté Préd. Godet, Confer, de Genève, 1861, I, p. 35; Le Dimanche,

p. 10; Bersier, Le Dimanche, p. 12, etc.; — de l'autre, Riehm, art.
Sabbat dans le Handw.; Dillmann, Comment., etc.



584 L. THOMAS

renfermer une allusion à l'origine du sabbat, n'était pas moins

opportune lors de la promulgation au Sinai. Cette remarque est

confirmée par les derniers mots de Deut. V, 12 : « Comme

l'Eternel ton Dieu le l'a ordonné. »

3° Ils sont, en effet, une allusion manifeste à un commandement

déjà donné, qui pour nous est Ex. XX, 8-11, et ils
expliquent ainsi comment le texte du Deutéronome ne mentionne

pas expressément le principe même de l'institution1.

1 « L'Exode dit: Souviens-toi...; le Deut. met à sa place: Observe... C'est

peut-être aller trop loin que de vouloir insister sur cette différence et
dire que le 2d terme trahit en quelque sorte une coutume déjà invétérée,
tandis que le 1" pourrait être l'équivalent d'un simple avis de ne pas

manquer à un devoir particulier. Mais cette distinction, en apparence si

précaire, est aussitôt recommandée par les mots que le Deut. ajoute :

« comme l'Eternel... te l'a ordonné. » Il vise ainsi une loi plus ancienne,
directement émanée de Dieu et reproduite ou rappelée maintenant. La
même formule est ajoutée par le Deutéronomiste au commandement
d'honorer père et mère. » Reuss,L'hist. s. et la Loi, p. 182. Voir aussi Rev.

de théol. et de phil., 1887. p. 165.

Dillmann dit que dans les mots : « Comme l'Eternel... » on pourrait,
en tenant compte de Deut. 15 : 6; 20 : 17 ; 26 : 18, où la même formule
« paraît faire allusion à des documents écrits, » voir le but de renvoyer
à un autre texte supposé connu, comme le pensent Grotius, Kleinert,
Bruston, Delitzsch. Mais pour lui la réapparition des mêmes mots dans
le 5e Commandement rend cependant cette interprétation très douteuse.
Un peu plus loin, lorsqu'il arrive à ce Commandement, il se borne à

observer qu'on ne peut y découvrir une raison particulière justifiant la
formule. Dans le cours du Commentaire, il renvoie pour Deut. 15 : 6

à Gen. 17 : 20, pour Deut. 20 : 17 à Nomb. 33 : 52, pour Deut. 26: 18 à.

Ex. 19 : 5. Ces indications sont précieuses et, de plus, l'objection tirée du
5e Commandement paraît peu concluante; elle est même susceptible de

se transformer en argument contraire, -écisément à cause de l'évidence
morale de ce Commandement, la fori le ne peut y avoir d'autre but
que de renvoyer à un texte aussi solennel que celui du Décalogue, et ce

but se comprend. — Le fait que dans Deut. 5 le 4e et le 5e Commandements

renferment chacun, et eux seuls, une allusion expresse au texte
fondamental, peut être rapproché soit de ce qu'ils se suivent immédiatement,

soit de la déclaration de Lév. 19 : 1-3, où les deux prescriptions :

< Chacun de vous respectera son père et sa mère, et observera mes
sabbats, » viennent après ces paroles de l'Eternel à Moïse: « Parle à toute
l'assemblée des enfants d'Israël et tu leur diras : Soyez saints, car je
suis saint, moi l'Eternel votre Dieu, » et précédent immédiatement ces



LE JOUR DU SEIGNEUR 585

4° Tandis que l'Exode dit simplement : « tu ne feras aucun
ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta

servante, ni ton bétail, ni l'étranger...», le Deutéronome met à la

place de ni ton bétail, la formule plus développée: ni ton bœuf,
ni ton âne, ni aucune de tes bêtes, comme pour compléter ;

puis il ajoute à la fin : afin que ton serviteur et ta servante se

reposent comme toi. Il y a là une touchante préoccupation des

serviteurs et des animaux domestiques, qui forme un des traits
particuliers du Deutéronome. Ne dirait-on pas que Moïse, près
du terme de sa carrière, voyait déjà le sabbat assez bien
observé par les Israélites, sauf à l'égard des serviteurs, du

bétail, des bêtes de somme, et qu'il éprouvait le besoin d'insister

sur ces points spéciaux? — Deut. V, 14 est, du reste, déjà

presque tout entier dans Ex. XXIII, 12, où il est parlé du repos
sabbatique du bœuf et de l'âne, du fils de l'esclave et de

l'étranger. On y retrouve la même inspiration. Notez aussi

que, dans ce même chapitre de l'Exode, il est parlé v. 9 du

respect pour l'étranger en souvenir du séjour en Egypte, et

v. 10 et 11, à propos de l'année sabbatique, des pauvres et des

bêtes des champs. Ex. XXIII, 9 a donc aussi un rapport intime
avec Deut. V, 15, auquel nous allons passer.

5° Il y est dit : et (afin) que tu le souviennes que tu
as été esclave en Egypte et que l'Etemel... t'en a fait sortir à

main-forte et à bras étendu. C'est pourquoi l'Eternel... t'a
ordonné d'observer le jour du sabbat. On abuserait delà lettre en

concluant de cette dernière phrase que le but du sabbat mosaïque

était restreint au repos des serviteurs et au rappel à tous
les Israélites des souvenirs d'Egypte. Toute la lre partie du

Commandemant vise directement le père de famille, avant tout

pour lui-même : « Observe le jour du repos pour le sanctifier.
Six jours tu travailleras... Mais le 7e jour... tu ne feras aucun

ouvrage, ni toi..», et au v.14, il est dit expressément : «afin que
ton serviteur et ta servante se reposent comme toi. » Nous
rattachons v. 15 b directement à 14 b (où se trouvent les derniers
mots cités) et à 15 a, d'une manière plus générale à v. 12-

mots non moins augustes dans toute leur brièveté : « Je suis l'Eternel
votre Dieu. >



586 L. THOMAS

15 a L — L'importance mise par Moïse dans la reproduction
du Décalogue et en général dans les discours du Deutéronome,
à rappeler aux Israélites ce qui s'était passé sur les bords du

Nil, se justifie pleinement. Il y avait alors 40 ans qu'ils les
avaient quittés et ils n'étaient que trop disposés à l'oubli. De

plus, ils allaient traverser le Jourdain pour conquérir Canaan,
et quoi de plus propre à les encourager que d'inculquer
profondément dans leur mémoire ce que l'Eternel avait déjà fait

pour eux? — II est du reste évident que si le souvenir de l'Exode
s'associait très bien à la commémoration de la création de

l'univers, il ne pouvait servir de base à l'institution même du

sabbat, c'est-à-dire d'un jour sur 7 consacré à un religieux
repos. Il n'y avait aucun rapport manifeste entre le septénaire en

général et la sortie d'Egyte. La Pâque en était la grande fête

commémorative, mais ce ne pouvait être le sabbat2.
Des différences analogues à celles qui viennent d'être signalées

pour le 4e Commandement se retrouvent pour d'autres. Les

modifications que présente à cet égard le Deutéronome, ont
toutes, en effet, un caractère commémoratif ou explicatif ou
exhortatif. Ainsi dans le 5e Commandement il est ajouté :

(honore ton père et ta mère,) comme l'Eternel ton Dieu l'a
ordonne, (afin que tes jours se prolongent) et que tu sois

heureux (dans le pays que l'Eternel ton Dieu te donne). —Dans le
10e, au lieu de : Tu ne convoiteras point la maison de ton
prochain ; tu ne convoiteras point la femme de ton prochain, ni
son serviteur..., il y a : Tune convoiteras point la femme de

ton prochain; tu ne désireras point la maison de ton prochain,
ni son champ, ni son serviteur... Les mots : ni son champ sont
donc ajoutés, et cela se comprend, à la veille d'entrer en
Canaan. En outre, dans l'énumération, l'épouse est mise en

tête, et des verbes différents sont employés suivant qu'il s'agit
d'elle ou des autres biens3.

1 Voir Revue de théol et de phil., 1887, p. 165.
2 Cp. Lotz, Quaestiones, p. 94.
3 « Dans le 1er texte (celui de l'Exode), la femme, l'esclave, la servante,

etc., sont énumérés comme formant ensemble la maison du prochain ;

c'est une espèce d'analyse de cette notion plus générale, et un seul et
même verbe est employé pour caractériser le péché. Dans le 2d texte, au



LE JOUR DU SEIGNEUR 587

On peut être surpris de la liberté avec laquelle Moïse, dans
ses discours en Moab, modifia le texte si sacré du Décalogue,
donné par Dieu même. Mais, d'une part, ces modifications
s'expliquent dans un but pratique et à l'époque tardive du

discours; de l'autre, Moïse était le médiateur attitré entre
Jéhovah et le peuple, etil était honoré par Jéhovah d'une
condescendance exceptionnelle. Il est même dit : l'Eternel parlait
avec Moïse face à face comme un homme parle à son amii.
Nul doute, en conséquence, que la liberté dont usa Moïse dans

ses novissima verba, en modifiant â quelques égards le
Décalogue, mais, du reste, en faisant allusion expresse au texte
authentique, ne fût conforme à la volonté de Jéhovah.

Nous croyons donc non seulement que le texte du Décalogue
selon l'Exode est antérieur à celui du Deutéronome, mais

encore qu'il reproduit fidèlement les paroles originales. Telle
est aussi l'opinion de Kurtz, Œhler,Delitzsch2, tandis que pour
Reuss et Wellhausen, le vrai texte perdu ne peut être reproduit

qu'à peu près3, et que pour d'autres théologiens il ne
renfermait que les prescriptions, sans développement comminatoire,

encourageant ou explicatif4.

contraire, la femme est d'abord mise à part, comme le bien sacré par
excellence: elle est même déclarée tel, en ce que la défense est formulée

par un verbe différent de celui qui introduit les autres : et la maison,
dans ce texte, ne peut être antre chose que le lieu d'habitation, à côté

duquel on place le champ dont il n'est pas question dans le premier cas.
Nous tromperions-nous en pensant que le changement, supposé intentionnel,

milite en faveur de la priorité du texte de l'Exode, en ce que l'autre
corrige en quelque sorte ce qui pourrait paraître déroger à la dignité
de l'épouse légitime. » (Reuss, L'hist. et la Loi, p. 183.)

1 Ex. 20 : 19-21; Deut. 5 : 23-31 etc. — Ex. 33 : 11. Cp. Nomb. 12 : 8;
Deut. 34 : 10, etc.

2 Kurtz, Gesch. des A. B. -, p. 289. Oehler, Theol. des A. T. I, p.
289, 291. Bible annotée, à Ex. 20 et Deut. 5. —Kurtz inclinerait cependant
à préférer le texte du Deut. pour le 10" Commandement, etc. Delitzsch

fait quelques réserves du même genre (Zeitschr., 1882, p. 293 note).
3 Reuss, L'hist- s. et la Loi, p. 66. Wellhausen, Proleg. zur Gesch. Isr. 3

1886, p. 411, etc.
1 Ewald, Gesch. des V- Isr. Il, 3, p. 231, Dillmann, Ex. Lev., p. 200.

Vuilleumier, Revue de théol et de phil, 18b2, p. 611; 1883, p. 81.

Bruston et Westphal nous semblent entrés, au sujet du Décalogue, dans



588 L. THOMAS

Le fait même que le texte du Décalogue selon l'Exode y est

donné comme le véritable, son rapport avec celui du Deutéronome,

le caractère si exceptionnel, si auguste, si fondamental
du Décalogue présenté comme venant directement de l'Eternel,

soit oralement en présence de tout le peuple, soit par
écrit sur les deux Tables, ne nous permettent pas d'admettre

que le vrai texte ne soit celui de l'Exode.

une voie pénible pour la foi et singulièrement hypothétique. Bruston
résume ainsi son point de vue (Revue de théol et de phil, 1883, p. 369) : « Les

deux tables de pierre ne portaient pas le Décalogue, mais le Dodécalogue.
Le Dodécalogue est plus ancien que le Décalogue : il remonte sans doute

jusqu'à Moïse. Quant au Décalogue, qui renferme plusieurs des mêmes

principes religieux : la défense du polythéisme et de l'idolâtrie, et la loi
du sabbat, il ne peut guère provenir de Moïse lui-même, mais il est pour
ainsi dire... une nouvelle édition, à la fois abrégée et augmentée, de la
1" charte religieuse d'Israël. Le « Livre de l'Alliance » (Ex. 24 : 7, cf. 4),

ne désignait pas l'ensemble des lois qui précèdent dans le texte actuel
(c. 20-23), mais seulement celles qui précédaient dans le document auquel
ce passage appartient, c.-à-d. le Dodécalogue (20:23-26 ; 23: 10-12, 14-19).»

— Quant a Westphal (p. 293-309), il distingue dans le texte actuel 4formes
du Décalogue: 1° Le « Décalogue moral » de Ex. 20 : 1-17, relevant du
2d Elohiste; 2° le « Décalogue rituel » de Ex. 34 : 14-26, provenant d' « un
récit indépendant; » 3° le Décalogue de la version jehoviste, extrait
du Livre de l'Alliance (Ex. 20 : 23; 23 : 21-26 ; 22 : 10, 11 ; 23: 12; 21 : 17,

12; 22 : 16, 19; 21 :16; 23 : 1; 22 -. 9), le Livre de l'Alliance n'étant lui-
même « qu'une version plus complète et plus embrouillée de la législation
sinaïtique, » dont les deux premiers Decalogues présentent chacun une
face; 4° le Oécalogue qui provient du document du 1er Elohiste et que
Westphal croit pouvoir extraire de Lév. 19.

Si l'on compare à Ex. 20 soit chacun des 3 autres decalogues indiqués par
Westphal. soit le dodécalogue de Bruston, comment n'être pas frappé
de la supériorité de Ex. 20 pour le fond et la forme? N'y reconnaît-on pas
le sceau même du Dieu d'Abraham et de Moïse Nous serions tenté de

répéter ici ce que dit Delitzsch, après avoir exposé les opinions de la
nouvelle école négative sur le Décalogue : Ich sehe in allen diesen Ansichten

den Niederschlag einer masslosen Skepsis (Zeitschr. 1882, p. 286). Pour

nous, de même qu'on l'admet généralement, l'inscription des 2 Tables
était différente du Livre de l'Alliance, bien qu'en harmonie avec lui ; de

plus, elle renfermait, non un dodécalogue, mais le Décalogue, et celui-ci
est présenté dans le texte biblique actuel sous deux formes un peu
différentes : celle de Ex. 20 et celle de Deut. 5. Bruston lui-même a très bien
montré que la 2d0 supposait la 1™ et y renvoyait {Revue théol, 1882, p.
103-108.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 589

En outre, les considérants, si l'on nous permet ici cette
expression, nous paraissent vraiment dignes et de la haute
parole d'introduction (v. 2) et des prescriptions elles-mêmes.
L'ensemble fait bien l'impression d'un tout fortement lié et
comme sorti d'un seul jet. C'est un monolithe, c'est un obélisque

de granit dont les formes et les inscriptions défient les

siècles.
Les considérants se rattachent seulement aux Commandements

de la lre Table et au 5me, qui relie si bien la 2d0 à la 1™.

Rien n'égale le sinaïtique caractère de la déclaration qui pour
nous se rapporte aux deux 1ers Commandements : Car moi,
l'Eternel ton Dieu, je suis un Dieu jaloux, qui punis l'iniquité
des pères sur les enfants jusqu'il la 3e et à la 4e génération
de ceux qui me haïssent, et qui fais miséricorde jusqu'à la
millième génération ci ceux qui m'aiment et qui gardent mes

commandements. Quelle harmonie entre ces paroles et

l'importance que devait avoir pour les Israélites le culte du vrai
Dieu, unique et spirituel Et comme elles réfléchissent la

redoutable sainteté, au fond toute pénétrée de miséricorde et

d'amour, qui venait de se révéler si énergiquement à Israël
(Cp. Ex. XXXIII, 17-34.) — Le 3e Commandement est suivi des

simples mots : «car l'Eternel ne laissera point impuni celui qui
prendra son nom en vain ». —Dans le 4e, l'ordre d'observer le
sabbat est accompagné, fort à propos, du rappel de son antique
origine. — Dans le 5e, la promesse conditionnelle ajoutée à la

prescription fait allusion à cette terre de Canaan, dont la
possession promise depuis des siècles à la postérité d'Abraham,
allait enfin lui être accordée.

Il est certain que si, comme nous le pensons, Ex. XX
renferme le vrai texte du Décalogue donné par Jéhovah,
l'enseignement de la Genèse sur la création en 6 jours, le repos de

l'Eternel au 7e, l'institution primitive de la semaine et du sabbat,

est hautement confirmé. Ajoutons toutefois que cette

sanction ne se rapporte pas directement au texte génésiaque

lui-même, mais à l'antique tradition qui y fut saintement, déposée.

Cette distinction doit être faite, non seulement pour Ex.

XX, 11 et XXXI, 17, mais encore pour d'autres fragments bi-



590 L. THOMAS

cliques également d'une haute antiquité, à savoir Deut. IV, 32,
16-18 et Ps. VIII, 6, 7, psaume reconnu comme davidique,
même par Hitzig1. Ce qui indique l'indépendance de Ex. XX,
11, et XXXI, 17 à l'égard de Gen. II, 2, 3, c'est que dans ces trois
passages le repos de Dieu est exprimé par des mots différents2.
En outre, l'univers est représenté dans Ex. XX, 11 comme
déjà v. 4 et aussi Deut. IV, 17, 18, par la triade des cieux, de

la terre, de la mer et de leur contenu, ou tout simplement des

cieux, de la terre et de la mer, désignation assez rare dans
l'Ancien Testament, mais qui passe pour très ancienne, tandis

que dans Ex. XXXI, 17, comme dans Gen. II, 4, 5, il est parlé
de la dualité des cieux et de la terre, ou l'inverse, désignation
plus ordinaire, et dans Gen. II, 1 des cieux, de la terre et de

toute leur armée3.
Aux quelques indications critiques disséminées dans ce qui

précède, il convient d'ajouter au moins les suivantes. On

verra que les opinions des spécialistes sont encore fort
divergentes, mais qu'on peut entrevoir de nouvelles bases scientifiques

favorables à la profonde vérité de la foi traditionnelle.
Les critiques actuels sont généralement d'accord pour

reconnaître dans l'Hexateuque les vestiges de trois grands
documents: 1° celui dit Elohiste ou 1er Elohiste, longtemps appelé
l'Ecrit fondamental, qui peut être désigné comme le document
sacerdotal ou lévitique et que l'école Reuss-Wellhausen
rattache à une époque très tardive ; 2° le document Jehoviste ou

1 De même Delitzsch, Zeitschr., 1880, p. 448; 1882, p. 293.
2 Dans Gen. 2 il y a v. 2, riSïïJsjLet" v. 3, rOî£>> de rQî£>> cesser, se reposer;

dans Ex. 20: 11, rU'l> de p-u, respirer, reprendre haleine, se reposer;

et dans Ex. 31:17 ipïij'j roï). Naphash a le même sens que
Nouach- Ces deux verbes paraîtraient même plus anciens que le premier.
à cause de leur caractère figuré si prononcé.

3 Dillmann, Genesis, p. 17. — Ewald. Gesch. des V. Isr.3, Il, p. 128;

Dillmann, Ex. Lev-, p. 216. — Delitzsch avait fait finement ressortir ces

différences {Zeitschr-, 1882, p. 292, etc.), et Dillmann, dans son Comment

sur le Deut., paru en 1886, dit, à 5 : 15 et en citant Delitzsch, qu* « en

regard de la division tripartite du monde et de l'emploi de nouach Ex.
20 : 11, il faut considérer que la lr0 partie de ce v. n'a point été formulée

d'après A • (ou le document élohiste), c.-à-d. d'après Gen. 1-2 : 3.



LE JOUR DU SEIGNEUR 591

prophétique; 3° celui dit 2e1 Elohiste ou théocratique, entrevu
d'abord par Ilgen, puis fortement constaté par Hupfeld1. Nous

désignerons, pour abréger et avec Dillmann, le 1er par A, le 2d

par C et le 3e par B.

Auquel des trois documents appartenait le texte du Décalogue

Ex. XX, tout au moins en substance? Ewald répondait:
au document élohiste, qu'il appelait le Livre des origines ; et
Renan a reproduit récemment cette opinion, qui même joue
un grand rôle dans sa conception de l'histoire religieuse
d'Israël2. — La plupart des autres critiques, par contre, mettent
en avant le document B : Delitzsch et Wellhausen, Dillmann
et Bruston, récemment Westphal3. — Observons aussi qu'on
signale un rapport si intime entre B et C qu'ils représenteraient

également le jéhovisme ou prophétisme, et constitueraient

en conséquence le document jehoviste dans le sens

large du mot4.

Maintenant, pour donner quelque idée de l'importance du

document B, indiquons brièvement d'abord comment il est

considéré par Dilltnann. Son signe le plus caractéristique est

l'emploi persistant du mot Elohim pour désigner Dieu, même

après Ex. III, 13-18. L'auteur appartenait au royaume des dix
tribus ; il était antérieur aux prophètes Amos et Osée, sans

pouvoir être facilement placé avant la moitié du huitième siècle.

B a été connu de l'auteur de C, qui a eu à sa disposition
les sources utilisées par B et peut-être encore d'autres sources
écrites. Dillmann appelle ailleurs B le plus ancien écrit biblique

qui nous ait été conservé5, et il dit dans la préface de son
Commentaire sur Ex. Lev. (p. VI) : « B et S (il désigne ainsi un

1 Voir Westphal, p. 125-141, 204-216 ; Delitzsch, Genesis \ p. 34...

- Gesch. des V. Isr.3, Il, p. 229; Alterth.3, p. 138. — Revue des Deux
Mondes, mars 1886, p. 258; Hist, du peuple d'Isr., Il, 1889, p. 377, 397.

3 Pour Delitzsch, Zeitsch., 1880, p. 338 (d'après Strack, art. Pentat., p.
445). - Pour Wellhausen, Proleg. zur Gesch. Isr. '¦', 1886, p. 410; Dill-
mann, Ex. Lev., p. 219. — Pour Dillmann, Numer., p. 616. Cp. Ex. Lev.

p. 200. - Pour Bruston, Revue de théol. et de phil, 1887, p. 339. 368. —
Pour Westphal, p. 293.

'' Dillmann, Numer., p. 615, 633; Wellhausen, Proleg-, p. 6, etc.
5 Numer., p. 615-633 ; 655.



592 L. THOMAS

recueil de lois données sur le Sinai, recueil sur lequel nous
aurons à revenir et que nous appellerons le Livre de sainteté)
renferment les lois les plus anciennes, des lois très anciennes

(älteste und sehr alte Gesetze). A, C et D (l'auteur du Deutéronome)

y ont puisé: C et D littéralement, A plus librement. »

— Benan aussi, considère B comme un document très ancien,
il l'appelle le Livre des légendes du Nord et estime qu'il a été

rédigé, de même que le Livre dés guerres de l'Eternel ou le

Jaschar, vers 900 avant Jésus-Christ1. — Selon Knobel, dans

sa Genesis de 1880, le Jaschar, « c'est-à-dire le Livre du

droit, » serait différent du Livre des guerres de l'Eternel et,
« dans ce qu'il a de vraiment homogène, s correspondrait au 2a

Elohiste. — Pour Ewald, le 2dElohiste est ce qu'il appelle « le
3e Narrateur » ou trie Livre des alliances, » et il a été rédigé au

temps de Samson. — L'école Reuss-Wellhausen croit que C

est plus ancien que B et a été employé pour lui, non l'inverse.
Elle n'en attribue pas moins une assez haute antiquité à B.

Pour Kuenen, en particulier, C date des environs de l'an 800 et

B, de l'an 750 2.

Mais l'antiquité de B n'est pas seule à nous intéresser ici.
C'est par le moyen de ce document que nous est aussi

parvenu le Livre de l'Alliance (Ex. XX, 22-XXIII), où, selon Dill-

mann, on reconnaît des traces de sources écrites plus anciennes

que B. Ce qui est vrai du Livre de l'Alliance, doit l'être plus
encore du Décalogue, dont l'importance est unique, et Dillmann
ne manque pas de le faire ressortir3.

Delitzsch, dans son étude sur le Décalogue, n'insiste point
sur ce que Ex. XX, 2-17 paraît provenir de B ; mais, avec sa

compétence exceptionnelle comme hébraïsant, il présente des

considérations générales du plus haut intérêt sur le style et le

point de vue de ce texte. Ce sont ceux des documents jéhovistes

et du Deutéronome, et ils n'ont rien de spécialement élo-

1 Nomb. 21 : 14 ; Jos. 10 :13 ; — 2 Sam. 1 : 18. — Revue des Deux Mondes,
1886, p. 27, 244, 264.

2 Westphal, p. 219; - 217, 193. Ewald, Gesch. des V. Isr."-, 1, p. 91. -
Dillmann, Numer., p. 630-633.

3 Ex. Lev., p. 320, - 201.



LE JOUR DU SEIGNEUR 593

histe. Ils présentent le reflet le plus immédiat de l'individualité
de Moïse, et le texte des paroles de l'Eternel entendues au

pied du Sinai devait être en harmonie intime avec la langue du
grand législateur, humble serviteur et ami de l'Eternel. On

rencontre le même point de vue, non seulement dans le
Décalogue, mais aussi dans d'autres documents liturgiques ou législatifs

très anciens conservés dans le Pentateuque, tels que la
bénédiction sacerdotale (qui devait avoir un retentissement si

prolongé jusque dans le culte de l'Eglise chrétienne), le signal
du départ de l'Arche, les fragments du Livre de sainteté.

L'empreinte jehoviste apparaît aussi dans le Deutéronome,
même renforcée ; et cela s'explique, dès que l'on admet que
l'individualité de l'auteur, formée sous la haute influence de

son modèle, en avait ainsi accentué et développé le type L
On sait qu'à la fin du 2d Commandement selon Ex. XX, il est

parlé de ceux qui aiment Dieu et gardent ses commandements.
Wellhausen voit ici, dans l'expression d'aimer Dieu, une trace
de l'influence exercée sur Ex. XX, 2-17 par le Deutéronome.
Dillmann combat cette opinion en disant d'abord que Ex. XX,
6 est déjà commenté dans Deut. VII, 9 ; puis, que l'expression
d'aimer Dieu, dans ce 1er v., est appelée par celle de haïr, qui
contraste avec elle et la précède dans le v. 5. — Selon Delitzsch,
non seulement ce n'est pas du Deutéronome que sont venues
dans le Décalogue l'expression et la pensée de l'amour de Dieu,
mais, tout au contraire, c'est le Décalogue donc l'action se fait
sentir dans le Deutéronome. Si l'expression d'aimer Dieu ne se

lit dans le Pentateuque que dans Ex. XX, 6 et le Deutéronome,
où elle joue un si grand rôle2, c'est que le commandement de

l'amour de Dieu, qui devait devenir si nettement dans leNou-

1 Zeitsch., 1882, p. 181-297. — Nomb. 6 : 22-27. Voir Zeitsch., 1882, p. 115.

- Nomb. 10 : 33-36. Voir Zeitsch., 1882, p. 234. - Ibid. p. 623. Selon

Delitzsch, la langue législative jehoviste ot deutéronomique se répercute
dans le Livre de sainteté, et la langue élohiste s'y prépare. 11 dit ailleurs
(p. 117) : « La langue élohiste de la Thora est pour nous la langue
sacerdotale, qui, écrite par des mains différentes et à différentes époques,remonte

jusqu'aux temps mosaïques. » — Zeitsch., 1880, p. 504; 1882,p. 115.
2 Deut. 6:5; 10 : 12; 11: 1, 22; 13: 3 ; 19: 9; 30: 6. 16, sans compter

5 : 10, où se retrouve exactement le texte même de Ex. 20: 6.

THEOL. ET PHIL. 1891. 38



594 L. THOMAS

veau Testament le premier et le grand commandement (Mat.

XXII, 38), apparut d'abord dans le Décalogue, ressemble ainsi

déjà dans l'Exode à une source et devient un fleuve dans le
Deutéronome. On retrouve ici une analogie que Delitzsch a

plus d'une fois signalée1 entre, d'une part, le rapport de

l'Exode, du Lévitique et des Nombres avec le Deutéronome, et,
de l'autre, le rapport des trois premiers Evangiles avec celui de

Jean. — En outre, si l'on considère, non plus les livres mêmes

du Pentateuque, mais l'histoire qu'ils racontent : la promulgation

du Décalogue au Sinaï et les derniers discours de Moïse à

son peuple, on reconnaîtra qu'il était naturel que la parole du

grand serviteur, au bout de sa longue carrière, fût comme
tout imprégnée de haute et mâle tendresse, et insistât en
premier lieu sur le devoir de l'amour de Dieu2.

1 Zeitsch.. 1882, p. 295. — 1880, p. 449. 508, 620, etc.
2 Selon Reuss {L'hist. s. et la Loi, p. 66), deux « faits incontestables

»s'opposent a l'opinion traditionnelle sur l'authenticité du texte du Décalogue
selon Ex. 20. L'un est la différence entre ce texte et celui de Deut. 5, et
nous en avons suffisamment parlé. L'autre réclame à son tour notre
examen, au moins en note. Reuss le formule ainsi : « Le texte, qui, selon

l'opinion universellement admise, se serait trouvé gravé sur les deux

Tables, est celui qu'on lit Ex. 20: 2-17... Ce texte se compose de 620 lettres.
Avec l'écriture carrée actuelle, o- texte, en ne tenant aucun compte des

marges et des interlignes (la séparation des mots n'était pas d'usage),
aurait, demandé lm25 de superficie, même en ne calculant pour chaque
lettre que l'espace minime de 25 cm2. En prenant en considération la
forme des lettres antiques, cet espace est absolument insuffisant. Qu'on
évalue maintenant le poids de ces tables et qu'on le mette en regard de
la hauteur du Sinaï et des forces d'un octogénaire. »

La réfutation faite par Delitzsch de cette objection nous semble très
forte. « Ces remarques, dit-il (Zeitsch., 1882. p. 296...), reposent sur une
fausse supposition. Des tables destinées à être exposées au public et vues
de loin peuvent demander des lettres de 25 cm'2, et encore ce serait trop.
Mais les Table3 de l'Alliance ne devaient pas étaler le Décalogue: elles
devaient en garder le document ».

Delitzsch observe en second lieu que les deux Tables devaient, d'après
Ex. 32 : 15. être écrites des deux côtés et qu'ainsi la superficie requise
doit être réduite de moitié. Comme, de plus, il est probable que chaque
table n'était point un carré parfait, mais un carré long, la superficie
nécessaire pour chacune des deux faces aurait pu. même dans le cas où



LE JOUR DU SEIGNEUR 595

§ 2. Autres lois sabbatiques directes.

A partir du Décalogue (Ex. XX) on trouve disséminées dans
le Pentateuque plusieurs autres lois sabbatiques directes, mais

ne faisant qu'expliquer, préciser et compléter le 4e Commande-

chaque lettre aurait eu 25 cm2, n'être que de % de m2, avec une longueur
de 1 m. et une largeur de 3/< de m.

Delitzsch, pour faire ressortir tout ce qu'il y a d'exorbitant a réclamer
25 cm2 pour chaque lettre, décrit ensuite 4 antiques monuments sémitiques
qui peuvent être rappro liés des deux Tables: 1° La table des sacrifices
qui a été trouvée à Marseille et qui forme un trapèze long de 69 cm. et
large de 35 : sa surface qui n'a que Va de m2, compte plus de 800 lettres,
dont chacune n'a qu'un peu plus de 1 cm2; et encore les syllabes sont-elles
assez distantes les unes des autres (Cp. Encyl. des se. rei, VI, p. 759, 768);
— 2° L'inscription de Siloé, dont le rectangle a 70 cm. de long, 35 de

large, et qui a contenu primitivement en 6 lignes 210-220 syllabes (Cp.
Encycl des se. rei, VI, p. 770); — et enfin deux monuments assyriens qui
méritent surtout notre attention.

Le premier a été trouvé dans un temple d'Assonrnazirpal, découvert par
Eassam a l'est de Mossoul, et décrit dans l'ouvrage de Mürdter: Kurz-
gefasste Geschichte Babyloniens u. Assyriens (mit Vorwort und Beigaben
von Fried. Delitzsch, Stuttgart, 1882, p. 271). Assournazirpal régnait a
Ninive dans la 1™ moitié du 9e siècle (Archinard, Israël et ses voisins
asiatiques, 1890, p. 141,325).« Sur un carré pavé (gepflasterten), dit Delitzsch,
s'élevait un autel, au haut duquel conduisaient 5 degrés, et près de là
était un coffre de marbre avec un pesant couvercle. Dans le coffre se

trouvaient 2 tables d'albâtre avec des inscriptions identiques, tandis
qu'une 3° table, avec la même inscription, était en haut sur l'autel. La
découverte de ces tables fit la plus vive impression à Mossoul et dans
tous les environs. Avec la rapidité de l'éclair se répandit le bruit qu'on
avait trouvé les Tables de la loi de Moise, et la violente excitation qui
s'emp;irade la population rendit même assez difficile la tâche de Rassam.
Les tables d'albâtre, comme me l'apprend Fréd. Delitzsch, qui a pris lui-
même les mesures sur l'original, sont larges de 22 cm., longues de 32.

Elles sont écrites des deux côtés et renferment en tout 49 lignes écrites,
en gros 570 signes. — Fréd. Delitzsch m'a aussi communiqué la description

d'une autre inscription assyrienne, et voici ses propres paroles:
« La table de pierre du Roi Ramman-Nirar, trouvée a Kileh Schergat (ou
Kalah Shergat) et publiée IV K. 44, 45, se distingue particulièrement
par la beauté et la grandeur de ses caractères cunéiformes. Elle peut
avoir (je donne ces mesures de souvenir) 30 cm. de largeur. 52 de

longueur, 5 d'épaisseur ; elle est assez lourde, mais peut être portée. Les



596 L. THOMAS

ment. Nous examinerons leurs données au triple point de vue

du repos du sabbat, de son caractère religieux, de la bénédiction

qu'il renferme. Mais auparavant passons en revue ces lois

elles-mêmes, pour constater les occasions dans lesquelles elles

furent prononcées, leurs contextes respectifs dans nos saints

Livres, les vénérables documents dont la plupart furent
extraites.

signes écrits ont à peu près 1 cm. de haut ; plusieurs, jusqu'à 2 Vs cm.
de large. Encore ici les deux côtés sont écrits. Le côté de devant renferme
36 lignes ; le côté de derrière, 44. Si l'on compte les signes écrits, c.-à-d.

non les traits en forme de clou ou de coin, mais les signes des syllabes,
composés souvent d'un grand nombre de traits, on trouve à peu près
360 signes écrits sur la face antérieure, environ 500 sur l'autre, en tout
860. » — Ramman-Nirar régna de 810 à 781. (Archinard, p. 166.)

« Ce sont surtout les tables d'albâtre, continue Franz Delitzsch, qui
me paraissent avoir de l'analogie avec les Tables de l'Alliance. Le récit
biblique ne désigne que d'une manière générale, comme pierre (px)> la

matière qui portait l'écriture, et il ne donne aucune indication de

mesure... L'écriture a été gravée (finti' Ex. 32: 16) non avec le ciseau (Meis-

sel), mais avec le burin, le poinçon (Grabstichel, ay. Job 19 : 24); la
gravure était peu profonde, comme elle est pour la pierre de Mésa et pour
les tables de bronze de l'antiquité classique. Les 2 tables n'étaient point
des blocs de pierre, à en juger par leur nom (flirilb). qui implique qu'elles
n'étaient pas très épaisses (voir Eiehm, Handu)., p. 208a). »

tj^ vient du verbe rn1?, mot hébreu inusité et de la même famille que
?.evk6ç, luc-eo, leuchten. Il signifie en arabe briller et de là être poli, lisse
(Gesen.).

L'inscription de Mésa (Moab) est ÌEdiquóe.par Schrader et Ph. Berger
comme la plus ancienne inscription d'alphabet sémitique qui ait été
trouvée (Handw., p. 986; Encycl des se. rei, Vi, p. 770). Elle remonte à

près de 900 ans av. J.-C- (Leçon d'ouverture de Ph. Berger. Paris, 1890,

p. 33. Encycl. des se rei, IX. p. 256). — Ph. Berger a réfuté brièvement
l'opinion de Reuss sur la prétendue impossibilité des deux Tables descendues

par Moïse, en ces mots: «On croyait alors que ces premiers caractères
devaient être extrêmement grands. La découverte de la stèle de Mésa a

modifié nos idées sur ce point. Savez-vous quelle place occuperait le
Décalogue en caractères de la dimension de la stèle de Mésa Il tiendrait
sur deux tablettes de 0,m50 de haut sur 0,m35 de large, c.-à-d. à peu près
des dimensions que les grands peintres de la Renaissance, guidés palle

sentiment des proportions, ont données aux tables de la Loi. L'argument

n'était donc pas bon. » (Leçon d'ouvert., p. 35.)



LE JOUR DU SEIGNEUR 597

A. Les lois elles-mêmes.

Elles se trouvent Ex. XXIII, 42; XXXI, 12-17 ; XXXIV, 21 ;

XXXV, 1-3 ; Lév. XIX, 3, 30; XXIII, 3, 38 ; XXVI, 2 ; Nomb.
XV, 32-36; XXVIII, 9, 10. Nous ne reparlerons guère du seul

passage du Deut. (V, 12-15) qui ait trait au sabbat.
Ex. XXIII, 12 fait partie du Livre de l'Alliance, c'est-à-dire

des premières lois données par l'Eternel après le Décalogue et

par le moyen de Moïse, mais avant le solennel sacrifice de

l'Alliance (Ex. XXIV, 3-11). « Avant de répandre sur le peuple
le sang d'un des deux bassins, est-il dit v. 7, Moïse prit le livre
de l'alliance et le lut en présence du peuple." Ils dirent : Nous

ferons tout ce que l'Eternel a dit. » —D'après les v. 3, 4, Moïse

avait fait une première communication des paroles qu'il avait
entendues sur la montagne, puis les avait écrites.

Le Livre de l'Alliance devait donc s'étendre de Ex. XX,
22 à la fin du c. XXIII. Il ne comprenait pas proprement le

Décalogue, que le peuple avait ouï de la voix même de Jéhovah

et que Jéhovah s'était réservé d'écrire sur des tables de

pierre. Mais l'Alliance n'en impliquait pas moins l'obéissance

au Décalogue, qui pouvait même être appelé les paroles de

l'Alliance (Ex. XXXIV, 28). N'avait-il pas, d'ailleurs, la plus
intime connexité avec les instructions données à Moïse sur le
Sinaï, peu après l'éclatante promulgation? N'était-il pas en

quelque sorte leur constante préoccupation, leur thème
fondamental, leur racine et leur centre? Conf. Dillmann Ex. Lev.

p. 256.

L'importance du Livre de l'Alliance ressort bien des lignes
suivantes : « Le Décalogue (Ex. XX) que tous les narrateurs
font remonter à Moïse et qu'ils mettent aussb, comme parole
immédiate de Dieu, au-dessus de toutes les autres lois, et le Livre
de l'Alliance prouvent déjà que de bonne heure il y eut en

circulation des lois rangées par groupes de 5 ou de 10. Il n'y
a aucune raison de se refuser, avec Wellhausen et Kuenen, à

les placer avant le 8e ou le 7e siècle, puisque l'affirmation de

Kuenen que la littérature israélite n'aurait commencé qu'avec



598 L. THOMAS

le 8e siècle, est contredite par de nombreux restes d'écrits plus
anciens et par des données comme celles de Nomb. XXI, 4;
2 Sam. I, 17 ; 1 Rois XI, 41, etc. L Les raisons alléguées dans

mon commentaire sur l'Exode (p. 220), de même que le témoi-
1 Ed. Naville, rendant compte dans la Biblioth. univers, de mars 1890»

d'une « découverte archéologique qu'on peut appeler l'une des plus
importantes de notre sièele, » à savoir la trouvaille, vers la fin de 1887, des

tablettes cunéiformes de DTl-el-Amarna, s'exprime ainsi, p. 605 : « Un
fait demeure établi, c'est qu'on écrivait le babylonien clans les villes du

pays de Canaan deux siècles avant l'établissement des Israélites. Ce

n'était donc pas une contrée tout à fait illettrée, bien au contraire. Je ne

puis que mentionner ici l'importance capitale de ce fait pour la critique
de l'Ancien Testament, quelle que soit la tendance avec laquelle on
l'aborde. U est évident que l'idée, fort à la mode aujourd'hui, que les

écrits des Hébreux ne peuvent pas remonter à une haute antiquité, parce
que, pratiquement, l'écriture était chose inconnue en Judée avant l'âge
de David, il est évident, dis-je, que cette idée a reçu un rude coup. En
revanche il est clair aussi que l'influence de Babylone sur le pays de

Canaan, la diffusion de l'écriture et des traditions babyloniennes en

Palestine, remontent beaucoup plus haut qu'on ne pensait, au delà
même de la naissance des Israélites comme peuple. » — Le Journal de

Genève du 7 août 1888, parlant déjà de cette découverte d'après un article
de Sayce, disait : « Nous sommes sûrs désormais, non seulement que le

peuple de Canaan savait lire et écrire avant la conquête israélite, mais

qu'il écrivait sur brique. Les « scribes » mentionnés au livre des Juges
dans la chanson de Deborah, sont devenus une réalité historique. » —
Ces derniers mots doivent faire allusion a Jug. 5 : 14, où la Version de

Lausanne avait déjà bravement traduit : De Makir sont descendus ceux

qui commandent, et de Zàbulon, ceux qui portent le bâton de l'écrivain ("isb

t25.Ç3 tpai^tì)- — * Les résultats auxquels nous conduit l'étude des ins

criptions, a dit Ph. Berger (Leçons d'ouvert, p. 44), semblent suivre une
marche inverse de ceux auxquels aboutit la critique pure (pour nous,

l'hypercritique). A mesure que la critique rajeunit les textes, les

inscriptions tendent à en relever la valeur historique et à en rehausser

l'antiquité- On a dit que les Juifs n'ont pu avoir connaissance des

cosmogonies chaldéennes qu'à l'époque de la captivité, et voici que
plusieurs centaines de tablettes cunéiformes viennent d'être trouvées à

Tell-el-Amarna en Egypte. S'il faut en croire M. Oppert, dont la
compétence est si grande en ces matières, elles prouveraient que l'assyrien
était écrit et parlé sur la côte de Syrie et jusqu'en Palestine 1700 ans
avant notre ère. » A. Sabatier a cité ces mêmes paroles, en se les

appropriant, comme conclusion d'un article sur La modernité des prophètes, par
E. Havet (Journ. de Genève, 29 mars 1891).



LE JOUR DU SEIGNEUR 599

gnage du Deutéronome, font penser beaucoup plus aux
premiers siècles de la possession du pays, pour le plus tard aux

temps de Samuel, bien que la rédaction porte des traces d'une

époque plus récente (par exemple Ex. XXIII, 31). Tout l'essor

que prit le peuple à partir de Saul et de David, suppose que la

loi de Jéhovah avait déjà exercé une action éducative. » (Dill-
mann, Numer. p. 644.) —

« Tout le morceau Ex. XX, 22-XXIII, 33, dit le même
théologien à la page du Commentaire sur l'Exode qui vient d'être
indiquée, peut se diviser en 2 sections: a) Drescriptions XX,
22-XXIII,19; 6)Promesses XXIII,20... Les prescriptions, rédigées

avec concision et extrêmement variées de contenu,
ferment proprement tout un recueil de lois, dont la plupart sont
du domaine légal et éthico-religieux, tandis que d'autres,
relativement courtes et auxquelles nulle prééminence n'est
attribuée, sont cérémoniales... Du reste, ce code a été rédigé pour
le peuple, et c'est aussi pour cette raison que les diverses

prescriptions ont été très brièvement formulées1. » —

Ex. XXXI, 12-17 renferme un dernier message donné par
l'Eternel après les instructions relatives au Tabernacle et aux
vêtements sacerdotaux (XXV-XXXI, 11), et avant la remise des

Tables du Témoignage (XXXI, 18). C'est en descendant de la

montagne que Moïse aperçut le veau d'or. — Dillmann rapporte
que selon l'opinion ordinaire des théologiens juifs ou chrétiens,

cette prescription sabbatique aurait été ajoutée afin que
les Israélites observassent le sabbat pendant la construction
du Tabernacle; mais il ne voit dans le texte aucune trace de

ce but spécial, il remarque que l'enseignement sur le sabbat

comme signe de l'Alliance, qui est joint à la prescription, ne

se retrouve pas ailleurs dans le Pentateuque, et il en conclut

que c'est à cause de l'importance intrinsèque du passage qu'il
1 Selon Dillmann, « le rédacteur du Pentat. a fait dans le Livre de

l'Alliance, non seulement des abréviations, mais encore parfois des

additions, en tout cas 23: 15, comme cela est manifeste, et 23 : 13, aussi
dans 22 :20-23 et peut-être 24 b et 30. On ne peut pas, non plus, admettre
qu'originairement la même phrase revînt 2 fois (23 : 9: 22 : 20). Dans les

promesses, 23 : 3 6-33 est sûrement une addition, de même que quelques
parties des v. 23-25. »



600 L. THOMAS

a été placé à la fin d'une série d'instructions données sur le

Sinaï. Toutefois la traduction que donne Dillmann des 1ersmots

du message que Moïse devait transmettre1, traduction
pleinement autorisée, sans être nécessaire, nous paraît appuyer
elle-même l'opinion commune, qu'il faudrait peut-être associer
à la considération émise par le professeur de Berlin. —

Ex. XXXIV, 21 figure dans une nouvelle série de lois
données à Moïse sur le Sinaï (v. 10-26). Elles le furent après
le renouvellement de l'Alliance et ont beaucoup de rapport
avec celles du Livre de l'Alliance, tout en étant moins
nombreuses et en se rapportant au culte. D'après le v. 27,
l'Eternel dit à Moïse : « Ecris ces paroles, car c'est conformément
à ces paroles que je traite alliance avec toi et avec Israël. » Cette

série de lois, appelée d'ordinaire la loi des secondes Tables, a

été aussi nommée la Loi du renouvellement de VAlliance'1 et

pourrait être encore désignée comme le Second livre de

l'Alliance. —
De même que les instructions sur le Tabernacle et les

vêtements sacerdotaux avaient été terminées par le rappel de la

loi sabbatique, Moïse, avant de communiquer au peuple ces

instructions, débute par lui rappeler cette loi (Ex. XXXV, 1-3).
Les deux places opposées qui lui sont ainsi successivement
données, peuvent s'expliquer également par son importance et

son actualité. « Que la loi doive être aussi observée pendant la

construction du Tabernacle, dit Dillmann, cela se comprend
de soi-même, mais ce n'est pas là le motif de la place qui lui
est ici donnée : le v. 3 montre que la portée de la loi est

générale el que celle-ci est donnée pour le temps de l'établissement

en Canaan.» —

Les livres dits de l'Exode, du Lévitique ; des Nombres sont
étroitement liés et présentent en gros un ordre fort
remarquable, comme le montre l'analyse du théologien que nous

1 « Cependant (jedoch) vous devez garder mes sabbats. » Nous traduisons

avec Segond : Vous ne manquerez pas d'observer mes sabbats. La
conjonction ak, d'après Gesenius, peut signifier : certainement, seulement,
cependant.

2 Lotz, Quœstiones, p. 82.



LE JOUR DU SEIGNEUR 601

sommes heureux de pouvoir citer aussi souvent. Il range Ex.
XXXV—Nomb. X, 10 sous ce seul titre : Etablissement des
institutions de la communauté en Sinai, et divise cet ensemble en
6 sections : 1° Construction du Tabernacle et confection des

vêtements sacerdotaux, Ex. XXXV-XL ; 2° Loi sur les sacrifices,
Lév. I-VII ; 3° Installation du sacerdoce, VIII-X; 4° Lois sur la

pureté et le Jour des expiations, XI-XVI; 5° Autres lois, XVII-
XXVII; 6° Ordre du camp et distribution des Lévites, autres
lois et préparatifs pour le départ du Sinaï, Nomb. I—X, 10.

La 5me de ces sections, qui nous intéresse spécialement,
compte 6 parties : A) Prescriptions sur l'immolation des

animaux, le lieu des sacrifices, la manipulation du sang, Lév.
XVII ; B) Lois de sainteté, XVIII-XX ; C) Prescriptions sur les

prêtres, les offrandes, les sacrifices, XXI-XXII ; D) Loi sur les

fêtes, XXIII; E) Divers, XXIV; F) Les années saintes, exhortation

finale, XXV-XXVI ; 67-) Vœux, interdits, dîmes, XXVII.
La partie B embrasse elle-même 3 chap, du Lévit., constituant

autant d'articles : chap. XVIII, lois sur le mariage et la

chasteté; c. XIX, lois sur la vie religieuse, morale et civile ;

c. XX, pénalités et exhortation.
Le c. XIX vise à deux reprises le sabbat. Après une

introduction historique : L'Eternel parla à Moïse et dit : Parle à

toute l'assemblée des enfants d'Israèl, viennent, d'abord, une
exhortation générale formulant un des plus grands principes
de l'Alliance mosaïque (v. 2) : Soyez saints, car je suis saint,
moi l'Eternel votre Dieu, puis toute une série de prescriptions

à la 2de personne du singulier ou du pluriel, fort diverses
de nature, mais toutes reliées au grand principe et justement
comparées au Livre de l'Alliance. — La lre de ces prescriptions,

concernant en partie le sabbat, est ainsi conçue (v. 3) :

Chacun de vous respectera sa mère et son père, et observera

mes sabbats. Je suis l'Eternel votre Dieu. — Dillmann croit
pouvoir diviser toutes ces prescriptions en 2 séries, l'une
allant du v. 2 & (ou 3) au v. 29 ; l'autre, du v. 30 au v. 36

(ou 37), même discerner un parallélisme entre chaque série

et le Décalogue (v. 3-10, 11-18; 30-32, 33-36). Quoi qu'il en
soit de cette hypothèse, l'ordre d'observer le sabbat revient



602 L. THOMAS

v. 30, en ces mots : Vous observerez mes sabbats et vous
révérerez mon sanctuaire. Je suis l'Eternel. —

La partie de beaucoup la plus considérable de Lév. XXIII,
se rapporte aux fêtes à sainte convocation, sur lesquelles nous
reviendrons. Le sabbat est nommé en lre ligne, v. 3. Il en

est de nouveau question vers. 37, 38, où le sabbat est distingué

des autres fêtes mentionnées et fait l'objet d'une exhortation

particulière. —
Lév. XXVI, 2 est identique à XIX, 30, mais le nouveau

contexte est très significatif. Après qu'il a été parlé c. XXV
des années saintes (année sabbatique et jubilé), XXVI, 1, 2

renferme trois des prescriptions les plus fondamentales de la

Loi (point d'idolâtrie ; respect des sabbats et du Sanctuaire) ;

puis vient dans le reste du chapitre l'énumération des bénédictions

ou des malédictions qui seront le partage d'Israël
suivant sa conduite, enumeration dont la portée générale ressort
du dernier v. du chapitre : Tels sont les statuts, les

ordonnances et les lois que l'Eternel établit entre lui et les enfants
d'Israël sur la montagne du Sinaï par Moïse. —

Le livre des Nombres ne renferme que deux passages
sabbatiques : XV, 32-36, XXVIII, 9, 10. Dans le 1er, qui se

rattache à la marche des Israélites du Sinaï au désert de Paran

(X, Il-XXII, 1), il est dit: Comme les enfants d'Israël étaient
dans le désert, on trouva un homme qui ramassait du bois le

jour du sabbat. Ceux qui l'avaient trouvé... l'amenèrent à

Moïse, Aaron et toute l'assemblée. On le mit sous garde L calce

qu'on devait lui faire n'avait pas été déclaré. L'Eternel dit
à Moïse : Cet homme sera puni de mort ; toute l'assemblée le

lapidera hors du camp. Toute l'assemblée le fit sortir du camp
et le lapida. Dillmann suppose que cet épisode a été placé
ici comme exemple de la désobéissance « à main levée, » dont
il est parlé v. 30, 31. — Mais comment ne savait-on pas la

peine méritée par ce coupable? N'avait-il pas été déjà révélé

que c'était la mort (Ex. XXXI, 15; XXXV, 2) On pouvait
ignorer le genre de mort, ignorer en particulier si le peuple

1 Segond : en prison. Nous avons traduit comme la Version de Lausanne,
Bunsen, Dillmann (in Gewahrsam).



LE JOUR DU SEIGNEUR 603

devait sévir lui-même ou s'en remettre à l'Eternel. En fait, ici
seulement la lapidation est stipulée comme peine de la violation

du sabbat. — Nomb. XXVIII, 9, 10 est relié au séjour
d'Israël en Moab (XXII, 2—XXXVI, 13) et se trouve dans un
chap, qui ne traite que des temps fixés pour les sacrifices.
Aussi indiquet-il le sacrifice, l'offrande et la libation pour le
sabbat. —

Si, parmi les passages passés en revue, Ex. XXIII, 12 appartient

au livre de l'Alliance, plusieurs paraissent provenir en

tout ou partie d'un autre document presque de même importance

et que de récents travaux ont mis de plus en plus en
lumière. On l'appelle tantôt le Livre de sainteté ou la Loi de

sainteté, tantôt Lois du Sinai1. Nous adoptons la lrede ces

dénominations, comme plus comprehensive que la 2de et plus
précise que la 3me, car les lois provenant de ce document ne
furent pas les seules données à Moïse sur le Sinaï. Il y eut en

outre, tout au moins, celles de Ex. XX, 22-XXIII ; XXX-XXIV,
17; XXIV, 10-26, à l'exception de quelques versets peut-être.

Ewald a le premier signalé et caractérisé ce document2. La 2de

moitié du Lévitique, observe-t-il, renferme une masse de lois

1 Lotz, Quœstiones, p. 103, etc. — Le 2d de ces noms a été donné par
Klostermann en 1877 et adopté par Delitzsch. Voir Zeitsch-, 1880, p. 618.

— Dillmann dit a propos de Lév. 17-27 : « Ces chap, renferment diverses

lois sur les obligations des Israélites comme membres du peuple de Dieu.

Malgré leur variété, elles sont toutes présentées comme lois du Sinaï,
c.-à.-d. comme communiquées a Moïse sur le Sinaï et non à son pied (d.h.
auf, nicht am Sinaï) selon la teneur des souscriptions (Unterschriften)^ :

46; 27 : 34. Il n'y a, il est vrai, de suscription (Ueberschrift) correspondante

que 25: 1, mais on ne voit pas pourquoi celle-ci ne se rapporterait qu'aux
lois des c. 25-27, et on comprend très bien son insertion à cause du récit
intercalé 24 :10-23. Ce qui est encore plus important, c'est le caractère

spécial, plus «m moins prononcé, qui se remarque dans le style Vortragsweise)

de la plupart des morceaux k partir du c. 17. Voilà pourquoi nous

groupons les o. 17-27, brièvement, sous le nom de Lois du Sinaï, dans le

sens précisé plus haut. » — Dans la page suivante, DillmaDn annonce

qu'il désignera désormais le document utilisé pour ces chap, par la
simple lettre S.

2 Gesch. des V. Isr.3, p. 232-235. — Delitzsch, Zeitschr., 1880, p. 620;

Dillmann, Ex. Lev., p. 533.



604 L. THOMAS

formulées très brièvement ou plutôt sous forme d'oracles, qui
ont été certainement retravaillées par le rédacteur du Livre
des origines, mais qui pour le fond ont un cachet très particulier

et d'une très haute antiquité (uralt). Elles se distinguent
par les mots solennels : Je suis l'Eternel, placés au début ou
à la fin, et désignant ces lois comme émanées directement de

l'Eternel, et elles représentent le prophète des plus anciens

temps comme absolument dominé par le divin message. Déjà
les prophètes du IXmo et du VIIImo siècle s'expriment autrement,

en disant -.Ainsi parle l'Eternel. On reconnaît aussi dans

ces lois, surtout dans celles du c. XIX, des traces irrécusables
de leur ancien groupement quinquénaire, analogue à celui du

Décalogue. La langue de ces lois paraît refléter le vrai mo-
saïsme de la plus haute antiquité. Le Livre de l'Alliance a lui-
même une manière beaucoup plus détaillée et plus précise.

Plus tard, Kayser, de l'école Reuss-Wellhausen, frappé de

certaines ressemblances entre les lois du Livre de sainteté et le
livre d'Ezéchiel, voulut prouver que comme Graf l'avait déjà
supposé, ce prophète était aussi l'auteur du 1er livre. Mais il fut
si fortement réfuté soit par Klostermann, soit par Nöldeke et

Kuenen, que la thèse fut dès lors abandonnée. Le Livre de

sainteté ne fut plus regardé par l'école hypercritique comme
l'œuvre d'Ezéchiel, mais Wellhausen ne l'en envisagea pas
moins comme se rattachant à la période de l'exil, et même

Smend, comme décidément postérieur à Ezéchiel1.
D'un autre côté, Delitzsch a consacré une de ses Etudes

critiques sur le Pentateuque à ce qu'il appelle la Loi de sainteté2.

Il voit son caractère le plus saillant, d'une part, en ce qu'elle
appuie ses prescriptions par la formule: Je suis l'Eternel; de

l'autre, en ce qu'elle insiste sur ce que Jéhovah est le Saint et
celui qui sanctifie Israël. Mais, comme d'autres théologiens, il
reconnaît des extraits de ce recueil ailleurs que dans Lév.

XVII-XXVI, p. ex., Ex. XXXI, 12-14; Lév. XI, 43-45 ; Nomb.

XVI, 37-41. Il va de soi que les lois du recueil lui sont anté-

1 Delitzsch, Zeitschr., 1880, p. 617... Cp. Gautier, Mission du proph.
Ezéchiel, p. 56. — Kenan dit être à cet égard du même avÎB que Reuss et
Wellhausen (Revue des Deux Mondes, décembre 1886, p. 812).

5 Zeitschr-, 1880, p. 617-626.



LE JOUR DU SEIGNEUR 605

rieures. Il serait vraisemblablement postérieur au document

jehoviste et au Deutéronome, antérieur au document élohiste.
Son contenu à la fois est présupposé par le Deutéronome et le

présuppose.
Mais c'est Dillmann qui nous paraît avoir fait l'étude la plus

complète de ce document, soit dans ses Commentaires sur
l'Exode, le Lévitique et les Nombres, soit dans la dissertation
générale qui suit son Commentaire sur Nombres-Josué (p. 591-

690). — Après avoir, dans cette dissertation, analysé le document,

il s'occupe spécialement de sa date et dit en particulier
(p. 640) : « Il faudrait donc considérer comme résultat que dans

l'Exode, le Lévitique et les Nombres, il y a toute sorte de lois

qui trahissent par certains caractères de fond ou de langage une
source commune, à savoir Lév. XVII-XXVI ; Ex. XXXI, 13..,
Lév. V, 1-6, 21-24 a, etc. Ces fragments ne suffisent pas pour
la reconstruction d'un tout complet avec plan et ordonnance

précises. Mais on peut dire que le commandement de la sainteté,

qui dans le Livre de l'Alliance (Ex. XXII, 30) n'apparaît
qu'à côlé de plusieurs autres, est ici présenté comme idée
directrice et que les prescriptions sur la pureté comme sur les

sacrifices, les offrandes, les fonctions des prêtres, lui sont
également rattachées. Les lois renfermées dans ce recueil étant

présentées comme données par Dieu à Moïse sur le Sinaï, nous
les avons réunies sous la rubrique S. Si l'on considère, en

outre, que le discours final (Lév. XXVI, 3-45), qui en fait
sûrement parlie, correspond exactement par son plan et sa tenue

(in Anlage und Haltung) à celui du Livre de l'Alliance (Ex.
XXIII, 20-23) et à celui du Deut. (c. XXVIII), on est conduit
à conjecturer que ce recueil avait une fois son introduction
historique et formait ainsi un vrai tout, mais que les rédacteurs

du Pentateuque, n'ayant pas besoin de cette introduction
à côté de Ex. XIX-XXIV (et aussi de Deut. I-IV), la laissèrent
de côté et intercalèrent ici et là, fragmentairement, quelques-
unes des lois du recueil, n'en insérant un gros bloc que dans

Lév. XVII. comme à la place la plus convenable. » —
Dillmann dit un peu plus loin : « Dans Lév. XIX, où l'ordre
primitif est le mieux conservé, l'antique division quinquénaire
et la forme d'oracle (rPH1 "'îstf)* dans laquelle de semblables



606 L. THOMAS

lois furent d'abord promulguées au Sanctuaire comme paroles
de Dieu, sont encore tout à fait reconnaissables. Le témoignage
du Deutéronome, qui reconnaît comme mosaïques de
nombreuses lois de S, a aussi un grand poids. En outre, on voit
dans A des fragments de S employés ou retravaillés, et
plusieurs de ses expressions techniques1. Mais il faut aussi reconnaître

que tous les morceaux de S ne sont pas également
anciens.... Si quelques expressions plus jeunes se trouvent
dans le texte actuel, il y en a, par contre, une multitude déjà

remplacées dans le Deutéronome par des expressions plus
courantes. On ne pourra donc pas admettre que le document ait
été composé ou assemblé après Ezéchiel, mais bien qu'il a été

retravaillé après l'exil (en profitant aussi d'Ezéchiel), surtout
Lév. XXVI, 3, fait d'autant plus admissible qu'il y a eu quelque

chose d'analogue pour Deut. XXVIII-XXX. En tout cas,
même Lév. XXVI, 3.., avec sa menace de l'exil, n'a de sens

qu'en face d'un peuple encore dans son pays, et cela
confirme que le recueil est antérieur à l'exil, peut-être même au

Deutéronome. Il serait difficile d'être plus précis, car on ne

peut ni conclure de la date des divers éléments celle du

recueil, ni méconnaître la possibilité qu'il ait été peu à peu
augmenté et étendu, ni démontrer que tous les morceaux qui
lui sont attribués lui appartiennent certainement. » —

Parmi les passages sur le sabbat énumérés précédemment,
il en est quatre ou cinq qui proviennent directement du Livre
de sainteté et en relèvent au plus haut degré, à savoir: Lév.

XIX, 3,30; XXIII, 3, 38 ; XXVI, 2, ce dernier identique à XIX,
30.

La question est beaucoup moins simple pour Ex. XXXI,
13-17. Les v. 13, 14 sont, il est vrai, généralement reconnus
comme empruntés à ce Livre. Mais le v. 15 paraît à Lotz

avoir été écrit par l'Elohiste; et quant aux v. 16, 17,
Delitzsch estime que peul-être le v. 17, qui a une importance
particulière, faisait partie du Livre; Dillmann serait disposé à y
voir l'influence du rédacteur du Pentateuque, et Lotz estimerait,

en définitive, que les deux versets se trouvaient dans le

« En particulier le tjynbx m,T V*: Ex. 6 : 2, 7, 29; 12: 12; 29:46;
Nomb. 3: 13.



LE JOUR DU SEIGNEUR 607

Livre avant de lui être empruntés par l'Elohiste. — L'opinion
de Lotz sur le v. 15 nous parait venir de ce que selon lui on
ne peut prouver que les anciens Israélites eussent déjà envisagé

la violation du sabbat comme digne de mort l ; mais
comment partager ce scrupule en présence non seulement du
verset lui-même, mais encore de Ex. XXXV, 2 et du récit
Nomb. XV, 32-36? —¦ D'autre part, nous serions porté à

admettre, avec Lotz et Delitzsch, que les vers. 16, 17 faisaient
partie du Livre de sainteté. Ils sont bien dignes d'y avoir figuré,
et nous sommes très frappé de l'originalité du 2d mot hébreu

par lequel le repos de Dieu au 7rae jour est désigné dans le

vers. 17 2. Ce mot ne se retrouve ni dans Gen. II, 2, 3, ni dans
Ex. XX, 11, et Dillmann aussi reconnaît qu'il est étranger à

l'Elohiste.
Quant aux autres passages sabbatiques qui ne semblent pas

empruntés au Livre de sainteté, d'après Dillmann, Ex. XXXIV,
21 vient du document C; Ex. XXXV, 1-3, de A, mais non

sans abréviation de la part du rédacteur du Pentateuque ;

Nomb. XV, 32-36 pourrait très bien provenir de A (sauf vers.
34 b), mais il peut aussi avoir été intercalé plus tard; Nomb.

XXVIII, 9, 10, serait vraisemblablement une addition
complémentaire faite à A, assez récente ou retravaillée plus tard,
dans le genre de Lév. IV, etc.3.

B. Le contenu des lois.

a) Le repos du sabbat.

Ce repos est plus strict et plus complet qu'on ne s'y attendrait.

Déjà Ex. XX, 10 le donne à entendre, car il y est dit:
Tu ne feras aucun ouvrage L Cette formule acquiert une

1 Delitzsch, Zeitschr., 1880. p. 622 ; 1882, p. 292. — Lotz, Quœstiones,

p. 101. 104. 84. — Ddlmann, Numer., p. 640; Ex- Lev-, p. 331.

2
tt>F)3»3i Cp. p. 590 note 2.

3 Ex. Lev-, p. 350; — p. 3">6, 357, 359. — Numer-, p. 86. Ce qui paraît
récent a Dillmann dans v. 34 i, c'est le mot -£n^, avec le sens de

determiner, fixer, qu'il a dans ce v. et dans Lév 24: 12. Voir aussi le Comment,

du même auteur a ce dernier v. — Numer., p. 181 : Eine jüngere oder

wenigstens eine später überarbeitete Ergänzung zu A-
'• ,-DfcÒ!?~"bp n's>2;rj-*6-



608 L. THOMAS

signification encore plus précise quand on constate que d'après
la Loi il devait y avoir comme jours de repos religieux, non
seulement les sabbats, mais encore le 1er et le 7me des jours
des Azymes, celui de Pentecôte, la 7me Neomenie, le Jour des

expiations, le 1er et le dernier des jours de la fête des Tabernacles

et que le repos devait être plus complet pour le sabbat
hebdomadaire et le grand Jour des expiations que pour tous
les autres jours susnommés. Pour ceux-ci, en effet, ce qui
était interdit, ce n'était point tout travail, mais seulement
tout travail professionnel des jours ouvriers, toute œuvre
servile, comme traduisent, après la Vulgate, Luther, Segond, la

Version de Lausanne, etc., traduction qui laisse à désirer, bien

que fort répandue. Ce repos moins strict n'excluait pas, par
exemple, la préparation de la nourriture nécessaire, comme
cela est dit expressément Ex. XII, 16 L—Voir pour les sabbats,

(outre Ex. XX, 10), XXXI, 14..; XXXV, 2; Lév. XXIII, 3; Deut.

V, 14; pour le .lour des expiations, Lév. XXIII, 30..; Nomb.

XXIX, 7 ; pour les autres jours de repos religieux, Lév. XXIII,
7, 21, 25, 35; Nomb. XXVIII, 18, 25; XXIX, 1. 12, 35. Dans

Deut. XVI, 8, à la vérité, il est défendu le 7,ne jour des Azymes,
simplement de faire de l'ouvrage 2

; mais s'il n'y a pas d'apposition

restrictive au mot rDiOÏÏ/ il n'y en a pas non plus

d'extensive(73). Pour être rigoureusement exact, il ne faudrait
donc pas traduire avec Segond : tu ne feras aucun ouvrage,
mais comme nous venons de le faire.

Cette différence entre le repos du sabbat et du Jour des

expiations et celui des autres jours de fête sabbatiques explique
comment ce ne sont que les deux premiers jours auxquels est

appliquée l'expression complexe et caractéristique de sabbath

sabbathòn3, si imparfaitement rendue par nos versions
ordinaires. Comme nous l'avons vu. elle se trouve déjà Ex. XVI,

1 L'expression hébraïque pou rie repos moins strict est nlDJ? MSN1?!?-1?:!

Dillmann la traduit par Gescliäft der Arbeit, occupation du travail ; le

Bibelw. de Bunsen, par Werktagsarbeit, le travail ou l'occupation ordinaire.
— Littré définit les œuvres dites serviles comme ayant pour objet de

gagner de l'argent.
- Dillmann, Ex. Lev., p. 557; Numer., p. 314.

3 p'rû$ nztt- — Voir Revue de théol et de phil, 1887, p. 158.



LE JOUR DU SEIGNEUR 609

23, et le mot sabbathôn a le même sens que le mot sabbat, mais
à un degré plus intense. La réunion des deux termes vient
encore ajouter une nouvelle force1. Bunsen et Dillmann
traduisent sabbathôn par Ruhefeier, sabbathôn sabbath kodesch
le-Jahveh par : eine Ruhefeier, ein heiliger Ruhetag des

Herrn. Nous avons traduit : grand jour de repos, sabbat
consacré à l'Eternel, et nous traduirions plus volontiers encore :

grand subbat, sabbat consacré à l'Eternel. — L'expression de
sabbath-sabbathôn est appliquée au sabbat Ex. XXXI, 15;
XXXV, 2; Lév. XXIII, 3, outre Ex. XVI, 23, et au Jour des

expiations, Lév. XVI, 31 ; XXIII, 32. Elle est aussi employée

pour désigner le repos de la terre pendant l'année sabbatique
Lév. XXV, 4.

Il est contesté que le nom de sabbat soit jamais donné à un
jour de fête autre que le sabbat hebdomadaire, malgré
l'interprétation traditionnelle de Lév. XXIII, 11-152 ; mais il est certain

que le mot sabbathôn a été aussi employé pour les jours
de repos de la 7mc Nouménie et de la fête des Tabernacles

(Lév. XXIII, 24-30), et Oehler estime vraisemblable l'opinion,
déjà ancienne, que cela tenait au caractère sabbatique du 7me

mois lui-même. Nous avons déjà vu que le repos du Jour des

expiations, qui tombait aussi sur ce mois, était identique à

celui du sabbat.
En fait de prescriptions de détail sur le repos au jour du

sabbat, il est dit Ex. XXIII, 12: Le 7mc jour tu te reposeras,
afin que ton bœuf et ton âne aient de repos, afin que le fils de

ton esclave et l'étranger aient du relâche3. Il est prescrit Ex.

XXXII, 21 de se reposer le 7mejour, même au temps du labourage

et delà moisson; Ex. XXXV, 3, de ne point allumer de

feu dans les demeures. Pour apprécier justement ces deux

dernières défenses, n'oublions pas, 1° que la température de

la Palestine lors des semailles et de la moisson est tout autre-

1 Dillmann, Ex. Lev., p. 330, p. 94.

2 Voir (Ehler, Real-Encykl ', IV, p. 385; XI, p. 476; Dillmann, Ex-
Lev-, p. 588.

3 Ou mieux avec Renan: puissent reprendre haleine (Hist, du peuple
d'Isr., p. 373). — ^jrjjy.

THÉOL. ET PHIL. 1891- 39



610 L. THOMAS

ment plus stable que celle de nos climats1 ; 2° que le sabbat
allait du vendredi soir au samedi soir (Lèv. XXIII, 32), de

sorte qu'on pouvait faire du feu le vendredi jusqu'à 6 heures
du soir et le samedi depuis la même heure. — Ailleurs, il était
interdit de ramasser du bois le jour du sabbat (Nomb. XV,
32-36). — Cette dernière prescription et celle de Ex. XXXV, 3

se rattachent étroitement à Ex. XVI, 23, 29.

b) Caractère religieux du sabbat.

Il est déjà très fortement exprimé, dans le 4mc Commandement

(Ex. XX), en particulier par les mots : pour le sanctifier
(v. 8), pour l'Eternel ton Dieu (v. 10), et par tout le v. 11

rappelant l'origine du sabbat. Les trois traits indiqués par là se

retrouvent tous directement ou indirectement dans les lois
subséquentes; en particulier le 2d, directement dans Ex.

XXXI, 15; XXXV, 2; Lévit. XXIII, 3; et le 3™ directement
dans Ex. XXXI, 17 2. Mais elles en renferment aussi d'autres

analogues, dont quelques-uns très significatifs.
1° L'Eternel est représenté Ex. XXXI, 12, 13 ; Lév. XIX,

3, 30 ; XXVI, 2, comme disant : Mes sabbats.

2° Le sabbat est appelé une chose sainte (Wl'p\ Ex. XXXI,
14 ; XXXV, 2.

3° Aussi est-il rapproché du Sanctuaire Lév. XIX, 30 : Vous

observerez mes sabbats el vous révérerez mon sanctuaire. Le
Tabernacle est appelé lui-même la chose sainte (tEHpH) Ex.

XXVIII, 29-43. Ailleurs, c'est le Lieu saint qui est ainsi spécialement

désigné, tandis que le Lieu très saint est le Saint des

saints (Ex. XXVI, 33)3.
4° Si la violation du sabbat est punie de mort (Ex. XXXI,

14; XXXV, 2 ; Nomb. XV, 32-36), c'est encore à cause de la

sainteté du jour. La même peine menaçait ceux qui entreraient

1 Voir Cox, The literature of the Sabbath question, Edinb-, I, 1865. p. 407.

Munk, Palest., p. 12; von Raumer, Paläst., 1850, p. 79.

2 Car en 6 jours l'Eternel a fait les cieux, la terre et la mer, et le 7" jour
il a cessé son œuvre etil s'est reposé, ou plus exactement, il a repris haleine.
Voir p. 590, note 2.

3 D^lpn ÏHp. eigentlich Heiliges der Heiligen, d. h. heiligstes,
hochheiliges, dit Dillmann, Ex- Lev-, p. 292.



LE JOUR DU SEIGNEUR 611

dans le Sanctuaire sans autorisation spéciale ou sans remplir
toutes les conditions requises1.

5° D'après Ex. XXXI, 13, l'Eternel dit aux Israélites :

Le sabbat sera entre moi et vous parmi vos descendants

un signe auquel on connaîtra que je suis l'Eternel qui vous

sanctifie. L'observation du sabbat devait donc être, pour les
Israélites et pour les nations voisines, un signe visible
attestant, soit de la part de Jéhovah, soit de la part des Israélites,

qu'il était spécialement leur Dieu, eux son peuple, et

que c'était lui qui les sanctifiait. Il les sanctifiait de bien
des manières, mais particulièrement en leur faisant observer
le repos religieux du 7mejour, observation qui, pratiquée
fidèlement et au milieu de toutes les institutions de
l'Ancienne Alliance, devait être pour les Israélites une source
de sanctification, dans le sens le plus élevé. « L'Israélite,
dit Dillmann (Ex. Lév. p. 216), doit, par son repos religieux
du 7me jour, aussi bien manifester qu'il appartient à Dieu que
se le rappeler toujours à lui-même... A cet égard, la fête du
sabbat est, comme tous les autres actes du culte, un symbole,

l'expression figurée d'une pensée supérieure, mais c'est
le plus spirituel de tous les symboles de cette religion et plus
qu'un symbole. En effet, la communauté israélite, en manifestant

ainsi qu'elle appartenait à Dieu, se le mettait au cœur;
elle retirait du tourbillon des affaires son esprit pour le rapprocher

de sa source primitive ; et, en renouvelant régulièrement
cette manifestation, elle se rappelait continuellement sa

destination d'appartenir complètement à Dieu. Le sabbat était donc

très justement un signe de la pensée fondamentale de

l'Alliance mosaïque. »— Cette pensée, Dillmann la résume
admirablement à propos de Lév. XIX, 2: Soyez saints, car je suis

saint, moi l'Eternel votre Dieu. «Cette introduction, dit-il,
formule le principe suprême, duquel découlent toutes les

prescriptions suivantes (en premier lieu, sur le sabbat, v. 3) :

les Israélites doivent être saints, parce que Jéhovah est leur
Dieu. Mais ce n'est pas là, comme on l'a prétendu, le fruit
le plus mûr de la civilisation hébraïque; c'est, au contraire,

1 Ex. 28 : 35. 43; Lév. 16 : 1, 2, 13; Nomb- 4 : 15, 20 ; Cp. 1 Sam. 6 : 19,

20; 2 Sam. 6 : 6-11, etc..



612 L. THOMAS

de prime abord le fondement et le but du mosaïsme. Aussi

est-il également mis en avant dans les différentes parties de

la Loi : Ex. XIX, 6 ; XXII, 30 ; Lév. XI, 44.. ; XX, 7, 26; Deut.

VII, 6 ; XIV, 2, 21 ; XXVI, 19 ; XXVIII, 9. »

Il est dit, Ex. XXXI, 16, 17 : Les enfants d'Israël observeront

le sabbat en le célébrant, eux et leurs descendants, comme

une alliance perpétuelle. 17) Ce sera entre moi et les enfants
d'Israël un signe qui devra durer à perpétuité. Le sabbat était
donc un signe de l'Alliance conclue entre l'Eternel et Israëll,
et soit cette alliance, soit ce signe devaient durer à perpétuité.
Ce caractère du sabbat rappelle naturellement deux autres
alliances de l'Eternel et leurs signes : d'un côté, celle qui avait
été conclue avec Abraham et sa postérité, et dont le signe était
la circoncision (Gen. XVII, 1-21) ; de l'autre, l'alliance conclue

plus anciennement encore avec Noé et sa postérité, et que
l'arc-en-ciel devait commémorer (Gen. IX, 1-17). Le sabbat

mosaïque vient donc s'ajouter aux deux signes de l'arc-en-ciel
et de la circoncision, comme un signe spécial de l'alliance,
nouvelle en son temps, octroyée par l'Eternel aux enfants de

Jacob par le moyen de Moïse. — Bien que le sabbat mosaïque
fût loin d'être une institution toute nouvelle et se reliât
essentiellement au sabbat primitif, il pouvait cependant être envisagé

comme un signe spécial de l'alliance du Sinaï. Non
seulement l'institution du sabbat primitif s'était singulièrement
perdue ou altérée parmi les nations païennes, mais encore elle
s'était beaucoup modifiée, en devenant le sabbat mosaïque,
et celui-ci devait toujours rappeler la délivrance de la servitude
d'Egypte (Deut. V, 15). On comprend donc qu'il apparût parfois

comme datant du Sinaï. Ainsi, dans un jeûne solennel du

temps d'Esdras et de Néhémie, les Lévites pouvaient dire à

Dieu devant les enfants d'Israël (Néh. IX, 14) : Tu leur fis
connaître ton saint sabbat, et tu leur prescrivis par Moïse, ton
serviteur, des commandements, des préceptes et une loi. On ne

saurait, non plus, être surpris que les Romains, malgré toutes
leurs relations cosmopolites, aient été extrêmement étonnés

par les sabbats des Juifs et parfois aient désigné ceux-ci
1 Voir Gen. 9 : 12-17 ; 17 : 11, où les deux mots de signe et d'alliance sont

étroitement réunis.



LE JOUR DU SEIGNEUR 613

comme hommes du sabbat ou sabbatariens i. — D'autre part,
cependant, Ewald semble aller trop loin quand il considère
le sabbat mosaïque commele signe par excellence de l'alliance
mosaïque (Alterth. 3 p. 139). Elle comptait encore d'autres
signes spéciaux ; l'institution de la Pâque, y compris la fête
des Azymes devait même constituer pour les Israélites un
signe plus caractéristique que le sabbat mosaïque (voir Ex.

XII, 14; XIII, 8, 9). En fait si celui-ci se rattache à notre
dimanche, la circoncision et le souper de la Pâque juive
correspondent à nos sacrements du baptême et de la Cène.

Il est digne de remarque que, dans Ex. XXXI, 17, la raison
donnée pour la perpétuité du sabbat comme signe entre
l'Eternel et les Israélites, soit précisément i'origine primordiale

du repos du 7e jour. Ce sera entre moi et les enfants
d'Israël un signe qui devra durer à perpétuité, car ("'p) en

six jours l'Eternel a fait les cieux et la terre, et le septième

jour il a cessé son œuvre et il a repris haleine. Le sabbat
mosaïque devait un jour se transformer en dimanche, mais celui-
ci n'en a pas moins de profondes racines dans l'institution
même du sabbat primitif et de la semaine, qui en est la

conséquence. Sabbat primitif, sabbat mosaïque et dimanche
sont essentiellement une seule et même institution, qui, sous
la double influence de la chute et de la Rédemption, a dû

deux fois se transformer.
Sans doute, comme le dit Ex. XXXI, 13, le sabbat mosaïque

devait être un signe entre l'Eternel et les Israélites, auquel on

devait reconnaître que l'Eternel était celui qui les sanctifiait

ou, comme s'exprime Dillmann, que l'Eternel était leur Dieu

et qu'ils lui appartenaient. Cependant, cette explication est

fort sommaire et ne saurait être exclusive. Le sabbat mosaïque,
selon ses origines et particulièrement d'après Gen. II, 1, 2 ;

Ex. XXXI, 17, d'un côté, et Deut. V, 15, de l'autre, devait
aussi commémorer soit la création de l'univers, soit la
délivrance de la servitude d'Egypte. Non seulement il n'y a

pas superfétation ou incompatibilité entre ces divers points
de vue, mais il y a profonde harmonie et indissoluble union.

1 Voir Revue de théol. et de phil, 1889, p. 571, note 2.



614 L. THOMAS

La présupposition du caractère général et spirituel du sabbat

d'après Ex. XXXI, 13 est précisément la double commémoration

qui est à sa base. Si l'Eternel était le Dieu des Israélites

et s'ils devaient spécialement lui appartenir, c'était
proprement à cause de la délivrance octroyée sur les bords
du Nil, et, si le Dieu d'Israël était bien le seul et vrai Dieu,
c'est qu'il est aussi le créateur des cieux et de la terre. Israël

appartenait et devait toujours plus appartenir à son Dieu,

parce que son Dieu était à la fois son Rédempteur et le Maître
de l'univers.

6° Le sabbat était un jour de sainte convocationì ou de sainte
assemblée devant le Sanctuaire: Lév. XXIII, 3. Tout le

chapitre est consacré aux jours de fête marqués de ce caractère
et pour lesquels le repos le plus strict était imposé (voir p. 608).

Mais qu'était cette sainte convocation On le comprend bien

d'après Nomb. X, 1-10, où le séjour au désert a laissé une si

forte empreinte. « L'Eternel parla à Moïse, disant : 2) Fais-toi
deux trompettes d'argent, tu les feras d'argent battu. Elles te

serviront pour la convocation de l'assemblée et pour le départ
des camps. 3) Quand on sonnera, toute l'assemblée se réunira
auprès de toi, à l'entrée de la Tente d'assignation. 4) Si l'on ne

sonne que d'une trompette, les princes, les chefs des milliers
d'Israël se réuniront auprès de toi. 5) Quand vous sonnerez
avec éclat, ceux qui campent à l'orient, partiront; quand vous
sonnerez avec éclat pour la seconde fois, ceux qui campent au
midi partiront.... 7) Vous sonnerez aussi pour convoquer
l'assemblée, mais vous ne sonnerez pas avec éclat. Les fils d'Aaron,
les prêtres sonneront des trompettes. Ce sera une loi
perpétuelle... 10) Dans vos jours de joie, dans vos fêtes2 et à vos

1

ttbp" KIR«?-
'2 Vers.2, .»njfjjjp, une onomatopée, comme le latin taratantara (Gesen.).

En fait de trompettes israélites, il faut distinguer « Yhaçocera, la trompette

droite en métal, telle qu'on l'a trouve représentée sur l'arc de

Titus, » et « la Schophar, la trompette recourbée, faite en corne et qui est

aussi désignée par les noms de Kéren (corne) et de Jobel (jubilation,
retentissement) ». Munk, Palest., p. 455. Renvoyant à une des planches de

la fin du volume (pi. 16, fig. 20, 22), il ajoute que * la figure 22 représente
le Schophar, tel qu'on le voit encore maintenant employé dans les

synagogues au l»r jour de l'année religieuse des Juifs, » c.-à-d., d'après une



LE JOUR DU SEIGNEUR 615

nouvelles lunes, vous sonnerez des trompettes, en offrant vos
holocaustes et vos sacrifices d'actions de grâces, et elles vous
mettront en souvenir devant votre Dieu...» — Pournous servir
des expressions mêmes de Dillmann l, il y avait ainsi, chaque
sabbat, une assemblée de culte ou un culte solennel de sacrifices

rendu par la communauté. Cette assemblée devait
naturellement avoir lieu dans le parvis du Tabernacle, et nous
allons voir quels sacrifices étaient alors requis. Les
trompettes qui la convoquaient étaient donc comparables aux
cloches de nos églises.

7° D'après Nomb. XXVIII, 2-10 2, au sabbat, l'holocauste était
doublé: on immolait quatre agneaux d'un an, deux le matin,
deux le soir, chacun de ces sacrifices devant être accompagné
de l'offrande d'un dizième d'épha de farine pétrie dans le quart
d'un hin d'huile d'olives concassées, et d'une libation dans le
Lieu saint. « Le sacrifice du sabbat suivait le sacrifice quotidien,
et dans celui-ci le grand prêtre avait coutume, le jour du

sabbat, de présenter lui-même le gâteau de farine. Si le sabbat
était aussi un jour de grande fête, le sacrifice de la fête suivait
celui du sabbat » (Handw. p. 1310).

8° Enfin c'était au sabbat que les douze pains de la Table de

proposition devaient être renouvelés dans le Lieu saint (Lév.

XXIV, 8. Cp. 1 Chron. IX, 32). «D'après la tradition,ce
renouvellement se faisait déjà le soir, au commencement du sabbat »

(Handw. p. 1310).

c) Bénédiction du sabbat.

Elle devait consister avant tout dans l'influence sanctifiante
du sabbat, dans les grâces spirituelles qui en découlaient pour
l'édification, le bonheur, la consolation, l'enseignement du

fidèle. Mais ce n'est point dans la Loi que se trouve l'expres-

manière juive de compter très postérieure, le 1" jour du 7° mois (Munk,
p. 184). Cp. Di llmann, Numer., p. 48 ; Ex.Lev., p. 196. — Vers. 2, filari X"ipi;b-
— Vers. 3, "ij;ia brjN-—Vers. 10, Dy^iü^l- Selon Dillmann, les fêtes

mentionnées Lév. 23.
1 Ex. Lev., p. 576 : gottesdienstliche Versammlung oder feierlicher

Gemeindeopfergottesdienst ¦

2 Cp. 2 Chron. 8 : 13; 31: 3 ; Nèh. 10 : 33.



616 L. THOMAS

sion de ce point de vue ; c'est bien plus tard que l'Israélite
devait apparaître comme devant faire ses délices du sabbat

(Esaïe LVIII, 13). La bénédiction du sabbat mise en relief
dans la Loi est celle qu'il devait apporter spécialement aux
petits et aux faibles, c'est-à-dire à l'épouse, aux enfants, aux
serviteurs et aux servantes, même aux animaux domestiques.

L'étranger résidant en Israël n'était point non plus
oublié, et comment ne pas se rappeler, particulièrement à

son égard, les souffrances d'Egypte (Ex. XXIII, 12; Deut. V,

14)? — Ex. XXIII, 12 complète heureusement XX, 8-11, où il
n'est directement question ni de l'âne, c'est-à-dire de la bête de

somme, ni du fils de l'esclave. Mais c'est le texte du 4e

Commandement d'après Deut. V, 12-15, qui offre la formule la
plus complète pour les animaux domestiques, puisqu'il y est

interdit à l'Israélite de faire travailler son bœuf, son âne,

aucune de ses bêtes au jour du sabbat. — Sous ces divers

rapports le sabbat mosaïque apparaît bien comme pénétré de

miséricorde et d'amour1.

1 Nous nous étions proposé de parler encore dans un § 3 du rayonnement

si remarquable de la loi sabbatique dans la législation mosaïque.
Rien peut-être ne montre mieux l'importance et l'antiquité de cette loi,
même en s'en tenant au rayonnement le plus direct, à savoir dans l'en-
Bemble des époques solennelles : sabbat des semaines ou jour de Pentecôte

; mois sabbatique caractérisé par une célébration toute exceptionnelle
de la nouménie, le Jour des expiations et la fête des Tabernacles; année

sabbatique et sabbat des années sabbatiques ou année du Jubilé; —
d'autre part, les 7 jours de la fête de Pâques et de celle des Tabernacles,
et les 7 jours annuels de sainte convocation, un de ces jours représentant
toute la série annuelle des sabbats. — Mais si intéressant que soit ce

sujet, comment le traiter ici en lui donnant tout l'espace qu'il réclamerait'

Nous passerons donc tout de suite à l'histoire du sabbat en Israël
après Moïse et jusqu'à Néhémie.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

