
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La théologie paulinienne et la théologie juive

Autor: Faye, Eugène de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE

EUGENE DE FAYE

Pendant longtemps, on s'est borné à étudier la pensée de

saint Paul prise en elle-même on dans son développement
interne. Depuis quelques années on pousse les recherches plus
loin. On s'efforce de découvrir les origines mêmes de la théologie

paulinienne. Dans le second volume de son grand
ouvrage de dogmatique, Ritschl a soutenu, avec toutes les

ressources de l'exégèse la plus ingénieuse, que c'est dans l'Ancien
Testament, dans l'hébraïsme qu'il faut chercher les sources du

paulinisme. A deux reprises, d'abord dans un gros volume sur
le christianisme primitif, ensuite dans une édition refondue de

son étude sur saint Paul, qui date de l'année dernière, M. Pfleiderer

a combattu le thèse de Ritschl et a émis l'idée que ce

n'est pas dans l'hébraïsme de l'Ancien Testament que la pensée
du grand apôtre plonge ses racines, mais dans la théologie
juive. Il nous apprend lui-même que c'est en lisant le remarquable

exposé que M. Weber a fait de cette théologie, qu'il a

été frappé des analogies nombreuses qu'elle offre avec celle de

Paul1.
Nous estimons que M. Pfleiderer a ouvert à la critique une

voie qui sera féconde. Les conceptions théologiques proprement
juives ont exercé sur celles de la première génération chré-

1 Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung. Tome II, seconde édition,
1882. — Pfleiderer, Der Paulinismus, 1890. — Weber, System der altsyna-
gogalen palästinischen Theologie, 1880.



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 457

tienne une influence plus profonde qu'on ne l'accorde d'habitude.

C'est de ce côté-là, pensons-nous, que nous viendra
l'éclaircissement de plus d'un de ces problèmes que soulève
l'histoire des origines du christianisme.

Au premier abord, on s'étonnera peut-être que nous fassions
des rapprochements entre la théologie juive telle qu'elle se

dégage des Targums, de la Mishna, du Talmud et celle de saint
Paul. Tout récemment un jeune théologien, M. H. Bois, dans

une thèse sur le judéo-alexandrinisme, déclare très catégoriquement

qu'il ne peut être question d'une influence quelconque
de cette théologie avant le deuxième ou le troisième siècle de

notre ère puisque c'est à cette date qu'ont été rédigés ses
premiers monuments. Les raisons ne manquent pas cependant,
qui vous obligent, au contraire, à lui attribuer un rôle prépondérant

dans tout le monde juif non seulement au premier siècle
de notre ère mais aussi dans celui qui précède cette date.
Mentionnons-en les trois principales. Ce sera l'introduction nécessaire

de ce travail.
Remarquons, d'abord, que les Targums, les Midrashim,

certains traités du Talmud ne font, en bonne partie, que reproduire

un enseignement transmis et élaboré pendant des siècles.
On y trouve une tradition théologique dont les origines remontent

à l'exil. Est-ce une raison, parce que cette tradition n'a
été recueillie et fixée dans des documents littéraires que deux
ou trois siècles après la naissance du Christ, de ne lui accorder
d'influence qu'à partir du moment où d'orale elle est devenue

tradition écrite? Ne doit-on pas, au contraire, supposer que
c'est pendant sa période d'élaboration, c'est-à-dire, de croissance

et de vie, qu'elle a le plus profondément influé sur les

esprits
On constate, ensuite, que toute la littérature juive, qui a vu

le jour pendant les deux ou trois siècles qui précèdent la ruine
de Jérusalem, plus particulièrement celle qui n'a pas subi
l'influence du judéo-alexandrinisme, présente une conformité
frappante, dans les conceptions théologiques, avec les Targums
et la Mishna. Elle atteste ainsi l'existence, pendant cette
période, du grand courant de pensée qui devait plus tard se fixer



458 EUGÈNE DE FAYE

dans les documents issus des écoles rabbiniques. C'est au

retour de l'exil, avons-nous déjà dit, qu'il a pris naissance.
C'est dans les Chroniques, dans certains psaumes, dans
certaines portions du Pentateuque, dans la littérature gnomique,
qu'il faut chercher le germe de la théologie juive. Les trop
rares documents, dont la date est encore à peine fixée, que
nous rencontrons ensuite servent à nous avertir de sa présence
et à marquer son développement en même temps que son
influence. Voilà une constatation qui légitime notre point de vue
et qui nous permet de voir dans la théologie juive celle du

siècle de saint Paul.

Ajoutons, enfin, qu'alors même que nous n'aurions pas les

raisons, que nous venons d'indiquer, de revendiquer pour la

théologie rabbinique une influence bien antérieure à l'époque
où elle fut rédigée, il nous suffirait de l'étudier pour nous
convaincre qu'une construction aussi vaste suppose nécessairement

plusieurs siècles d'élaboration. C'est un organisme qui
s'est développé exclusivement sous la poussée d'une logique
que rien n'arrêtait. Elle constitue un ensemble de déductions
qui s'enchaînent avec une étonnante rigueur. L'histoire des

idées nous montre que ces sortes de systèmes supposent
toujours une longue durée et plusieurs générations de penseurs.

Nous avons insisté sur le rôle que la théologie juive a joué à

l'époque des origines du Christianisme parce que. croyons-
nous, on le laisse trop clans l'ombre. Les uns n'admettent que
des antécédents bibliques à la pensée de Paul, les autres ne
voient que l'hellénisme dans ces temps-là et en exagèrent peut-
être la prépondérance dans les cercles juifs et chrétiens. La

critique doit s'efforcer de rendre à chaque facteur historique
la vraie part d'influence qui lui revient.

Notre examen ne portera que sur les notions du péché et de

la chair, de la justification et de l'expiation. Nous caractériserons

sur ces points-là la pensée de saint Paul sans essayer de

refaire une étude détaillée que d'autres ont déjà faite avec
supériorité. Puis nous remarquerons la part qui revient dans

chacune de ces notions, d'une part, à la théologie juive, d'autre

part, à l'esprit nouveau. En d'autres termes, tout ce travail



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 459

aura pour but de dégager, si possible plus nettement, l'originalité
de la pensée du grand apôtre par l'analyse des deux

principaux éléments qui la constituent.

I

Le péché.

Dans les épîtres, cette notion se montre sous deux aspects
différents. Tantôt elle revêt un caractère tout juridique, tantôt
elle est essentiellement religieuse.

On ne saurait douter que la loi juive n'ait exercé sur Saul de

Tarse cet ascendant qui faisait qu'elle façonnait à son image les

esprits. Saint Paul a repoussé le légalisme, celui-ci n'en
projette pas moins son ombre sur sa pensée devenue chrétienne.
Faut-il rappeler les passages où l'apôtre rehausse le caractère
sacré de la Loi, où il la fait remonter à une institution divine,
où il l'assimile à l'Ecriture elle-même, où, je devrais dire, il
désigne la théocratie juive tout entière, religion et livres saints,

par ce terme : la Loi? Voilà un langage auquel les écrivains
hébreux, du moins ceux qui sont antérieurs au retour de l'exil,
ne nous avaient pas accoutumés. On sent que Saul de Tarse a

vécu dans un milieu où l'idéal moral se confondait avec la loi

mosaïque. C'est donc elle qu'il faut toujours entendre lorsque
nous rencontrons dans les épîtres le terme de loi, vopoç. Paul

ne désigne jamais par ce mot un grand idéal de justice et de

sainteté, à la façon des prophètes. Il ne faut pas davantage
chercher chez lui ces «lois non écrites, » dont parle le tragique

grec. Cela est de toute évidence lorsqu'il s'écrie : « Ceux qui
ont péché sans loi, périront aussi sans loi. » (Rom. II, 12.)'. Si

l'on entend par « loi » la loi non écrite, la loi morale, alors

que signifie cette parole?
Paul suppose que même chez les païens la loi juive, dans ce

qu'elle a de plus essentiel, est gravée dans leur cœur : lesquels,

dit-il, montrent la substance de la loi, spyo-j toO vipov, gravée dans

leurs cœurs (Rom. II, 15). Je n'insiste pas sur un point que
d'autres ont déjà pleinement mis en lumière. Je me borne à

faire remarquer qu'il importe beaucoup de ne pas oublier



460 EUGÈNE DE FAYE

qu'aux yeux de l'apôtre l'idéal moral se confondait absolument

avec la loi juive. Inutile de relever, ici, les nuances diverses

qu'il attachait à ce terme. Le point capital c'est qu'il entendait

toujours par là un document positif. En cela, il est bien d'un

temps où le légalisme triomphait. Nous le constaterons plus
d'une fois: quelles que soient les transformations que sa pensée
ait subies, elle a toujours conservé l'empreinte indélébile de

ses origines. On ne se dépouille jamais complètement de ses

premières habitudes intellectuelles.
L'idéal moral, ainsi conçu, ainsi confondu avec un code

écrit, entraîne une notion toute juridique du péché. Celui-ci

apparaît comme une infraction, une violation du code. Tout
l'accent doit porter sur l'acte de transgression et de désobéissance.

Cette notion-là, pas plus que la conception générale dont elle
est la conséquence, n'a pas entièrement disparu des épîtres de

Paul. Rappelons, d'abord, les termes dont l'apôtre se sert, à

tout instant, pour désigner le péché. Outre celui de àpapzia qui
a une portée générale, on trouve celui de napaßaa-i; (transgression),

napaxo-n (désobéissance), napamSipJx. (chute, faute), miopia.

Aucun de ces vocables n'exprime soit la notion prophétique
d'un abandon de l'alliance de Dieu soit celle de la souillure
lévitique. Tous ils contiennent l'idée de l'infraction d'un code

écrit, de la violation d'une loi positive. De là cet axiome bien

juif : ou yàp oùx é'o-ziv vôpo;, oùSè napaßamc. Point de loi, point de

transgression. Puis, dans tout le passage Rom. V, 12-2), l'auteur

fait porter l'accent tout entier sur un acte de péché qui
est la transgression d'un commandement précis. Dans le

passage Rom. II, 3-10 l'apôtre revient, presque à chaque phrase,
aux spy«, aux œuvres ; il y fait consister le péché dans les actes.
Les enumerations de péchés que l'on trouve en maints endroits
des épîtres (Rom. I, 29-31 ; 1 Cor. VI, 9 ; Gai. V, 19-21) reposent

également sur l'idée du péché conçu comme acte isolé.
C'est surtout quand il s'agit des peines et des récompenses

que se montre chez Paul la conception juridique du péché

qu'on lui avait inculquée à l'école des pharisiens. Veuillez
peser les termes de ce passage des Romains que nous repro-



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 461

duisons (II, 3-10) : « Penses-tu, toi qui juges ceux qui font ces

sortes de choses et qui en fais autant, que tu échapperas au

jugement de Dieu? Par ton endurcissement et ton impénitence
tu t'amasses de la colère pour le jour de la colère et de la
manifestation du juste jugement de Dieu, lequel rendra à chacun
selon ses œuvres ; à ceux qui, par leur persévérance dans les
bonnes œuvres, recherchent la gloire, l'honneur et l'immortalité,

il donnera la vie éternelle, mais à ceux qui disputent et

qui s'insurgent contre la vérité, s'abandonnant à l'injustice,
sa colère et son courroux. La détresse et le désespoir attendent
tout homme qui a fait le mal... mais la gloire, la paix seront

pour quiconque fait le bien.... »

Dans tout ce passage ce n'est pas l'état moral du pécheur
qui entraîne sa perte, ce sont les œuvres qu'il a faites qui
reçoivent leur juste rétribution. C'est bien là la conception légaliste

qui voit en Dieu le juge suprême qui décide du sort de

l'homme selon ses actes. Si, ailleurs, Paul envisage d'une
toute autre façon l'issue du drame humain, il ne faut pas,
cependant, méconnaître qu'ici c'est la notion du droit strict qui
détermine toute sa conception. Ces passages suffisent pour
montrer que la notion juridique du péché est loin d'être étrangère

à la pensée paulinienne. C'est là une première analogie
avec la théologie iuive qu'il faut maintenant préciser.

Dans celle-ci le péché est essentiellement conçu comme
acte. Les péchés, ce sont autant d'infractions du commandement

divin qui n'ont aucun lien organique entre elles. Cette

notion de la faute découle logiquement du principe de cette

théologie, de son culte pour la loi écrite.
M. Weber a réuni une foule d'exemples intéressants, tirés

des Targums ou des Midraschim, qui illustrent la rigueur de

logique avec laquelle on a, partout, appliqué la conceptiou
juridique du mal. Ainsi la théologie rabbinique fait consister
la chute du premier homme en un acte, pur et simple, de
désobéissance. Celui-ci est si peu l'indice d'un certain état moral

que l'on déclare qu'un seul acte de repentir eût tout effacé. De

même pendant la première enfance l'homme n'est point
pécheur puisqu'il n'est pas encore maître de ses actes. Les



462 EUGÈNE DE FAYE

patriarches n'ont jamais désobéi à la Loi, donc ils sont sans

péché. Les peines et les récompenses se mesurent strictement
aux œuvres. « Tout l'accent, dit Weber, porte sur des actes de

péché qui se laissent compter et peser. » C'est au même point
de vue que l'on envisage toute l'histoire. On ne voit jamais dans

une catastrophe la résultante de tout un état moral du peuple
qu'elle atteint; on lui cherche toujours une cause spéciale qui
a dû être une transgression particulière. On s'ingénie à

découvrir de quelle faute la ruine de Jérusalem est le châtiment.
Enfin, nous le verrons en détail plus loin, c'est encore la
notion tout extérieure et toute juridique du péché qui domine

toute la sotériologie juive et la détermine.
Ces exemples montrent avec quelle vigueur de logique les

théologiens juifs appliquaient leurs notions fondamentales. On

conçoit toute la force que cela devait donner à leur enseignement.

Dans ces conditions, il n'est pas surprenant que la pensée

de Saul de Tarse ait conservé, en ce qui regarde le péché
du moins, une certaine teinte de la discipline première qu'elle
avait subie. En tout cas ce n'est pas avec l'hébraïsme biblique
qu'elle montre ici des affinités. Nulle part, ni chez les

prophètes, ni même dans le Lévitique, du moins dans ses parties
les plus anciennes, ne vois-je la notion juridique et extérieure
du péché. Elle commence tout juste à poindre dans les parties
de l'Ancien Testament qui datent du retour de l'exil. Ce n'est
donc pas dans l'Ancien Testament que la pensée de saint Paul

plonge ses racines, du moins par le côté de sa notion du péché

que nous venons de mettre en lumière, mais dans la théologie
juive.

Si la notion paulinienne du péché a, parfois, un caractère
juridique c'est, plus souvent encore, sous un aspect religieux
qu'elle se présente. J'ai choisi cette épithète de religieux pour
qualifier ce côté-là de la notion, faute d'une autre qui exprime
un sens aussi large et aussi profond.

En effet Paul emploie le terme de àpapzia (péché), au singulier,

dans un sens spécial. Il ne faut pas entendre par là une
désignation collective qui, par une fiction du langage, résume
en une notion générale la somme des péchés isolés. Paul est



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 463

plutôt réaliste dans ses conceptions. Cette abstraction, la

àpapzia, est, à ses yeux, une véritable puissance, une sorte de

force aveugle qui se développe selon une loi qui lui est inhérente

— bmpo; zri; àpapzia;. dit-il (Rom. VIII, 2). —Elle a Sa vie

propre. C'est un élément destructeur qui a pour théâtre de ses

exploits l'humanité elle-même.
Telle est la notion qui se dégage du passage classique

Rom. V, 12 : « C'est pourquoi, de même que, par un seul

homme, le péché est entré dans le monde et par le péché la

mort, qui s'est ainsi étendue à tous les hommes parce que tous
ont péché, etc. » — C'est la même notion, encore accentuée,

que l'on trouve dans le passage non moins classique Rom. VII,
1-25. Elle est saisissante cette peinture des ravages causés par
cet élément aveugle auquel rien ne peut résister Certes ce

n'est pas ainsi que l'on parle d'une pure abstraction et de son

action sur les hommes. D'une manière générale, dans ces
mémorables chapitres V-VIII des Romains, c'est le sens dynamique
qu'il faut attacher au terme de àpapzia. Autrement il est impossible

de saisir la pensée de l'apôtre dans toute son ampleur.
C'est, enfin, cette notion du péché ainsi définie qui constitue
le nerf de toute la conception paulinienne de la mort et de la
résurrection du Christ. La àpapzia est donc bien une force
malfaisante, lâchée au sein de l'humanité. Sa domination l'embrasse
tout entière. La preuve c'est que la mort, salaire du péché,
s'étend à tous les hommes môme avant l'apparition de la loi.
(Rom. V, 14.) Cependant n'attribuons pas à la àpapzia ainsi

conçue le pouvoir de se transmettre par l'hérédité. Il est
possible que Paul eût été jusque-là s'il avait connu cette idée.

Mais nous pensons, avec Pfleiderer et d'autres, qu'elle ne se

trouve pas dans les épitres. A coup sûr, ce n'est pas dans le

passage Rom. V, 12, sq. qu'elle est formulée. C'est vraiment
solliciter les textes que de vouloir tirer l'idée d'hérédité
d'expressions comme celle-ci : y.areo-zó(hìo-av : ils ont été constitués,
ou de l'emploi de la préposition Stà ou du datif : Six zoîmapanzùpazo;,

Toi zov s-jbg Tzapaztzoipazi.

Enfin tout en conservant au terme de àpapzia le sens
dynamique que Paul lui prête, il ne faut pas oublier que lui-même



464 EUGÈNE DE FAYE

marque la limite du pouvoir du péché. Je veux bien que cette

limite est constamment dépassée, qu'elle est plutôt virtuelle
qu'effective; il n'en reste pas moins que saint Paul l'a posée.
Le fameux : sep'5 nàvzeç vpapzov de Rom. V, 12, n'aura jamais
d'autre sens que celui-ci : parce que tous ont péché. La volonté
humaine c'est la seule barrière qui s'élève contre les empiétements

de la àpapzia. Sans doute, partout elle plie et cède. Elle
n'en existe pas moins. Notre acquiescement aux séductions de la

àpapzia c'est la condition même de son empire, de même que la

moTiçest la condition du pouvoir non moins étendu de la grâce,
cette autre force.

Avant de montrer que, même envisagée sous son aspect le

plus profond, la notion paulinienne du péché porte l'empreinte
de son origine juive, il est nécessaire de rappeler comment

l'apôtre conçoit le développement du péché.
Ici encore on se trouve en présence de deux courants de

pensées qui, au premier abord, se concilient difficilement. Dans

une première série de textes (Rom. V, 12, sq. ; 2 Cor. XI, 2, 3)

Paul affirme que c'est grâce à un acte de désobéissance à un
commandement formel que le péché pénètre au sein de
l'humanité. La conséquence, c'est une sentence de condamnation
(xazàxptpa) que Dieu prononce sur l'humanité tout entière. C'est

nous dire quelle a été l'occasion de l'éclosion du péché, ce

n'est pas nous montrer celle-ci dans sa cause profonde. Voilà
tout ce que l'on peut tirer de ce texte lorsqu'on l'envisage tel
qu'il est, sans y sous-entendre des idées qui ne s'y trouvent
pas. De même dans 2 Cor. XI, 3 : « Je crains que, comme le

serpent, dans son astuce, a séduit Eve, etc.. » nous n'avons

encore qu'une circonstance, capitale sans doute, mais que l'on
ne peut qualifier de cause, parmi celles qui marquent la chute.

N'y a-t-il pas, dans cette première série de textes, une
tendance générale à considérer cette grande crise par ses côtés

extérieurs? Ne nous attardons pas à montrer que la façon dont
Paul semble envisager ici la chute a des analogies marquées
avec les conceptions et le langage de la théologie juive sur ce

point. Ce n'est pas le récit tout seul de la Genèse qui a inspiré
l'apôtre, c'est ce récit interprété par les idées de l'école.



LA THÉOLOGIE PKUL1NIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 465

Nous n'en sommes pas réduits aux textes que nous avons
cités, pour savoir comment Paul concevait l'origine du péché.
Dans Rom. Vil, 7-25 il montre l'éclosion et le développement
du mal chez l'individu. De tout temps, on a admiré la profondeur

psychologique de cette peinture. Marquons-en les
moments successifs.

Il est un temps où le péché, la àpapzia, ne s'est pas encore
affirmé. Disons qu'il n'existe encore qu'à l'état de virtualité :

àpapzia vsxpà. Survient une crise. C'est la loi divine qui la

provoque. Elle force l'homme à prendre conscience de lui-même
et du même coup le mal apparaît ; il jaillit du choc de la
conscience et de la Loi ; il s'éveille ; il prend vie : àvsÇvjo-ev. A partir
de ce moment, le péché se développe rapidement. La àpapzia

devient xaB'-ùnsp ßolm àpapzofkbç, pécheresse à l'excès; elle réduit
l'homme à l'impuissance malgré les protestations de la nature
supérieure : « Je fais le mal que je ne veux pas. » Son action
délétère finit pas se manifester à la façon d'une loi immuable :

s Me faisant esclave de la loi du péché. »

En combinant les données de ces deux séries de textes, on

peut arriver à construire une conception ou un dogme paulinien

de l'origine première du mal. La tentative est d'un grand
inlérêt. Mais comme Paul préoccupé d'un tout autre ordre de

questions, n'a fait, en somme, qu'effleurer ce problème sans

en donner une solution nette, nous n'irons pas au delà des

limites qu'il n'a pas songé à franchir lui-même.

Jusqu'ici nous avons constaté que, par son côté extérieur, la

pensée de l'apôtre touche partout aux conceptions de la théologie

juive et, par là, trahit son origine. Peut-on en dire autant

pour les vues plus profondes de Paul sur le péché, son éclosion

et son développement? Nous le pensons. Disons-le d'avance,
cela est exceptionnel, et mérite d'autant plus notre attention.

La scolastique juive, comme toute scolastique, était condamnée

à rester à la surface des choses. Cependant elle a eu parfois

des vues plus profondes. Plus d'un théologien juif a senti
la gravité de ce grand problème du péché et finalement on n'a

pas pu se contenter des seules notions qui se déduisaient du

principe légaliste.
THÉOL. ET PHIL. 1891. 30



466 EUGÈNE DE FAYE

La théologie juive attribue à l'homme une inclination naturelle

qu'elle désigne par le terme de ÌHì~i "IIP, inclination
mauvaise. A l'origine ce penchant n'est pas mauvais en soi. Il
est nécessaire à la propagation de la vie. Dans le traité Bere-

shith rabba (c. 4.) il est dit que si le "12P n'était pas inhérent
à l'homme, celui-ci ne construirait point de maison, ne prendrait

point de femme, n'aurait point d'enfants, ne se livrerait
à aucune occupation. A l'origine cette inclination était dans

l'homme, mais à l'état de repos, de virtualité. « Tu dis, lisons-
nous dans le traité Tanchuma, bereshith (c. 7), le 12P est mauvais.

» Le Saint répond : « C'est toi qui le rends mauvais. »

Pourquoi? Un enfant de six à neuf ans n'est pas encore
pécheur, mais à partir de dix ans le penchant mauvais se

développe. » Ainsi donc, selon la théologie juive, il est un âge, une
période de la vie où le yécer n'a point encore d'action sur
l'homme, ne l'incite pas au mal.

Comment ne pas reconnaître déjà ici la parenté qui existe
entre cette notion et celle que Paul a exposée dans le septième
auxRomains?Le î)"in "l^ï1 c'est la àpapzia dont l'apôtre constate

la présence chez l'homme à l'état de virtualité, la àpapzia

qui ne le rend pas encore pécheur, àpapzia vsxpà.

Poursuivons cette comparaison. La chute a eu lieu. Inutile
de dire que l'idée qu'elle résulte du choc entre la conscience
et la loi n'appartient qu'à Paul. C'est dans les conséquences
qu'on en tire que les deux théologies se rapprochent. D'après
les théologiens juifs le résultat de la chute c'est un grand
changement dans l'être humain. Le yécer se réveille enfin ; sa force

s'accroît; il devient promptement l'ardent aiguillon de tousles
désirs mauvais. Dans plusieurs traités (Bammidbar rabba,
c. 15, Nedarim 32G) on affirme que le yécer devient maître
de l'homme; on ne lui résiste qu'avec une extrême difficulté;
on l'appelle le roi.

De virtualité devenu une redoutable réalité, le yécer ne cesse
de grandir et de se développer. Tout sert, en quelque sorte, à

l'éperonner. Les sensations, Satan, les bénédictions divines
elles-mêmes, tout contribue à augmenter encore la force du



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 467

penchant funeste. Il devient, selon l'expression de Paul, qui
s'applique exactement ici, \meplî«v àpapmlàç.

La théologie juive en vient à affirmer l'universalité — jamais
l'hérédité — du péché. Si elle reconnaît que le yécer exerce
son pouvoir sur tous les hommes, elle admet cependant des

exceptions. 11 en sera question tout à l'heure. Mais, en règle
générale, elle affirme la domination universelle du yécer. Il y
a même des passages remarquables, cités par Weber (p. 225),
où l'on déclare qu'il n'y a personne tout à fait exempt de péché.
« Il est impossible, lisons-nous dans Wayyikra rabba (c. 14)

que les hommes les plus pieux ne pèchent pas par quelque
côté. » (Cf. Schemoth rabba, c. 31.)Pour achever de caractériser
le yécer et ses effets, remarquons que, d'après la théologie
juive, ce penchant a pour fruits ces deux péchés principaux :

le libertinage et l'idolâtrie. Le monde païen en arrive à ces
excès parce que là le yécer domine sans restriction aucune.
Comment cette vue générale du monde des gentils ne
rappellerait-elle pas le tableau du premier chapitre des Romains?

Relevons un dernier point par où les deux théologies trahissent

leur communauté d'origine. Dans le système rabbinique,
on postule toujours la liberté humaine. Il est évident, cependant,

que celle-ci se réduirait à peu de chose pour peu que l'on
accentuât la notion du yécer. La théologie juive ne l'a pas fait
au même degré que Paul. Le s<f'a nà-mç -cpapzov, qui implique
la liberté humaine, subsiste dans les deux systèmes, avec cette
nuance que dans le système légaliste on insiste davantage sur
la liberté.

Je crois pouvoir conclure, pour ce qui concerne la notion du

péché dans les épîtres de Paul, que, de quelque côté qu'on
l'envisage, elle plonge ses racines clans les conceptions
courantes de la théologie juive. Si l'on examine cette notion à sa

surface, cela est frappant. Si l'on va au fond, si on la considère

par son côté intime, si je puis ainsi m'exprimer, ici encore on

retrouve des affinités que l'on ne peut pas méconnaître avec la

pensée théologique juive dans ce qu'elle avait de plus profond.
Et cependant la différence entre les deux théologies est



468 EUGÈNE DE FAYE

grande. D'autant plus évidente que l'on marque mieux les

ressemblances et la parenté. La nouveauté, l'originalité de la pensée

paulinienne gît tout entière dans la direction qu'elle a prise.
Tandis que la conception juridique, extérieure, formaliste du

péché prédomine, de plus en plus, dans la théologie juive, c'est

avec quelque peine qu'on la retrouve chez Paul. Elle y est

plutôt à l'état de débris, qui attestent encore ce que fut cette

pensée à l'origine et qui aident à comprendre ce qu'elle est

devenue au souffle d'une inspiration nouvelle. D'autre part,
tandis que la conception plus profonde du péché, entrevue parfois

par les théologiens juifs, apparaît, en somme, comme une
anomalie dans leur système, tandis que ces vues si justes
n'ont pas fructifié au sein de la scolastique juive, ne sont là

que pour témoigner d'une sorte de conscience vague de la
pauvreté religieuse des conceptions dominantes et y subsistent

peut-être comme les pierres d'attente sur lesquelles reposera
un jour un autre système religieux et théologique, ces mêmes

vues ont pris une ampleur extraordinaire dans la pensée de

saint Paul. Il les a précisées, approfondies et frappées à son

effigie pour toujours. Nous ne craignons pas de l'affirmer, ce

sont elles qui constituent le vrai fond de sa pensée. C'est
ainsi qu'il a fait fructifier les semences divines qui se stérilisaient

dans la poussière des écoles pharisaïques. Elles ont servi
de point de départ aux conceptions admirables des chapitres
VI, VII et VIII des Romains, à cette vue saisissante des ravages
du péché et au sentiment tragique qui s'y exprime. Sorties du
même lit, les deux pensées, après avoir mêlé, en certains
points, leurs eaux, se séparent et s'élancent en des directions
opposées.

II

La tropi;, la chair.

La notion paulinienne de la chair nous semble, aussi bien

que celle du péché, ne s'éclairer tout à fait que par la comparaison

avec les notions analogues de la théologie juive.
Voyons, d'abord, celles-ci :

On parle beaucoup du monisme de l'Ancien Testament. On



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 469

a raison. Pas de trace d'un dualisme métaphysique dans la
pensée hébraïque. Il n'en est pas tout à fait de même dans la
pensée juive postérieure au retour de l'exil. Elle est arrivée,
dans le domaine de l'anthropologie, à un dualisme incontestable.

Chez un peuple d'esprit plus philosophique, il eût servi
de point de départ à des spéculations métaphysiques. Le
dualisme de la théologie juive reste étranger à celles-ci. C'est ce

qui lui donne un caractère très curieux et très particulier que
nous ne pouvons étudier ici.

D'après les théologiens juifs, l'âme n'a pas la même origine
que le corps. Elle préexiste à celui-ci. Jusqu'au moment de

son entrée dans le corps elle est pure. « Cette âme, lisons-
nous dans Koheleth Rabba (83 a), que je t'ai donnée est pure.
Si tu me la rends telle que je te l'ai donnée, cela ira bien pour
toi sinon je la consumerai. » Dans la prière du matin, on
disait : « Mon Dieu, l'âme que tu m'as donnée est pure; tu l'as

créée, formée, tu me l'as insufflée. »

Le corps est d'autre nature. S'il n'est pas mauvais en soi, il
appartient cependant au domaine des choses corruptibles. En

cela, il est inférieur à l'âme.
Ce qui le vicie, ce qui fait de la chair un élément corrompu

et corrupteur, c'est le y^n 122'' qui iui est inhérent. Sans

doute, je le rappelle, à l'origine le yécer c'est un penchant
naturel qui n'a rien de mauvais en soi. Mais dès qu'il éclate dans
le domaine de la conscience, il devient le principe même du

mal. C'est donc lui qui fait de la chair ce qu'elle est, une chair

impure et mauvaise.
Si la théologie, au fond, distingue toujours entre le yécer et

la matière animée elle-même, elle les confond souvent dans

ses formules. En fait, il est un point par où ils se touchent et

se confondent. Le yécer a son siège originel dans la chair. Il
est inhérent à l'organisme même. Cela est si bien le point de

vue de la théologie juive qu'il est dit, dans un remarquable

passage du traité Bereschith rabba, que, tandis que l'âme ne

s'unit au corps qu'après la naissance, le yécer se trouve déjà

dans l'embryon et se développe avec lui. C'est ainsi que la

chair participe à la réprobation dont le yécer est l'objet.



470 EUGÈNE DE FAYE

Si le yécer se confond, à son origine, avec la chair, il ne
faudrait pas croire cependant que, d'après les théologiens
juifs, il s'identifie avec elle et que la chair constitue, en quelque

sorte, la limite du rayonnement du principe mauvais,
originellement charnel. Il perd bientôt sa première forme. Il revêt
tous les aspects du mal. Il s'étend de bas en haut à travers
l'être tout entier, tant physique que moral. C'est à son
influence que remontent les aberrations de l'intelligence comme
la perversion de tous les sentiments. A ce stade dans son

développement, il est susceptible de recevoir les appellations les

plus générales, par lesquelles nous désignons le péché. Il suffit
de ne point oublier ses origines premières.

Dans ces conditions, il doit y avoir lutte entre ces deux
éléments opposés, l'âme et le corps. Cette lutte est dépeinte clans

plusieurs passages cités par Weber (p. 222). Dans Wayyikra
rabba (c. 4), il est dit que le corps, étant formé de poussière,
doit être comparé à l'habitant de la campagne qui ignore les

lois du royaume, tandis que l'âme, venue d'en haut, c'est
l'habitant de la capitale qui connaît ces lois. « Aussi, est-il dit
ailleurs, l'âme répugne à tel point à cohabiter avec le corps que,
pendant le sommeil, elle remonte au ciel et revient au matin.»
Comment, soit dit en passant, ne pas songer au langage de

Paul dans 2 Cor. 12 Enfin, ailleurs encore, il est dit que c'est
l'âme qui observe, étudie, scrute la loi et prend plaisir à être
en communion avec Dieu. Pour résister au principe qui lui est

contraire, elle a été douée à l'origine d'un mon l^1/ d'un

penchant au bien. C'est le -joîiç du VII0 des Romains. Voilà le
seul moyen qu'elle possède pour se défendre et pour lutter.
Aussi, çà et là, on rencontre l'aveu de la difficulté de vaincre,
de l'impuissance de l'âme, du voùç, quoiqu'il prenne plaisir à la
loi de Dieu. Ces passages sont rares. Jamais l'accent n'est
déchirant comme, celui de l'apôtre ; mais enfin, c'est la même

note.
Sans essayer de donner une classification complète des

différents sens que revêt le terme de o-àp\ dans la langue de Paul,

marquons-en les principaux. Dans aucun cas, quelle que soit
l'extension que ce terme reçoive, ne perd-il complètement le



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 471

sens primitif, philologique de chair, de matière animée ; voilà
le principe qu'il convient de ne pas perdre de vue, sous aucun
prétexte.

Dans la plupart des textes, il ne peut y avoir d'hésitation sur
ce que Paul entend habituellement par aàp\. Dans Rom. 8 : 13,
« si vous vivez selon la chair, vous mourrez, mais si, par l'esprit,

vous faites mourir les actions du corps, vous vivrez, » la
synonymie de t?àp% et de o-ûpa ne peut pas être écartée et indique

que aàpt, conserve ici le sens matériel. Dans 2 Cor. IV, 10,
11, on trouve o-âp% et <sâpa employés également de manière à

être synonymes. On sait que Paul désigne la descendance

naturelle, notamment celle du Christ, par l'expression : xazà tsàpxa.

(Rom. I, 3 ; IX, 3, 5, 8). C'est h o-apxi, dans la chair, que la

circoncision juive est pratiquée (Rom. II, 28 ; Gai. IV, 29). La
maladie, c'est une àrsBsvsia zriç aapxàç (Gai. IV, 13) OU un axola^i T/j

o-apxi (II Cor. XII, 7). Enfin dans tout le passage Rom. VII, 17-

25, l'expression h tîj o-apxi, dans la chair, est synonyme de

celle-ci : lv toîç p&emv, dans les membres. Celle-ci fixe le sens
de la première et ne laisse subsister aucune obscurité.

Tous ces passages prouvent que Paul avait un sentiment
très juste du sens primitif, usuel de o-àpt, dans la langue grecque.

En outre <nfy>Ç, ce n'est pas seulement la chair animée, c'est
la chair, avant tout, envisagée par son aspect périssable.
L'idée de corruptibilité est inséparable de o-apÇ dans le langage
de Paul. En cela <sap% se distingue nettement de <sS>pa. Il y aura,
dans l'autre existence, des tsâpaza snovpàvia des corps célestes.

Il n'y aura point de aap%. La chair et le sang, aap% xai. aïpa, ne

peuvent pas hériter du royaume de Dieu (1 Cor. XV, 50).
Je n'ai réuni et rappelé ces textes, qui établissent si clairement

l'usage courant du sens usuel de aapç dans les épîtres de

Paul, que pour faire sentir combien il serait arbitraire, après

cela, de s'ingénier à éliminer de la notion paulinienne de <sap\

le sens primitif philologique de ce terme. Par quel abus de

langage l'écrivain qui conserve presque partout à ce mot de

ux/oÇ son vrai sens, l'aurait-il complètement oublié dans les

autres applications plus rares qu'il en a faites? Je conçois qu'il



472 EUGÈNE DE FAYE

ait étendu et élargi le sens primitif, je n'imagine pas qu'il l'ait
remplacé par un autre qui lui est étranger. Aussi je ne puis
admettre cette définition de o-âpt, que j'ai trouvée dans un
article du regretté M. Bois : « aâfi, la chair, c'est une détermination

mauvaise de l'homme actuel. » On ne peut pas perdre
plus complètement de vue l'élément matériel qui est à la base
de toute cette notion de o-ap%. Sans doute saint Paul en a

singulièrement élargi le sens primordial jusqu'à appliquer ce terme
de o-âpÇ à l'homme tout entier. Cela se conçoit chez un esprit
qui n'avait pas les habitudes d'analyse d'un platonicien et aux
yeux duquel, par conséquent, les frontières du monde physique

et du monde moral restaient indécises. D'ailleurs Paul
aimait les termes compréhensifs dans lesquels il pouvait grouper
un ensemble d'idées connexes. Cette notion ainsi composée,
désignée d'un seul mot, se prêtait aux antithèses qu'il
affectionnait.

Quel est donc le sens le plus étendu que Paul donne au

terme de trâpl-l Ce vocable désigne non seulement les éléments

physiques qui doivent périr, il désigne encore un certain nombre

de sentiments, un certain ordre de faits moraux qui, dans
la pensée de l'apôtre, ont ceci de commun avec la chair, c'est

qu'ils ne peuvent durer, c'est qu'ils portent le sceau de la

mortalité. De là des expressions comme celles-ci : fpóvnpux zïs

o-apxàç, tendance, affection de la chair (Rom. VIII, 7) ; — ézaBvpla

isapxbç, désir de la chair (Gai. V, 46 puis dans Eph. II, 3 ; Col.

II, 5-18, BsXripa, voîJo- r«; esapxo;-) Ailleurs il parle d'une troyia isapxixri.

Les phrases : slvai eu zy o-apxi, être dans la chair, xazà o-àpxa

o-zpazsoso-Bai, combattre selon la chair, désignent toutes certaines
façons de vivre, d'agir, de sentir, de parler. Paul leur applique
le terme énergique de o-àpl pour rappeler qu'elles ont, sinon la

même origine, du moins la même fin que la nature physique.
C'est ainsi que aàpl est le symbole saisissant de tout ce qui
n'est que contingent, périssable, frappé de mort, dans notre
être tout entier.

Ceci nous conduit à considérer les rapports de la chair et du

péché.
Il est incontestable que ces deux termes, trâpÇ et àpapzia, sont



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 473

étroitement associés dans le langage de Paul. C'est à tel point
qu'on a pu les considérer, à tort, comme synonymes. La vérité
c'est que la àpapzia est inhérente à la aàp% et s'en distingue. Le

point essentiel qu'il s'agit d'élucider est celui-ci : la aap%,

siège du péché, conserve-t-elle toujours le sens physique, qui,
nous venons de l'affirmer, ne se sépare pas de la notion de

chair Essayons de montrer que la o-àpz, ne perd jamais, surtout

ici, son sens primitif, tout en revêtant une signification
plus générale, qui donne finalement à ce terme un aspect à la
fois physique et moral.

En effet, nous pensons qu'il faut renoncer à rien comprendre

au langage de Paul dans Rom. VII, 7-25, si l'on ne reconnaît

pas que, dans sa pensée, la àpapzia est inhérente, non pas
à un moi charnel opposé à un moi spirituel comme on l'a dit,
mais positivement à la matière animée de notre corps. Je ne
vois pas d'autre sens au verset 18 : « car je sais que le bien ne
demeure pas en moi, je veux dire dans ma chair.» Les expressions

du verset 23 sont encore plus explicites : « la loi du

péché qui est dans mes membres, h zoïç pélso-tv. » Les termes :

sv toîç péteo-i-j pov ne laissent subsister aucun doute sur ce que
l'apôtre entend par les termes parallèles de : lv ™ o-apxi pov.
Dans tout le passage Rom. VIII, 1-14, on trouve encore o-àpg et

àpapzia étroitement associés. Pourquoi l'emploi persistant du

terme de <sàp%, pour désigner le siège du péché, si Paul n'entendait

pas marquer par là, je ne dis pas l'origine, mais au moins
les affinités physiques du péché Si sa pensée avait été autre,
s'il avait voulu désigner le moi, la volonté, la sphère
intérieure, comme le siège primitif du péché, pourquoi répéter
sans cesse le mot de <sàp%1 Ne craignait-il donc pas les confusions

Dans le passage capital Gai. N, 16-24, c'est encore de lao-«^

que l'apôtre fait dériver le péché sous toutes ses formes. Une

observation qui confirme notre point de vue c'est que, dans

l'énumération des péchés qu'enfante la a-àpÇ qui se trouve dans

ce passage, Paul commence par les péchés qui se rapportent
aux sens : nopvsla, âxaBapo-la, àaslysia, le libertinage, l'impureté, la

débauche. Enfin, la destruction, l'élimination de la <sàp%, en tant



474 EUGÈNE DE FAYE

que chair animée, périssable et pécheresse, ne joue-t-elle pas

un rôle capital dans le drame de la mort et de la résurrection,
d'abord du Christ, ensuite du croyant, tel que saint Paul le

dépeint soit dans I Cor. XV, soit ailleurs. « Dieu, dit-il, ayant
envoyé son Fils dans une ressemblance de chair pécheresse... a

condamné le péché dans la chair. » La chair, voilà donc le

théâtre où se consomme la mort du péché (Rom. VIII, 3).

C'est donc dans notre nature physique que saint Paul nous

montre, je ne dis pas l'origine première, question qu'il n'a

nulle part élucidée, mais l'origine actuelle, présente, observable

du péché.
Cela ne veut pas dire qu'il confonde la chair et le péché, on

l'a souvent démontré d'une manière irréfutable. Partout Paul

distingue entre la àpapzia qui a son siège dans la chair, -h oixoûaa

èv o-apxi, lv péhacj, et la càp? elle-même. La àpapzia c'est le mal,

proprement dit, sous toutes ses formes. Lorsque saint Paul
désigne la àpapzia par o-àp% et semble tenir ces termes pour
synonymes, c'est qu'il entend parler, pour des raisons spéciales, du

péché envisagé dans ses affinités primitives avec la aâp%. Cela

est très frappant dans le passage Gai. V, 17-24.

Ces deux exposés, celui de la notion juive et celui de la
notion paulinienne de la chair, ne frappent-ils pas par leur
conformité

Nous avons essayé de le démontrer, la àpapzia paulinienne
n'est autre que le J)in 122'' de la théologie juive. Comme

celui-ci, la àpapzia paulinienne a son siège dans la chair et, comme
lui aussi, elle a un rayonnement qui enveloppe l'être tout
entier. Comme le désir mauvais de la théologie juive, c'est la

àpapzia qui finalement rend impure et mauvaise la chair.
Impossible de se soustraire à l'impression que, dans la pensée de

Paul, la chair n'est point indifférente en soi. L'apôtre, encore
comme les théologiens juifs, emploie souvent le terme de <ràp%

pour celui de àpapzia. Cepenant, pas plus que ceux-ci, il ne
les confond. Voilà des points assez nombreux et assez importants

par où les deux notions se touchent, pour qu'on leur
attribue une commune origine. La différence c'est que Paul a

accentué la gravité et la tragique grandeur du péché comme



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 475

ne l'ont jamais fait les scolastiques juifs. Cela est conforme aux
expériences bien plus profondes de sa conscience renouvelée

par l'Esprit de Christ.
Pour compléter ce parallèle entre les deux notions ajoutons

que, de même que la théologie juive attribuait à l'âme un
penchant contraire à celui de la chair, un 21S3ÌJ 122''/ de même

aussi Paul distingue chez l'homme un penchant inné au bien,
qu'il place expressément dans le voïis et non dans la chair.
« Ainsi donc, dit-il, je suis esclave dans mon voûç à la loi divine,
mais, dans ma chair, à la loi du péché. » (Rom. VII, 25.)
Seulement, ce penchant au bien, dont parle Paul, est aussi

impuissant que le yécer hattòb, le bon penchant de la théologie
juive. D'après Paul, il est plus impuissant encore.

III

Après les notions du péché et de. la chair, il nous reste à

étudier dans la théologie juive et dans celle de Paul les notions

parallèles de justification et d'expiation.
Commençons par celles des théologiens juifs et exposons-les

dans leur ensemble, de manière à en saisir l'esprit aussi bien

qu'à en déterminer la forme.
Nulle part plus que dans cet ordre d'idées, dans la sotériologie,

comme il est convenu de l'appeler, la théologie juive n'a
montré autant de rigueur de logique. Ici l'esprit légiste qui lui
est inhérent s'empare de toutes les idées et les marque de son

sceau. Ailleurs, dans les notions de Dieu, de la création,
du péché même, on a pu relever d'heureuses inconséquences
qui trahissent un sentiment plus profond et plus religieux. Ici
rien de pareil. La logique et le formalisme dominent et triomphent.

Aussi conçoit-on, dans cette théologie, la justification du
pécheur, uniquement et exclusivement, à un point de vue juridique.

Elle résulte d'une déclaration de la part du Juge

suprême. ni3î/ justificare, justum pronuntiare, voilà le terme

consacré. Cette sentence divine a lieu selon les formes du droit
strict. La Loi, ce recueil de préceptes qui embrassent, toute la



476 EUGÈNE DE FAYE

vie, et que Dieu lui-même est censé méditer plusieurs heures

par jour, voilà la norme sans appel de tous les jugements
divins. L'obéissance au code sacré ou sa violation constitue

lajustice ou le péché. On a poussé, dans certaines traditions
rabbiniques, cette conception toute juridique tellement loin

qu'on y représente Dieu assisté d'un véritable tribunal, entendant

des plaidoyers et des réquisitoires pour ou contre celui

qui comparaît devant lui.
D'après ce système, le but de toute piété et de toute morale

c'est d'être déclaré, reconnu juste, SixaiuBmai. Le p1^/ le juste
c'est celui qui a accompli tous les rYl22/£/ les commandements

et qui n'en a enfreint aucun. En droit strict il est le seul
homme qui soit assuré d'une sentence favorable. La moindre
infraction du code entraîne la mort (Sanhédrin 111 a). On ne

pouvait, cependant, admettre ce principe dans toute sa rigueur.
Aussi, comme dans tous les systèmes à tendance légaliste, on
eut recours à la casuistique. On lui demanda de concilier la
faiblesse humaine et les exigences de la logique. On admit un
adoucissement du principe qui voulait la condamnation du
pécheur pour une seule infraction de la loi. On supposa que la

sentence divine serait favorable pourvu que les cas d'obéissance

l'emportassent, en nombre et en importance, sur les cas
de violation de la loi. Ce n'était plus la justice absolue que l'on
réclamait de l'individu, c'était une justice relative. Une fois ce

principe admis, la casuistique juive ne tarda pas à prendre son

essor. Elle se développa rapidement en une sorte de végétation

touffue. Qu'il nous suffise d'y relever deux notions qui ont

reçu droit de bourgeoisie dans la théologie biblique du Nouveau

Testament.
C'est d'abord l'idée d'imputation. On avait beau biaiser avec

le droit et la logique. On ne parvenait pas à se faire un manteau
de justice dont on fût bien sûr. On supposa donc que, dans
certains cas, le juge suprême impute à tel acte la valeur
juridique de tel autre. Une action peut ainsi acquérir un prix qui
ne lui appartient pas en propre. A propos du verset 23me du
XLlVe Psaume : « C'est à cause de toi qu'on nous égorge tout le

jour,» nous lisons dans le traité Sifré (73a) : «Un homme



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 477

peut-il être égorgé tout le jour Non, mais Dieu l'impute aux
justes comme s'ils étaient égorgés tout le jour. »

C'est, ensuite, l'idée de substitution. Tout Israël doit finalement

avoir part au salut. C'était là un principe admis. Mais que
faire de tant de gens dont la justice était manifestement
insuffisante On supposa qu'à laleur venait s'ajouter celle des justes,
des patriarches, des pères. Dans le traité Schir rabba (5 c)

nous lisons : « Je suis noir par mes propres œuvres, mais agréable,

bien venu à cause des œuvres de mes pères. » Dans les

apocalypses, aussi bien que dans la théologie rabbinique, on

suppose que les œuvres des grands saints sont conservées
devant Dieu et constituent un trésor dont tout Israélite bénéficie.
(Exemples dans Weber, p. 282, 285.)

C'est dans tout ce qui touche aux peines et aux récompenses

que l'on remarque les dernières conséquences du principe
juridique qui domine tout le système. Dans tout ce qui arrive
à l'homme, bonheur ou malheur, joie ou souffrance, on ne

voit que l'application pure et simple du droit absolu qui est

censé régler toutes les dispensations de Dieu. Rien n'est laissé
à la grâce. « Maître, qui a péché, celui-ci ou ses parents, pour
qu'il soit avengle? » Toute l'histoire du peuple élu, que dis-je,
la création elle-même, sont expliquées par des raisons tirées
du mérite ou du démérite des hommes. Dieu crée l'univers,
nous est-il dit (Pesicta 200 ô) à cause d'Abraham. Voyez une
foule de passages cités par Weber, p. 297.

Même intrépidité de logique dans la conception juive de

l'expiation. Celle-ci diffère profondément de la notion hébraïque

de l'expiation. Dans l'Ancien Testament les termes de

153/ expier et de 153, expiation, doivent êlre entendus

essentiellement dans le sens de couvrir, cacher. Le sacrifice sert
à cacher les péchés, à les voiler de manière à ce qu'ils n'offensent

pas les regards, purs et saints, de Jahvé. Notion foncièrement

religieuse. Dans la théologie juive, ce n'est pas la sainteté

de Dieu que l'on apprend au pécheur à craindre; ce qu'on
lui enseigne ne peut que lui inspirer le désir d'être en règle
avec le juge qui applique la sanction de la loi. Il tremble qu'il
n'y ait, à son passif, un excédent de transgressions de la loi. Il



478 EUGÈNE DE FAYE

s'agit donc d'effacer celles-ci à tout prix, de les faire rayer du

grand livre où ses actes sont enregistrés. Le moyen c'est
l'expiation. On le voit, celle-ci ne peut être que tout extérieure.
Le pécheur lui-même ne se transforme pas. Rien de moral
dans cette façon de raturer les péchés. Tout se passe en
dehors de la conscience. C'est affaire de comptabilité et d'un

coup d'épongé.
C'est là le sens qu'expriment les termes courants qui

désignent l'acte d'expiation. C'est KiHJpn de l'pfi/ restituere, re-
parare. C'est le rétablissement du pécheur dans la même
condition qu'avant la transgression. C'est HX51 qui a le même

sens. Grâce à la fiction de l'expiation, le pécheur est censé

n'avoir point péché. En somme, l'expiation ainsi conçue complète

la notion de la justification qui vient d'être exposée.
Pendant que celle-ci, soit par l'imputation soit par la substitution,
confère au pécheur une justice qui comble les lacunes de la

sienne propre, l'expiation fait disparaître les péchés qui sont à

sa charge. Ce sont là, je le répète, des compromis qui ont pour
but de concilier le droit absolu et le fait du péché. Ils relèvent
bien plutôt du domaine juridique que de la morale et de la

religion.
Les moyens d'expiation sont divers. Leur nombre et leur

diversité prouvent qu'au fond la conscience juive ne parvenait
pas à se rassurer. Résultat immanquable d'une expiation qu
n'a rien d'interne et de moral.

Ainsi la pénitence, le jour des expiations, la souffrance, le

martyre sont autant de moyens d'expiation. Nous ne relèverons

que les deux seuls qui entrent comme facteurs dans la notion

paulinienne. D'abord la mort en elle-même expie le péché.

Quoique la théologie juive admette des exceptions, en fait elle

suppose que la mort efface la plupart des fautes. De là ce principe

général qu'elle formule en ces termes : « tous les morts
sont justifiés par la mort » : (D^ISSria TINES D^ErrVs).
Ce sont les paroles mêmes de Paul : « celui qui est mort est
justifié du péché » (ô yàp à-KoBa-m-j SsStxaîwTai àno TviçàpapzÎMS, Rom. VI,
7). Dans le traité Sanhédrin (44) on raconte qu'un condamné
à mort s'écria : « Si j'ai vraiment commis le crime pour lequel



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 479

on m'a condamné, que ma mort ne soit pas l'expiation de tous
mes péchés. » (Weber, p. 311, 312.)

Le moyen d'expiation sur lequel la théologie juive insiste le

plus peut-être c'est la mort des justes. Dans Sehemoth rabba il
est dit que les justes sont les garants de l'acquittement des

autres Israélites. On retrouve cette affirmation dans d'autres
traités (Tanchuma, Wayictal). Les justes, dit Wayyikra rabba
(c. 2) éloignent le châtiment de la tête des coupables. Dans
Pesicta (154) on lit : Tous les égarements et tous les mensonges

dont Israël se rend coupable sont expiés par notre père
Abraham. Dans Tanchuma Mezira (c. 7) il est dit expressément:

la mort des justes expie. Ailleurs on appelle Isaac

un ?S3i/ un libérateur à cause de son sacrifice.

Telle est la sotériologie juive. Il nous reste à montrer que,
d'une part, on en retrouve les linéaments essentiels dans celle
de Paul, mais que, d'autre part, la pensée du grand apôtre,
ici encore, déborde, de tous les côtés, la pensée juive.

En effet, nous retrouvons dans cette partie de la théologie
paulinienne le dualisme que nous avons déjà remarqué dans la
notion du péché. D'une part, lajustification et l'expiation revêtent

dans les grandes épîtres un sens nettement juridique,
objectif, extérieur. D'autre part, ces mêmes conceptions ont une

signification plus profonde, plus religieuse, plus morale.

Désignons chacune de ces deux faces des notions dont il va être

question par leur vrai titre qui est celui de leur origine
respective. Nous éviterons ainsi, d'emblée, toute confusion sur
notre pensée. La première dérive de la théologie juive.
L'autre porte l'empreinte de l'esprit nouveau, de l'esprit chrétien.

Oserons-nous risquer une appréciation générale des

remarquables travaux que l'exégèse a fournis dans ce domaine depuis

quelques années? Il nous semble que l'on accentue presque

toujours, trop exclusivement, les uns le caractère juridique,
Jes autres le caractère religieux des deux notions dont il s'agit.
Nous estimons qu'il faut laisser subsister les deux faces de la

pensée du grand apôtre. Nous pensons qu'on peut les concilier.
C'est là une tentative intéressante, mais toujours un peu con-



480 EUGÈNE DE FAYE

jecturale. Nous nous bornerons au rôle d'exégète, aussi

consciencieux que cela nous est possible.
La justification. — On a relevé avec force et justesse, le

sens purement juridique que Paul attribue dans un grand nombre

de passages aux termes de StxatwSrivat et de Sixaioaévi?. Lajustice

dont il y est question c'est celle que, par un acte judiciaire,
Dieu impute au pécheur. Celui-ci est déclaré, reconnu juste.
La justice lui vient du dehors, Stxcuoa-ûvv? Ix 8soü. C'est le justum
pronuntiare, le ÎIIDÎ de la théologie juive.

Citons quelques passages suffisamment clairs pour exclure
toute incertitude sur la pensée de Paul.

Dans Rom. VIII, 33, il est dit : qui accusera, syxaléo-ei, les élus
de Dieu? C'est Dieu qui les justifie: ô Stxatwv. Tous les termes
sont empruntés à la langue judiciaire.

Dans II, 13, on lit : Ce ne sont pas ceux qui écoutent la loi
qui sont justes devant Dieu, mais ce sont ceux qui la mettent
en pratique qui seront tenus pour justes, SixauòB-ho-ovzai. Le
parallélisme des deux membres de phrase indique que le sens de

iixaiaBhaovrat c'est celui de : St'xajot napà zip Bstp.

Dans IV, 5 et 11, nous trouvons l'expression : être imputé à

justice, loyusB-nvai et; Stx«tocrüvv)v. C'est l'imputation d'une justice
qui vient du dehors. C'est la sentence qui déclare le pécheur
juste. Un théologien juif ne s'exprimait pas autrement.

Dans tout le passage Rom. V, 16-21, la notion juridique
prédomine comme l'indiquent les termes de »pipa, jugement, y.azà-

xptpa, condamnation, Stxat'wp«, acte de justice, St'xatoi xazaazad-h-

o-ovzai, ont été constitués, rendus justes.
De même dans Rom. Ill, 21-26, en dépit des efforts et de

l'ingéniosité de Ritschl, les exégètes les plus autorisés
reconnaissent que le seul sens qu'il convient d'attribuer aux termes
de Stxatotrivij et Sc/.aiovpsvoi et à l'expression §i'x«tov xat Stxoaoûvr«, juste
et justifiant, appartient au domaine du droit pur.

Dans tous ces passages, l'idée d'imputation est supposée,
sous-entendue. De même que le théologien juif affirmait que
Dieu impute lajustice des patriarches aux autres Israélites, de

même Paul déclare que Dieu impute aux croyants celle du

Christ. Dans 1 Cor. I, 30, cela est dit en propres termes : Jésus-



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 481

Christ qui a été fait pour nous, de la part de Dieu, sagesse,
justice, etc. L'analogie des deux notions est frappante.

Enfin, nous l'avons déjà vu, c'est dans les notions des peines
et des récompenses que Paul se montre, si j'ose le dire, le plus
foncièrement juif. Nous avons déjà, à propos du péché, relevé
le passage capital: Rom. II, 2-11. Je n'y insiste pas.

Ailleurs je remarque que l'apôtre, comme les théologiens
juifs, parle du tribunal de Dieu : ß-cpa to-j 6eoû. Dans 2 Cor. V, 10,
il dit : car tous nous devons paraître tels que nous sommes
devant le tribunal du Christ afin que chacun reçoive selon le
bien ou le mal qu'il aura fait, étant dans son corps. Voyez
encore : 1 Cor. III, 13; IV, 5; XI, 32. Ailleurs aussi Paul parle,
à la façon des théologiens juifs, du livre de vie : ß'tßloc t«; Çwvjç,

Philip. IV, 3.

Mais saint Paul ne s'en est pas tenu au sens juridique de la
Sixaioo-vw. Son expérience de chrétien lui faisait sentir que la

justice ne résulte pas d'une simple déclaration ou sentence
divine et qu'il ne suffit pas d'une fiction judiciaire pour qu'elle
soit imputée au pécheur. Celui qui est juste et justifié devant
Dieu a subi une transformation intérieure, morale. Pour obtenir

la vraie justice, le pécheur, qui s'est identifié au Christ par
la foi, traverse une crise en tout analogue à la mort et à la

résurrection de celui-ci. Il ne peut être qualifié de juste que
lorsque le péché a été éliminé de son être tout entier. Nous

touchons déjà à l'un des côtés de l'expiation. Nous y reviendrons

dans un instant.
Eh bien, je le demande, n'est-ce pas là le fond même des

pensées développées dans Rom. VI? Que l'on veuille bien peser
des expressions comme celles-ci: étant affranchis du péché,

vous êtes devenus esclaves de lajustice (VI, 18). Comment

expliquer ici le terme de 8tx«to<rûv», si ce n'est en y voyant un état
moral d'où le péché a été éliminé? Dans le verset suivant ce

sens de Sixaioo-ùv» est fixé par l'adjonction des mots: en vue de

la Sanctification, SoiAa z-ç Sixatocrévr) et; àyiaapov. D'dVlS VIII, 10 il est

dit: l'esprit est vivant, est vie, à cause de lajustice. Cela se

conçoit-il si la §tx«too-ùv» ne signifie pas un état d'âme particulier?

Dans Philip. I, 11 on lit cette phrase: étant arrivé à la

THÉOL. ET PHIL. 1891. 31



482 EUGÈNE DE FAYE

pleine possession du fruit de justice. Autant de termes qui
impliquent l'idée d'un développement moral, d'une progression
intérieure. Je pourrais encore citer Rom. X, 4-11 ; 1 Cor. VI,

il ; 2 Cor. V, 21 ; Phil. Ill, 9.

L'expiation. Nous n'examinerons pas, en détail, les textes
pauliniens qui contiennent l'idée d'une expiation toute juridique.

Il nous semble que sur ce point le débat est clos. Ritschl
qui a essayé d'éliminer toute expiation, dans le sens juif du

terme, des passages les plus clairs nous parait avoir faussé la

pensée de l'apôtre. MM. Ménégoz et Pfleiderer ont, à notre sens,
pleinement réfuté ses arguments.

Dans Gal. Ill, 13 : Christ nous a rachetés de la malédiction
de la Loi, étant devenu malédiction à notre place, ytvipsvoç bizkp

îipâv xazàpa, pas plus que dans 2 Cor. V, 15 : si un est mort
à la place de tous, tous donc ont subi la mort ; nous ne
pouvons expliquer les mots : imkp -»pâv que par l'idée de substitution.

Dans le passage des Corinthiens que nous venons de citer,
tout autre sens attribué à ces mots non seulement émousserait
la pointe de l'argumentation de Paul, mais rendrait absurde

son langage. Il s'agit, sans aucun doute, dans ces passages, de

cette substitution d'un juste à un injuste qui est familière à la

théologie juive. La mort des pères, des justes expie le châtiment

dû par les autres Israélites. Dans cette phrase de Rom. III,
25 : C'est lui que Dieu a destiné à être une victime propitiatoire
(pMcz-hpiov), moyennant la foi, par son sang, afin de montrer sa

justice, le mot 'àao-rhptov ne s'explique que par la notion toute

juive d'une expiation qui efface, biffe, rature les fautes qui sont
à la charge du pécheur. Après cela, le juge n'a plus à tenir
Compte des péchés de l'aCCUsé, ph loyt'Ç,opsiio<; aùzoïç zà napanzdipaza

a-bzâv, dit Paul lui-même (2 Cor. V, 19).

Notons encore que les termes mêmes dont Paul se sert pour
formuler sa notion de l'expiation sont précisément ceux qui
étaient courants dans les écoles juives. Le l^/ryôpao-sv de Gai. III,
13 ; IV, 5 ; 1 Cor. VI, 20 ; VII, 23 c'est le fHS argent de rachat.

L'ilao-TÓpio-j c'est la /1^23/ la victime d'expiation. L'ànolvzpaat;.

c'est la n?S3, la délivrance. On le voit, la terminologie
paulinienne, pour ce qui touche au moins à l'expiation, n'est que



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 483

la traduction des termes d'école en usage chez les rabbins.
Ritschl lui-même n'a pas prouvé qu'elle dérive de l'Ancien
Testament.

Il reste donc que Paul, élève des écoles pharisaïques, s'est

expliqué la mort du Christ selon les catégories de la pensée
juive. Il avait à concilier ces deux faits contradictoires: d'une
part, la mort ignominieuse de Jésus, et, d'autre part, sa gloire
présente, dont lui Paul avait été le témoin. C'est l'idée,
essentiellement rabbinique, point du tout biblique, d'une expiation
des péchés d'Israël au moyen des souffrances et de la mort
des justes, qui lui a fourni le principal élément de cette
conciliation.

Mais j'estime que l'on a tort d'affirmer que Paul n'a attaché
aucun autre sens, je ne dis pas aux termes usuels qui
désignaient la notion de l'expiation, mais à cette idée elle-même.
J'ose croire que sur ce point M. Pfleiderer lui-même abonde

trop dans son sens et qu'à son tour il a montré plus d'ingéniosité

exégétique que de justesse d'appréciation dans son
interprétation de Rom. VI à VIII. Essayons d'exposer, en peu de

mots, le point de vue qui nous paraît le plus vrai.
Que l'on veuille, d'abord, peser quelques-unes des expressions

qui reviennent, à tout instant, dans les chapitres VI, VII,
VIII des Romains, par exemple au verset 6 : afin que le corps
du péché soit anéanti xazapyrfiii ; au verset 18: ayant été affran-
CÌIÌS du péché, shuBspoiBévzs; Sì àwò ta; àpapziaç; VII, 4: VOUS êtes

devenus morts à l'égard de la Loi, grâce au corps du Christ,
sBa-jazûB-ijzs zû vbpw ; surtout VIII, 3, il a prononcé la sentence de

mort du péché dans la chair même, xxzéxpas z-hv àpapzia-j lv tvî o-apxi.

(Cf. Gai. VI, 14; Philip. III, 10.)
Ces expressions ne sont-elles pas trop fortes pour exprimer

uniquement l'idée d'un effacement des péchés qui résulterait
d'une expiation tout extérieure, accomplie absolument en
dehors de l'humanité? On dit que cette expiation a son côté
moral en ce que elle a beau avoir eu lieu, elle reste sans
efficace tant que le pécheur ne l'accepte pas par la foi. Sans doute.,

mais est-ce tout? N'y a-t-il pas dans ces expressions, disons

mieux, n'y a-t-il pas au fond de ces admirables chapitres, une



484 EUGÈNE DE FAYE

autre idée, celle non seulement de l'effacement du péché, mais

celle de sa destruction positive? Au fait, cette idée-là n'est-
elle pas la seule qui soit en harmonie avec la notion du péché
dans les épîtres, telle que M. Pfleiderer lui-même la développe
si bien ailleurs? Pour tout dire, Paul conçoit le péché,
puissance active et vivante, comme étant éliminé du corps même

de l'humanité nouvelle, grâce à la mort du Christ. En sa

personne crucifiée, comme en un creuset sublime, le péché est

consumé, détruit, anéanti dans sa substance même. Voilà au

fond comment Paul se représentait l'expiation. Dieu ne se

contente pas de raturer du registre de vie le péché des hommes,
il le condamne à mort, il le dissout, il le désagrège dans le

corps même de Christ, xazixpwsv àpapzia» h t-â o-apxi. On le voit,
dans la pensée de l'apôtre, l'expiation n'est pas seulement un
acte juridique, accompli en dehors de nous, c'est, en même

temps, et peut-être plus encore, une transformation substantielle

qui s'effectue dans les entrailles mêmes de l'humanité.
Saint Paul nous en dépeint le premier acte, tout intérieur et

invisible, dans les chapitres VI à VIII des Romains ; il nous
en préfigure et trace, dans ses grandes lignes, l'acte suprême
et dernier, achèvement du premier, dans le XVe de la lre aux
Corinthiens. C'est ainsi que l'apôtre en arrive, poussé par la

logique de l'esprit chrétien, à une notion essentiellement morale

et religieuse. A cette profondeur, il a dépassé les théologiens

juifs et il a retrouvé les prophètes et le vieil hébraïsme.

Conclusion.

Il est temps de conclure. Nous avons cru discerner partout
dans la pensée de Paul un dualisme. Il faudrait dire plutôt
qu'on y constate deux courants de pensées, l'un est à la

surface, l'autre c'est celui du fond, qui, en réalité, entraîne celui

qui lui est superposé. J'espère avoir réussi à montrer que les

origines du premier sont incontestablement juives et qu'il y a,
dans les notions pauliniennes du péché, de la justification, de

l'expiation des éléments qui ont une évidente analogie avec les

conceptions correspondantes de la théologie rabbinique. Si



LA THÉOLOGIE PAULINIENNE ET LA THÉOLOGIE JUIVE 485

Paul n'avait pas connu ni étudié cette discipline aurait-il
seulement conçu le grand drame de la rédemption selon les

catégories de la justification et de l'expiation Il resle encore,
dans sa pensée, assez des conceptions juives, dans leur suite
et dans leur enchaînement, pour qu'on ait pu construire un
dogme paulinien de l'expiation juridique.

Le plus original, cependant, c'est l'autre courant, celui du
fond. On y sent distinctement la puissante inspiration de l'esprit

nouveau. Lorsque l'apôtre, oubliant toute discussion de

principes, traite des réalités de la vie quotidienne du chrétien,
c'est le côté intérieur, moral, religieux de sa pensée qui apparaît.

C'est d'elle qu'il tire ses fécondes applications. Le souvenir
même du théologien juif disparait lorsque Paul aborde les
problèmes de la vie pratique. Les notions qui expriment cette
face-là de sa pensée ont une logique moins formelle que les

premières. Mais si la logique est moins apparente, elle n'en est

que plus interne, organique, saisissante. C'est encore là un

signe que ces notions constituent bien le dernier fond de la

pensée de l'apôtre.
Pour dire tout notre sentiment, les notions dont nous avons

cru reconnaître le caractère judaïque nous paraissent un peu
étrangères au courant général des sentiments et des méditations

de Paul. Qu'on les écarte, et l'on arrive, avec l'apôtre, à

cette profondeur religieuse, où l'on sent les grands souffles qui
annoncent le voisinage de Dieu, b ©eô;Tà -n-àvra lv nâo-iv.

19 mai 1891.


	La théologie paulinienne et la théologie juive

