Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Artikel: La théologie paulinienne et la théologie juive
Autor: Faye, Eugene de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE

PAR

EUGENE DE FAYE

Pendant longtemps, on s’est borné & étudier la pensée de
saint Paul prise en elle-méme ou dans son développement
interne. Depuis quelques années on pousse les recherches plus
loin. On s’efforce de découvrir les origines mémes de la théo-
logie paulinienne. Dans le second volume de son grand ou-
vrage de dogmatique, Ritschl a soutenu, avec toutes les res-
sources de ’exégese la plus ingénieuse, que c’est dans ’Ancien
Testament, dans ’hébraisme qu’il faut chercher les sources du
paulinisme. A deux reprises, d’abord dans un gros volume sur
le christianisme primitif, ensuite dans une édition refondue de
son étude sur saint Paul, qui date de ’année derniére, M. P/lei-
derer a combattu le theése de Ritschl et a émis l'idée que ce
n’est pas dans ’hébraisme de I’Ancien Testament que la pensée
du grand apdtre plonge ses racines, mais dans la théologie
Juive. Il nous apprend lui-méme que c’est en lisant le remar-
quable exposé que M. Weber a fait de cette théologie, qu’il a
éte frappé des analogies nombreuses qu’elle offre avec celle de
Paul 1.

Nous estimons que M. Pfleiderer a ouvert & la critique une
voie qui sera féconde. Les conceptions théologiques proprement
juives ont exercé sur celles de la premiére génération chré-

! Ritschl, Rechtfertigung und Versdhnung. Tome I, seconde édition,
1832. — Pfleiderer, Der Paulinismus, 1890. — Weber, System der altsyna-
gogalen paldstinischen Theologie, 1880.



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 457

tienne une influence plus profonde qu’on ne 'accorde d’habi-
tude. (Cest de ce coOté-la, pensons-nous, que nous viendra
’éclaircissement de plus d’'un de ces problémes que souléve
histoire des origines du christianisme.

Au premier abord, on s’étonnera peut-étre que nous fassions
des rapprochements entre la théologie juive telle qu’elle se dé-
gage des Targums, de la Mishna, du Talmud et celle de saint
Paul. Tout récemment un jeune théologien, M. H. Bois, dans
une theése sur le judéo-alexandrinisme, déclare trés catégori-
quement qu’il ne peut étre question d’une influence quelconque
de cette théologie avant le deuxiéme ou le troisiéme siécle de
notre ére puisque c’est & cette date qu’ont été rédiges ses pre-
miers monuments. Les raisons ne manquent pas cependant,
qui vous obligent, au contraire, & lui attribuer un role prépon-
dérant dans tout le monde juif non seulement au premier siecle
de notre ére mais aussi dans celui qui précede cette date. Men-
tionnons-en les trois principales. Ce sera l'introduction néces-
saire de ce travail.

Remarquons, d’abord, que les Targums, les Midrashim, cer-
tains traités du Talmud ne font, en bonne partie, que repro-
duire un enseignement transmis et élaboré pendant des siecles.
Ony trouve une tradition théologique dont les origines remon-
tent & Pexil. Est-ce une raison, parce que cette tradition n’a
été recueillie et fixée dans des documents littéraires que deux
ou trois siecles aprés la naissance du Christ, de ne lui accorder
d’'influence qu’a partir du moment ou d’'orale elle est devenue
tradition écrite ? Ne doit-on pas, au contraire, supposer que
c’est pendant sa période d’élaboration, c’est-a-dire, de crois-
sance et de vie, qu’elle a le plus profondément influé sur les
esprits ?

On constate, ensuite, que toute la littérature juive, qui a vu
le jour pendant les deux ou trois siécles qui précédent la ruine
de Jérusalem, plus particuliérement celle qui n’a pas subi
Iinfluence du judéo-alexandrinisme, présente une conformité
frappante, dans les conceptions théologiques, avec les Targums
et la Mishna. Elle atteste ainsi l'existence, pendant cette pé-
riode, du grand courant de pensée qui devait plus tard se fixer



453 EUGENE DE FAYE

dans les documents issus des écoles rabbiniques. Cest au
retour de l'exil, avons-nous déja dit, qu’il a pris naissance.
C’est dans les Chroniques, dans certains psaunes, dans cer-
taines portions du Pentateuque, dans la littérature gnomique,
qu’il faut chercher le germe de la théologie juive. Les trop
rares documents, dont la date est encore & peine fixée, que
nous rencontrons ensuite servent a nous avertir de sa présence
et & marquer son développement en méme temps que son in-
fluence. Voila une constatation qui légitime notre point de vue
et qui nous permet de voir dans la théologie juive celle du
siécle de saint Paul.

Ajoutons, enfin, qu’alors méme que nous n’aurions pas les
raisons, que nous venons d’indiquer, de revendiquer pour la
théologie rabbinique une influence bien antérieure a I'époque
ou elle fut rédigée, il nous suffirait de I’étudier pour nous
convaincre u’'une construction aussi vaste suppose nécessai-
rement plusieurs siécles d’élaboration. C’est un organisme qui
s’est développé exclusivement sous la poussée d’une logique
que rien n’arrétait. Elle constitue un ensemble de déductions
qui s’enchainent avec une étonnante rigueur. L’histoire des
1dées nous montre que ces sortes de systémes supposent tou-
jours une longue durée et plusieurs générations de penseurs.

Nous avons insisté sur le role que la théologie juive a joué &
I'époque des origines du Christianisme parce que, croyons-
nous, on le laisse trop dans 'ombre. Les uns n’admettent que
des antécédents bibliques & la pensée de Paul, les autres ne
voient que I'helléenisme dans ces temps-l4 et en exagérent peut-
étre la prépondérance dans les cercles juifs et chrétiens. La
critique doit s’efforcer de rendre & chacue facteur historique
la vraie part d’influence qui lui revient.

Notre examen ne portera que sur les notions du péché et de
la chair, de la justification et de I’expiation. Nous caractérise-
rons sur ces points-la la pensée de saint Paul sans essayer de
refaire une gtude détaillée que d’autres ont déja faite avec su-
périorité. Puis nous remarquerons la part qui revient dans
chacune de ces notions, d’une part, & la théologie juive, d’autre
part, & 'esprit nouveau. En d’autres termes, tout ce travail



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 459

aura pour but de dégager, si possible plus nettement, 'origina-
lité de la pensée du grand apotre par 'analyse des deux prin-
cipaux éléments qui la constituent.

I
Le péche.

Dans les épitres, cette notion se montre sous deux aspects
différents. Tantot elle revét un caractére tout juridique, tantot
elle est essentiellement religieuse.

On ne saurait douter que la loi juive n’ait exercé sur Saul de
Tarse cet ascendant qui faisait qu’elle faconnait & son image les
esprits. Saint Paul a repoussé le légalisme, celui-ci n’en pro-
jette pas moins son ombre sur sa pensée devenue chrétienne.
Faut-il rappeler les passages oll 'apdtre rehausse le caractére
sacré de la Loi, ol il la fait remonter & une institution divine,
ou il 'assimile & I’Ecriture elle-méme, ol, je devrais dire, il
désigne la théocratie juive tout entiére, religionet livres saints,
par ce terme : la Loi? Voila un langage auquel les écrivains
hébreux, du moins ceux qui sont antérieurs au retour de l'exil,
ne nous avaient pas accoutumés. On sent que Saul de Tarse a
vécu dans un milieu ol I'idéal moral se confondait avec la loi
mosaique. C’est donc elle qu’il faut toujours entendre lorsque
nous rencontrons dans les épitres le terme de lot, vipos. Paul
ne désigne jamais par ce mot un grand idéal de justice et de
sainteté, & la facon des prophétes. Il ne faut pas davantage
chercher chez lui ces «lois non écrites, » dont parle le tragique
grec. Cela est de toute évidence lorsqu’il s’écrie : « Ceux qui
ont péché sans loi, périront aussi sans loi. » (Rom. II, 12.) Si
I'on entend par « loi » la loi non écrite, la loi morale, alors
que signifie cette parole ?

Paul suppose que méme chez les paiens la loi juive, dans ce
qu’elle a de plus essentiel, est gravée dans leur cceur : lesquels,
dit-il, montrent la substance de la loi, Zpyov 0% vopou, gravée dans
lears cceurs (Rom. II, 15). Je n'insiste pas sur un point que
d’autres ont déja pleinement mis en lumiére. Je me borne &
faire remarquer qu’il importe beaucoup de ne pas oublier



460 EUGENE DE FAYE

qu’aux yeux de I'apotre I'idéal moral se confondait absolument
avec la loi juive. Inutile de relever, ici, les nuances diverses
qu'il attachait & ce terme. Le point capital c’est qu’il entendait
toujours par la un document positif. En cela, il est bien d’un
temps oll le l1égalisme triomphait. Nous le constaterons plus
d’une fois: quelles que soient les transformations que sa pensée
ait subies, elle a toujours conservé 'empreinte indélébile de
ses origines. On ne se dépouille jamais complétement de ses
premiéres habitudes intellectuelles.

L’idéal moral, ainsi concu, ainsi confondu avec un code
écrit, entraine une notion toute juridique du péché. Celui-ci
apparait comme une infraction, une violation du code. Tout
I'accent doit porter sur 'acte de transgression et de désobéis-
sance.

Cette notion-la, pas plus que la conception générale dont elle
est la conséquence, n’a pas entierement disparu des épitres de
Paul. Rappelons, d’abord, les termes dont 'apotre se sert, a
tout instant, pour désigner le péché. Outre celui de duapria qui
a une portée générale, on trouve celui de mapdBuaci; (transgres-
sion), mupaxon (désobéissance), mwpurmtépa (chute, faute), dvopix.
Aucun de ces vocables n’exprime soit la notion prophétique
d’un abandon de l'alliance de Dieu soit celle de la souillure
l1évitique. Tous ils contiennent 'idée de l'infraction d’un code
écrit, de la violation d’'une loi positive. De 14 cet axiome bien
juif : o yxp odx €rriv vouos, 0ud: mupifuois. Point de loi, point de
transgression. Puis, dans tout le passage Rom. V,12-21, 'au-
teur fait porter 'accent tout entier sur un acte de péché qui
est la transgression d’un commandement précis. Dans le pas-
sage Rom. II, 3-10 I'apdtre revient, presque & chaque phrase,
aux €ya, aux ceuvres ; il y fait consister le péché dans les actes.
Les énumérations de péchés que ’on trouve en maints endroits
des épitres (Rom. I, 29-31; 1 Cor. VI,9; Gal. V, 19-21) repo-
sent également sur 'idée du péché con¢u comme acte isolé.

(Yest surtout quand il s’agit des peines et des récompenses
que se montre chez Paul la conception juridique du péché
quon lul avait inculquée & 1’école des pharisiens. Veuillez
peser les termes de ce passage des Romains que nous repro-



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 461

duisons (II, 3-10) : « Penses-tu, toi qui juges ceux qui font ces
sortes de choses et qui en fais autant, que tu échapperas au
jugement de Dieu? Par ton endurcissement et ton impénitence
tu t’amasses de la colére pour le jour de la colere et de la ma-
nifestation du juste jugement de Dieu, lequel rendra & chacun
selon ses ceuvres; &4 ceux qui, par leur persévérance dans les
bonnes ceuvres, recherchent la gloire, ’honneur et I'immorta-
lité, il donnera la vie éternelle, mais & ceux qui disputent et
gui s’insurgent contre la vérité, s’abandonnant & I'injustice,
sa colere et son courroux. La détresse et le désespoir attendent
tout homme qui a fait le mal... mais la gloire, la paix seront
pour quiconque fait le bien.... »

Dans tout ce passage ce n’est pas I’état moral du pécheur
qui entraine sa perte, ce sont les ceuvres qu’il a faites qui re-
coivent leur juste rétribution. C’est bien la la conception léga-
liste qui voit en Dieu le juge supréme qui décide du sort de
’homme selon ses actes. Si, ailleurs, Paul envisage d’une
toute autre fagon l'issue du drame humain, il ne faut pas, ce-
pendant, méconnaitre qu’ici c¢’est la notion du droit strict qui
détermine toute sa conception. Ces passages suffisent pour
montrer que la notion juridique du péché est loin d’étre étran-
gére a la pensée paulinienne. C’est 14 une premiére analogie
avec la théologie iuive qu’il faut maintenant préciser.

Dans celle-ci le péché est essentiellement concu comme
acte. Les péchés, ce sont autant d’infractions du commande-
ment divin qui n’ont aucun lien organique entre elles. Cette
notion de la faute découle logiquement du principe de cette
théologie, de son culte pour la loi écrite.

M. Weber a réuni une foule d’exemples intéressants, tirés
des Targums ou des Midraschim, qui illustrent la rigueur de
logique avec laquelle on a, partout, appliqué la conceptiou
juridique du mal. Ainsi la théologie rabbinique fait consister
la chute du premier homme en un acte, pur et simple, de déso-
béissance. Celui-ci est si peu I'indice d’un certain état moral
que I'on déclare qu’'un seul acte de repentir elt tout effacé. De
meme pendant la premiére enfance 'homme n’est point pé-
cheur puisqu’il n’est pas encore maitre de ses actes. Les



462 EUGENE DE FAYE

patriarches n’ont jamais désobéi & la Loi, donc ils sont sans
péché. Les peines et les récompenses se mesurent strictement
aux ceuvres. « Tout 'accent, dit Weber, porte sur des actes de
péché qui se laissent compter et peser. » G’est au méme point
de vue que l’on envisage toute I’histoire. On ne voit jamais dans
une catastrophe la résultante de tout un état moral du peuple
qu’elle atteint ; on lui cherche toujours une cause spéciale qui
a di étre une transgression particuliére. On s’ingénie & dé-
couvrir de quelle faute la ruine de Jérusalem est le chitiment.
Enfin, nous le verrons en détail plus loin, ¢’est encore la no-
tion tout extérieure et toute juridique du péché qui domine
toute la sotériologie juive et la détermine.

Ces exemples montrent avec uelle vigueur de logique les
théologiens juifs appliquaient leurs notions fondamentales. On
concoit toute la force que cela devait donner & leur enseigne-
ment. Dans ces conditions, 1l n’est pas surprenant que la pen-
sée de Saul de Tarse ait conservé, en ce qui regarde le péché
du moins, une certaine teinte de la discipline premiére qu’elle
avait subie. En tout cas ce n’est pas avec 'hébraisme biblique
quelle montre ici des affinités. Nulle part, ni chez les pro-
phétes, ni méme dans le Lévitique, du moins dans ses parties
les plus anciennes, ne vois-je la notion juridique et extérieure
du péché. Elle commence tout juste & poindre dans les parties
de ’Ancien Testament qui datent du retour de I'exil. Ce n’est
donc pas dans ’Ancien Testament que la pensée de saint Paul
plonge ses racines, du moins par le coté de sa notion du péché
que nous venons de mettre en lumiere, mais dans la théologie
juive.

Si la notion paulinienne du péché a, parfois, un caractére
juridique c’est, plus souvent encore, sous un aspect religieux
qu’elle se présente. J’ai choisi cette épitheéte de religieux pour
(qualifier ce coté-la de la notion, faute d’une autre qui exprime
un sens aussi large et aussi profond.

En effet Paul emploie le terme de duxpriz (péché), au singu-
lier, dans un sens spécial. Il ne faut pas entendre par 14 une
désignation collective qui, par une fiction du langage, résume
en une notion générale la somme des péchés isolés. Paul est



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 463

plutot réaliste dans ses conceptions. Cette abstraction, la
auaptiz, €st, & ses yeux, une véritable puissance, une sorte de
force aveugle qui se développe selon une loi qui lui est inhé-
rente — 6viuos tig duwprig, dit-il (Rom. VIII, 2). — Elle a sa vie
propre. (Cest un élément destructeur qui a pour théatre de ses
exploits 'humanité elle-méme.

Telle est la notion quil se dégage du passage classique
Rom. V, 12 : « Q'est pourquoi, de méme que, par un scul
homme, le péché est entré dans le monde et par le péché la
mort, qui s’est ainsi étendue 4 tous les hommes parce que tous
ont péché, etc. » — (’est la méme notion, encore accentuée,
que 'on trouve dans le passage non moins classique Rom. VI,
7-25. Elle est saisissante cette peinture des ravages causés par
cet ¢lément aveugle auquel rien ne peut résister! Certes ce
n’est pas ainsi que l'on parle d’une pure abstraction et de son
aclion sur les hommes. D’une maniére générale, dans ces mé-
morables chapitres V-VIII des Romains, ¢’est le sens dynamique
qu’il faut attacher au terme de dpeprie. Autrement il est impos-
sible de saisir la pensée de l'apotre dans toute son ampleur.
(Vest, enfin, cette notion du péché ainsi définie qui constitue
le nerf de toute la conception paulinienne de la mort et de la
résurrection du Christ. La cpapriz est donc bien une force mal-
faisante, lichée au sein de’humanité. Sa domination ’'embrasse
tout entiere. La preuve c’est que la mort, salaire du péché,
s’étend & tous les hommes méme avant Papparition de la lol.
(Rom. V, 14.) Cependant n’attribuons pas & la dupupria ainsi
conc¢ue le pouvoir de se transmettre par 'hérédité. Il est pos-
sible que Paul et été jusque-la s’il avait connu cette idée.
Mais nous pensons, avec Pfleiderer et d’autres, qu’elle ne se
lrouve pas dans les épitres. A coup slr, ce n’est pas dans le
passage Rom. V, 12, sq. qu’elle est formulée. G’est vraiment
solliciter les textes (ue de vouloir tirer I'idée d’hérédité d’ex-
pressions comme celle-ci : rzarzoréfysay @ 1ls ont été constitués,
oudel'emplol de la préposition 8wz ou du datif : 8es robmupamriparos,
Tip TOD Svdg MUPUTTOUATL.

Enfin tout en conservant au terme de du«orie le sens dyna-
mique que Paul lui préte, il ne faut pas oublier que lui-méme



44 EUGENE DE FAYE

marque la limite du pouvoir du péché. Je veux bien que celte
limite est constamment dépassée, qu’elle est plutdt virtuelle
qu’effective; il n’en reste pas moins que saint Paul I'a posée.
Le fameux : ép'o mdvres fpmprov de Rom. V, 12, n’aura jamais
d’autre sens que celui-ci: parce que tous ont péché. La volonté
humaine c’est la seule barriére qui s’éléve contre les empiéte-
ments de la duapriv. Sans doute, partout elle plie et cede. Elle
n’en existe pas moins. Notre acquiescement aux séductions de la
apapria ¢’est la condition méme de son empire, de méme que la
niaris est la condition du pouvoir non moins étendu de la grace,
cette autre force.

Avant de montrer que, méme envisagée sous son aspect le
plus profond, la notion paulinienne du péché porte ’empreinte
de son origine juive, il est nécessaire de rappeler comment
I’apotre congoit le développement du péché.

Ici encore on se trouve en présence de deux courants de
pensées qui, au premier abord, se concilient difficilement. Dans
une premiére série de textes (Rom. V, 12, sq.; 2 Cor. XI, 2, 3)
Paul affirme que c’est grice & un acte de désobéissance & un
commandement formel que le péché pénétre au sein de 'hu-
manité. La conséquence, c’est une sentence de condamnation
(ravdxpipz) (que Dieu prononce sur I’humanité tout entiére. G'est
nous dire quelle a été l'occasion de I’éclosion du péché, ce
n’est pas nous montrer celle-ci dans sa cause profonde. Voila
tout ce que 'on peut tirer de ce texte lorsqu’on ’envisage tel
qu’il est, sans y sous-entendre des idées qui ne s’y trouvent
pas. De méme dans 2 Cor. X1, 3 : « Je crains que, comme le
serpent, dans son astuce, a séduit Eve, etc... » nous n’avons
encore (qu'une circonstance, capitale sans doute, mais que l'on
ne peut qualifier de cause, parmi celles qui marquent la chute.
N’y a-t-il pas, dans cette premiére série de textes, une ten-
dance générale & considérer cette grande crise par ses coOtés
extérieurs? Ne nous attardons pas & montrer quela fagcon dont
Paul semble envisager ici la chute a des analogies marquées
avec les conceptions et le langage de la théologie juive sur ce
point. Ce n’est pas le récit tout seul de la Genése qui a inspiré
I'apotre, c’est ce récit interprété par les idées de 1’école.



LA THEOLOGIE PHULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 465

Nous n’en sommes pas réduits aux textes que nous avons
cités, pour savoir comment Paul concevait I'origine du péché.
Dans Rom. VII, 7-25 il montre I'éclosion et le développement
du mal chez 'individu. De tout temps, on a admiré la profon-
deur psychologique de cette peinture. Marquons-en les mo-
ments successifs.

Il est un temps oir le péché, la dpeprin, ne s’est pas encore
affirmé. Disons qu’il n’existe encore qu’a I’état de virtualité :
apaptio verps. Survient une crise. G'est la loi divine qui la pro-
voque. Elle force 'nomme & prendre conscience de lui-méme
et du méme coup le mal apparait; il jaillit du choc de la con-
science et de la Loi; il s’éveille ; il prend vie : dvénaev. A partir
de ce moment, le péché se développe rapidement. La dpaprix
devient z«8’imep Bokinv dpaprwddc, pécheresse a I'exces; elle réduit
I'homme & 'impuissance malgré les protestations de la nature
superieure : « Je fais le mal que je ne veux pas. » Son action
delétere finit pas se manifester & la fagon d’une loi immuable :
« Me faisant esclave de la loi du péché. »

[ln combinant les données de ces deux séries de textes, on
peut arriver & construire une conception ou un dogme pauli-
nien de l'origine premiéere du mal. La tentative est d’un grand
intérét. Mais comme Paul préoccupé d’un tout autre ordre de
questions, n’a fait, en somme, qu’effleurer ce probleme sans
en donner une solution nette, nous n’irons pas au dela des
limites qu’il n’a pas songé & franchir lui-méme.

Jusqu’ici nous avons constaté que, par son coté extérieur, la
pensée de l'apotre touche partout aux conceptions de la théo-
logie juive et, par 13, trahit son origine. Peut-on en dire autant
pour les vues plus profondes de Paul sur le péché, son ¢closion
et son développement ? Nous le pensons. Disons-le d’avance,
cela est exceptionnel, et mérite d’autant plus notre attention.

La scolastique juive, comme toute scolastique, était condam-
née a rester & la surface des choses. Cependant elle a eu par-
fois des vues plus profondes. Plus d’un théologien juif a senti
la gravité de ce grand probléme du péché et finalement on n’a
pas pu se contenter des seules notions qui se déduisaient du
principe légaliste.

THEOL. ET PHIL. 1891. 30



466 EUGENE DE FAYE

La théologie juive attribue & ’homme une inclination natu-
relle qu'elle désigne par le terme de YA NX?Y, inclination
mauvaise. A 'origine ce penchant n’est pas mauvais en soi. Il
est nécessaire & la propagation de la vie. Dans le traité Bere-
shith rabba (c. 4.) il est dit que si le VX? n’était pas inhérent
a I’homme, celui-ci ne construirait point‘ de maison, ne pren-
drait point de femme, n’aurait point d’enfants, ne se livrerait
4 aucune occupation. A Porigine cette inclination était dans
I’homme, mais & I’état de repos, de virtualité. « Tu dis, lisons-
nous dans le traité Tanchuma, bereshith (c. 7), le VX" est mau-
vais. » Le Saint répond : « C’est tol qui le rends mauvais. »
Pourquoi ? Un enfant de six & neuf ans n’est pas encore pé-
cheur, mais & partir de dix ans le penchant mauvais se déve-
loppe. » Ainsi done, selon la théologie juive, il est un 4ge, une
période de la vie ou le yécer n'a point encore d’action sur
I'homme, ne l'incite pas au mal.

Comment ne pas reconnaitre déja ici la parenté qui existe
entre cette notion et celle que Paul a exposée dans le septiéme
aux Romains ? Le P77 X ¢’est la duxpre dont Papotre cons-
tate la présence chez I'’homme & 'état de virtualité, la dpupric
qui ne le rend pas encore pécheur, duapria vezpc.

Poursuivons cette comparaison. La chute a eu lieu. Inutile
de dire que I'idée qu’elle résulte du choc entre la conscience
et la loi n’appartient qu'a Paul. C’est dans les conséquences
qu'on en tire que les deux théologies se rapprochent. D’apres
les théologiens juifs le résultat de la chute ¢’est un grand chan-
gement dans I'étre humain. Le yédcer se réveille enfin ; sa force
s’accroit ; 1l devient promptement lardent aiguillon de tous les
désirs mauvais. Dans plusieurs traités (Bammidbar rabba,
c. 15, Nedarim 326) on affirme que le yécer devient maitre
de I'homme ; on ne lui résiste qu’avec une extréme difficulté;
on 'appelle le roi.

Devirtualité devenu une redoutable réalité, le yécer ne cesse
de grandir et de se développer. Tout sert, en quelque sorte,
I'éperonner. Les sensations, Satan, les bénédictions divines
elles-mémes, tout contribue & augmenter encore la force du



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 467

penchant funeste. Il devient, selon I'expression de Paul, qui
s’applique exactement 1ci, dmephiay dpaprados.

La theéologie juive en vient & affirmer 'universalité — jamais
I’hérédité — du péché. Si elle reconnait que le yécer exerce
son pouvoir sur tous les hommes, elle admet cependant des
exceptions. Il en sera question tout & I’heure. Mais, en régle
géncrale, elle affirme la domination universelle du yécer. 1l y
a méme des passages remarquables, cités par Weber (p. 225),
ol I'on déclare qu’iln’y a personne tout & fait exempt de péché.
« Il est 1mpossible, lisons-nous dans Wayyikre rabba (c. 14)
que les hommes les plus pieux ne pechent pas par quelque
coté. » (Gf. Schemoth rabba, c. 31.)Pour achever de caractériser
le yécer et ses effets, remarquons que, d’apres la théologie
juive, ce penchant a pour fruits ces deux péchés principaux :
le libertinage et l'idolatrie. Le monde paien en arrive & ces
excés parce que la le yécer domine sans restriction aucune.
Comment cette vue géneérale du monde des gentils ne rappel-
lerait-elle pas le tableau du premier chapitre des Romains ?

Relevons un dernier point par ou les deux théologies trahis-
sent leur communauté d’origine. Dans le systeme rabbinique,
on postule toujours la liberté humaine. Il est évident, cepen-
dant, que celle-ci se réduirait & peu de chose pour peu que 'on
accentuat la notion du ydeer. La théologie juive ne 'a pas fait
au méme degré que Paul. Le ép'o mdvre fpaprov, qui implique
la liberté humaine, subsiste dans les deux systémes, avec cette
nuance que dans le systeme légaliste on insiste davantage sur
la liberté.

Je crois pouvoir conclure, pour ce qui concerne la notion du
péché dans les épiires de Paul, que, de quelque coté qu’on
I’envisage, elle plonge ses racines dans les conceptions cou-
rantes de la théologie juive. Si on examine cette notion & sa
surface, cela est frappant. Si 'on va au fond, si on la considére
par son cdté intime, si je puis ainsi m’exprimer, ici encore on
retrouve des affinités que 'on ne peut pas méconnaitre avec la
pensée théologique juive dans ce qu’elle avait de plus profond.

Et cependant la différence entre les deux (héologies est



468 EUGENE DE FAYE

grande. D’autant plus évidente que I’on marque mieux les res-
semblances et la parenté. La nouveauté, I’originalité de la pensée
paulinienne git tout entiere dans la direction qu’elle a prise.
Tandis que la conception juridique, extérieure, formaliste du
péché prédomine, de plus en plus, dans la théologie juive, c’est
avec quelque peine qu’on la retrouve chez Paul. Elle y est
plutdt & 'état de débris, qui attestent encore ce que fut cette
pensée a l'origine et qui aident & comprendre ce qu’elle est
devenue au souffle d’une inspiration nouvelle. D’autre part,
tandis que la conception plus profonde du péché, entrevue par-
fois par les théologiens juifs, apparait, en somme, comme une
anomalie dans leur systéme, tandis que ces vues si justes
n'ont pas fructifié au sein de la scolastique juive, ne sont 14
que pour témoigner d’une sorte de conscience vague de la pau-
vreté religieuse des conceptions dominantes et y subsistent
peut-étre comme les pierres d’attente sur lesquelles reposera
un jour un autre systéme religieux et théologique, ces mémes
vues ont pris une ampleur extraordinaire dans la pensée de
saint Paul. Il les a précisées, approfondies et frappées & son
effigie pour toujours. Nous ne craignons pas de l'affirmer, ce
sont elles qui constituent le vrai fond de sa pensée. C’est
ainsi qu’il a fait fructifier les semences divines qui se stérili-
salent dans la poussiéere des écoles pharisaiques. Elles ont servi
de point de départ aux conceptions admirables des chapitres
VI, VII et VIII des Romains, & cette vue saisissante des ravages
du péché et au sentiment tragique qui s’y exprime. Sorties du
méme lit, les deux pensées, apres avoir mélé, en certains
points, leurs eaux, se séparent et s’élancent en des directions
opposeées.

II
La adp, la chair.

La notion paulinienne de la chair nous semble, aussi bien
que celle du péché, ne s’éclairer tout a fait que par la compa-
raison avec les notions analogues de la théologie juive.
Voyons, d’abord, celles-ci :

On parle beaucoup du monisme de I’Ancien Testament. On



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 469

a raison. Pas de trace d’un dualisme métaphysique dans la
pensée hébraique. Il n’en est pas tout & fait de méme dans la
penseée juive postérieure au retour de l'exil. Elle est arrivée,
dans le domaine de I'anthropologie, & un dualisme incontesta-
ble. Chez un peuple d’esprit plus philosophique, il elt servi
de point de départ & des spéculations métaphysiques. Le dua-
lisme de la théologie juive reste étranger & celles-ci. C’est ce
qui lui donne un caractére tres curieux et trés particulier que
nous ne pouvons étudier ici.

D’apres les théologiens juifs, 'ame n’a pas la méme origine
que le corps. Elle préexiste a celui-ci. Jusqu’au moment de
son entrée dans le corps elle est pure. « Cette 4me, lisons-
nous dans Koheleth Rabba (83 ), que je t’ai donnée est pure.
Si tu me la rends telle que je te I’ai donnée, cela ira bien pour
toi! sinon je la consumerai. » Dans la priére du matin, on di-
sait : « Mon Dieu, ’ame que tu m’as donnée est pure; tu l'as
créée, formée, tu me ’as insufflée. »

Le corps est d’autre nature. S’il n’est pas mauvais en soi, il
appartient cependant au domaine des choses corruptibles. En
cela, il est inférieur & 'dme.

Ce qui le vicie, ce qui fait de la chair un élément corrompu
et corrupteur, c’est le P77 9% qui lui est inhérent. Sans
doute, je le rappelle, & 'origine le yécer c’est un penchant na-
turel qui n’a rien de mauvais en soi. Mais des qu’il éclate dans
le domaine de la conscience, il devient le principe méme du
mal. C’est donc lui qui fait de la chair ce qu’elle est, une chair
impure et mauvaise.

Si la théologie, au fond, distingue toujours entre le yécer et
la matiére animée elle-méme, elle les confond souvent dans
ses formules. En fait, il est un point par ol ils se touchent et
se confondent. Le yécer a son siége originel dans la chair. Il
est inhérent & 'organisme méme. Cela est si bien le point de
vue de la théologie juive qu'il est dit, dans un remarquable
passage du traité Bereschith rabba, que, tandis que I’'dme ne
s’unit au corps qu’apreés la naissance, le yécer se trouve déja
dans lembryon et se développe avec lui. C’est ainsi que la
chair participe a la réprobation dont le yécer est l'objet.



470 EUGENE DE FAYE

Si le yécer se confond, & son origine, avec la chair, il ne
faudrait pas croire cependant que, d’aprés les théologiens
juifs, il s’identifie avec elle et que la chair constitue, en quel-
que sorte, la limite du rayonnement du principe mauvais, ori-
ginellement charnel. Il perd bientdt sa premiere forme. Il revét
tous les aspects du mal. Il s’étend de bas en haut & travers
Pétre tout entier, tant physique que moral. Cest & son
infleence que remontent les aberrations de I'intelligence comme
la perversion de tous les sentiments. A ce stade dans son dé-
veloppement, il est susceptible de recevoir les appellations les
plus générales, par lesquelles nous désignons le péché. Il suffit
de ne point oublier ses origines premiéres.

Dans ces conditions, il doit y avoir lutte entre ces deux élé-
ments opposés, I’ame et le corps. Cette lutte est dépeinte dans
plusieurs passages cités par Weber (p. 222). Dans Wayyikra
rabba (c. 4), il est dit que le corps, étant formé de poussiere,
doit étre comparé & I'habitant de la campagne qui ignore les
lois du royaume, tandis que I’dme, venue d’en haut, c’est I’ha-
bitant de la capitale qui connait ces lois. « Aussi, est-il dit ail-
leurs, I’ame répugne & tel point & cohabiter avec le corps que,
pendant le sommeil, elle remonte au ciel et revient au matin.»
Comment, soit dit en passant, ne pas songer au langage de
Paul dans 2 Cor. 12 ? Enfin, ailleurs encore, il est dit que c’est
I’ame qui observe, étudie, scrute la loi et prend plaisir & étre
en communion avec Dieu. Pour résister au principe qui lui est
contraire, elle a été douée & ’origine d'un :ﬁ'{'g,‘_‘; XY, d'un
penchant au bien. Gest le wis du VII® des Romains. Voila le
seul moyen qu’elle posséde pour se défendre et pour lutter.
Aussi, ci et 13, on rencontre 'aveu de la difficulté de vaincre,
de 'impuissance de I’dme, du s, quoiqu’il prenne plaisir a la
loi de Dieu. Ces passages sont rares. Jamais 'accent n’est dé-
chirant comme celui de l'apotre; mais enfin, ¢’est la méme
note.

Sans essayer de donner une classification compléte des dif-
férents sens cue revét le terme de ogpf dans la langue de Paul,
marquons-en les principaux. Dans aucun cas, quelie que soit
'extension que ce terme recoive, ne perd-il complétement le



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 471

sens primitif, philologique de chair, de matiére animée ; voila
le principe qu’il convient de ne pas perdre de vue, sous aucun
prétexte.

Dans la plupart des textes, il ne peut y avoir d’hésitation sur
ce que Paul entend habiluellement par i, Dans Rom. 8: 13,
« sl vous vivez selon la chair, vous mourrez, mais si, par 'es-
prit, vous faites mourir les actions du corps, vous vivrez, » la
synonymie de odpf et de sdux ne peut pas étre écartée et indi-
que que opf conserve ici le sens matériel. Dans 2 Cor. 1V, 10,
11, on trouve cdpf et copa employés également de maniéere a
étre synonymes. On sait que Paul désigne la descendance na-
turelle, notamment celle du Christ, par I’'expression : xate: sopxa.
(Rom. I, 3; IX, 3, 5, 8). C’est & owpni, dans la chair, que la
circoncision juive est pratiquée (Rom. II, 28; Gal. IV, 29). La
maladie, ¢’est une asbévex tiig oupxés (Gal. IV, 13) ou un exédey 77
sapxi (II Cor. XII, 7). Enfin dans tout le passage Rom. VII, 17-
25, 'expression & i owpxi, dans la chair, est synonyme de
celle-ci : év rois pédeow, dans les membres. Celle-ci fixe le sens
de la premiere et ne laisse subsister aucune obscurité.

Tous ces passages prouvent que Paul avait un sentiment
trés juste du sens primitif, usuel de sdpf dans la langue grec-
que.

En outre odpf, ce n’est pas seulement la chair animée, c’est
la chair, avant tout, envisagée par son aspect périssable.
L’idée de corruptibilité est inséparable de sdpf dans le langage
de Paul. En cela osapt se distingue nettement de aépx. Il y aura,
dans l'autre existence, des odparx émovpina des corps célestes.
Il n’y aura point de oxpt. La chair et le sang, cupk xai aipx, nNe
peuvent pas hériter du royaume de Dieu (1 Cor. XV, 50).

Je n’ai réuni et rappelé ces textes, qui établissent si claire-
ment 'usage courant du sens usuel de oupf dans les épitres de
Paul, que pour faire sentir combien il serait arbitraire, apres
cela, de s'ingénier a éliminer de la notion paulinienne de owpf
le sens primitif philologique de ce terme. Par quel abus de
langage I’écrivain qui conserve presque partout & ce mot de
o4pf son vrai sens, 'aurait-il complétement oublié dans les
autres applications plus rares qu’il en a faites 7 Je concois qu’il



472 EUGENE DE FAYE

ait étendu et élargi le sens primitif, je n’imagine pas qu’il Iait
remplacé par un autre qui lui est étranger. Aussi je ne puis
admettre cette définition de s4ef que j’ai trouvée dans un ar-
ticle du regretté M. Bois: « op¥, la chair, ¢’est une détermina-
tion mauvaise de 'homme actuel. » On ne peut pas perdre
plus complétement de vue 1’élément matériel qui est & la base
de toute cette notion de supf. Sans doute saint Paul en a singu-
lierement élargi le sens primordial jusqu’a appliquer ce terme
de cdpf & 'homme tout entier. Cela se concoit chez un esprit
qui n’avait pas les habitudes d’analyse d’un platonicien et aux
veux duquel, par conséquent, les frontiéeres du monde physi-
que et du monde moral restaient indécises. D’ailleurs Paul ai-
mait les termes compréhensifs dans lesquels il pouvait grouper
un ensemble d’idées connexes. Cette notion ainsi composée,
désignée d’un seul mot, se prétait aux antithéses qu’il affec-
tionnait.

Quel est donc le sens le plus étendu que Paul donne au
terme de oapt ? Ce vocable désigne non seulement les éléments
physiques qui doivent périr, il désigne encore un certain nom-
bre de sentiments, un certain ordre de faits moraux qui, dans
la pensée de 'apotre, ont ceci de commun avec la chair, c’est
qu’ils ne peuvent durer, c’est qu’ils portent le sceau de la
mortalité. De 14 des expressions comme celles-ci: gpovipe g
oupxds, lendance, affection de la chair (Rom. VIII, 7); — émbupia
aupxés, désir de la chair (Gal. V, 16, puis dans Eph. II, 3 ; Col.
I1, 5-18, 6émpat, vole tic aupxds-) Ailleurs il parle d’une cogix cuprewn.
Les phrases: eva év ti gepxi, étre dans la chair, ata odpxa
orparévesbor, combattre selon la chair, désignent toutes certaines
facons de vivre, d’agir, de sentir, de parler. Paul leur applique
le terme énergique de odpf pour rappeler qu’elles ont, sinon la
méme origine, du moins la méme fin que la nature physique.
(Vest ainsi que odpf est le symbole saisissant de tout ce qui
n’est que contingent, périssable, frappé de mort, dans notre
étre tout entier.

Ceci nous conduit & considérer les rapports de la chair et du
péché.

Il est incontestable que ces deux termes, oapf et duapriz, sont



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 473

étroitement associés dans le langage de Paul. C’est & tel point
qu'on a pu les considérer, & tort, comme synonymes. La vérité
c’'est que la duwpriz est inhérente & la capf et s’en distingue. Le
point essentiel qu’il s’agit d’élucider est celui-ci : la oup,
siege du péché, conserve-t-elle toujours le sens physique, qui,
nous venons de laffirmer, ne se sépare pas de la notion de
chair ? Essayons de montrer que la ¢4t ne perd jamais, sur-
tout ici, son sens primitif, tout en revétant une signification
plus générale, qui donne finalement & ce terme un aspect i la
fois physique et moral.

En effet, nous pensons qu’il faut renoncer & rien compren-
dre au langage de Paul dans Rom. VII, 7-25, si I'on ne recon-
nait pas que, dans sa pensée, la duxpria est inhérente, non pas
a un ot charnel opposé & un mot spirituel comme on 'a dit,
mais positivement & la matiére animée de notre corps. Je ne
vois pas d’autre sens au verset 18 : « car je sais que le bien ne
demeure pas en moi, je veux dire dans ma chair.» Les expres-
sions du verset 23 sont encore plus explicites: « la lo1 du
péché qui est dans mes membres, & 7ols pédeow. » Les termes :
év 7ol péleoty pou Ne laissent subsister aucun doute sur ce que
Papotre entend par les termes paralleles de: & 7 oapxl pov.
Dans tout le passage Rom. VIII, 1-14, on trouve encore odpt et
apaptia €troitement associés. Pourquoi I'emploi persistant du
terme de oapf, pour désigner le siége du péché, si Paul n’enten-
dait pas marquer par 13, je ne dis pas l'origine, mais au moins
les affinités physiques du péché ? Si sa pensée avait été autre,
§'il avait voulu désigner le moi, la volonté, la sphére inté-
rieure, comme le siége primitif du péché, pourquoi répéter
sans cesse le mot de oapt ? Ne craignait-il donc pas les confu-
sions ?

Dans le passage capital Gal. 'V, 16-24, c’est encore de la oxp
que l'apotre fait dériver le péché sous toutes ses formes. Une
observation qui confirme notre point de vue c’est que, dans
Iénumération des péchés qu’enfante la odpf qui se trouve dans
ce passage, Paul commence par les péchés qui se rapportent
AuX Sens : mopveix, dxabupaix, dochyein, le libertinage, 'impurete, la
débauche. Enfin, la destruction, I’élimination de la o4p¥, en tant



474 EUGENE DE FAYE

que chair animée, périssable et pécheresse, ne joue-t-elle pas
un role capital dans le drame de la mort et de la résurrection,
d’abord du Christ, ensuite du croyant, tel que saint Paul le dé-
peint soit dans I Cor. XV, soit ailleurs. « Dieu, dit-il, ayant en-
voyé son Fils dans une ressemblance de chair pécheresse... a
condamné le péché dans la chair. » La chair, voila donc le
théatre ot se consomme la mort du péché (Rom. VIII, 3).
C’est donc dans notre nature physique que saint Paul nous
montre, je ne dis pas l'origine premiére, question qu’il n’a
nulle part élucidée, mais l'origine actuelle, présente, observa-
ble du péche.

Cela ne veut pas dire qu’il confonde la chair et le péché, on
I’a souvent démontré d’'une maniére irréfutable. Partout Paul
distingue entre la dpapriz qui a son siége dans la chair, % oixolox
év oupxi, év pddeaw, et la oapf elle-méme. La dpapria c’est le mal,
proprement dil, sous toutes ses formes. Lorsque saint Paul dé-
signe la duapria par eapf et semble tenir ces termes pour syno-
nymes, c¢’est qu’il entend parler, pour des raisons spéciales, du
péché envisagé dans ses affinités primitives avec la sapé. Cela
est trés frappant dans le passage Gal. V, 17-24.

Ces deux exposés, celui de la notion juive et celui de la no-
tion paulinienne de la chair, ne frappent-ils pas par leur con-
formite ?

Nous avons essayé de le démontrer, la duupria paulinienne
n’est autre que le Y73 71X de la theologie juive. Comme ce-
lui-ci, la dpupriz paulinienne a son siége dans la chair et, comme
lui aussi, elle a un rayonnement qui enveloppe I’étre tout en-
tier. Comme le désir mauvais de la théologie juive, c’est la
auaprie qui finalement rend impure et mauvaise la chair. Im-
possible de se soustraire a I'impression que, dans la pensée de
Paul, la chair n’est point indifférente en soi. L’apdtre, encore
comme les théologiens juifs, emploie souvent le terme de odpé
pour celul de dpxpriz. Cepenant, pas plus que ceux-ci, il ne
les confond. Voild des points assez nombreux et assez impor-
tants par ol les deux notions se touchent, pour qu’'on leur at-
tribue une commune origine. La différence c’est que Paul a
accentué la gravité et la tragique grandeur du péché comme



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 475

ne I'ont jamais fait les scolastiques juifs. Cela est conforme aux
expériences bien plus profondes de sa conscience renouvelée
par I'Esprit de Christ.

Pour compléter ce parallele entre les deux notions ajoutons
que, de méme que la théologie juive attribuait & ’4me un pen-
chant contraire & celui de la chair, un 23477 X7, de méme
aussi Paul distingue chez ’homme un penchant inné au bien,
qu’il place expressément dans le vobs et non dans la chair.
« Ainsi donec, dit-il, je suis esclave dans mon vois 4 la loi divine,
mais, dans ma chair, & la loi du péché. » (Rom. VII, 25.) Seu-
lement, ce penchant au bien, dont parle Paul, est aussi im-
puissant que le yédeer hattob, le bon penchant de la théologie
juive. D’aprés Paul, il est plus impuissant encore.

I

Apres les notions du péché et de la chair, il nous reste a
étudier dans la théologie juive et dans celle de Paul les notions
paralleles de justification et d’expiation.

Commencons par celles des théologiens juifs et exposons-les
dans leur ensemble, de maniére & en saisir 'esprit aussi bien
qu’d en déterminer la forme.

Nulle part plus que dans cet ordre d’idées, dans la sotério-
logie, comme il est convenu de 'appeler, la théologie juive n’a
montré autant de rigueur de logique. Ici I'esprit légiste qui lui
est inhérent s’empare de toutes les idées et les marque de son
sceau. Ailleurs, dans les notions de Dieu, de la création,
du péché méme, on a pu relever d’heureuses inconséquences
qui trahissent un sentiment plus profond et plus religieux. Ici
rien de pareil. La logique et le formalisme dominent et triom-
phent.

Aussi congoit-on, dans cette théologie, la justification du pé-
cheur, uniquement et exclusivement, & un point de vue juridi-
que. Elle résulte d’une déclaration de la part du Juge su-
préme. MDT, justificare, justum pronuntiare, voild le terme
consacré. Cette sentence divine alieu selon les formes du droit
strict. La Loi, ce recueil de préceptes qui embrassent toute la



476 EUGENE DE FAYE

vie, et que Dieu lui-méme est censeé méditer plusieurs heures
par jour, voilda la norme sans appel de tous les jugements
divins. L’obéissance au code sacré ou sa violation constitue
la justice ou le péché. On a poussé, dans certaines traditions
rabbiniques, cette conception toute juridique tellement loin
qu’on y représente Dieu assisté d’un véritable tribunal, enten-
dant des plaidoyers et des réquisitoires pour ou contre celui
qui comparait devant lui.

D’apres ce systéme, le but de toute piété et de toute morale
c’est d’étre déclaré, reconnu juste, dumebiver. Le PITX, le juste

c’est celui qui a accompli tous les Iﬁg?;, les commandements
et qui n’en a enfreint aucun. En droit strict il est le seul
homme qui soit assuré d’une sentence favorable. La moindre
infraction du code entraine la mort (Sanhedrin 111 a). On ne
pouvait, cependant, admettre ce principe dans toute sa rigueur.
Aussi, comme dans tous les systémes & tendance légaliste, on
eut recours a la casuistique. On lui demanda de concilier la
faiblesse humaine et les exigences de la logique. On admit un
adoucissement du principe qui voulait la condamnation du pé-
cheur pour une seule infraction de la loi. On supposa que la
sentence divine serait favorable pourvu que les cas d’obéis-
sance ’emportassent, en nombre et en importance, sur les cas
de violation de la loi. Ce n’était plus la justice absolue que 'on
réclamait de l'individu, c’était une justice relative. Une fois ce
principe admis, la casuistique juive ne tarda pas a prendre son
essor. Elle se développa rapidement en une sorte de végéta-
tion touffue. Qu’il nous suffise d'y relever deux notions qui ont
recu droit de bourgeoisie dans la théologie biblique du Nou-
veau Testament.

(est d’abord 'idée d’imputation. Ou avait beau biaiser avec
le droit et la logique. On ne parvenait pas 4 se faire un manteau
de justice dont on fat bien sir. On supposa donc que, dans
certains cas, le juge supréme impute a tel acte la valeur juri-
dique de tel autre. Une action peut ainsi acquérir un prix qui
ne lui appartient pas en propre. A propos du verset 23me du
XLIVe Psaume : « (’est & cause de toi qu’on nous égorge tout le
jour,» nous lisons dans le traité Sifré (73 @) © « Un homme



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 477

peut-il étre égorgé tout le jour ? Non, mais Dieu 'impute aux
justes comme s’ils étaient égorgés tout le jour. »

C’est, ensuite, I'idée de substitution. Tout Israél doit finale-
ment avoir part au salut. C’était 14 un principe admis. Mais que
faire de tant de gens dont la justice était manifestement insuf-
fisante 7 On supposa qu’a laleur venait s’ajouter celle des justes,
des patriarches, des peres. Dans le traité Schir rabba (5 c)
nous lisons : « Je suis noir par mes propres ceuvres, mais agréa-
ble, bien venu & cause des ceuvres de mes péeres. » Dans les
apocalypses, aussi bien que dans la théologie rabbinique, on
suppose que les ceuvres des grands saints sont conservées de-
vant Dieu et constituent un trésor dont tout Israélite bénéficie.
(Exemples dans Weber, p. 282, 285.)

(’est dans tout ce qui touche aux peines et aux récompen-
ses que 'on remarque les dernieres conséquences du principe
juridique qui domine tout le systeme. Dans tout ce qui arrive
a 'homme, bonheur ou malheur, joie ou soufirance, on ne
voit que l'application pure et simple du droit absolu qui est
censé régler toutes les dispensations de Dieu. Rien n’est laissé
a la grace. « Maitre, qui a péché, celui-ci ou ses parents, pour
qu’il soit avengle? » Toute 'histoire du peuple élu, que dis-je,
la création elle-méme, sont expliquées par des raisons tirées
du mérite ou du démeérite des hommes. Dieu crée l'univers,
nous est-il dit (Pesicta 200 b) & cause d’Abraham. Voyez une
foule de passages cités par Weber, p. 297.

Meéme intrépidité de logique dans la conceplion juive de
Vexpiation. Celle-ci difféere profondément de la notion hébrai-
que de l'expiation. Dans I’Ancien Testament les termes de
WBJ, expler et de "\;','3, expiation, doivent élre entendus es-
sentiellement dans le sens de couvrir, cacher. Le sacrifice sert
a cacher les péchés, a les voiler de maniére & ce qu’ils n’offen-
sent pas les regards, purs et saints, de Jahvé. Notion fonciére-
ment religieuse. Dans la théologie juive, ce n’est pas la sain-
teté de Dieu que I'on apprend au pécheur & craindre; ce qu'on
lui enseigne ne peut que lui inspirer le désir d’étre en régle
avec le juge qui applique la sanction de la loi. Il tremble qu’il
n'y ait, & son passif, un excédent de transgressions de la loi. Il



478 EUGENE DE FAYE

s’agit donc d’effacer celles-ci & tout prix, de les faire raver du
grand livre ol ses actes sont enregistrés. Le moyen c’est 'ex-
piation. On le voit, celle-ci ne peut étre que tout extérieure.
Le pécheur lui-méme ne se transforme pas. Rien de moral
dans cette facon de raturer les péchés. Toul se passe en de-
hors de la conscience. C’est affaire de comptabilité et d’un
coup d’éponge.

C’est 1a le sens qu’expriment les termes courants qui dési-
gnent I'acte d’expiation. Cest RNIPN de 1PN, restituere, re-
parare. C’est le rétablissement du pécheur dans la méme con-
dition qu’avant la transgression. Cest HQ:B'W qui a le méme
sens. Grace A la fiction de V'expiation, le bécheur est censé
n’avoir point péché. En somme, I'expiation ainsi cong¢ue com-
pléte la notion de la justification qui vient d’étre exposée. Pen-
dant que celle-ci, soit par I'imputation soit par la substitution,
confere au pécheur une justice qui comble les lacunes de la
sienne propre, I'expiation fait disparaitre les péchés qui sont &
sa charge. Ce sont la, je le répéte, des compromis qui ont pour
but de concilier le droit absolu et le fait du péché. IIs relévent
bien plutdét du domaine juridique que de la morale et de la
religion.

Les moyens d’expiation sont divers. Leur nombre et leur di-
versité prouvent qu’au fond la conscience juive ne parvenait
pas & se rassurer. Résultat immanquable d’une expiation qu
n’a rien d’interne et de moral.

Ainsi la pénitence, le jour des expiations, la souflrance, le
martyre sont autant de moyens d’expiation. Nous ne reléverons
que les deux seuls qui entrent comme facteurs dans la notion
paulinienne. D’abord la mort en elle-méme expie le péché.
Quoique la théologie juive admette des exceptions, en fait elle
suppose que la mort efface la plupart des fautes. De la ce prin-
cipe général qu'elle formule en ces termes: « tous les morts
sont justifiés par la mort » : (272N T2 DNAM2D).
(e sontles paroles mémes de Paul: « celui qui est mort est jus-
tifié du péché » (¢ yep amobaviry dedmaimrar amb Tis dpupias, Rom. Vi,
7). Dans le traité Sanhedrin (44) on raconte ¢qu'un condamné
a mort s’écria : « Si jail vraiment commis le crime pour lequel



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 479

on m’a condamné, que ma mort ne soit pas l’expiation de tous
mes péchés. » (Weber, p. 311, 312.)

Le moyen d’expiation sur lequel la théologie juive insiste le
plus peut-étre c’est la mort des justes. Dans Sehemoth rabbe il
est dit que les justes sont les garants de 'acquittement des au-
tres Israélites. On retrouve cette affirmation dans d’autres
traités (T'anchuma, Wayictal). Les justes, dit Wayyikra rabba
(c. 2) éloignent le chatiment de la téte des coupables. Dans
Pesicta (154) on lit: Tous les égarements et tous les menson-
ges dont Israél se rend coupable sont expiés par notre pére
Abraham. Dans Tanchuma Mezira (c. T) il est dit expressé-
ment: la mort des justes expie. Ailleurs on appelle Isaac
un 5;{:\, un libérateur & cause de son sacrifice.

Telle est la sotériologie juive. Il nous reste & montrer que,
d’une part, on en retrouve les linéaments essentiels dans celle
de Paul, mais que, d’autre part, la pensé¢e du grand apotre,
ici encore, déborde, de tous les cotés, la pensée juive.

En effet, nous retrouvons dans cette partie de la théologie
paulinienne le dualisme que nous avons déja remarqué dans la
notion du péché. D’une part, lajustification et I’'expiation reve-
tent dans les grandes épitres un sens nettement juridique, ob-
jectif, extérieur. D’autre part, ces mémes conceptions ont une
signification plus profonde, plus religieuse, plus morale. Dési-
gnons chacune de ces deux faces des notions dont il va étre
question par leur vrai titre qui est celui de leur origine res-
pective. Nous éviterons ainsi, d’emblée, toute confusion sur
notre pensée. La premiere dérive de la théologie juive.
L’autre portie 'empreinte de esprit nouveau, de 'esprit chré-
tien.

Oserons-nous risquer une appréciation générale des remar-
quables travaux que I'exégese a fournis dans ce domaine depuis
quelques années ? 11 nous semble que l'on accentue presque
toujours, trop exclusivement, les uns le caractére juridique,
les autres le caractére religieux des deux notions dont il s’agit.
Nous estimons qu'il faut laisser subsister les deux faces de la
pensée du grand apotre. Nous pensons qu'on peut les concilier.
(’est ]a une tentative intéressante, mais toujours un peu con-



480 EUGENE DE FAYE

jecturale. Nous nous bornerons au role d’exégéte, aussi con-
sciencieux que cela nous est possible.

La justification. — On a relevé avec force et justesse, le
sens purement juridique que Paul attribue dans un grand nom-
bre de passages aux termes de duwwfivee et de dweosivy, La jus-
tice dont il y est question c¢’est celle que, par un acte judiciaire,
Dieu impute au pécheur. Celui-ci est déclaré, reconnu juste.
La justice lui vient du dehors, Suatogivg éx Oc0b. Cest le justum
pronuntiare, le DT de la théologie juive.

Citons quelques passages suffisamment clairs pour exclure
toute incertitude sur la pensée de Paul.

Dans Rom. VIII, 33, il est dit : qui accusera, éyxadéoe, les élus
de Dieu? C’est Dieu qui les justifie: o dwaav. Tous les termes
sont empruntés & la langue judiciaire.

Dans II, 13, on lit: Ce ne sont pas ceux qui écoutent la loi
gui sont justes devant Dieu, mais ce sont ceux qui la mettent
en pratique qui seront tenus pour justes, duwwfagovrae. Le paral-
lélisme des deux membres de phrase indique que le sens de
Suouwbioovtae ¢'est celul de : Sixetor wapd: 763 Oeoo.

Dans 1V, 5 et 11, nous trouvons 'expression : étre imputé &
justice, loygbivee eis duxawooivav. CG'est l'imputation d’une justice
qui vient du dehors. C’est la sentence qui déclare le pécheur
juste. Un théologien juif ne s’exprimait pas autrement.

Dans tout le passage Rom. V, 16-21, la notion juridique pré-
domine comme l'indiquent les termes de »pwa, jugement, xara-
xpue, condamnation, dwaiwpx, acte de justice, dixawor xarugrali-
covtae, ONt Eté constitués, rendus justes.

De méme dans Rom. I1I, 21-26, en dépit des efforts et de
I'ingéniosité de Ritschl, les exégétes les plus autorisés recon-
naissent que le seul sens qu’il convient d’attribuer aux termes
de duewosivn 6t Suxarolpevor €1 & 'eXpression dixewov xat Suxawobvre, juste
et justifiant, appartient au domaine du droit pur.

Dans tous ces passages, l'idée d’imputation est supposée,
sous-entendue. De méme que le théologien juif affirmait que
Dieu impute la justice des patriarches aux autres Israglites, de
méme Paul déclare que Dieu impute aux croyants celle du
Christ. Dans 1 Cor. I, 30, cela est dit en propres termes : Jésus-



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 481

Christ qui a été fait pour nous, de la part de Dieu, sagesse,
justice, ete. L’analogie des deux notions est frappante.

Enfin, nous'avons déja vu, c’est dans les notions des peines
et des récompenses que Paul se montre, si j'ose le dire, le plus
foncierement juif. Nous avons déja, & propos du péché, relevé
le passage cupital: Rom. II, 2-11. Je n’y insiste pas.

Ailleurs je remarque que l'apétre, comme les théologiens
Jjuifs, parle du tribunal de Dieu : B#ip« 705 8e00. Dans 2 Cor. 'V, 10,
il dit : car tous nous devons paraitre tels que nous sommes de-
vant le tribunal du Christ afin que chacun regoive selon le
bien ou le mal qu’il aura fait, étant dans son corps. Voyez en-
core : 1 Cor. IIL, 13 ; IV, 5; XI, 32. Ailleurs aussi Paul parle,
a la facon des théologiens juifs, du livre de vie : Bifdos i Zwii,
Philip. IV, 3.

Mais saint Paul ne s’en est pas tenu au sens juridique de la
duaoovy. Son expeérience de chrétien lui faisait sentir que la
justice ne résulte pas d'une simple déclaration ou sentence
divine et qu’il ne suffit pas d’une fiction judiciaire pour qu’elle
soit imputée au pécheur. Celul qui est juste et justitié devant
Dieu a subi une transformation intérieure, morale. Pour obte-
nir la vraie justice, le pécheur, qui s’est identifié au Christ par
la foi, traverse une crise en tout analogue & la mort et & la
résurrection de celui-ci. Il ne peut étre qualifié de juste que
lorsque le péché a été éliminé de son étre tout entier. Nous
touchons déja & 'un des cotés de I'expiation. Nous y revien-
drons dans un instant.

Eh bien, je le demande, n’est-ce pas 12 le fond méme des
pensées développées dans Rom. VI? Que l'on veuille bien peser
des expressions comme celles-ci: étant affranchis du péché,
vous étes devenus esclaves de la justice (VI, 18). Gomment ex-
pliquer ici le terme de duxaooivy, Si ce n’est en y voyant un état
moral d’ol1 le péché a été éliminé? Dans le verset sulvant ce
sens de duaosiw est tixé par I'adjonction des mots: en vue de
la sanctification, Sovd« 17 Swarogivy sis dpraspév. Dans VIII, 10 il est
dit: I'esprit est vivant, est vie, & cause de la justice. Cela se
concoit-il si la Sweoatve ne signifie pas un état d'ame particu-
lier? Dans Philip. I, 11 on lit cette phrase: étant arrivé & la

THEOL. ET PHIL. 1891, 31



482 EUGENE DE FAYE

pleine possession du fruit de justice. Autant de termes qui im-
pliquent T'idée d’'un développement moral, d’une progression
intérieure. Je pourrais encore citer Rom. X, 4-11; 1 Cor. VI,
11; 2 Cor. V, 21; Phil. III, 9.

L’expiation. Nous n’examinerons pas, en détail, les textes
pauliniens qui contiennent I'idée d’une expiation toute juridi-
que. Il nous semble que sur ce point le débat est clos. Ritschl
qui a essayé d’éliminer toute expiation, dans le sens juif du
terme, des passages les plus clairs nous parait avoir faussé la
pensée de Papotre. MM. Ménégoz et Pfleiderer ont, & notre sens,
pleinement réfuté ses arguments.

Dans Gal. I'T, 13 : Christ nous a rachetés de la malédiction
de la Loi, étant devenu malédiction & notre place, yevipevos omép
fuév xutapw, pas plus que dans 2 Cor. V, 15: si un est mort
a la place de tous, tous donc ont subi la mort; nous ne pou-
vons expliquer les mots : d=ép 7pév que par l'idée de substitu-
tion. Dans le passage des Corinthiens que nous venons de citer,
tout autre sens altribué & ces mots non seulement émousserait
la pointe de l’argumentation de Paul, mais rendrait absurde
son langage. Il s’agit, sans aucun doute, dans ces passages, de
cette substitution d’un juste & un injuste qui est familiere & la
théologie juive. La mort des péres, des justes expie le chati-
ment d par les autres Israélites. Dans cette phrase de Rom. III,
25 : (Pest lui (que Dieu a destiné & étre une victime propitiatoire
(Dastipov), moyennant la foi, par son sang, afin de montrer sa
justice, le mot iasragev ne s’explique que par la notion toute
juive d’une expiation qui efface, biffe, rature les fautes qui sont
4 la charge du pécheur. Aprés cela, le juge n’a plus & tenir
compte des péchés de accuse, ph doypLopevos witois ta Tapuntiputa
adriv, dit Paul lui-méme (2 Cor. V, 19).

Notons encore que les termes mémes dont Paul se sert pour
formuler sa notion de l'expilation sont précisément ceux qui
étaient courants dans les écoles juives. Le &vqyioazey de Gal. 111,
13; IV, 5; 1 Cor. VI, 20; VII, 23 c'est le T'IB argent de rachat.
L’D\aarf.pwv c’est la ﬂjg;, Ia victime d’exbiation. L’irro)nb?pm_m;.
c’est la ,‘15;{:\, la délivrance. On le voit, la terminologie pau-
linienne, ;)O‘.U‘I' ce qui touche au moins & I'explation, n’est (ue



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 483

la traduction des termes d’école en usage chez les rabbins.
Ritschl lui-méme n’a pas prouvé qu’elle dérive de I’Ancien
Testament.

[l reste donc que Paul, éléve des écoles pharisaiques, s’est
expliqué la mort du Christ selon les catégories de la pensée
juive. Il avait & concilier ces deux faits contradictoires: d’une
part, la mort ignominieuse de Jésus, et, d’autre part, sa gloire
présente, dont lui Paul avait été le témoin. C’est I'idée, essen-
tiellement rabbinique, point du tout biblique, d’une expiation
des péchés ’Israél au moyen des souffrances et de la mort
des justes, qui lui a fourni le principal élément de cette conci-
liation.

Mais j’estime que I'on a tort d’affirmer que Paul n’a attaché
aucun aulre sens, je ne dis pas aux termes usuels qui dési-
gnaient la notion de I'expiation, mais a cette idée elle-méme.
J’ose croire que sur ce point M. Pfleiderer lui-méme abonde
trop dans son sens et qu’a son tour il a montré plus d’ingénio-
sité exégétique que de justesse d’appréciation dans son inter-
prétation de Rom. VI a VIII. Essayons d’exposer, en peu de
mots, le point de vue qul nous parait le plus vrai.

Que l'on veuille, d’abord, peser quelques-unes des expres-
sions qui reviennent, & tout instant, dans les chapitres VI, VII,
VIII des Romains, par exemple au verset 6 : afin que le corps
du péché soit anédanti xurupyb7 ; au verset 18 : ayant été affran-
chis du péché, devbzpwbévres de amd wic duwprins; VII, 4: vous étes
devenus morts & I’égard de la Loi, grace au corps du Christ,
Shavazibare 6 vopo 5 surtout VI, 3, 11 a prononcé la sentence de
mort du péché dans la chair méme, xarexpe thy auaptiov &v w3 cap.
(Gf. Gal. VI, 14; Philip. III, 10.)

Ces expressions ne sont-elles pas trop fortes pour exprimer
uniquement 'idée d’un effacement des péchés qui résulterait
d’une expiation tout extérieure, accomplie absolument en
dehors de I'humanité ? On dit que cette expiation a son coté
moral en ce que elle a beau avoir eu lieu, elle reste sans effi-
cace tant que le pécheur ne 'accepte pas par la foi. Sans doute,
mais est-ce tout? N’y a-t-il pas dans ces expressions, disons
mieux, n'y a-t-il pas au fond de ces admirables chapitres, une



484 EUGRENE DE FAYE

autre idée, celle non seulement de I'effacement du péché, mais
celle de sa destruction positive? Au fait, cette idée-1a n’est-
elle pas la seule qui soit en harmonie avec la notion du péché
dans les épitres, telle que M. Pfleiderer lui-méme la développe
si bien ailleurs ? Pour tout dire, Paul concoit le péché, puis-
sznce active et vivante, comme étant éliminé du corps méme
de ’humanité nouvelle, grace & la mort du Christ. En sa per-
sonne crucifiée, comme en un creuset sublime, le péché est
consumé, détruit, anéanti dans sa substance méme. Voild au
fond comment Paul se représentait I’expiation. Dieu ne se con-
tente pas de raturer du registre de vie le péché des hommes,
il le condamne & mort, il le dissout, il le désagrége dans le
corps méme de Christ, xaréxpwey duaprion & 17 oupxi. On le voit,
dans la pensée de 'apotre, 'expiation n’est pas seulement un
acte juridique, accompli en dehors de nous, c’est, en méme
temps, et peut-étre plus encore, une transformation substan-
tielle qui s’effectue dans les entrailles mémes de 'humanité.
Saint Paul nous en dépeint le premier acte, tout intérieur et
invisible, dans les chapitres VI a4 VIII des Romains ; il nous
en préfigure et trace, dans ses grandes lignes, I’acte supréme
et dernier, achévement du premier, dans le XVe de la 1re aux
Corinthiens. C’est ainsi que l'apOtre en arrive, poussé par la
logique de l'esprit chrétien, & une notion essentiellement mo-
rale et religieuse. A cette profondeur, il a dépassé les théolo-
giens juifs et il a retrouvé les prophetes et le vieil hébraisme.

Conclusion.

Il est temps de conclure. Nous avons cru discerner partout
dans la pensée de Paul un dualisme. Il faudrait dire plutot
qu'on y constate deux courants de pensées, I'un est a la sur-
tace, l'autre c’est celui du fond, qui, en réalité, entraine celui
qui lui est superposé. J’espere avoir réussi & montrer que les
origines du premier sont incontestablement juives et qu’il y a,
dans les notions pauliniennes du péché, de la justification, de
I'expiation des éléments qui ont une évidente analogie avec les
conceptions correspondantes de la théologie rabbinique. Si



LA THEOLOGIE PAULINIENNE ET LA THEOLOGIE JUIVE 485

Paul n’avait pas connu ni étudié cette discipline aurait-il seu-
lement concu le grand drame de la rédemption selon les caté-
gories de la justification et de l’expiation ? Il reste encore,
dans sa pensée, assez des conceptions juives, dans leur suite
et dans leur enchainement, pour qu’on ait pu construire un
dogme paulinien de I’expiation juridigue.

Le plus original, cependant, c’est 'autre courant, celui du
fond. On y sent distinctement la puissante inspiration de l'es-
prit nouveau. Lorsque l'apoOtre, oubliant toute discussion de
principes, traite des réalités de la vie quotidienne du chrétien,
c’est le coté intérieur, moral, religieux de sa pensée qui appa-
rait. (’est d’elle qu’il tire ses fécondes applications. Le souvenir
méme du théologien juif disparait lorsque Paul aborde les pro-
blemes de la vie pratique. Les notions qui expriment cette
face-1a de sa pensée ont une logique moins formelle que les
premieres. Mais si la logique est moins apparente, elle n’en est
que plus interne, organique, saisissante. G’est encore 13 un
signe que ces notions constituent bien le dernier fond de la
pensée de lapotre.

Pour dire tout notre sentiment, les notions dont nous avons
cru reconnaitre le caractere judaique nous paraissent un peu
étrangeres au courant général des sentiments et des médita-
tions de Paul. Qu’on les écarte, et 'on arrive, avec ’apodtre, &
cette profondeur religieuse, ou I'on sent les grands souffles qui
annoncent le voisinage de Dieu. 0 ©cbg1a mavra év wéaw.,

19 mai 1891.




	La théologie paulinienne et la théologie juive

