
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La transformation du dogme christologique au sein de la théologie
moderne. Partie 1

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

TRANSFORMATION Dû DOGME CHRISTOLOGIQUE

AU SEIN DE LA THÉOLOGIE MODERNE '

PAR

PAUL CHAPUIS

Depuis le jour de sa fondation, la Société vaudoise de théologie

a gardé l'excellente coutume de ne point imposer de

travaux à ses membres. Elle a toujours pu se féliciter de ce

principe si parfaitement libéral, puisqu'elle n'a jamais, je crois,
manqué du pain qui la nourrit.

Pour la séance de ce jour (20 mai 1891) qu'a provoquée un
fait spécial: l'inauguration de l'université de Lausanne, notre
comité a fait une exception à la règle constamment suivie. Il
s'était adressé, pour présenter un travail, à M. le professeur
Dandiran, qui nous eût donné une étude vraiment académique.
Je me fais l'organe de tous pour regretter et déplorer que ce

maître vénéré, ce théologien de race ait décliné l'invitation.
S'il m'est doux de lui éviter une fatigue au milieu de tant de

labeurs, je ne puis oublier pourtant que ce savant nous eût

1 Comme on le verra par ses premières pages, la présente étude a été
lue, dans ses parties essentielles tout au moins, le 20 mai 1891, à la
séance solennelle qui réunissait à Lausanne, à l'occasion des fêtes
inaugurales de l'université vaudoise. les membres de la Société de théologie
et ceux de la Société pastorale du canton de Vaud. On a pensé qu'il y
avait quelque intérêt à conserver dans ce travail l'introduction qui se

rapporte spécialement à la solennité indiquée.
THÉOL. ET PHIL. 1890- 27



418 PAUL CHAPUIS

procuré une fête de l'esprit, une fête du cœur, dont nous

serons privés. Une fois de plus, qu'il permette ce reproche à

ma respectueuse affection, le merle doit remplacer la grive. —

Messieurs, je suis le merle.

Après cette confession, écoutez-en une seconde. Elle explique

le choix de mon sujet et la méthode quelque peu populaire

que j'ai adoptée pour sa tractation. J'avais eu d'abord

l'intention, affaire d'employer de vieux papiers, de fournir
quelques notes exégético-critiques sur les éléments spéculatifs

de la christologie paulinienne. Mais je me suis ravisé. Ai-je
eu tort? Dois-je vous en demander pardon1? Je me suis ravisé,

parce que j'ai craint d'effrayer ou d'éloigner ceux d'entre
nous qui tout en respectant.... à distance, les travaux de

l'érudition, les croient nécessaires.... pour les autres et préfèrent
somme toute aborder les problèmes par de plus larges côtés.

Je me suis souvenu d'ailleurs que nous n'étions pas, comme à

l'ordinaire, en petit comité de... docteurs; que sans compter
les savants étrangers qui nous honorent aujourd'hui de leur
présence, les membres de notre Société pastorale participaient
aussi à notre assemblée. J'ai donc essayé de répondre à des

besoins divers, à ceux des amis de la science, à ceux aussi

qui inspirent plus spécialement les hommes qu'on appelle
pratiques. De là le choix, de là le cadre un peu vaste de mon
sujet : La transformation du dogme christologique au sein de

la théologie moderne.

** *

Je dis « la transformation, » ce qui suppose que ce dogme,
comme tous les dogmes, s'est modifié dans le cours des siècles.

Vérité banale, pour tous ceux qui connaissent un peu l'histoire
de l'Eglise, vérité, pourtant, qui a une peine infinie à conquérir
l'esprit de grand nombre et dont on se refuse généralement
à tirer les conséquences. Il faut rappeler toujours que le dogme

n'est pas la religion, mais l'expression logique et raisonnée,
à chaque moment de l'histoire, des faits primordiaux de l'évangile

et des expériences chrétiennes. La religion, dont la
substance est sans cesse identique à elle-même, modifie son exprès-



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 419

sion ou ses formules, comme une langue vivante transforme
ses mots, leur sens et leur son. Quand elle ne les modifie
plus, c'est qu'elle est morte ou pétrifiée... ci Sans doute, il est

bon, a dit excellemment M. Sabatier1, que le sentiment
religieux arrive à se rendre compte de lui-même et s'exprime en
notions réfléchies; mais ces notions ne doivent pas plus être
confondues avec la religion que la pensée avec le langage.
Elles peuvent varier et elles varient sans que la religion en
souffre réellement dans sa force expansive. Critiquer le dogme,
c'est, le plus souvent, contribuer àie développer, de même
qu'émonder un arbre, c'est hâter le progrès et la force de sa

végétation. Ce point une fois bien élucidé, en éclairerait, me
semble-t-il, beaucoup d'autres. Peut-être rendrions-nous les

dogmes plus respectables aux philosophes, si nous les leur
présentions non comme des formules absolues et immuables,
mais dans leur puissance évolutive, comme l'effort soutenu et

progressif de la conscience religieuse se rendant raison à elle-
même de son propre contenu. Peut-être aussi rassurerions-
nous les croyants et enlèverions-nous pour eux plusieurs des

pierres de scandale qui hérissent la route de la théologie, si

nous parvenions à leur faire comprendre cette indépendance
foncière de la piété et considérer comme un avantage et une
sauvegarde cette évolution historique des dogmes dont le seul
mot aujourd'hui les effraye. »

Veut-on de ce mouvement et de ces transformations fécondes

une preuve d'ordre absolument pratique. Qu'on choisisse
trois docteurs; disons Calvin, Adolphe Monod et Vinet ; lisez
de chacun d'eux quelques discours traitant chez les trois de

sujets analogues. Essayez ensuite de dégager le système de

pensée, la théologie des auteurs, et vous toucherez du doigt
les modifications survenues. Vous sentirez chez tous le même

amour, la même conviction débordante, mais combien
différentes les formules qui ressortent de leurs affirmations

Allons ailleurs : ouvrez le commentaire du prologue johannique

dans Calvin ; étudiez sur le même thème le volume de

1 A. Sabatier, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d'évolution.
Paris, Fischbacher, 18S9.



420 PAUL CHAPUIS

M. F. Godet. Même sujet, même foi vivante; et pourtant quelles

transformations dans la manière d'entendre la pensée du

Théologien. C'est la distance des siècles, dites-vous. Oui sans

doute, les siècles chacun avec sa lumière propre, ses théories,

sa conception des choses, son état mental et moral. Tout

change dans leur cours, et la science de la nature, et le droit
et la philosophie. Ne demandez donc pas qu'au sein de cette
vie incessante l'immobilisme étouffe le dogme.

Nulle part mieux que dans la christologie, on ne peut suivre
cette évolution dont nous voulons exposer les dernières étapes.

Le problème christologique, qui a produit dans l'Eglise
ancienne de si vives agitations, s'est dans son abstration
toujours posé de la façon suivante : Les premiers témoins de

Jésus-Christ et avec eux les fidèles de tous les temps reçoivent
du fondateur du royaume de Dieu une impression telle, qu'on
le considère comme un être à la fois divin et humain. Tout
l'effort de la dogmatique consiste à déterminer la nature de

ces deux attributs et à en saisir l'unité organique. Telle est la

question christologique.
On sait qu'à l'origine les Pères du seizième siècle se sont

rattachés, sans bénéfice d'inventaire, aux conclusions dogmatiques

régnantes, qui remontaient aux canons de Nicée et de

Chalcédoine. En 325, en pleine querelle trinitaire, le Christ,
le Fils pour parler plus exactement, est défini comme perfectus
deus, perfectus homo, ex anima rationali et humana carne
subsistens, qui, licet deus sit et homo, non duo tarnen, sed

unus est, Christus, non conversione divinitatis in carnem, sed

assumptione humanitatis in Deum. (Symb. Äthan. Pars II,
Art. 30-33.) A Chalcédoine en 451 la formule se resserre et se

précise. On affirme plus nettement encore les deux natures
dans l'unité de la personne : « A la suite des saints pères, dit
entre autres ce canon, nous enseignons unanimement à

confesser le seul et le même Fils, notre Seigneur Jésus-Christ,
absolument parfait dans sa divinité et absolument parfait dans



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 421

son humanité, vraiment Dieu, vraiment homme. » Puis on

ajoute hi Svo fvtreo-iv (d'après le texte corrigé, au lieu de h Sio yùo-Ewv ;

latin : in duabus naturis) en deux natures, qui sont expliquées

par une collection de déterminatifs : « inconfuses, sans
Iransformation, indivisibles, inséparables. La différence des

natures n'est à aucun degré supprimée par le fait de l'union ;

les attributs de chaque nature sont au contraire conservés et
réunis en une seule personne (k\ -Kpóo-omov xai piav (nzóo-zatsiv) ; ce

Christ n'est donc ni séparé, ni divisé en deux personnes; mais

il en constitue une seule et même, le Fils unique, Verbe divin1. »

On ne saurait s'étonner que les réformateurs n'aient pas, à

l'origine de leur œuvre, abordé le grave problème, occupés et
absorbés qu'ils étaient par les questions anthropologiques.
Calvin, par exemple, tout en parlant des deux natures, unies
et non point confuses, n'insiste pas. Il avoue que ce sont questions

d'école et même après l'apparition de ce « monstre », de

ce « brouillon » de Servet, qui lui fit adopter les formules
trinitaires et christologiques, qu'en 1537 il refusait de signer, il
laisse encore entendre dans son Institution remaniée que tout
cela sont des formules compliquées. Il suffit, à ses yeux, de

repousser l'hérésie de Nestorius « qui imaginait un Christ double

» et la « folie enragée d'Eutyches, » lequel, en voulant
montrer l'unité des personnes en Jésus-Christ, détruit ses deux

natures2.
Sans les querelles avec les Suisses au sujet de la Cène, il est

infiniment probable que l'époque héroïque du seizième siècle

ne nous aurait pas fourni de discussions christologiques. Nous

aurions, en Allemagne, ce Luther de la première période, qui
présenta essentiellement le Sauveur sous son côté moral,
humain, saisissable et dont il dit : « Sauf en ce qui concerne le

1 Voy. A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, vol. II, 2° édition,
p. 323. — Freiburg i. B., 1888.

2 Institution, liv. II, chap. XIV, 4. Edition 1560. Comparez dans les Œuvres

de Calvin publiées par Heuss et Cunitz, vol. Ili, les textes de 1541 et
1545, auxquels celui de 1560 ajoute tout un développement dirigé contre

Servet.



422 PAUL CHAPUIS

péché, il est homme comme toi et moi; il mange, il boit, il
dort, il s'éveille, il a soif, il a faim, il a transpiré et souffert
comme un autre homme et cet homme est pourtant celui qui
a créé et organisé l'univers » L'ancien moine aurait sans
doute conservé, lorsqu'il parle de la divinité du Rédempteur,
cet accent pratique, religieux, qui est le propre du langage de

la foi. Il sait et dit que l'essence véritable de la divinité réside

non pas dans les rapports de catégories métaphysiques, dans
la détermination du fini en regard de l'infini, dans la recherche

des formules concernant la relation du créé et de l'incréé.
Il la voit et la saisit, cette divinité du Fils de l'homme, dans sa

victoire sur le péché qui vaut mieux que de transporter les

montagnes. « Oui, écrit-il, aimer librement et fidèlement Dieu
et le prochain,cela s'appelle ressusciter les morts; » et il
contemple la patience, l'amour, l'obéissance, les victoires du fils
de Marie, qui sont le rayonnement authentique de sa
divinité1.

Tel fut le Luther des jours créateurs. Dans la suite, on le

sait, la nécessité de revendiquer l'ubiquité pour établir sa
conception du repas sacramentaire fit sortir quelque peu le pieux
réformateur de la voie royale où il venait de s'engager. Les
ardeurs du combat, la passion de vaincre l'obligèrent à endosser
à nouveau les lourdes armures de la métaphysique des pères

grecs et de la scolastique du moyen âge, qu'il avait jusque-là,
sinon rejetées, du moins laissées au repos. Dès lors, il
revendiquera pour Christ, suivant la formule de Thomas d'Aquin,
la communicatio idiomatum, ce qui veut dire, ainsi parle le

réformateur, que la nature divine communique à la nature
humaine de Jésus ses propriétés et inversement l'humanité pénètre

la divinité. «Nous, chrétiens, nous devons attribuer également

tous les idiomes des deux natures en Christ à toute la

personne et dire que Christ est Dieu et homme dans la même

personne. Ce que nous disons de lui comme homme cela doit
être dit de lui aussi en tant qu'il est Dieu, par exemple : Christ
est mort, or Christ est Dieu, donc Dieu est mort. »

1 H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha, 1881, p. 206 et
suivantes.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 423

Zwingli de son côté, quoique dans une mesure infiniment
moindre, subit les conséquences des controverses sur la Cène

et fit aboutir sa christologie à l'extrême opposé. D'après lui, les

deux natures, unies, comme le sont dans l'homme le corps et

l'âme, c'est la comparaison employée, conservent chacune leurs
attributs spécifiques. Divin, Christ a puissance sur l'univers ;

humain, il est soumis à l'empereur. Divin, il remplit présentement

et le ciel et la terre; humain, il est limité à une place
dans l'espace.

Malgré les variations et souvent les aggravations qu'ils ont
subies dans les siècles qui suivirent, il est permis d'affirmer
que les principes essentiels de cette christologie du seizième
siècle et surtout sa méthode ont régné jusqu'à notre temps. Il
n'entre pas dans notre dessein d'en- entreprendre ici une
critique fondamentale, qui d'ailleurs, pour être équitable, devrait
constamment se souvenir qu'en fait nos réformateurs n'ont
abordé cette étude que par accident. Mais il sera permis de

dire que ces deux types christologiques, le luthérien, malgré
H. Schultz, comme le réformé, sont rongés par un vice central.
A la suite des Pères grecs, qui ont jeté sur l'évangile primitif
le manteau de Platon et de ses successeurs, ils cherchent la
solution du problème dans le domaine spéculatif. Ils se

préoccupent moins de savoir ce que fut la personne de Jésus de

Nazareth que d'établir et de définir les rapports du Logos
incarné avec la Trinité d'un côté, et la personnalité terrestre de

Jésus de l'autre. Si l'habitude de recourir aux textes scripturaires,

si la piété et la chaleur de vie des pères du seizième

siècle semblent parfois ressusciter les ossements desséchés,
leurs conceptions christologiques demeurent pourtant des

constructions dans le vide. Etant donné qu'on pose le problème
christologique comme celui de la synthèse de deux natures, les

solutions possibles sont logiquement épuisées sans qu'aucune
d'elles soit satisfaisante. Maintenir l'union, comme le fait le

luthéranisme classique, affirmer la pénétration réciproque des

deux natures, alors qu'on conçoit celles-ci comme des entités

opposées entre elles par les caractères même de leurs attributs
respectifs, c'est se refuser à rendre intelligible l'humanité du



424 PAUL CHAPUIS

Sauveur ; distinguer résolument avec Zwingli les deux

natures, c'est évidemment briser l'unité du sujet et constituer
comme deux Christ parallèles qui ne sauraient se fondre en une

personnalité unique et consciente. Des deux côtés, on aboutit à

des impasses; des deux côtés, le docétisme est à la porte et

l'histoire nous a surabondamment montré qu'il est entré avec

ses troupes dans la citadelle.
Comme le dit fort bien M. Gretillat1, « le dogme christologique

avait été livré à l'âge moderne trop discutable, trop
incohérent, chargé de trop d'obstructions, de corrections et de

réserves pour ne pas provoquer les efforts de la critique et les

réactions de la logique révoltée. Et il était à prévoir que lorsque

apparaîtraient des esprits respectueux encore des
grandeurs morales, mais émancipés de l'autorité des traditions, on

verrait surgir à la place de cette figure dont l'origine devait
racheter l'invraisemblance un personnage moins grand, mais

plus concret » ; nous dirions plutôt, cette fois sans M. Gretillat :

un personnage moins fantastique, plus grand moralement
parlant, plus intelligible et plus concret.

II

Il appartenait à ce siècle qui a élargi tant d'horizons et jeté
tant de lumière dans le monde de transformer le problème du

tout au tout. Je ne crains pas de dire que dans ses manifestations

les plus récentes, il essaie d'opérer une évolution du

dogme, qu'on appellerait volontiers une révolution salutaire,
à la condition que, fatigué de détruire et de trier les matériaux,
on veuille bien reconstruire la maison.

L'hérésie, s'il est encore permis d'employer ce mot en son
sens ecclésiastique, nous a une fois de plus et sans le vouloir
fait beaucoup de bien. Elle est un des facteurs de notre salut
théologique. Son propre est, jusque dans ses exagérations
mêmes, de mettre le doigt sur les plaies de l'Eglise. Elle ne les

guérit pas ; elle les montre, les découvre largement et nous

1 Exposé de théologie systématique, Tome IV, vol. II, p. 158. Neuchâtel,
Attinger, 1890.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 425

invite à remédier à nos maux. Ce service, pour la christologie,
nous vient indirectement du rationaliste Paulus, dont on peut
dire quelque bien après que David Strauss l'a si brillamment
abîmé, de David Strauss lui-même, de tous ces hommes qui, par
leurs travaux, leur critique souvent ultra-négative ont obligé
la théologie à descendre des hauteurs spéculatives sur le
terrain des faits et de l'histoire. Pour une bonne part, mais pour
une part seulement, ces docteurs à l'instinct corrosif ont
incliné la théologie vers ces méthodes qui sont sa gloire et qui
sont dans l'esprit de notre siècle, vers ces méthodes où la
critique, une sérieuse analyse, l'étude du document, le fait
constituent la large et, je crois, solide assise de nos connaissances.
Ce sont, à ce jour, non pas les définitions d'une philosophie
transcendante, mais les biographies de Jésus, les histoires du
siècle apostolique qui forment les indispensables prolégomènes
de la christologie, même, du moins pour une part, dans les

systèmes, qui, pour des motifs confessionnels ou autres, ne

peuvent s'interdire de prendre leur point de départ dans le
dogme trinitaire.

Aussi ne voyons-nous plus guère que deux écoles christologiques

en présence, disons mieux deux méthodes. La première
pourrait s'appeler spëculativo-historique, en ce sens que les

catégories philosophiques de Hegel ou celles d'un autre constituent

comme le fil directeur de la recherche l'autre se

nommerait tout simplement méthode historico-expérimentale. Dans

chaque groupe étudié et étiqueté avec détail, à la façon d'un
catalogue raisonné, on pourra sans aucun doute noter des

variétés infinies. Mais le cercle de discussion s'est suffisamment

resserré, le consensus dans chaque camp sur les
éléments essentiels du problème est devenu assez sérieux, pour
qu'on puisse aujourd'hui, sans être incomplet, se borner à

signaler deux tentatives qui résument toutes les autres.
D'abord l'effort de ceux qui relient par l'hypothèse de la kénose
le logos éternel au Christ Jésus. Ce sont là les représentants
les plus éminents de la méthode spéculativo-historique. On

sait que cette conception, dont les Thomasius, les Liebner et les

Gess sont les maîtres ou les initiateurs modernes, a été et est



426 PAUL CHAPUIS

encore très répandue en Allemagne, quoiqu'elle paraisse à

l'heure présente perdre de terrain. Dans la théologie du
protestantisme français, elle semble presque avoir usurpé la place
d'une doctrine nécessaire, grâce surtout à M. F. Godet, qui a

mis à l'exposer, à la défendre et à la propager, toutes les

ressources de son talent, toute l'ardeur de sa conviction L Nous

ignorons si les fidèles se rendent compte de la théorie ; mais

on s'efforce de les persuader qu'elle est nécessaire à leur
salut. Le point de vue opposé, représenté par ce que nous

appelions la méthode historico-expérimentale, essaie de

pénétrer et de comprendre la personne du Christ, en partant des

éléments connus et accessibles de son être, en cherchant à

délivrer la christologie de tous les éléments gréco-scolasti-
ques dont elle est remplie, lorsqu'on la considère dans ses

formules officielles.
Une rapide analyse de ces deux courants nous montrera sur

le vif les caractères de la transformation actuelle du dogme

christologique et nous permettra de tirer nos conclusions.

III

Et d'abord l'hypothèse de la kénose.

Nous choisissons pour guide celui que j'appellerai, sinon l'enfant

terrible, du moins le plus vigoureux, le plus courageux logicien

de la tendance: M. le professeur Gretillat, de Neuchâtel.
Son récent exposé de théologie systématique2, dont M. Lobstein

a parlé ici-même en quelques articles justement remarqués

3, et duquel nous attendons avec impatience le IVme et
dernier volume, peut être une œuvre « massive, » on l'a dit.
Elle est aussi, elle est surtout une œuvre de mérite. On a

1 Sans parler de M. le professeur Gretillat, dont il sera question plus
loin, citons, parmi les récents défenseurs de l'hypothèse, M. Recolin : La
personne de Jésus-Christ et la théorie de la Kénosis- Paris, Grassart, 1890.

Cet opuscule forme un exposé très clair et succint de la théorie.
2 Ouv. cité.
3 Revue de théologie- livraisons de janvier et mars 1891. — Ces études

ont dès lors été réunies en un opuscule : Etudes christologiques, le bilan
de l'orthodoxie régnante. Paris, Fisclibacher, 1891.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 427

voulu, je crois, ranger l'auteur parmi les « revenants, » quoiqu'il

se porte fort bien. Je ne nie point. L'édifice qu'il nous a

construit avec tant de labeur sérieux est d'une très antique
architecture. On se croirait parfois à Nicée, à Chalcédoine ou
au pied de quelque illustre docteur du moyen âge expliquant
la Somme. C'est égal ; M. Gretillat expose ses vues, développe
en particulier la théorie de la kénose avec une franchise et

une logique absolues. Il ne recule devant aucune conséquence;
celles-là même qui font le plus tressauter, il les donne avec je
ne sais quoi de courageux, d'assuré qui force l'admiration. Je

ne sais, si la kénose gagnera à cette impitoyable logique, car il
est des hypothèses qui se portent mieux dans le demi-jour,
mais ce que je sais, c'est que présentée sous les auspices d'un
tel guide, elle ne saurait être ni travestie ni diminuée. La

voici, à peu près toujours dans les termes employés par notre
savant auteur.

Il s'agit de montrer qu'entre la seconde personne divine et
le Christ historique, il y a identité du moi : c'est-à-dire que
l'élément du moi, qui chez tout autre personnalité humaine
est, selon M. Gretillat, le produit immédiat d'une création
divine, est issu chez Jésus-Christ d'un état préexistant, éternel
et divin ; que le personnage historique que nous appelons
Jésus-Christ est quant à l'essentialité pure du moi un et identique

avec le fils éternel de Dieu, la seconde personne
trinitaire1.

Mais il y a un moment où le Fils de Dieu a passé de l'existence

éternelle et supratemporelle dans le mode de l'existence

limitée, temporelle, humaine et terrestre. Le Fils de Dieu

(Phil. II. 7) s'est ainsi entièrement dépouillé de sa forme

divine pour se revêtir de la forme humaine. C'est la kénose.

Ce dépouillement consiste en une renonciation de la part du

Fils à ses attributs divins, renonciation qui, pour quelques
docteurs, ne concerne que l'emploi de ces attributs pendant la

période d'abaissement, tandis que les autres, comme MM. Gess,

Godet et Gretillat, l'entendent d'un abandon complet et réel.

1 Ouv. cité, tome IV, vol. II, p. 120.



428 PAUL CHAPUIS

U nous parait, du reste, que cetle dernière opinion est la seule

qui donne à la kénose son sens vrai et l'empêche de dériver
du côté du docétisme. Ces attributs momentanément perdus,
disons disparus, sont l'éternité et la spiritualité divine, l'identité

divine, la toute-puissance, la toute-science, la toute-présence,

auxquelles il convient d'ajouter les attributs dits moraux,
tels que la sagesse, la sainteté, la grâce, que Jésus a dû

reconquérir. Ces renoncements partiels sont absorbés par
celui qui les résume et les précède tous : le renoncement à

l'état divin, échangé dans l'incarnation contre l'état humain,
saisi dans toute sa réalité : le Fils éternel du Père, enfermé
dans un embryon humain, a abandonné pour un temps jusqu'à
la conscience de soi-même.

Le problème étant posé comme il l'est, on se demande
nécessairement ce que devient la Trinité pendant celte phase de

l'histoire. Il semble qu'elle doive subir une modification temporaire

profonde et renoncer à l'immutabilité. Des hommes tels

que Beck, Schœberlein et même Thomasius ont compris cette
difficulté. On répond que la procession hors de soi des essences

divines n'est pas une séparation locale, que dès lors le
même moi réside à la fois dans l'éternité et dans le temps, là

infini, ici limité et dépouillé, ici conscience et volonté divines,
là conscience et volonté humaines1. Nous accusera-t-on de

nous arrêter à des « préjugés» si nous voyons surgir ici deux

moi et deux moi inconciliables? On nous rassure, en nous
affirmant qu'il n'y a point de rapport temporel, mais uniquement
une relation de cause à effet entre l'éternité et le temps ;

celle-ci est la cause de celui-là, la force productrice du temps
qui s'enfuit. Est-ce clair Votre esprit est-il satisfait

M. Gretillat, pas plus que Gess, ne se laisse bercer par ce

langage, qui ne répond pas précisément au précepte de Boi-
leau. Il demeure conséquent avec ses prémisses et il faut l'en
louer : Le Verbe dépouillé n'a conservé de l'état divin que la

pure identité du moi, et le maître de Neuchâtel de s'écrier :

« La Parole éternelle éclipsée du sein de la Trinité! Celui qui
1 D'après Schœberlein, cité par Gess : Die Lehre von der Person Christi.

Bâle, 1856, p. 389.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 429

avait créé le monde et le gouvernait, celui que les cieux et
et même les cieux des cieux ne pouvaient contenir, enfermé
dans les langes d'un pelit enfant Celui qui avait dit : Que la

lumière soit! devenu inconscient du monde et de lui-même 1

Le Maître de toutes choses devenu l'élève de Joseph et de

Mariei »

Dès lors le Christ de l'histoire posséderait une réelle et
parfaite humanité et l'on peut se dispenser de rappeler ici les

attributs de cette condition d'existence ; car les kénosistes,
c'est leur essentiel mérite, prennent en général l'humanité du

Christ très au sérieux et savent déduire les conséquences de

leur point de vue.
Néanmoins, dans ce processus qui part de l'eternile pour

traverser le temps et rentrer dans l'éternel, il faut indiquer le

moment où le Christ, renouant en quelque sorte les fils brisés

ou perdus, reprend peu à peu conscience de ce qu'il est en soi,
où Jésus de Nazareth se souvient du ciel et de son rôle trinitaire.

Voici comment M. Godet résume cette phase, qui constitue

comme la synthèse de l'état divin et de l'état humain et

sauvegarde, on le croit du moins, l'unité et la continuité du

moi ou l'identité personnelle : « Le caractère unique de sa

personne devient pour lui (Jésus) un grand problème théorique
et pratique. Qui suis-je et qu'ai-je à faire ici-bas Le baptême,
la tentation, les grands actes de sa vie en un mot, sont comme
les jalons de ce développement au travers duquel le Christ se

retrouve lui-même dans son essence première, se souvient des

choses célestes et a conscience d'avoir vécu personnellement
dans le ciel2. »

Enfin arrive la troisième et dernière phase : celle de la
glorification que M. Gretillat détermine ainsi : « En rentrant dans

l'état divin, au terme de son existence terrestre, Christ ne s'est

pas dépouillé de sa nature humaine, comme il s'était dépouillé
de sa nature divine. » Les éléments de cette nature humaine

1 Ouv. cité, tome IV, vol. Il, p. 191.
2 F. Godet, Etudes bibliques- Nouv. Test. 4e édition, p. 138. Voir aussi en

divers passages le Commentaire sur l'évangile de saint Jean du même

auteur, spécialement 2° édition, vol. II, p. 117-127.



430 PAUL CHAPUIS

ainsi glorifiée et qui rejoint l'état divin, sont entre autres le

droit humain, la solidarité humaine, la corporalité humaine.
« Ainsi Christ n'a emprunté à la nature humaine dans son
existence terrestre tout ce qui était à elle, son imperfection, sa

faiblesse, sa souffrance que pour partager avec elle tout ce qui
était éternellement à lui, sa gloire, sa fidélité et la vie éternelle

et lorsqu'il aura transporté l'homme, la dernière des

créatures intelligentes, jusque dans l'intimité même du Père et

du Fils, jusque dans la Trinité, il tirera sa gloire encore de

celle de chacun de ses frères '.»

Telle l'hypothèse de la kénose, pour laquelle on cherche
des ancêtres. On cite Origene et Tertullien son contraste, puis
Hilaire de Poitiers. Peut-être serait-il plus exact de rappeler
surtout les noms de Valentin et d'Apollinaire. Il est certain

qu'au sein du protestantisme classique, elle a commencé par
être une hérésie, condamnée par la Formule de Concorde:
n Rejicimus, dit ce document (Art. VIII), etiam damnamus-

que quod dictum Christi : a mihi data est omnis potestas in
cœlo et terra » horribili et blasphéma interpretation a qui-
busdam depravaturin hancsententiam, quod Christo secundam
divinam suam naturam in resurrectione et adscensione ad cœ-
los, iterum restituta fuerit omnis potestas in cœlo et in terra,
perinde quasi, dum in statu humiliationis erat, earn potesta-
tem, etiam secundum divinitatem, deposuisset et exuisset.
Hac enim doctrina non modo verba testamenti Christi falsa
interpretation pervertuntur, verum etiam dudum damnatse
arianao hœresi via de novo sternitur, ut tandem aeterna Christi
divinitas negetur et Christus totus, quantus quantus est, una
cum salute nostra amiltatur, nisi huic impix doctrinx ex soli-
dis verbi dei et fidei nostras catholicte fundamentis contradi-
catur 2. »

Aujourd'hui cet anathème n'effrayera ni ne convaincra
personne. Il nous paraît néanmoins digne de mention dans une
étude sur la transformation du dogme. Oit trouverait-on une

1 Ouv. cité, tome IV, vol. II, p. 246.
8 Voy. W. Grimm, Die philippislisehen Kenotiker, dans les Jahrbücher

für protestantische Theologie. 1885,1er cahier.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 431

preuve plus palpable de l'influence de l'époque, de colle des

préoccupations du moment surla manière de formuler les
doctrines? Une hérésie du seizième siècle devenue à ce jour
doctrine choyée, dont les représentants les plus éminents du
conservatisme dogmatique, ceux qui sont considérés comme des

colonnes, se font les propagateurs convaincus On se demande ce

que diraient en présence de ce spectacle les pieux rédacteurs
de la Formule de Concorde. Eux, ils condamnaient les théories
qui prétendaient que le Christ humain s'était dépouillé de

l'usage seul de ses divins attributs. De quelles excommunications

ces gardiens de la saine doctrine frapperaient-ils donc
nos modernes kénosistes qui, à des degrés divers, ne laissent
au Verbe incarné aucune de ses qualités antérieures

Hâtons-nous pourtant de le dire: quoi qu'il en soit du passé,

l'hypothèse de la kénose, telle qu'elle est développée aujourd'hui,

marque, malgré ses lacunes irrémédiables, une heureuse
transformation de la christologie ecclésiastique. Elle a un mérite

essentiel et que nous ne saurions tenir trop haut. Elle a

pris, du moins d'intention, au sérieux, au grand sérieux, la

réelle, la complète humanité du Christ, sans laquelle il ne saurait

être notre Rédempteur. Avec son aide, on croit possible
de concevoir le développement graduel de Jésus de Nazareth,
la conscience qu'il prend de lui-même et de sa mission. Ses

victoires sur le mal, comme ses luttes angoissées, ne seraient
plus de simples apparences, des scénarios sans réalité morale

: ce sont des victoires qui ont coûté quelque chose et sa

sainteté, au lieu d'être comme un don de la nature, deviendrait
une conquête spirituelle. Aussi les travaux que l'école nous a

présentés sur ce côté de la question peuvent-ils compter parmi
les plus beaux et les plus suggestifs de l'heure présente1. Nés
des besoins actuels, ils les ont satisfaits en partie. C'est même

cette revendication sincère, sinon conséquente, de l'humanité

1 Voy. entre autres parmi les plus récentes publications ; Grau, Das
Selbstbewusstsein Jesu. Nördlingen, 1886. Cet auteur renonce aux extrêmes
de la théorie et en revient en définitive à un Christ qui est la théophanie
parfaite, sans que d'ailleurs le mode de l'abaissement soit exactement
déterminé. Voy. aussi Nösgen, Geschichte des Neuen Testamentes, 1891.



432 PAUL CHAPUIS

réelle du Sauveur, qui a fait le succès de l'hypothèse : Elle
répondait ainsi aux nécessités urgentes des contemporains, qui
réclament un Christ en chair et en os, un Christ capable de

compatir à leurs aspirations et à leurs misères et non une
figure aussi inintelligible qu'elle est froide, un de ces Christ
à l'auréole d'or, qui ressemble davantage au thaumaturge de

l'imagination populaire qu'au prédicateur de Génézareth.

L'hypothèse prétend à une autre vertu encore, sinon plus
précieuse, du moins plus frappante. Elle croit rendre compte de la

préexistence personnelle du Sauveur; elle croit avoir trouvé la

synthèse que cherchent les siècles entre la seconde personne
de la Trinité et celui qui, d'après son état civil, s'appelait Jésus

de Nazareth. On raconte qu'à Chalcédoine, après les décisions
arrêtées par le Concile, les évêques satisfaits poussèrent un
vivat en l'honneur de l'empereur qui avait facilité l'accord et des

théologiens qui avaient posé et défendu les formules adoptées-
On a cru un moment que les initiateurs kénosistes allaient

jouir au milieu de nous d'un triomphe analogue. Ils semblaient
restaurer la théologie, délivrer le problème christologique de

ses obscurités et de ses contradictions. Ils donnaient aux choses

vieilles ce parfum de renouveau et dévie dontle romantisme
a toujours su envelopper ses créations. Nous avons en partie
partagé ces espérances '. — Hélas nous devons confesser aujourd'hui

que le vin nouveau a rompu les vieilles outres. La part
même de vérité que renferme cette hypothèse l'obligera,
croyons-nous, à se transformer; elle veut l'humanité sérieuse,
réelle du Christ et cette humanité emporte comme une
avalanche tout l'échafaudage métaphysique sur lequel on persiste
à l'établir. L'hypothèse est comme le jalon d'une évolution
nouvelle ; mais en elle-même elle ne peut guère résister aux
objections que lui présentent la méthodologie, la philosophie,
ou si l'on veut les exigences légitimes de la conscience et de

l'esprit humains, l'histoire chrétienne et surtout les
documents scripturaires.

C'est à ces divers titres que nous allons présenter une critique

1 Evangile et Liberté, 1884 : La divinité du Christ, p. 25 et suiv.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 433

de la kénose, critique que nous croyons d'autant plus exempte
de préjugés que partisan jadis de la solution, nous nous sommes

longtemps défendu contre les inextricables difficultés
qu'elle suscite.

IV

La kénose d'abord a conservé de l'ancienne christologie un

point de départ spéculatif. Elle s'établit en quelque sorte au

sein de la notion trinitaire pour rendre compte de la personne
vivante et concrète du Rédempteur. C'est là son ver rongeur
autant que sa raison d'être. Ce défaut est surtout sensible dans les

exposés de Thomasius, de Gess, de MM. Godet et Gretillat, mais

se retrouve nécessairement chez tous les représentants de la
tendance, parce que le problème est mal posé. On est frappé du
rôle immense que jouent dans la question les catégories et les

formules les plus abstraites de la scolastique. On nous parle
du «moi nu », du moi indépendant de la substance; on sait
même nous décrire, ici et là, dans des vies de Jésus ou des

sermons, l'attitude du Logos à l'heure de l'incarnation. Ces

développements et ces discussions pouvaient peut-être convenir
aux époques nourries de platonisme; elles ont leur place dans

cet âge de la pensée humaine où l'on croyait atteindre la vérité

par le chemin de la spéculation pure. Aujourd'hui, tout cela

nous fait l'effet d'une danse des idées beaucoup moins instructive

que la danse des morts du grand Holbein. On dirait les

vieilles armures des preux chevaliers de jadis, suspendues dans

nos muséses. C'est de superbe, d'imposante, d'héroïque
apparence. Approchez-vous, cela sonne creux et ne représente
aucune force offensive ou défensive, en nos jours de poudre sans
fumée.

Si l'on voulait résoudre le problème christologique en partant
de ces hauteurs vertigineuses et suivre la méthode deductive,
il faudrait au moins nous y préparer par de solides prolégomènes.

Qu'on retravaille les catégories métaphysiques, en profitant
des données de la psychologie moderne, malgré tout, moins
obscure que celle des anciens dogmaticiens, dont on s'obstine
à reproduire les formules. Qu'on nous donne des définitions à

THÉOL. ET PHIL. 1891. 28



434 PAUL CHAPUIS

peu près compréhensibles et soutenables de ce qu'on appelle
« divin », « humain », « personne », « âme », « moi »i, etc. Nous

ne sommes certes pas les adversaires de la métaphysique et

nous pensons que l'école théologique de Ritschl a trop jeté
de mépris sur l'effort spéculatif; mais nous estimons qu'à
l'inverse des Pères et des Grecs, leurs maîtres, la métaphysique,
comme telle, ne saurait être qu'un point d'arrivée, et non un
point de départ, comme les conclusions hypothétiques tirées
de la généralisation des faits connus et non point le socle qui
soutient le monument. Aussi dirons-nous volontiers avec M.

Lobstein, dans ses récentes et remarquables études de dogmatique

protestante, que c'est une erreur de mélhode grave que
de fonder une des doctrines essentielles du christianisme sur
l'inintelligible et l'inconnaissable. Mais assez de la méthode;
passons à des objections plus fondamentales.

Au moment où l'hypothèse de la kénose commençait à se

développer au sein delà théologie moderne, le professeur Dorner
de Berlin, dans un article des plus distingués2 et auquel il n'a

pas été sérieusement répondu jusqu'à ce jour, lui a reproché
de porter atteinte à l'immutabilité divine. Cette objection que
M. Gretillat appelle un préjugé me parait fondamentale. C'est

en effet un postulat de la raison et de la foi, confirmé par
mainte affirmation scripturaire, qu'il n'y a en Dieu ni variation,
ni ombre de changement. Nous n'excluons point par là «les
mouvements des affections et de la vie, » mais les modifications
dans l'être même de Dieu, qui nous ramènent directement aux

religions naturalistes ou qui, tout au moins, supposent des

prémisses panthéistes. Or la théorie du dépouillement statue
dans cet être même un processus positif. C'est là sans doute

ce qui lui a valu, non sans raison, l'appellation de « mytholo-

1 Cette observation, nous tenons à le dire, n'atteint qu'en partie l'œuvre

dogmatique de M. Gretillat, qui très sincèrement nous donne ses

prolégomènes. On peut seulement regretter qu'il s'obstine II demeurer, en

métaphysique, essentiellement sur le terrain de la philosophie grecque,
dont furent imprégnés les grands conciles des premiers siècles.

2 Jahrbücher für deutsche Theologie, 1856. Voy. également du même
auteur : Christliche Glaubenslehre, Berlin, 1880, tome II, vol. I, p. 337 et suiv.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 435

gie » qui lui a été appliquée. Il y a un moment où la Trinité est

rompue, où dans la triade réputée nécessaire et éternelle, il y
a une place vide, où Dieu est autrement qu'il n'était. Ce n'est

pas là seulement une « difficulté », c'est une condamnation du

point de vue et jusqu'ici on n'a opposé à cette objection que
deux réponses : les uns disent que, malgré l'incarnation, le
Verbe divin continue à exercer ses fonctions éternelles ; les

autres, comme MM. Gess et Gretillat, que la seconde hypostase
s'est éclipsée, que son autorité a été suspendue. Dans le
premier cas, le Logos est donc comme dédoublé et mène une double

existence, l'une dans le ciel, l'autre sur la terre. Que
devient alors cet abaissement, cet évidement complet dont on

nous parle? La seconde supposition, disons-le franchement,
tranche le nœud gordien et fait violence moins à nos facultés
rationnelles qu'à notre respect du Dieu vivant, dont ces
fantasmagories troublent la suprême grandeur. Et si l'on presse les

termes, il faudra toujours demander aux kénosistes ce que
devient le gouvernement du monde en l'absence de Celui par qui
et pour qui toutes choses subsistent? Mythologie, a-t-on dit,
oui, mythologie! Ces difficultés nous semblent en outre dévoiler

une des erreurs fondamentales de la solution tentée, car,
plus que d'autres essais analogues, la Kénose transforme le

problème christologique en une question physique où l'on frise de

près le matérialisme. On abandonne le terrain religieux,
spécifiquement chrétien, pour aborder ce que nous appellerions l'étude
de l'organisme divin et de ses modifications au travers de l'histoire

humaine. Ce n'est pas, on l'avouera, la direction que nous
montre l'histoire évangélique dans sa primitive simplicité.

On passerait presque volontiers sur ces obstacles, si la
kénose nous fournissait réellement la synthèse des éléments

divins et humains qui constituent la personnalité du Christ.
Mais à la regarder de près, elle rompt gravement l'unité de la

personne, la continuité du moi, et ainsi elle tend à créer comme
deux moi parallèles ou plus exactement successifs, qui trop
souvent se contredisent, au lieu de se fondre en une unité
supérieure : d'un côté le moi divin, avec les attributs qui lui sont

propres, de l'autre le moi humain avec les qualités qui lui



436 PAUL CHAPUIS

conviennent. Lorsque le dépouillement se produit, on ne voit
guère les éléments qui relient le moi divin au moi humain qui
lui succède. Il a été répondu, il est vrai, à cette difficuté en ce

sens que les états seuls du moi sont variables, tandis que la...
comment faut-il dire? la substance première demeurerait
identique. Vivant dans des sphères différentes, le Verbe préexistant
d'un côté, le Verbe incarné de l'autre, participent aux attributs
et aux vertus de leurs milieux respectifs. On invoque à titre
d'analogie le sommeil, le rêve, voire même la lycanthropie de

Nébucadnetzar. Il vaut mieux glisser qu'appuyer sur ces
comparaisons. Elles ne prouvent rien, puisque dans le sommeil, par
exemple, ou le rêve, les attributs de veille ne sont pas absents,
mais à l'état de repos. Dans la kénose au contraire, au sens de

la renonciation absolue, la seule logique, la seule qui
franchisse un instant les écueils du docétisme, on nous raconte

précisément que le Verbe s'est réellement et absolument
dépouillé. D'après la notion courante de la personnalité, il y a,

semble-t-il, entre le Logos non incarné et le Logos incarné une
distance, une opposition telle que la continuité de la
conscience personnelle semble gravement atteinte. M. Gretillat,
toujours plein de courage, s'en tire par un saut périlleux : Il
distingue entre «lemoi nu, absolument simple, identique à lui-
même, distinct de toute qualité et de toute faculté originelle —
et la nature composée de qualités et facultés multiples et
diverses1 ». « Je puis, dit ailleurs le même écrivain, me supposer
revêtu de toute autre qualité que celle que je possède sans que
l'identité de mon moi soit troublée2. » Pour le coup, ne sentez-

vous pas passer sur vous un souffle de pur moyen âge? Voilà
Paschase Radbert qui ressuscite avec sa substance pure et

indépendante de ses attributs. Avec cette métaphysique-là, on a

légitimé, textes bibliques en main, le sacrifice de la messe et la
transsubstantiation. Une fois le principe admis, on peut également

donner à la kénose son laissez-passer. Au siècle des Thomas

d'Aquin, des Pierre Lombard, on excuse cette affirmation.
Mais ne saurions-nous pas encore aujourd'hui, de science cer-

1 Ouv. cité, tome III, vol. I, P- 511.

- Ouv. cité, tome IV, vol. II, p. 121.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 437

taine, que, nous les humains, nous ne saisissons les choses que
par leurs attributs, que pour nos sens et nos facultés changer
la totalité des attributs, c'est changer l'être lui-même? Le moi

pur, le moi indépendant de ses qualités, le pain sans son goût,
sa couleur, sa densité propre, l'homme sans les qualités
humaines, qu'est-ce que cela, je vous prie ; ce moi, ce fond essentiel

des choses, analogue au Dieu de Philon, dépouillé de tout,
même de son nom, où l'avez-vous vu, qui vous l'a enseigné?
Ne serions-nous pas en présence de mots qu'on n'entend pas,
de fantômes, qui, lorsqu'on essaie d'en saisir les contours,
nous échappent, parce qu'ils appartiennent au néant?

Supposons, à toute rigueur, que nos objections précédentes
soient victorieusement anéanties. Nous ne demandons plus si

le Verbe divin, suivant les diverses nuances de l'hypothèse, se

confond avec l'âme humaine de Jésus ou s'il constitue à côté

d'elle, la suivant, l'accompagnant, comme l'ombre accompagne
le corps, un troisième élément de sa personnalité plus ou
moins bien assimilé. Nous ne sommes plus curieux de savoir
si le Logos, dans la période d'abaissement, est à la fois dans les

cieux et sur la terre ou seulement ici-bas. Il reste une autre
difficulté, la difficulté centrale au point de vue psychologique,
devant laquelle un Thomasius ' lui-même a reculé: c'est ce

dépouillement, disons même cet anéantissement chez le Logos,
de la conscience de soi. Le Verbe éternel, médiateur, créateur
et conservateur des mondes, partie intégrante et nécessaire de

la divinité se suicide, le mot serait-il trop fort? jusqu'à
s'enfermer dans cet embryon d'où sortira une personnalité
humaine 1

Dans son ouvrage classique, Gess nous donne sur ce point
capital quelques pages véritablement remarquables, que nous
prisons très haut2. Il relève entre autres ce que sa conclusion
a d'unique et d'incompréhensible. Cet aveu, nous le faisons
nôtre ; il n'est pas pour nous effrayer. Car enfin il n'y a dans

l'histoire qu'un seul divin Sauveur, unique médiateur entre
Dieu et le pécheur. L'œuvre de la Rédemption est de la part du

1 Voy. Dorner, ouv. cité, t. II, vol. I, p. 370 et suivantes.
2 Gess, ouv. cité. Voir entre autres p. 309 et suivantes.



438 PAUL CHAPUIS

Père un acte absolument seul de son espèce, en présence
duquel on ne peut rappeler que de lointaines analogies. A un fait

unique doit correspondre une cause unique, qu'avec nos facultés

imparfaites nous ne saisissons qu'imparfaitement et
partiellement. Toutefois, si Dieu nous oblige tous les jours à constater
des phénomènes ou des lois qui nous dépassent, il ne fait pas
violence à notre constitution morale et intellectuelle. Nous
confessons que la liberté morale, postulat nécessaire de toute morale

digne de ce nom, est un mystère; mais nul pouvoir, nulle
autorité ne nous feront dire, à nous tels que nous sommes', que
2 -f- 2 5 ou qu'une circonférence est pour la forme identique
à un triangle. N'est-ce pas à de telles extrémités que nous
condamne la théorie du dépouillement absolu? Dès qu'on la presse
un peu, elle ne résiste pas à l'analyse et fait surgir non seulement

des mystères, mais des impossibilités.
Les analogies qu'on invoque sont spécieuses, nous l'avons

vu; ce ne sont pas des analogies. La meilleure peut-être est

celle qui rappelle les énergies créatrices et les obscurités de

l'origine des êtres, aussi bien que la naissance de l'homme
nouveau par la puissance du Sauveur vivant et agissant en nous L
Mais on voudra bien remarquer que dans ces cas l'être part du

développement embryonnaire, de l'état inférieur, du germe
primitif, pour déployer graduellement toutes ses qualités,
comme le gland qui devient chêne ; le pécheur qui se convertit

à Dieu est purifié et voit s'épanouir en lui les puissances
sanctifiantes de l'Esprit. Tout autre est le procès du dépouillement

chez le Logos divin. Ici, c'est le chêne qui retourne à

l'état de gland, l'être dans la pleine possession de ses facultés

qui redescend à l'état embryonnaire. On pourrait presque
avec Nicodème, avec plus de raison que Nicodème, poser la

question connue (Jean III, 4), d'autant plus qu'il s'agit en la

cause moins d'un acte moral que d'une transformation de la

substance divine, il faut bien se l'avouer. On invoque la liberté
absolue, la liberté de l'amour qui s'immole. Profonde,
religieuse évangélique pensée, lorsqu'on demeure dans le

1 Gess, ouv. cité, p. 313.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 439

domaine moral, mais pensée inconcevable dans le mystère de

l'acte métaphysique où on la présente. Cette descente dans une
sorte de nirvana aboutit en réalité à l'anéantissement de la

personnalité, dépouillée de tout ce qui la constituait. Se peut-
il qu'un être, si absolument libre qu'on le fasse, transforme sa

science en ignorance, sa puissance effective en faiblesse
N'est-ce pas une contradiction dans les termes mêmes, puisque,

pour le savoir tout au moins, la raison ne conçoit pas que
ce qui est su ne soit plus su, sauf à titre de phénomène
morbide. Il est permis d'en dire autant des attributs moraux.
Que peuvent signifier dans l'espèce les mots : renoncer à la

sainteté, se dépouiller de ce qui fait l'essence même de la
personnalité divine? Autant dire: je veux être ce que je ne suis

pas, c'est-à-dire je veux ne pas être, car, encore une fois, que
reste-t-il du Verbe divin après ces renonciations totales et
contradictoires?

« Si d'ailleurs le Verbe a abandonné sa toute-science,
il a renoncé à ce qu'il savait de Dieu et du monde et s'il ignore
Dieu, il abandonne non pas, comme le pense Thomasius, un
attribut relatif, mais un attribut essentiel à la personnalité
divine, et l'on porte ainsi atteinte à l'idée même de Dieu. Con-

serve-t-il au contraire sa toute-science, le dépouillement et le

but qu'elle poursuit sont sacrifiés, puisque l'acte de la kénose

doit arriver à ce degré d'énergie que l'élément divin ne

dépasse pas l'élément humain, mais qu'ils se couvrent exactement

l'un l'autre. Car l'âme humaine ne possède point dès son

origine une connaissance parfaite de Dieu. Une renonciation à

la science par un acte de volonté est également inconcevable;
car par le fait même que je veux oublier ce que je sais, je m'en
souviens. Il est tout aussi inconcevable que l'amour actif et
vivant renonce à l'amour. Du reste l'opinion qui affirme que
le Logos peut se livrer au sommeil inconscient est d'une
manière générale contraire à la doctrine de l'Eglise dans son
ensemble qui pour Dieu pose l'àvulloiùmç et l'àzpinaç. »

Ces dernières remarques sont de Dorneri ; elles nous parais-

1 Ouv. cité II, L, p. 371.



440 PAUL CHAPUIS

sent indiquer, elles aussi, que le dépouillement absolu est
contradictoire et inintelligible.

Descendons de ces hauteurs vertigineuses vers des objections

plus tangibles. Malgré l'extrême sincérité de son effort,
la kénose a un autre vice capital. Elle anéantit tout ensemble

et la réelle humanité et la réelle divinité du Rédempteur.
L'humanité! En ce sens que cet être, qui reprend à une heure

donnée de son histoire terrestre le souvenir de sa place dans

la Trinité, ne saurait plus s'appeler au point de vue de l'épreuve
morale subie et de l'œuvre salutaire accomplie un homme au

sens parfait de la définition. Les luttes qu'il a traversées et dans

lesquelles il m'invite à entrer avec lui, sur ses traces, muni
de son secours, les souffrances qu'il a endurées, les victoires
obtenues s'opèrent dans des conditions totalement différentes
des miennes. La conscience de jour en jour plus nette de sa

divinité, disons de sa préexistence, au sens où l'entend l'école,
lui donne une force de résistance au mal, une énergie de
nature que nous ne possédons pas. Son œuvre, j'allais dire sa

sainteté, y perdent quelque chose de cette vertu morale et
consolante qui dans l'ordre de la piété fait la force et la confiance
des croyants. Le tableau que nous donne de Jésus l'épître aux
Hébreux, par exemple, ne serait plus absolument exact; car ce

n'est pas du Christ de la kénose qu'on peut dire « qu'ayant
été tenté lui-même dans ce qu'il a souffert, il peut secourir
ceux qui sont tentés » (Héb. II, 18) ou bien encore qu' « il a été

rendu semblable en toutes choses à ses frères. » (Héb. II, 17). Il
faut corriger, il faut rappeler que la similitude est lointaine,
que la faiblesse (Héb. V, 3) ne fut pas son partage, puisque en
face des tentations, Lui, qui se souvient de sa place dans le
ciel et de sa qualité de Verbe éternel, possédait de par sa

constitution même des forces, des armes qui font défaut aux mortels

de par leur constitution aussi. M. Godet lui-même
confirme notre point de vue et ruine le sien, lorsqu'il dit : « Le
souvenir d'une vie antérieure à l'existence terrestre eût été

incompatible avec l'état d'un véritable enfant et avec un développement

réellement humain1. » On ne voit guère comment ce

1 Commentaire de saint Jean, vol. II, p. 119.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 441

souvenir serait davantage compatible avec le développement
d'un homme de trente ans.

Une des conditions essentielles de l'humanité manque dès

lors à ce Christ, qu'on s'efforce néanmoins et avec toute raison
de présenter sous une forme réellement humaine. On sait, en
effet, que si le « semblable en toutes choses à ses frères » doit
être exact, il faut statuer chez le Maître la possibilité de la
chute. Certes les kénosistes affirment avec énergie ce posse
peccare qui seul rend efficace et solide l'œuvre de notre
Rédemption ; mais cette affirmation ne saurait, ce me semble,
logiquement s'appliquer à un Christ qui porte en lui, sous la
forme que l'on sait, le germe d'abord, puis l'épanouissement
de la seconde personne divine; car Dieu est naturellement,
substantiellement, nécessairement bon et l'on ne saurait parler
de chute possible chez le Rédempteur ainsi présenté. Supposons

un seul instant la réalité de cette chute, qui s'ajoutant à

la chute primitive de l'humanité constituerait une nouvelle et

effroyable catastrophe. Dans la théorie de la kénose, ce serait
donc la divinité elle-même dans sa manifestation comme Logos
qui serait tombée. C'est Dieu qui s'abandonne et tombe dans
le mal. La pensée, le cœur, la conscience, toutes les énergies
qui nous restent se refusent à entendre ou même à supposer
de pareilles conséquences.

Remarquons, d'ailleurs, dans le même ordre d'idées, que
l'hypothèse qui nous occupe rompt l'unité morale de la vie

terrestre du Sauveur, pourtant si caractéristique d'après nos
documents. On admet généralement qu'il a fallu toute la

période antérieure au baptême pour que Jésus de Nazareth arrivât

à la conscience pleine et entière de sa préexistence
éternelle. Jusque-là il est homme, homme gardé, pénétré de

l'Esprit et gagnant chaque jour le sentiment du rapport unique
et spécial qui l'unit au Père. Dans ces conditions, le développement

qu'il traverse est indépendant du Logos ; je veux dire

que ne connaissant pas encore ses divines origines, celles-ci

sont pour lui comme si elles n'existaient pas... à moins que,
ce qui me paraît être un des dangers de la théorie, pour ne pas

dire plus, on ne fasse de cette croissance dans la communion



442 PAUL CHAPUIS

avec Dieu un procès de nature qui a pour facteur, non pas les

énergies de la volonté et de la conscience, mais les forces natives,

qui peuvent être des privilèges, comme la richesse ou

l'intelligence, mais qui n'ont en elles-mêmes aucune valeur
morale L Or si Christ a pu saintement traverser trente années

de sa vie, sans avoir la conscience de sa nature supérieure, on

se demande pourquoi sa carrière publique a besoin de ce

ressouvenir d'un éternel passé, pourquoi à l'humanité réelle de la

première phase succède une humanité, je ne dis pas divinisée,
mais absolument changée dans ses conditions intérieures. Je

ne discerne pas nettement le rôle du Logos dans la formation
de sa personnalité ; ce Verbe qui ressuscite a presque l'air d'un

étranger, d'un inspirateur qui ne fait pas corps avec la

personne de Jésus. Il trouble bien plutôt les éléments humains,
donc la valeur morale de sa personne et de son œuvre.

A ce compte, on préférerait presque l'hypothèse de ces
docteurs hérétiques des premiers jours, qui envisageaient le
baptême du Seigneur commele moment où le Verbe divin s'unit
à l'homme Jésus pour le quitter à l'heure du trépas. Si erronée

que soit cette solution aux prémisses dualistes et qui fait du
Christ le porteur d'une simple Ihéophanie, elle a du moins ce

grand avantage de supprimer les innombrables difficultés du

Logos éternel devenu embryon et remontant peu à peu des

origines obscures de l'être à sa pleine et primitive nature.
H. Schultz2 n'a pas trop dit lorsqu'il affirme que « le Jésus

humain de la kénose apparaît en fait comme un être étrange,
indifférent à la foi. Un Dieu personnel qui dans un corps
humain commence une vie humaine est une sorte d'hybride que

1 Qu'on veuille bien nous comprendre. Nous disons, ici comme ailleurs,
que les conséquences logiques de la théorie de la kénose tendent à
transformer le développement moral du Seigneur en un procès de nature
Nous ne prétendons point que les défenseurs du point de vue aient cette
intention. Ils en ont une tonte contraire qui est aussi la nôtre. « Les

progrès seuls décisifs de Jésus se sont accomplis dans sa conscience, » dit
entre autres M. Gretillat (ouv. cité, t. IV, vol. II, p. 234) dans un chapitre
fort remarquable que nous nous approprions presque en entier. (Voir
p. 232 et suivantes.)

2 Ouv. cité, p. 298.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 443

la dogmatique chrétienne doit s'interdire. » Nous conclurons
à notre tour cette partie de notre exposé, en disant qu'analysée
dans ses conséquences logiques et mise en présence de la vie
de Jésus, tel qu'il nous apparaît dans les documents, l'hypothèse

discutée sauvegarde la préexistence, mais mine de fond
en comble l'humanité du Sauveur qu'elle voulait expliquer.

Si du moins la théorie du dépouillement mettait en lumière
la divinité du Rédempteur Mais ici encore elle nous paraît
sacrifier ce second terme du problème, dans les éléments que
l'école elle-même reconnaît comme essentiels à la notion. Dans

son humanité, qu'est-ce que le Christ a gardé de sa divinité
que l'on oppose l'une à l'autre, comme les dogmaticiens de

Nicée opposent les deux natures? Rien, nous répond-on ;

dépouillement absolu, perte de la conscience de soi. Nous en

tombons d'accord. La toute-présence Mais Jésus est lié à

l'espace et au temps. La toute-science Mais il ignore des faits

relatifs « aux menus détails de l'existence terrestre » et même
des faits d'ordre supérieur. La toute-puissance? Mais il est

obligé de recourir à Dieu toujours, pour ses miracles, comme

pour la force morale qui lui est nécessaire. La sainteté même,
comme la bonté, au sens fort du mot, il ne la possède point par
nature; il conquiert ces richesses, il apprend l'obéissance.

Toujours d'accord. Mais l'épanouissement graduel du Logos
doit pourtant laisser échapper quelque divin effluve. Où est

ce rayonnement divin de la personne terrestre du Maître avant
sa résurrection par laquelle il a été déclaré fils de Dieu avec

puissance (Rom. I, 4)? On citera la sainteté reconquise et nous
en retenons l'aveu; mais au fond le Christ humain ne conserve
de divin dans son existence ou dans une partie de cette
existence terrestre que son origine, dont peu à peu il se souvient.
A tout prendre, c'est ce souvenir de la préexistence qui seul
résiste ou plutôt seul triomphe du dépouillement absolu. A

quoi d'ailleurs emploie-t-on cette réminiscence d'une existence

antérieure et intra-divine A donner une sorte d'autorité
supérieure aux enseignements de Jésus sur des faits de l'ordre
supersensible. C'est dans le souvenir de son état préexistant que
le Fils de Dieu sur la terre puise la science surnaturelle qui



444 PAUL CHAPUIS

lui est propre L Ainsi la révélation salutaire est pour une part
transformée en un enseignement de vérités surhumaines, le

Révélateur en un docteur céleste qui nous apprend ce qu'il a

vu dans le ciel2. On peut donc dire que la kénose, après
avoir supprimé pour un temps la divinité du Fils de l'homme,
ne nous la montre pas dans son plein rayonnement en ce qui
concerne le Christ historique. Selon l'expression d'un défenseur

de la théorie, le Jésus terrestre possède non pas deux

1 Gretillat, ouv. cité, t. IV, vol. II, p. 183.
2 Ce point de vue développé par Gess et les autres initiateurs modernes

de l'hypothèse est particulièrement sensible chez M. F. Godet. (Commentaire

sur l'évangile de saint Jean). Le vénérable maître l'a résumé et si

possible accentué dans ses récents articles du Chrétien évangélique (cahiers
de mars, avril et mai 1891). La révélation divine nous y est présentée
comme portant, en partie du moins, sur des faits d'ordre supersensible que
les hommes n'auraient pu découvrir sans elle et que l'on ne peut admettre

que sur Je témoignage d'une autorité extérieure et suffisamment
établie. On cite les « dogmes bibliques » de la préexistence du Christ, de la

prédestination, celui de la parousie (Clirétien évangélique, N° de mars),
puis le fait du pardon divin et de l'assurance que nous en avons (N°
d'avril, p. 147). Dès le moment que l'on écrit (N° d'avril, p. 145): « la méthode
d'autorité consiste a réclamer créance pour une vérité par un motif autre
que le témoignage que rendent à ce fait ou à cette vérité les sens, la
raison ou le sens moral,» ce qui est au fond la définition romaine, on saisit

cette manière de voir. Il serait pourtant aisé de montrer que ces dogmes

bibliques ont dans leurs éléments essentiels une origine tout autre
qu'une communication du ciel à la terre par Jésus ou tel autre instrument

révélateur. Nous nous étonnons surtout qu'on veuille fonder l'asse

rance du pardon sur une base aussi fragile quand cette assurance
repose, je crois, au dire d'un saint Paul et des croyants, sur le témoignage
du Saint-Esprit. Nous ne saurions dans cette note entrer dans le
détail du sujet, mais nous voulons faire remarquer que cette conception
mécanique de la révélation de Dieu procède de l'intellectualisme et
conduit à l'irréligion. On ne s'étonnera pas que la christologie kéno-
siste souffre gravement de cet élément si étranger, si hostile à l'Evangile

primitif. Dans un nouvel article du même journal (cahier de septem"
bre : la Révélation), le même auteur confirme nos appréciations précédentes.

La révélation est présentée comme une communication de vérités
surnaturelles et l'on essaie même d'opérer dans les écrits sacrés le triage,
ligne après ligne, entre ce qui est révélé et ce qui procède d'une autre
source



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 445

natures à la fois, mais une seule, la « nature humaine1. »

Humanité gravement compromise, divinité diminuée,
temporairement exclue, tel est le Christ sans unité qu'on nous
présente. Ces conclusions n'indiqueraient-elles pas que la
solution tentée ne rend pas cjmpte des termes mêmes du
problème, que ce problème est mal posé?

En tout cas, ce n'est pas ainsi que l'entendent les premiers
témoins et les documents primitifs. Ils ne présentent pas le

Sauveur dans sa période terrestre comme successivement divin,
puis humain. A leurs yeux, d'après leur témoignage, le Jésus

historique, terrestre, est, à la fois et en même temps, Fils de

l'homme et Fils de Dieu, non pas l'un après l'autre, mais l'un
avec l'autre, les deux éléments, pour parler selon les formules
en usage, étant fondus ensemble, de manière à former un
organisme vivant.

Faut-il rappeler quelques textes, dont chacun se souvient
Ils nous parlent de Dieu manifesté en chair (1 Tim. Ill, 16),
de Dieu qui était en Christ (durant sa carrière terrestre (2 Cor.

V, 19), de la plénitude de la divinité habitant corporellement
en Lui (Col. I, 19). L'apôtre Jean (1,14), a contemplé sur la

terre la gloire du Verbe éternel ; Jésus affirme que Celui qui
l'a vu a vu le Père (Jean XIV, 9) ; l'épître aux Hébreux parle du

Fils, image empreinte de Dieu (Héb. I, 3). Que voulons-nous de

plus catégorique? Le témoignage apostolique voit donc la divinité

du Sauveur, non pas voilée, ni dépouillée, mais pleinement
et parfaitement manifestée dans la personne du Rédempteur.
Cette divinité qui sans doute éclate, puissante et achevée, dans

la glorification du Ressuscité, elle accompagne, elle pénètre
Jésus, elle se révèle durant toute sa carrière et dans toutes ses

œuvres. Nous trompons-nous Il nous semble que pour avoir

trop exclusivement considéré le dépouillement, la théorie
combattue nous donne le contrepoids exact des affirmations

citées, aussi nettes que formelles. Celles-ci, du reste, ne se

limitent pas aux textes rappelés et dont nous reparlerons dans

un second article. Elles dominent, elles inspirent du plus au

1 R. Wennagel, La logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la
kénose. Strasbourg 1883, p. 52.



446 PAUL CHAPUIS

moins tous les types christologiques du Nouveau Testament,
dont elles sont la substance même, selon ce mot de Jean

(I, 14) qui, pareil à une cime étincelante, embrasse tout
l'horizon chrétien : La Parole a été faite chair.

Cette citation nous conduit au dernier sujet de cette analyse
critique, aux bases scripturaires sur lesquelles prétend
s'appuyer la théorie ; une théorie qu'on veut lire clans le Nouveau

Testament lui-même et dont on a même fait l'expression
adéquate de la sagesse de Dieu.

Trois textes, Jean 1,14; Phil. II, 6 et suivants et 2 Cor.

VIII, 9, voilà les classiques appuis de l'hypothèse ; et comme
l'interprétation du dernier dépend de celle qu'on donne au

passage des Philippiens, les arguments scripturaires se réduisent

à deux. Je ne nie point que, la kénose une fois admise

comme fil conducteur, il ne soit possible d'en envelopper un
assez grand nombre d'affirmations bibliques, comme le montrent

les belles études exégétiques de MM. Gess et Fréd.
Godet1. Mais les deux textes cités deviennent la clef de voûte de

l'édifice, qui tombe ou subsiste avec eux.
On nous permettra de remarquer que si la théorie a une telle

importance pour la foi, il est étrange que les documents primitifs

s'en occupent si peu et à titre presque accessoire. La
parole de Jean n'est que le motto de son prologue, les affirmations

de Paul ne sont dans leur intention primitive qu'un
argument parénétique, sans portée doctrinale proprement dite.
Mais, quoi qu'il en soit, sans entrer dans le détail exégétiquo,

que disent, que valent les deux textes cités?
Nous serons très bref sur Jean I, 14: la Parole a été faite

chair. C'est une affirmation d'ordre absolument général. Elle
constate la révélation, la manifestation du Verbe divin au soin
de l'humanité dans la personne historique de Jésus de Nazareth

; elle indique une pénétration parfaite de la chair, toujours
en la personne du Rédempteur, par la Parole. Je veux bien

que l'aoriste è-/i-jszo fasse allusion à un fait historique donné et

1 Voy. l'ouvrage précédemment cité, de Gess, et particulièrement le
volume Christi Zeugniss von seiner Person und seinem Werk. Bâle, 1870. —

Voy. aussi Godet, Commentaire de saint Jean.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 447

précis1. Faut-il y voir seulement l'entrée dans la vie humaine
du Verbe divin, par l'acte spécial qu'on appelle l'incarnation?
Faut-il étendre la notion et l'entendre de tous les abaissements,
de tous les renoncements auxquels a été soumise la Parole
devenue chair ou, si l'on veut, de tous ses actes révélateurs, donc
de toute la manifestation historique du Christ? Ce second sens,
à cette place, dans une préface qui doit être comme la clef ou
le sommaire de tout le livre, serait peut-être plausible. Mais il
n'importe. Quelque interprétation qu'on adopte, une chose est

certaine, c'est que l'apôtre ne dit ici, pas plus qu'ailleurs, un
seul mot sur le mode de cette incarnation. Eyévszo, le verbe le plus
général que connaissent les langues humaines Mais il permet
toutes les suppositions, celle de Luther, celle du type réformé,
la kénose et tout, ce que vous voudrez. Le fait de devenir, plus
exactement d'après l'affirmation johannique, le fait de l'entrée
du Logos dans le domaine de la vie humaine, disons même
l'incarnation par l'abaissement, voilà tout ce qu'on est en

droit de sortir du texte, pris en soi. Il ne saurait donc devenir
l'appui solide, encore moins la démonstration scripturaire de

l'hypothèse.
Sera-t-on plus heureux avec Philip. II, 6-11 Il le semble presque.

Ce passage fameux qui a donné son nom à la théorie est

aussi sa forteresse au point de vue biblique. Le voici dans la

traduction exacte, autant qu'élégante, que nous en donne M. Ed.

Stapfer2: Ayez les sentiments qui animaient Jésus-Christ:
il était dans la même condition que Dieu et il n'a pas considéré

cette égalité avec Dieu comme un butin à. garder pour
lui :i, mais il s'est dépouillé lui-même, il a pris la condition de

l'esclave ; il est devenu semblable aux hommes, il s'est montré

1 Meyer, Exeget. Handbuch. Evang. Johannis, 6mc édit., revue par
B. Weiss, p. 75.

2 Le Nouveau Testament. Paris, Fischbaclier, 1889.
3 Cette traduction d'àp-ayftbç me semble assez exacte. Elle est

confirmée par un remarquable article de Wetzel (Studien und Kritiken, 1887,

p. 535 et suivantes) qui paraphrase ainsi le passage : 11 n'a pas considéré

son égalité avec Dieu comme une incitation et un moyen de prendre

à soi vioLmment » les puissances que lui fournissait sa position. Les

arguments philologiques de Wetzel sont solidement établis.



448 PAUL CHAPUIS

homme dans toute son apparition ; il s'est humilié lui-même ;
il s'est soumis jusqu'il mourir, mourir même sur une croix.
Aussi Dieu Va-t-il élevé bien haut....

Cette page difficile j et discutée peut s'entendre de deux
manières. Les uns l'appliquent uniquement au Christ historique
et à sa glorification ; les autres y voient toutes les évolutions

supposées de son être, qui, après la préexistence (v. 6), traverse
la phase terrestre (v. 7 et 8), pour aboutir à l'élévation suprême

(v. 9-11).
Cette dernière opinion est incontestablement, à ce jour, celle

des commentateurs les plus autorisés de toutes les écoles. Laissant

de côté les interprétations détaillées il suffit, à notre propos

de répondre à la question suivante : En quoi, selon l'écrivain

apostolique, consiste ce dépouillement du Christ?
Le kénosisme voit ici une indication précise, presque

technique, de l'incarnation et de son mode. Il trouve dans le texte

tout ce procès substantiel que nous avons décrit et qui va
jusqu'à statuer, au moment nécessaire, l'inconscience du Logos.
On presse le verbe sxévao-s, il s'est dépouillé! il s'est évidé!
On quintessencie le pronom êavzbv. Celui-ci doit désigner la

« pure identité du moi», cette « substance identique à travers
toutes les variations et persistante dans toutes les réductions
d'état, n'atteignant pas l'essence même de l'être2. » A ne
consulter que les analogies du langage biblique, on fait de ce

pronom un trop grand philosophe. Partout ailleurs, je crois, il
désigne la personne, l'être entier, avec ses attributs, avec sa popay,

sans distinctions subtiles entre les accidents et la substance.
Cette formule-là est rigoureusement étrangère aux idées juives et

du christianisme primitif; elle est fille du moyen âge; gardons-
nous de l'imposer à saint Paul. Quand il est dit du Seigneur,

'¦ Nous renvoyons ici, sans parler des commentaires, aux études que
Glimm, Holsten, Holtzmann, Hilgenfeld ont faites de ce passage
(Zeitschrift fur wissenschaftliche Theologie ; Jahrbücher für protestantische
Theologie), mais particulièrement aux opuscules de P. Schmidt, Neutest.

Hyperkritik, Berlin, 1880, et de YVeift'enbach : Zur Auslegung der Stelle

Philipper II, 5-11, Leipzig, 1884.

- Gretillat, Ouv. cité, tome IV, vol. II, p. 190. »



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 449

Jean XI, 33, qu'il se troubla, le lavzbv signifie sans doute qu'il
fut ému jusqu'aux racines de sen être, mais de son être entier,

corps et âme, et non pas dans la substance du moi pur. Quand
autre part (1 Jean III, 3) l'écrivain affirme que le chrétien se

purifie lui-même, faut-il voir dans l'sWòv la pure identité du
moi? Quand Jésus exige du disciple qu'il renonce à soi-même,
serait-ce au moi sans ses attributs? (Voy. aussi Jean XVII, 19).
Tout au plus peut-on remarquer que dans notre texte ce
pronom réfléchi, mis à la première place, marque, comme le

verbe actif dont il dépend, un abaissement inspiré non par la
nécessité, mais par l'amour.

On en dira autant d'èxs-mo-s. Ce mot trouve son analogue dans
l'izairsùmtsev du v. 8, dans Vskzuxj-jos-j de 2 Cor. VIII, 9 et même,

quoique avec une application un peu différente, dans 1''à-xapvsïrsBai

de Mat. XVI, 24. Sous des images semblables, nous avons partout

l'idée du renoncement, du sacrifice, — du sacrifice que
fait un être riche, splendidement doté, qui se dépouille de ses

droits, de ses forces, bonnes ou mauvaises, pour vivre
d'une vie inférieure, en apparence, à celle que supposent ses

dons.

L'apôtre nous indique clairement le contenu de ce dépouillement

pour Jésus-Christ : Le Sauveur du monde a pris, dit-il,
la condition de l'esclave. C'est ce qu'a affirmé le Fils de

l'Homme lui-même, alors qu'il disait être venu non pour être

servi mais pour servir, alors qu'il faisait de l'humilité le signe
de la vraie grandeur. L'obéissance qui est la renonciation à la

volonté propre, qui prend pour devise : non pas moi mais toi,
fut le trait caractéristique de sa vie et de son œuvre, tandis

qu'abstraitement parlant, sa « forme de Dieu, » sa dignité, son

rang, ses vertus semblaient l'appeler à un autre rôle. Tel est le

premier trait du dépouillement. Voici le second, deux fois

indiqué : Jésus-Christ « est devenu semblable aux hommes, il
s'est montré homme dans toute son apparition. » U y a donc

entre lui et les hommes une parfaite analogie. Il a partagé leurs

joies, surtout leurs espérances et leurs douleurs ; physiquement
et moralement, il s'est soumis aux lois qui conditionnent

notre nature. Pareil au roi qui délaisse son palais pour habiter
THÉOL. ET PHIL. 1891. 29



450 PAUL CHAPUIS

les cabanes, il a quitté sa forme de Dieu et les splendeurs de

puissance et de félicité qu'elle suppose, pour vivre et agir au

sein des humains déshérités et comme un déshérité. Enfin son

renoncement poussé aux limites suprêmes a consenti à ce
sacrifice au delà duquel il n'y en a point : la mort et la mort du

malfaiteur. Avant Paul, Jésus lui-même a donné la définition
de la kénose, du dépouillement, non de celui qu'imagine une

théologie subtile, mais de celui qui est l'essence de l'amour :

celui qui voudra gagner sa vie la perdra, celui qui la perdra la

sauvera. Cette parole est la clef véritable de Philip. II, 6-11,
où Paul ne dit pas un mot, pas un seul, de cette évolutiou d'un
Logos qui perd, la conscience de soi pour émerger plus tard
de son néant momentané. A prendre les faits dans la simplicité
de leur contexte, ces versets parlent non d'un procès
métaphysique, mais de ce grand procès moral qui s'appelle le

renoncement, alors qu'au lieu de songer à son propre intérêt on

songe à celui des autres (Philip. U, 4). Ainsi l'exemple cité

par saint Paul conserve, pour le simple lecteur, toute sa valeur
et tout son à-propos, j'allais dire toute son efficacité.

Il sort de là, si notre interprétation est juste et quelle que
soit la représentation qu'on se fasse de cette « forme de Dieu »,
à laquelle le Christ historique a renoncé, que l'sxêvuo-sv de Philip.
II, 7 ou l's-n-zûxjoo-s-j de 2 Cor. VIII, 9 ne sauraient s'entendre de

l'incarnation. Tout au moins, si elle s'y trouve comprise, c'est
à l'arrière-plan, à titre de présupposition lointaine et non
exprimée directement. C'est à la vie entière du Christ historique

qu'il faut appliquer ce verbe trop fameux ; c'est ce sacrifice,

cette kénose de tous les instants, le renoncement d'hier
qui s'ajoute au renoncement d'aujourd'hui, pour aboutir à sa

consommation finale dans l'obéissance de la croix. Ces textes
sont donc un tableau résumé et saisissant, une caractéristique
aussi juste que profonde de la carrière du Rédempteur,
présenté aux fidèles à titre de parfait exemple.

On a vu, je l'espère, d'après notre exposé, combien sont
caducs et sujets à caution les appuis que l'hypothèse de la kénose
croit trouver dans les textes canoniques. Nous croyons qu'il
est peu de doctrines parmi celles qu'on a essayées d'étayersur



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 451

nos documents sacrés, qui soient aussi extra-bibliques que celle
que nous discutons.

Notre démonstration serait plus complète encore si Philip. II,
6-11 se rapportait dans son entier au Christ historique. Les
interprètes qui soutiennent ce point de vue ne sont pas sans quelques
bons arguments. La« forme de Dieu », si elle n'est pas, comme
le pensent quelques-uns, une allusion à la scène de la
transfiguration d, indiquerait les vertus morales du Seigneur, ses

parfaites victoires, qui appellent, semble-t-il, l'absence de

souffrance, la béatitude divine. Mais au lieu de tirer à soi ces

trésors, comme le guerrier victorieux qui traîne son butin, Jésus

a choisi la voie du libre sacrifice, renonçant à son avantage

propre pour songer à celui des autres (Philip. II, 4). Au reste,
quelle que puisse être la valeur de cette explication, qui établit
entre les expressions & forme de Dieu » et « forme de

serviteur» une parfaite corrélation, en excluant toute idée de

procès métaphysique, en limitant strictement l'exemple donné
à la sphère morale, nous n'en profitons pas ici. Nous confessons

que la question est douteuse, que l'expression popi?* Qeo-j,

unique, il est vrai, en son genre, peut fort bien, d'après les

données fondamentales de la christologie paulinienne, s'entendre

de la préexistence2.
Mais, qu'on préfère ce sens-ci ou ce sens-là, il reste qu'aux

yeux d'une exégèse fidèle, les spéculations du kénosisme ne

trouvent point de place dans le texte lui-même. On n'y rencontre,

dirons-nous avec un savant dont l'impartialité fut la vertu
cardinale, M. Pœuss, « rien sur le problème métaphysique de

l'union des deux natures, rien sur la question de la consubs-

tantialité, rien sur celle de savoir si le Fils de Dieu en devenant

homine a simplement caché ses attributs divins ou s'il y
a momentanément renoncé3. »

1 On s'appuie sur une analogie entièrement formelle. Philip. II, 6

parle d'une uoçtpi) 6coh; on lit dans Marc IX, 2 à propos de la transfiguration

: /lerc/wQfûdr/.
2 On verra dans la seconde partie de cette étude comment il faut, à nos

yeux, envisager les affirmations concernant la préexistence personnelle
du Christ, que l'on rencontre dans divers écrits du Nouveau Testament.

3 La Bible. Los épîtres pauliniennes, 11, p. 291.



452 PAUL CHAPUIS

Toutefois, à ceux-là même qui se rallieraient à nos conclusions,

il restera peut-être un dernier scrupule. Sans doute,

diront-ils, l'écrivain apostolique nous présente l'exemple du

Christ dans l'esprit de sacrifice manifesté par toute sa carrière,
mais si ce Christ a passé de l'état divin à l'état humain, comme
le fait entendre toute la christologie paulinienne, il faut
nécessairement admettre que l'incarnation est elle aussi exprimée
ou supposée dans l'i-xhuo-t» de Philip. II, 6. — Supposée, peut-
être; exprimée, non. D'ailleurs, cet ixhao-sv pour être plus précis

que l'êyè-jszo de saint Jean ne dit rien pourtant sur le mode

exact, sur la manière d'entendre cette incarnation. Je ne connais

même dans le Nouveau Testament aucun texte qui se

préoccupe de cette question1. Les écrivains sacrés posent le

fait, parlent en diverses formes de l'abaissement, aucun d'eux
ne détermine le comment de cette évolution2.

Si l'on voulait tenter une solution du problème au point de

vue du christianisme primitif, en essayant de découvrir comment

ses premiers essais spéculatifs conçoivent ce passage de

l'état divin à l'état humain, ce n'est pas à tel ou tel texte qu'il
faudrait s'adresser. Les textes sont muets sur cette question et je
doute pour ma part que l'état actuel de nos connaissances
historiques nous permette sur ce point des conclusions précises3.

1 On pourrait faire une exception en faveur de l'évangile de la
naissance dans Matthieu et Luc. Mais nous verrons dans la seconde partie de

cette étude que la donnée fondamentale de ces récits, loin de supposer la
préexistence, raison d'être du kénosisme, semble totalement l'ignorer.

2 M. le pasteur Kecolin (ouv. cité, p. 51), tout en affirmant que les
écrivains du Nouveau Testament semblent avoir résolu le problème dans le

sens d'une kénosis, dit très judicieusement qu'ils n'ont 2>as mesuré toutes
les difficultés du problème. « Les écrivains sacrés, écrit-il encore, nous
fournissent les lignes d'une construction théologique plutôt que cette
construction elle-même; leurs affirmations sont plutôt le fruit de l'expérience

religieuse sous l'action du Saint-Esprit que de la spéculation
philosophique. >

3 Voy. Lehrbuch der Dogmengeschichte, von Dr Ad. Harnack. Fribourg
en Brisgau, 1888, seconde édition, 1.1. — M. le prof. Astié vient de donner

dans la présente Revue une série de remarquables articles consacrés

aux trois volumes de cet ouvrage, le plus capital qu'ait fourni ces
dernières années la science allemande.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 453

En tout cas, c'est aux données psychologiques de l'époque qu'il
faudra recourir. La croyance de quelques écoles à la préexistence

des âmes, les affirmations en cette matière de la Sagesse
de Salomon, celles de l'essénisme fourniraient peut-être quelques

analogies lointaines. Une étude serrée de la doctrine du

Logos depuis ses premières manifestations, entre autres dans

quelques pages des Proverbes, dans l'Apocalypse d'Hénoch et
le quatrième Esdras jusqu'à Philon donnera également quelques

indices. On y verrait que ces auteurs, aussi bien que Jean
et Paul, manquent d'une notion précise de ce que nous appelons

la personnalité ; que chez eux tous la personnification du

Verbe, si réelle soit-elle, est pourtant assez indéterminée pour
ne pas poser directement le problème du mode de son
incarnation. On y verrait en tout cas que l'hypothèse d'un Logos
perdant la conscience de soi est totalement contraire à leur
notion de Dieu. D'après leur théologie plus mystique et plus
spiritualiste, moins gnostique que celle des Père grecs^dont
relève le kénosisme, les apparitions de Jéhovah, l'habitation
de Dieu dans le monde ou dans l'homme ne compromettent en
rien ce que j'appellerais l'intégrité de la divinité. On y verrait
surtout que la notion trinitaire, prémisse de l'hypothèse kéno-
siste, est radicalement étrangère aux premiers siècles, que
dès lors leur conception de l'incarnation, s'ils en ont une, ne

saurait être celle du dépouillement absolu1.
Ainsi l'exégèse comme l'histoire, la philosophie comme les

postulats moraux de l'œuvre de la Rédemption protestent contre

la théorie discutée.
Si l'on nous disait que nous ne sommes point capables

d'entendre une si haute pensée, nous y consentirions volontiers, et

nous nous réfugierions sous l'autorité d'un homme que citait
récemment M. Lobstein2 et dont l'opinion en de si hautes matières

peut avoir quelque valeur. « Quant à critiquer, disait naguère

1 Voy. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu

Christi. Zweiter Theil, zweite Auflage. Leipzig, 1886, p. 445, 481, 758, 880.

Voy. aussi: Jean Réville, La doctrine du Logos. Paris, Fischbacher, 1881,

spécialement p. 98-112.
2 Ouv. cité, p. 34, note.



454 PAUL CHAPUIS

Ch. Secrétan1, la doctrine du professeur Gess, nous ne le
saurions, parce qu'il nous est impossible de l'entendre : une
personne d'origine divine dans un autre sens que nous (qui ne
sommes pas d'origine divine suivant M. Godet, quoique de

race divine suivant nos traductions de saint Paul), une
personne d'origine divine et dépouillée de la sainteté divine, un
sujet dépouillé de tous les modes qui constituent son être

divin, sont autant de mots dont nous ne pouvons rien tirer.
Ne sachant ce qu'ils signifient et doutant même qu'ils puissent
signifier quoi que ce soit, il m'est impossible de dire s'ils sont
ou non contradictoires.... Nous avons une idée de la sainteté,
nous n'avons aucune idée d'un sujet dépouillé de tous les

modes qui constituent son être. Mais comme en fait l'habitude
est dûment prise de tirer des conséquences de principes
inintelligibles, et des conséquences de ces conséquences, nous
ajouterons que toute doctrine qui tend à faire imaginer quelque

chose au-dessus de la sainteté renferme un danger manifeste

pour la morale et par conséquent pour la religion. »

A ces mots M. Godet2 répond: « Disons... que l'être divin
s'est réduit à l'état humain, en renonçant momentanément à

son mode d'être divin, afin d'élever la race humaine à cet
état divin qui est sa sublime destination. Si M. Secrétan ne
sait ce que de telles paroles signifient et ne peut y attacher
aucun sens, c'est tout simplement que la sagesse de saint
Jean et de saint Paul, — ou plutôt celle de Dieu même, dont
voilà le plan, — surpasse celle de l'homme autant que le
ciel est élevé au-dessus de la terre. La comparaison est d'Esaïe

LV, 8, 9. » — Oui, sans doute, la comparaison est d'Esaïe, qui
ne l'applique ni à la kénose. ni aux spéculations transcendantales,

mais à l'amour insondable du Dieu «qui ne se lasse pas
de pardonner. » (Esaïe LV, 7.)

Il me semble que c'est un peu différent et que nous n'avons

pas le droit de détourner cette parole ou telle autre pour en
faire le point d'appui ou l'excuse de nos faibles hypothèses. La
kénose, comme qu'on la juge, est, aussi bien que toute autre

1 Revue chrétienne, 1884, p. 620.
2 Revue chrétienne, 1884, p. 758 et 759.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 455

théorie christologique, un essai d'explication purement humain.
Ne l'identifions pas avec la pensée de Dieu; c'est usurper un
pavillon qui ne lui appartient pas.

Pourtant, nous conserverons de cette hypothèse, à nos yeux
condamnée de toute part, un élément précieux : c'est la direction

de son effort, son intention. Elle voulait établir l'humanité

réelle du divin Rédempteur, nécessaire à l'intelligence de

sa personne et de son œuvre. Si elle a failli à la tâche proposée,

parce que ses bases psychologiques et historiques étaient
manifestement insuffisantes, elle nous a du moins rendu
l'immense service de démontrer l'impuissance radicale des

anciennes formules. En essayant de les sauver, elle les a trahies,
et elle constitue dans l'évolution du dogme christologique
comme un pont qui doit nous conduire à une solution du
problème, plus respectueuse des données de nos documents
primitifs et des exigences de la conscience, chrétienne.

Cette solution, qui nous permettra, après tant de pages
consacrées au déblaiement des vieux matériaux, de reconstruire,
fera l'objet de la seconde et prochaine partie de notre étude.
Nous y verrons une dernière évolution du dogme, qui replace
laquestion christologique sur te terrain historique et religieux,
qu'elle n'aurait jamais dû abandonner.


	La transformation du dogme christologique au sein de la théologie moderne. Partie 1

