Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La transformation du dogme christologique au sein de la théologie
moderne. Partie 1

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE
AU SEIN DE LA THEOLOGIE MODERNE '

PAR

PAUL CHAPUIS

Depuis le jour de sa fondation, la Société vaudoise de théo-
logie a gardé I'excellente coutume de ne point imposer de tra-
vaux a4 ses membres. Elle a toujours pu se féliciter de ce
principe si parfaitement libéral, puisqu’elle n’a jamais, je crois,
manqué du pain qui la nourrit.

Pour la séance de ce jour (20 mai 1891) qu’a provoquée un
fait spécial : 'inauguration de 'université de Lausanne, notre
comité a fait une exception & la régle constamment suivie. Il
s'était adressé, pour présenter un travail, & M. le professeur
Dandiran, qui nouselt donné une étude vraiment académique.
Je me fais 'organe de tous pour regretter et déplorer que ce
maitre vénéré, ce théologien de race ait décliné l'invitation.
»’il m’est doux de lui éviter une fatigue au milien de tant de
labeurs, je ne puis oublier pourtant que ce savant nous ett

! Comme on le verra par ses premieres pages, la présente étude a été
lue, dans ses parties essentielles tout au moins, le 20 mai 1891, & la
séance solennelle gqui réunissait & Lausanne, & 1'occasion des fétes inau-
gurales de l'université vaudoise, les membres de la Société de théologie
et ceux de la Société pastorale du canton de Vaud. On a pensé qu'il y
avait quelque intérét b conserver dans ce travail l'introduction qui se
rapporte spécialement i la solennité indiquée.

THEOL. ET PHIL. 1890. 27



418 PAUL CHAPUIS

procuré une féte de l'esprit, une féte du cceur, dont nous
serons privés. Une fois de plus, qu’il permette ce reproche &
ma respectueuse affection, le merle doit remplacer la grive. —
Messieurs, je suis le merle.

Apres cette confession, écoutez-en une seconde. Elle expli-
que le choix de mon sujet et la méthode quelque peu popu-
laire que j'ai adoptée pour za tractation. Javais eu d’abord
Pintention, affaire d’employer de vieux papiers, de fournir
quelques notes exégético-critiques sur les éléments spécula-
tifs de lachristologie paulinienne. Mais je me suis ravisé. Ai-je
eu tort? Dois-je vous en demander pardon? Je me suis ravisé,
parce que j'ai craint d’effrayer ou d’é¢Joigner ceux d’entre
nous qui tout en respectant.... & distance, les travaux de I’éru-
dition, les croient nécessaires.... pour les autres et préferent
somme toute aborder les problemes par de plus larges cotés.
Je me suis souvenu d’ailleurs que nous n’étions pas, comme &
I’ordinaire, en petit comité de... docteurs; que sans compter
les savants étrangers qui nous honorent aujourd’hui de leur
présence, les membres de notre Société pastorale participaient
aussi 4 notre assemblée. J'ai donc essayé de répondre & des
besoins divers, & ceux des amis de la science, & ceux aussi
qui inspirent plus spécialement les hommes qu’on appelle
pratiques. De 14 le choix, de la le cadre un peu vaste de mon
sujet: La transformation du dogme christologique au sein de
la théologie moderne.

x %

Je dis « la transformation, » ce qui suppose que ce dogme,
comme tous les dogmes, s’est modifié dans le cours des siécles.
Vérité banale, pour tous ceux qui connaissent un peu l'histoire
de I’Eglise, vérité, pourtant, qui a une peine infinie & conquérir
I’esprit de grand nombre et dont on se refuse généralement
& tirer les conséquences. Il faut rappeler toujours que le dog-
me n’est pas la religion, mais ’expression logique et raisonnée,
& chaque moment del’histoire, des faits primordiaux de I'évan-
gile et des expériences chrétiennes. La religion, dont la subs-
tance est sans cesse identique a elle-méme, modifie son expres-



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 419

sion ou ses formules, comme une langue vivante transforme
ses mots, leur sens et leur son. Quand elle ne les modifie
plus, c’est qu’elle est morte ou pétrifiée... « Sans doute, il est
bon, a dit excellemment M. Sabatier?, que le sentiment reli-
gieux arrive & se rendre compte de lui-méme et s’exprime en
notions réfléchies; mais ces notions ne doivent pas plus étre
confondues avec la religion que la pensée avec le langage.
Elles peuvent varier et elles varient sans que la religion en
souffre réellement dans sa force expansive. Critiquer le dogme,
c’est, le plus souvent, contribuer & le développer, de méme
qu’émonder un arbre, c’est hiter le progrés et la force de sa
végétation. Ce point une fois bien élucidé, en éclairerait, me
semble-t-il, beaucoup d’autres. Peut-étre rendrions-nous les
dogmes plus respectables aux philosophes, si nous les leur
présentions non comme des formules absolues et immuables,
mais dans leur puissance évolulive, comme ’effort soutenu et
progressif de la conscience religieuse se rendant raison a elle-
méme de son propre contenu. Peut-étre aussi rassurerions-
nous les croyants et enléverions-nous pour eux plusieurs des
pierres de scandale qui hérissent la route de la théologie, si
nous parvenions a leur faire comprendre cette indépendance
fonciére de la piété et considérer comme un avantage et une
sauvegarde cette évolution historique des dogmes dont le seul
mot aujourd’hui les effraye. »

Veut-on de ce mouvement et de ces transformations fécon-
des une preuve d’ordre absolument pratique. Qu’on choisisse
trois docteurs; disons Calvin, Adolphe Monod et Vinet; lisez
de chacun d’eux quelques discours traitant chez les trois de
sujets analogues. Kssayez ensuite de dégager le systéme de
pensée, la théologie des auteurs, et vous toucherez du doigt
les modifications survenues. Vous sentirez chez tous le méme
amour, la méme conviction débordante, mais combien diffé-
rentes les formules qui ressortent de leurs affirmations !

Allons ailleurs: ouvrez le commentaire du prologue johan-
nique dans Calvin; étudiez sur le méme théme le volume de

U A. Sabatier, De la vie intime des dogmes et de lewr puissance d’évolution.
Paris, Fischbacher, 1839.



420 PAUL CHAPUIS

M. F. Godet. Méme sujet, méme fol vivante; et pourtant quel-
les transformations dans la maniere d’entendre la pensée du
Théologien. C’est la distance des siecles, dites-vous. Oui sans
doute, les siécles! chacun avec sa lumiére propre, ses théo-
ries, sa conception des choses, son état mental et moral. Tout
change dans leur cours, et la science de la nature, et le droit
et la philosophie. Ne demandez donc pas qu’au sein de cette
vie incessante I'immobilisme étouffe le dogme.

Nulle part mieux que dans la christologie, on ne peut suivre
cette évolution dontnous voulons exposer les derniéres étapes.

Le probléme christologique, qui a produit dans I'Eglise
ancienne de si vives agitations, s’est dans son abstration tou-
jours posé de la facon suivante: Les premiers témoins de
Jésus-Christ et avec eux les fideles de tous les temps regoivent
du fondateur du royaume de Dieu une impression telle, qu’on
le considére comme un étre & la fois divin et humain. Tout
Ieffort de la dogmatique consiste & déterminer la nature de
ces deux attributs et & en saisir I'unité organique. Telle est la
question christologique.

On sait qu’a l'origine les Péres du seizieme siecle se sont
rattachés, sans bénéfice d'inventaire, aux conclusions dogma-
tiques régnantes, qui remontaient aux canons de Nicée et de
Chalcédoine. En 325, en pleine querelle trinitaire, le Christ,
le Fils pour parler plus exactement, est défini comme perfectus
deus, perfectus homo, ex anima rationali et humana carne
subsistens, qui, licet deus sit et homo, non duo tamen, sed
unus est, Christus, non conversione divinitatis in carnem, sed
assumptione humanitatis in Deum. (Symb. Athan. Pars II,
Art. 30-33.) A Chalcédoine en 451 la formule se resserre et se
précise. On affirme plus nettement encore les deux natures
dans I'unité de la personne : « A la suite des saints peres, dit
entre autres ce canon, nous enseignons unanimement & con-
fesser le seul et le méme Fils, notre Seigneur Jésus-Christ,
absolument parfait dans sa divinité et absolument parfait dans



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 21

son humanité, vraiment Dieu, vraiment homme. » Puis on
ajoute & 8o gussow (d’apres le texte corrigé, au lieu de éx 8o piozwy;
latin : in duabus naturis) en deux natures, qui sont expli-
quées par une collection de déterminatifs : « inconfuses, sans
transformation, indivisibles, inséparables. La différence des
natures n’est & aucun degré supprimée par le fait de 'union;
les attributs de chaque nature sont au contraire conservés et
réunis en une seule personne (& mpicwmoy xai pixy vToeTROW); CE
Christ n’est donc ni séparé, ni divisé en deux personnes; mais
il en constitue uneseule et méme, le Fils unique, Verbe divin 1. »

On ne saurait s’étonner que les réformateurs n’aient pas, a
I'origine de leur ceuvre, abordé le grave probleme, occupés et
absorbés qu’ils étaient par les questions anthropologiques.
Calvin, par exemple, tout en parlant des deux natures, unies
et non point confuses, n’insiste pas. Il avoue que ce sont ques-
tions d’école et méme aprés 'apparition de ce « monstre », de
ce « brouillon » de Servet, qui lui fit adopter les formules
trinitaires et christologiques, qu’en 1537 il refusait de signer, 1l
laisse encore entendre dans son Institution remaniée que tout
cela sont des formules compliquées. Il suffit, & ses yeux, de
repousser ’hérésie de Nestorius « quiimaginait un Christ dou-
ble » et la « folie enragée d’Eutyches, » lequel, en voulant
montrer 'unité des personnes en Jésus-Christ, détruit ses deux
natures 2.

Sans les querelles avec les Suisses au sujet de la Céne, il est
infiniment probable que ’époque héroique du seizieme siecle
ne nous aurait pas fourni de discussions christologiques. Nous
aurions, en Allemagne, ce Luther de la premiére période, qui
présenta essentiellement le Sauveur sous son coOté moral,
humain, saisissable et dont il dit: « Sauf en ce qui concerne le

1Voy. A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, vol. 11, 2¢ édition,
p. 323. — Freiburg i. B., 1888.

2 Institution, liv. II, chap. XIV, 4. Edition 1560. Comparez dans les (Fu-
vres de Calvin publides par Reuss et Cunitz, vol. I1l, les textes de 1541 et
1545, auxzquels celui de 1560 ajoute tout un développement dirigé con-
tre Servet.



422 PAUL CHAPUIS

péché, 1l est homme comme toi et moi; il mange, il boit, il
dort, il s’éveille, il a soif, il a faim, il a transpiré et souffert
comme un autre homme et cet homme est pourtant celul qui
a créé et organisé l'univers!» [’ancien moine aurait sans
doute conservé, lorsqu’il parle de la divinité du Rédempteur,
cet accent pratique, religieux, qui est le propre du langage de
la fo1. Il sait et dit que ’essence véritable de la divinité réside
non pas dans les rapports de catégories métaphysiques, dans
la détermination du fini en regard de l'infini, dans la recher-
che des formules concernant la relation du créé et de 'incréé.
Il la voit et la saisit, cette divinité du Fils de 'homme, dans sa
victoire sur le péché qui vaut mieux que de transporter les
montagnes. « Oui, écrit-il, aimer librement et fidelement Dieu
et le prochain, cela s’appelle ressusciter les morts; » et il con-
temple la patience, 'amour, 'obéissance, les victoires du fils
de Marie, qui sont le rayonnement authentique de sa divi-
nité4,

Tel fut le Luther des jours créateurs. Dans la suite, on le
sait, la nécessité de revendiquer 'ubiquité pour établir sa con-
ception du repas sacramentaire fit sortir quelque peu le pieux
réformateur de la voie royale ol il venait de s’engager. Les ar-
deurs du combat, la passion de vaincre 'obligerent & endosser
a nouveau les lourdes armures de la métaphysique des peres
grecs et de la scolastique du moyen age, qu’il avait jusque-la,
sinon rejetées, du moins laissées au repos. Dés lors, il reven-
diquera pour Christ, suivant la formule de Thomas d’Aquin,
la communicalio idiomatum, ce qui veut dire, ainsi parle le
réformateur, que la nature divine communique & la nature hu-
maine de Jésus ses propriétés et inversément I’humanité péné-
tre la divinité. « Nous, chrétiens, nous devons attribuer égale-
ment tous les idiomes des deux natures en Christ & toute la
personne et dire que Christ est Dieu et homme dans la méme
personne. Ce que nous disons de lui comme homme cela doit
étre dit de Jui aussi en tant qu’il est Dieu, par exemple : Christ
est mort, or Christ est Dieu, donc Dieu est mort. »

1 H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christ:, Gotha, 1831, p. 206 et
suivantes.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 4323

Zwingli de son coOté, quoique dans une mesure infiniment
moindre, subit les conséquences des controverses sur la Céne
et fit aboutir sa christologie & I'extréme opposé. D’aprés lui, les
deux natures, unies, comme le sont dans 'homme le corps et
I’dme, c’est la comparaison employée, conservent chacune leurs
attributs spécifiques. Divin, Christ a puissance sur 'univers;
humain, il est soumis & 'empereur. Divin, il remplit présente-
ment et le ciel et la terre; humain, il est limité & une place
dans l'espace.

Malgré les variations et souvent les aggravations qu’ils ont
subies dans les siecles qui sulvirent, il est permis d’affirmer
que les principes essentiels de cette christologie du seiziéme
siécle et surtout sa méthode ont régné jusqu’a notre temps. Il
n’entre pas dans notre dessein d’en-entreprendre ici une cri-
tique fondamentale, qui d’ailleurs, pour étre équitable, devrait
constamment se souvenir qu'en fait nos réformateurs n’ont
abordé cette étude que par accident. Mais il sera permis de
dire que ces deux types christologiques, le luthérien, malgré
H. Schultz, comme le réformeé, sontrongés par un vice central.
A la suite des Péres grecs, qui ont jeté sur I’évangile primitif
le manteau de Platon et de ses successeurs, ils cherchent la
solution du probléme dans le domaine spéculatif. Ils se préoc-
cupent moins de savoir ce que fut la personne de Jésus de
Nazareth que d’établir et de définir les rapports du Logos in-
carné avec la Trinité d’un coté, et la personnalité terrestre de
Jésus de l'autre. Si 'habitude de recourir aux textes scriptu-
raires, si la piété et la chaleur de vie des péres du seizieme
siécle semblent parfois ressusciter les ossements desséchés,
leurs conceptions christologiques demeurent pourtant des
constructions dans le vide. Etant donné qu’on pose le probleme
christologique comme celui de la synthése de deux natures, les
solutions possibles sont logiquement épuisées sans qu’aucune
d’elles soit satisfaisante. Maintenir I'union, comme le fait le
luthéranisme classique, affirmer la pénétration réciproque des
deux natures, alors qu’on congoit celles-ci comme des entités
opposées entre elles par les caractéres méme de leurs attributs
respectifs, c’est se refuser a rendre intelligible I’humanité du



424 PAUL CHAPUIS

Sauveur ; distinguer résolument avec Zwingli les deux na-
tures, c’est évidemment briser 'unité du sujet et constituer
comme deux Christ paralléles qui ne sauraient se fondre en une
personnalité unique et consciente. Des deux cotés, on aboutit &
des impasses; des deux coOtés, le docétisme est & la porte et
Ihistoire nous a surabondamment montré qu’il est entré avec
ses troupes dans la citadelle.

Comme le dit fort bien M. Gretillat!, « le dogme christologi-
que avait été livré & ’'dge moderne trop discutable, trop inco-
hérent, chargé de trop d’obstructions, de corrections et de
réserves pour ne pas provoquer les efforts de la critique et les
réactions de la logique révoltée. Et il était & prévoir que lors-
que apparaitraient des esprits respectueux encore des gran-
deurs morales, mais émancipés de 'autorité des traditions, on
verrait surgir & la place de cette figure dont l'origine devait
racheter I'invraisemblance un personnage moins grand, mais
plus concret » ; nous dirions plutdt, cette fois sans M. Gretillat :
un personnage moins fantastique, plus grand moralement par-
lant, plus intelligible et plus concret.

1T

Il appartenait & ce siécle qui a élargi tant d’horizons et jelé
tant de lumiere dans le monde de transformer le probléme du
tout au tout. Je ne crains pas de dire que dans ses manifesta-
tions les plus récentes, il essaie d’opérer une évolution du
dogme, qu’on appellerait volontiers une révolution salutaire,
4 la condition que, fatigué de détruire et de trier les matériaux,
on veuille bien reconstruire la maison.

L’hérésie, s’il est encore permis d’employer ce mot en son
sens ecclésiastique, nous a une fois de plus et sans le vouloir
fait beaucoup de bien. Elle est un des tacteurs de notre salut
théologique. Son propre est, jusque dans ses exagérations
meémes, de mettre le doigt sur les plaies de I'Eglise. Elle ne les
guérit pas ; elle les montre, les découvre largement et nous

1 Ezxposé de théologie systématique, Tome IV, vol. II, p. 158. Neuchatel,
Attinger, 1890.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 425

invite & remédier & nos maux. Ce service, pour la christologie,
nous vient indirectement du rationaliste Paulus, dont on peut
dire quelque bien aprés que David Strauss I’a si brillamment
abimé, de David Strauss lui-méme, de tous ces hommes qui, par
leurs travaux, leur critique souvent ultra-négative ont obligé
la théologie & descendre des hauteurs spéculatives sur le ter-
rain des faits et de I’histoire. Pour une bonne part, mais pour
une part seulement, ces docteurs & l'instinct corrosif ont
incliné la théologie vers ces méthodes qui sont sa gloire et qui
sont dans 'esprit de notre siéecle, vers ces méthodes ou la cri-
tique, une sérieuse analyse, I’étude du document, le fait cons-
tituent la large et, je crois, solide assise de nos connaissances.
Ce sont, & ce jour, non pas les définitions d’une philosophie
transcendante, mais les biographies de Jésus, les histoires du
siécle apostolique qui forment les indispensables prolégoménes
de la christologie, méme, du moins pour une part, dans les
systémes, qui, pour des motifs confessionnels ou autres, ne
peuvent s’interdire de prendre leur point de départ dans le
dogme trinitaire.

Aussi ne voyons-nous plus guére que deux écoles christolo-
giques en présence, disons mieux deux méthodes. La premiére
pourrait s’appeler spéculativo-historique, en ce sens que les
catégories philosophiques de Hegel ou celles d’un autre consti-
tuent comme le fil directeur de la recherche ; 'autre se nom-
merait tout simplement méthode historico-expérimentale. Dans
chaque groupe étudié et étiqueté avec détail, a la fagcon d’un
catalogue raisonné, on pourra sans aucun doute noter des
variétés infinies. Mais le cercle de discussion s’est suffisam-
ment resserré, le consensus dans chaque camp sur les élé-
ments essentiels du probléeme est devenu assez sérieux, pour
qu’on puisse aujourd’hui, sans étre incomplet, se borner &
signaler deux tentatives qui résument toutes les autres. D’a-
bord I’effort de ceux qui relient par I'hypothése de la kénose
le logos éternel au Christ Jésus. Ce sont 1& les représentants
les plus éminents de la méthode spéculativo-historique. On
sait que cette conception, dont les Thomasius, les Liebner et les
Gess sont les maitres ou les initiateurs modernes, a éte et est



426 PAUL GHAPUIS

encore trés répandue en Allemagne, quoiqu’elle paraisse &
I’heure présente perdre de terrain. Dans la théologie du pro-
testantisme francais, elle semble presque avoir usurpé la place
d’une doctrine nécessaire, griace surtout & M. I'. Godet, qui a
mis & l'exposer, & la défendre et & la propager, toutes les
ressources de son talent, toute 'ardeur de sa conviction . Nous
ignorons si les fideles se rendent compte de la théorie ; mais
on s’efforce de les persuader qu’elle est nécessaire & leur
salut. Le point de vue opposé, représenté par ce que nous
appelions la méthode historico-expérimentale, essaie de pé-
nétrer et de comprendre la personne du Christ, en partant des
éléments connus et accessibles de son étre, en cherchant &
délivrer la christologie de tous les éléments gréco-scolasti-
ques dont elle est remplie, lorsqu’on la considéere dans ses
formules officielles.

Unerapide analyse de ces deux courants nous montrera sur
le vif les caractéres de la transformation actuelle du dogme
christologique et nous permettra de tirer nos conclusions.

111

Et d’abord 'hypothése de la kénose.

Nous choisissons pour guide celui que j'appellerai, sinon’en-
fant terrible, du moins le plus vigoureux, le plus courageux logi-
cien de latendance : M. le professeur Gretillat, de Neuchatel.
Son récent exposé de théologie systématique 2, dont M. Lob-
stein a parlé ici-méme en quelques articles justement remar-
qués s, et duquel nous attendons avec impatience le IVme et
dernier volume, peut élre une ceuvre « massive, » on l'a dit.
Elle est aussi, elle est surtout une ceuvre de mérite. On a

1Sansg parler de M. le professeur Gretillat, dont il sera question plus
loin, citons, parmi les récents défenseurs de I'hypothese, M. Recolin : La
personne de Jésus-Christ et la théorie de la Kénosis. Paris, Grassart, 1890.
Cet opuscule forme un exposé trés clair et succint de la théorie.

2 Quv. cité.

3 Revue de théologie. livraisons de janvier et mars 1831. — Ces études
ont des lors été réunies en un opuscule: Etudes christologiques, le bilan
de I'orthodoxie régnante. Paris, Fischbacher, 1891.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 427

voulu, je crois, ranger 'auteur parmi les « revenants, » quoi-
qu’il se porte fort bien. Je ne nie point. L’édifice qu’il nous a
construit avec tant de labeur sérieux est d’une trés antique
architecture. On se croirait parfois & Nicée, & Chalcédoine ou
au pied de quelque illustre docteur du moyen dge expliquant
la Somme. C’est égal; M. Gretillat expose ses vues, développe
en particulier la théorie de la kénose avec une franchise et
une logique absolues. Il ne recule devant aucune conséquence;
celles-la méme qui font le plus tressauter, il les donne avec je
ne sais quol de courageux, d’assuré qui force U'admiration. Je
ne sais, si la kénose gagnera a cette impitoyable logique, car il
est des hypothéses qui se portent mieux dans le demi-jour,
mais ce que je sais, ¢’est que présentée sous les auspices d’un
tel guide, elle ne saurait étre ni travestie ni diminuée. La
voici, & peu prés toujours dans les termes employés par notre
savant auteur.

Il s’agit de montrer qu’entre la seconde personne divine et
le Christ historique, il y a identité du moi: c’est-4-dire que
I'élément du moi, qui chez tout autre personnalité humaine
est, selon M. Gretillat, le produit immédiat d’'une création
divine, est issu chez Jésus-Christ d’un état préexistant, éternel
et divin; que le personnage historique que nous appelons
Jésus-Christ est quant & I’essentialité pur¢ du moi un et iden-
tique avec le fils éternel de Dieu, la seconde personne trini-
taire 1.

Mais il y a un moment ou le Fils de Dieu a passé¢ de I'exis-
tence éternelle et supratemporelle dans le mode de lexistence
limitée, temporelle, humaine et terrestre. Le Fils de Dieu
(Phil. II. 7) s’est ainsi entiérement dépouillé de sa forme
divine pour se revétir de la forme humaine. C’est la kénose.
Ce dépouillement consiste en une renonciation de la part du
Fils & ses attributs divins, renonciation qui, pour quelques doc-
teurs, ne concerne que l'emploi de ces attributs pendant la
période d’abaissement, tandis qque les autres, comme MM. Gess,
Godet et Gretillat, ’entendent d’un abandon complet et réel.

1 Ouv. cité, tome 1V, vol. II, p. 120.



428 PAUL CHAPUIS

Il nous parait, du reste, que cette derniére opinion est la seule
qui donne a la kénose son sens vrai et 'empéche de dériver
du coté du docétisme. Ces attributs momentanément perdus,
disons disparus, sont I’éternité et la spiritualité divine, I'iden-
tité divine, la toute-puissance, la toute-science, la toute-pré-
sence, auxquelles il convient d’ajouter les attributs dits moraux,
tels que la sagesse, la sainteté, la grice, que Jésus a di re-
conquérir. Ces renoncements partiels sont absorbés par
celui qui les résume et les précéde tous: le renoncement a
Iétat divin, échangé dans l'incarnation contre I’état humain,
saisi dans toute sa réalité: le Fils éternel du Pére, enfermé
dans un embryon humain, a abandonné pour un temps jusqu’a
la conscience de soi-méme.

Le probléme étant posé comme 1l I'est, on se demande né-
cessairement ce que devient la Trinité pendant cette phase de
I’histoire. Il semble qu’elle doive subir une modification tempo-
raire profonde et renoncer & 'immutabilité. Des hommes tels
que Beck, Scheeberlein et méme Thomasius ont compris cette
difficulté. On répond que la procession hors de soi des essen-
ces divines n’est pas une séparation locale, que dés lors le
méme moi réside & la fois dans I'éternité et dans le temps, la
infini, ici limité et dépouillé, ici conscience et volonté divines,
15 conscience et volonté humaines?. Nous accusera-t-on de
nous arréter & des « préjugés» 51 nous voyons surgir ici deux
moi et deux moi inconciliables ? On nous rassure, en nous affir-
mant qu’il n’y a point de rapport temporel, mais uniquement
une relation de cause & effet entre I'éternité et le temps;
celle-ci est la cause de celui-13, la force productrice du temps
qui s’enfuit. Est-ce clair ? Votre esprit est-il satisfait ?

M. Gretillat, pas plus que Gess, ne se laisse bercer par ce
langage, qui ne répond pas précisément au précepte de Boi-
leau. Il demeure conséquent avec ses prémisses et il faut 'en
louer : Le Verbe dépouillé n’a conservé de I’état divin que la
pure identité du moi, et le maitre de Neuchatel de s'écrier :
« LaParole éternelle éclipsée du sein de la Trinité! Celui qui

1 D’apres Scheeberlein, cité pay Gess : Die Lehre von der Person Christi.
Bale, 1856, p. 389.



LA TRANSFORMATION DU DOGME GHRISTOLOGIQUE 429

avait créé le monde et le gouvernait, celui que les cieux et
et méme les cieux des cieux ne pouvaient contenir, enfermé
dans les langes d’un petit enfant! Celui qui avait dit: Que la
lumiére soit! devenu inconscient du monde et de lui-méme!
Le Maitre de toutes choses devenu I’éléve de Joseph et de
Marie 1! »

Des lors le Christ de I’histoire posséderait une réelle et par-
faite humanité et 'on peut se dispenser de rappeler ici les
attributs de cette condition d’existence ; car les kénosistes,
c’est leur essentiel mérite, prennent en général 'humanité du
Christ trés au sérieux et savent déduire les conséquences de
leur point de vue.

Neéanmoins, dans ce processus qui part de 1’éternité pour
traverser le temps et rentrer dans ’éternel, il faut indiquer le
moment ol le Christ, renouant en quelque sorte les fils brisés
ou perdus, reprend peu & peu conscience de ce qu’il est en soi,
ol Jésus de Nazareth se souvient du ciel et de son role trini-
taire. Voici comment M. Godet résume cette phase, qui consti-
tue comme la synthese de l'état divin et de I'état humain et
sauvegarde, on le croit du moins, I'unité et la continuité du
moi ou l'identité personnelle : « Le caractére unique de sa
pgrsonne devient pour lui (Jésus) un grand probléme théorique
et pratique. Qui suis-je et qu’ai-je & faire ici-bas ? Le baptéme,
la tentation, les grands actes de sa vie en un mot, sont comme
les jalons de ce développement au travers duquel le Christ se
retrouve lui-méme dans son essence premaiére, se souvient des
choses célestes et a conscience d’avoir vécu personnellement
dans le ciel 2, »

Enfin arrive la troisiéme et derniére phase : celle de la glori-
fication que M. Gretillat détermine ainsi: « En rentrant dans
I’état divin, au terme de son existence terrestre, Christ ne s’est
pas dépouillé de sa nature humaine, comme il s’était dépouillé
de sa nature divine. » Les éléments de cette nature humaine

1 Ouv. cité, tome 1V, vol. I, p. 191.

2 F. Godet, Etudes bibligues. Nouv. Test. 4° édition, p. 138. Voir aussi en
divers passages le Commentaire sur U'évangile de saint Jean du méme
auteur, spécialement 2° édition, vol. II, p. 117-127.



430 PAUL CHAPUIS

ainsi glorifiée et qui rejoint I’état divin, sont entre autres le
droit humain, la solidarité humaine, la corporalité humaine.
« Ainsl Christ n’a emprunté & la nature humaine dans son exis-
tence terrestre tout ce qui était a elle, son imperfection, sa fai-
blesse, sa souffrance que pour partager avec elle tout ce qui
était éternellement & lui, sa gloire, sa fidélité et la vie éter-
nelle et lorsqu’il aura transporté I'homme, la derniére des
creatures intelligentes, jusque dans 'intimité méme du Peére et
du Fils, jusque dans la Trinité, il tirera sa gloire encore de
celle de chacun de ses fréeres!.»

Telle I'hypothése de la kénose, pour laquelle on cherche
des ancétres. On cite Origéne et Tertullien son contraste, puis
Hilaire de Poitiers. Peut-étre serait-il plus exact de rappeler
surtout les noms de Valentin et d’Apollinaire. Il est certain
quau sein du protestantisme classique, elle a commencé par
étre une hérésie, condamnée par la Formule de Concorde:
« Rejicimus, dit ce document (Art. VIIT), etiam damnamus-
(que quod dictum Christi : « mihi data est omnis potestas in
ceelo et terra » horribili et blasphema interprefatione a qui-
busdam depravaturin hanc sententiam, quod Christo secundam
divinam suam naturam in resurrectione et adscensione ad cce-
los, iterum restituta fuerit omnis potestas in ccelo et in terra,
perinde quasi, dum in statu humiliationis erat, eam potesta-
tem, etiam secundum divinitatem, deposuisset et exuisset.
Hac enim doctrina non modo verba testamenti Christi fulsa
winterpretatione pervertuntur, verum etiam dudum damnatee
arian heeresi via de novo sternitur, ut tandem aeterna Christi
divinitas negetur et Christus totus, quantus quantus est, una
cum salute nostra amittatur, nisi huic impie doctrine ex soli-
dis verbi dei et fidei nostre catholicee fundamentis contradi-
catur 2. »

Aujourd’hui cet anathéme n’effrayera ni ne convaincra per-
sonne. Il nous parait néanmoins digne de mention dans une
étude sur la transtormation du dogme. Ou trouverait-on une

Y Ouv. cité, tome 1V, vol. 11, p. 246.
*Voy. W. Grimm, Die philippistischen Kenotiker, dans les Jahrbiicher
fiir protestantische Theologie. 1835, 1°* cahier.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 431

preuve plus palpable de l'influence de I’époque, de celle des
préoccupations du moment sur la maniére de formuler les doc-
trines ? Une hérésie du seizieme siécle devenue 4 ce jour doc-
trine choyée, dont les représentants les plus éminents du con-
servatisme dogmatique, ceux qui sont considérés comme des co-
lonnes, se font les propagateurs convaincus ! On se demande ce
que diraient en présence de ce spectacle les pieux rédacteurs
de la Formule de Concorde. Eux, ils condamnaient les théories
qui prétendaient que le Christ humain s’était dépouillé de I'u-
sage seul de ses divins attributs. De quelles excommunica-
tions ces gardiens de la saine doctrine frapperaient-ils donc
nos modernes kénosistes qui, & des degrés divers, ne laissent
au Verbe incarné aucune de ses qualités antérieures !
Héatons-nous pourtant de le dire: quoi qu’il en soit du passé,
I’hypothése de la kénose, telle qu’elle est développée aujour-
d’hui, marque, malgré ses lacunes irrémédiables, une heureuse
transformation de la christologie écclésiastique. Elle a un mé-
rite essentiel et que nous ne saurions tenir trop haut. Elle a
pris, du moins d’intention, au sérieux, au grand sérieux, la
réelle, la compléte humanité du Christ, sans laquelle il ne sau-
rait étre notre Rédempteur. Avec son aide, on croit possible
de concevoir le développement graduel de Jésus de Nazareth,
la conscience qu’il prend de lui-méme et de sa mission. Ses
victoires sur le mal, comme ses luttes angoissées, ne seraient
plus de simples apparences, des scénarios sans reéalité mo-
rale: ce sont des victoires qui ont cotté quelque chose et sa
sainteté, au lieu d’étre comme un don de la nature, deviendrait
une conquéte spirituelle. Aussi les travaux que I'école nous a
présentés sur ce coté de la question peuvent-ils compter parmi
les plus beaux et les plus suggestifs de 'heure présente!. Nés
des besoins actuels, ils les ont satisfaits en partie. C’est méme
cette revendication sincére, sinon conséquente, de I’humanité

! Voy. entre autres parmi les plus récentes publications : Grau, Das
Selbstbewusstsein Jesu. Nordlingen, 1886, Cet auteur renonce aux extrémes
de la théorie et en revient en définitive b un Christ qui est la théophanie
parfaite, sans que d’ailleurs le mode de ’abaissement soit exactement
déterminé. Voy. aussi Nosgen, Geschichte des Neuen Testamentes, 1891,



432 PAUL CHAPUIS

réelle du Sauveur, qui a fait le succés de ’hypothése : Elle ré-
pondait ainsl aux nécessités urgentes des contemporains, qui
réclament un Christ en chair et en os, un Christ capable de
compatir 4 leurs aspirations et &4 leurs miseres et non une
figure aussi inintelligible qu’elle est froide, un de ces Christ
a l'auréole d’or, qui ressemble davantage au thaumaturge de
Iimagination populaire qu’au prédicateur de Génézareth.

L’hypothése prétend & une autre vertu encore, sinon plus pré-
cieuse, du moins plus frappante. Elle croit rendre compte de la
préexistence personnelle du Sauveur; elle croit avoir trouvé la
synthése que cherchent les siécles entre la seconde personne
de la Trinité et celui qui, d’aprés son état civil, s’appelait Jésus
de Nazareth. On raconte qu’a Chalcédoine, apres les décisions
arrétées par le Concile, les évéques satisfaits poussérent un vi-
vat en ’honneur de 'empereur qui avait facilité 'accord et des
théologiens qui avaient posé et défendu les formules adoptées:
On a cru un moment que les initiateurs kénosistes allaient
jouir au milieu de nous d’un triomphe analogue. Ils semblaient
restaurer la théologie, délivrer le probléme christologique de
ses obscurités et de ses contradictions. Ils donnaient aux cho-
ses vieilles ce parfum de renouveau et de vie dont le romantisme
a toujours su envelopperses créations. Nous avons en partie par-
tagé ces espérances !. — Hélas! nous devons confesser aujour-
d’hui que le vin nouveau a rompu les vieilles outres. La part
méme de vérité que renferme cette hypothése l'obligera,
croyons-nous, & se transformer ; elle veut ’humanité sérieuse,
réelle du Christ et cette humanité emporte comme une ava-
lanche tout I’échafaudage métaphysique sur lequel on persiste
a I'établir. L’hypothése est comme le jalon d’une évolution
nouvelle ; mais en elle-méme elle ne peut guére résister aux
objections que lui présentent la méthodologie, la philosophie,
ou sil’on veut les exigences légitimes de la conscience et de
Iesprit humains, I'histoire chrétienne et surtout les docu-
ments scripturaires.

C’est & ces divers titres que nous allons présenter une critique

! Bwangile et Liberté, 18%4 : La divinité du Christ, p. 25 et suiv.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 433

de la kénose, critique que nous croyons d’autant plus exempte
de préjugés que partisan jadis de la solution, nous nous som-
mes longtemps défendu contre les inextricables difficultés
qu’elle suscite.

1Y

La kénose d’abord a conservé de 'ancienne christologie un
point de départ spéculatif. Elle s’établit en quelque sorte au
sein de la notion trinitaire pour rendre compte de la personne
vivante et concréte du Rédempteur. (Pest la son ver rongeur au-
tant que sa raison d’étre. Ce défuut est surtout sensible dans les
exposés de Thomasius, de Gess, de MM. Godet et Gretillat, mais
se retrouve nécessairement chez tous les représentants de la
tendance, parce que le probléme est mal posé. On est frappé du
role immense que jouent dans la question les catégories et les
formules les plus abstraites de la scolastique. On nous parle
du «moi nu », du moi indépendant de la substance; on sait
méme nous décrire, ici et 14, dans des vies de Jésus ou des
sermons, 'attitude du Logos & ’heure de l'incarnation. Ces dé-
veloppements et ces discussions pouvaient peut-étre convenir
aux époques nourries de platonisme; elles ont leur place dans
cet age de la pensée humaine oli 'on croyait atteindre la vérité
par le chemin de la spéculation pure. Aujourd’hui, tout cela
nous fait 'elfet d’'une danse desidées beaucoup moins instruc-
tive que la danse des morts du grand Holbein. On dirait les
vieilles armures des preux chevaliers de jadis, suspendues dans
nos museéses. Gest de superbe, d’imposante, d’héroique appa-
rence. Approchez-vous, cela sonne creux et ne représente au-
cune force offensive ou défensive, en nos jours de poudre sans
fumée.

Si l'on voulait résoudre le probléme christologique en partant
de ces hauteurs vertigineuses et suivre la méthode déductive,
1] faudrait au moins nous y préparer par de solides prolégome-
nes. Qu’on retravaille les catégories métaphysiques, en profitant
des données de la psychologie moderne, malgré tout, moins
obscure que celle des anciens dogmaticiens, dont on s’obstine
a reproduire les formules. Qu’on nous donne des définitions 2

THEOL, ET PHIL. 1891. 28



484 PAUL CHAPUIS

peu prés compréhensibles et soutenables de ce qu’on appelle
« divin », « humain », « personne », « &me », « moi » 4, etc. Nous
ne sommes certes pas les adversaires de la métaphysique et
nous pensons cue ’école théologique de Ritschl a trop jeté
de mépris sur 'effort spéculatif; mais nous estimons qu’a I'in-
verse des Péres et des Grecs, leurs maitres, la métaphysique,
comme telle, ne saurait étre qu’un point d’arrivée, et non un
point de départ, comme les conclusions hypothétiques tirées
de la généralisation des faits connus et non point le socle qui
soutient le monument. Aussi dirons-nous volontiers avec M.
Lobstein, dans ses récentes et remarquables études de dogma-
tique protestante, que ¢’'est une erreur de mélhode grave que
de fonder une des doctrines essentielles du christianisme sur
P'inintelligible et 'inconnaissable. Mais assez de la méthode;
passons a des objections plus fondamentales.

Au moment ou 'hypothése de la kénose commencait & se
développer ausein de la théologie moderne, le professeur Dorner
de Berlin, dans un article des plus distingués 2 et auquel il n’a
pas élé sérieusement répondu jusqu’a ce jour, lul a reproche
de porter atteinte & 'immutabilité divine. Cette objection que
M. Gretillat appelle un préjugé me parait fondamentale. C’est
en effet un postulat de la raison et de la foi, confirmé par
mainte affirmation scripturaire, qu’il n’ya en Dieu ni variation,
ni ombre de changement. Nous n’excluons point par la «les
mouvements des affections et de la vie, » mais les modifications
dans I’étre méme de Dieu, qui nous raménent directement aux
religions naturalistes ou qui, tout au moins, supposent des pré-
misses panthéistes. Or la théorie du dépouillement statue
dans cet étre méme un processus positif. C’est 14 sans doute
ce qui lui a valu, non sans raison, 'appellation de « mytholo-

1 Cette observation, nouns tenons & le dire, n'atteint qu’en partie 'ceu-
vre dogmatique de M. Gretillat, qui trés sincérement nous donne ses pro-
légomenes. On peut seulement regretter qu’il s'obstine i demeurer, en
métaphysique, essentiellement sur le terrain de la philosophie grecque,
dont furent imprégnés les grands conciles des premiers siecles.

2 Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1856. Voy. ézalement du méme au-
teur : Christliche Glaubenslehre, Berlin, 1830, tome II, vol. I, p. 337 et suiv.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 435

gie » qui lui a été appliquée. Il ya un moment oli la Trinité est
rompue, ou dans la triade réputée nécessaire et éternelle, il y
a une place vide, ol Dieu est autrement qu’il n’était. Ce n’est
pas 14 seulement une « difficulté », c’est une condamnation du
point de vue et jusqu’ici on n'a opposé a cette objection que
deux réponses: les uns disent que, malgré l'incarnation, le
Verbe divin continue & exercer ses fonctions éternelles; les
autres, comme MM. Gess et Gretillat, que la seconde hypostase
s’est éclipsée, que son autorité a élé suspendue. Dans le pre-
mier cas, le Logos est donc comme dédoublé et méne une dou-
ble existence, I'une dans le ciel, l'autre sur la terre. Que
devient alors cet abalssement, cet évidement complet dont on
nous parle? La seconde supposition, disons-le franchement,
tranche le nceud gordien et fait violence moins 2 nos facultés
rationnelles qu’a notre respect du Dieu vivant, dont ces fantas-
magories troublent la supréme grandeur. Et si ’on presse les
termes, il faudra toujours demander aux kénosistes ce que de-
vient le gouvernement du monde en I'absence de Celui par qui
et pour qui toutes choses subsistent? Mythologie, a-t-on dit,
oui, mythologie! Ces difficultés nous semblent en oatre dévoi-
ler une des erreurs fondamentales de la solution tentée, car,
plus que d’autres essais analogues, la Kénose transforme le pro-
bléeme christologique en une question physique oul'on frise de
pres le matérialisme. On abandonne le terrain religieux, spécifi-
gquement chrétien, pour aborder ce que nous appellerions I’étude
de 'organisme divin et de ses modifications au travers de 1’his-
toire humaine. Ce n’est pas, on 'avouera, la direction que nous
montre I'histoire évangélique dans sa primitive simplicité.

On passerait presque volontiers sur ces obstacles, si la
kénose nous fournissait réellement la synthése des éléments
divins et humains qui constituent la personnalité du Christ.
Mais & la regarder de pres, elle rompt gravement 'unité de la
personne, la continuité du moi, et ainsi elle tend a créer comme
deux moi paralléles ou plus exactement successifs, qui trop sou-
vent se contredisent, au lieu de se fondre en une unité supe-
rieure : d’un cdté le moi divin, avec les attributs qui lui sont
propres, de l'autre le moi humain avec les qualités qui lui



436 PAUL CHAPUIS

conviennent. Lorsque le dépouillement se produit, on ne voit
guére les éléments qui relient le moi divin au moi humain qui
lui succede. Il a été répondu, 1l est vrai, & cette difficuté en ce
sens que les états seuls du moi sont variables, tandis que la..,
comment faut-il dire? la substance premiere demeurerait iden-
tique. Vivant dans des sphéres différentes, le Verbe préexistant
d’un coté, le Verbe incarné de l'autre, participent aux attributs
et aux vertus de leurs milieux respectifs. On invoque a titre d’a-
nalogie le sommell, le réve, voire méme la lycanthropie de Né-
bucadnetzar. Il vaut mieux glisser qu’appuyer sur ces compa-
raisons. Elles ne prouvent rien, puisque dans le sommeil, par
exemple, oule réve, les attributs de veille ne sont pas absents,
mais & I’état de repos. Dans la kénose au contraire, au sens de
la renonciation absolue, la seule logique, la seule qui fran-
chisse un instant les écueils du docétisme, on nous raconte
précisément que le Verbe s’est réellement et absolument dé-
pouillé. D’aprés la notion courante de la personnalité, il y a,
semble-t-il, entre le Logos non incarné et le Logos incarné une
distance, une opposition telle que la continuité de la cons-
cience personnelle semble gravement atleinte. M. Gretillat,
toujours plein de courage, s’en tire par un saut périlleux : Il
distingue entre «le moi nu, absolument simple, identique & lui-
meéme, distinct de toute qualité et de toute faculté originelle —
et la nature composée de qualités et facultés multiples et di-
verses! ». «Je puis, dit ailleurs le méme écrivain, me supposer
revétu de toute autre qualité que celle que je posséde sans que
I'identité de mon moi soit troublée 2. » Pour le coup, ne sentez-
vous pas passer sur vous un souffle de pur moyen age ? Voila
Paschase Radbert qui ressuscite avec sa substance pure et indé-
pendante de ses attributs. Avec cette métaphysique-la, on a
légitimé, textes bibliques en main, le sacrifice de la messe et la
transsubstantiation. Une fois le principe admis, on peut égale-
ment donner & la kénose son laissez-passer. Au siecle des Tho-
mas d’Aquin, des Pierre Lombard, on excuse cette affirmation.
Mais ne saurions-nous pas encore aujourd’hui, de science cer-

T Ouv. cité, tome III, vol. I, p. 511.
2 Ouv. cité, tome 1V, vol. 1L, p. 121.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIGUE 437

taine, que, nous les humains, nous ne saisissons les choses que
par leurs attributs, que pour nos sens et nos facultés changer
la totalité des attributs, c’est changer I'étre lui-méme? Le moi
pur, le mol indépendant de ses qualités, le pain sans son goft,
sa couleur, sa densité propre, 'homme sans les qualités hu-
maines, qu’est-ce que cela, je vous prie ; ce moi, ce fond essen-
tiel des choses, analogue au Dieu de Philon, dépouillé de tout,
meéme de son nom, ou l'avez-vous vu, qui vous I'a enseigné ?
Ne serions-nous pas en présence de mols qu’on n’entend pas,
de fantomes, qui, lorsqu’on essaie d’en saisir les contours,
nous echappent, parce qu’ils appartiennent au néant ?

Supposons, & toute rigueur, que nos objections précédentes
solent victorieusement anéanties. Nous ne demandons plus si
le Verbe divin, suivant les diverses nuances de I’hypothése, se
confond avec I’dme humaine de Jésus ou s’il constitue & coté
d’elle, la suivant, 'accompagnant, comme 'ombre accompagne
le corps, un troisiéme élément de sa personnalité plus ou
moins bien assimilé. Nous ne sommes plus curieux de savoir
si le Logos, dans la période d’abaissement, est & la fois dans les
cieux et sur la terre ou seulement ici-bas. Il reste une autre
difficulté, la difficulté centrale au point de vue psychologique,
devant laquelle un Thomasius? lui-méme a reculé: c’est ce
dépouillement, disons méme cet anéantissement chez le Logos,
de la conscience de soi. Le Verbe éternel, médiateur, créateur
et conservateur des mondes, partie intégrante et nécessaire de
la divinité se suicide, le mot serait-il trop fort? jusqu’a s’en-
fermer dans cet embryon d’ou sortira une personnalité
humaine !

Dans son ouvrage classique, Gess nous donne sur ce point
capital quelques pages véritablement remarquables, que nous
prisons tres haut2. Il reléve entre autres ce que sa conclusion
a d’unique et d’incompréhensible. Cet aveu, nous le faisons
notre ; il n’est pas pour nous effrayer. Car enfin il n’y a dans
Phistoire qu’un seul divin Sauveur, unique médiateur entre
Dieu et le pécheur. L’ceuvre de la Rédemption est de la part du

1 Voy. Dorner, ouv. cité, t. 11, vol. I, p. 370 et suivantes.
2 Gless, ouv. cité. Voir entre autres p. 309 et suivantes.



433 PAUL CHAPUIS

Peére un acte absolument seul de son espéce, en présence du-
quel on ne peut rappeler que de lointaines analogies. A un fait
unique doit correspondre une cause unique, qu’avec nos facul-
tés imparfaites nous ne saisissons qu'imparfaitement et partiel-
lement. Toutefois, si Dieunous oblige tous les jours & constater
des phénomeénes ou des lois qui nous dépassent, il ne fait pas
violence & notre constitution morale et intellectuelle. Nous con-
fessons quelaliberté morale, postulat nécessaire de toute morale
digne de ce nom, est un mystére; mais nul pouvoir, nulle au-
torité ne nous feront dire, & nous tels que nous sommes, que
2 4+ 2=5 ou qu'une circonférence est pour la forme identique
a un triangle. N'est-ce pas & de telles extrémités que nous con-
damne la théorie du dépouillement absolu? Dés qu’on la presse
un peu, elle ne résiste pas & analyse et fait surgir non seule-
ment des mystéres, mais des impossibilités.

Les analogies qu’on invoque sonl spécieuses, nous l'avons
vu: ce ne sont pas des analogies. La meilleure peut-étre est
celle qui rappelle les énergies créatrices et les obscurités de
I'origine des étres, aussi bien que la naissance de 'homme nou-
veau par la puissance du Sauveur vivant et agissant en nous 1.
Mais on voudra bien remarquer que dans ces cas ’étre part du
développement embryonnaire, de 1’état inférieur, du germe
primitif, pour déployer graduellement toutes ses qualités,
comme le gland qui devient chéne ; le pécheur qui se conver-
tit & Dieu est purifié et voit s’épanouir en lui les puissances
sanctifiantes de I’Esprit. Tout autre est le proces du dépouille-
ment chez le Logos divin. Ici, c’est le chéne qui retourne &
I'état de gland, I’étre dans la pleine possession de ses facul-
tés qui redescend & I’état embryonnaire. On pourrait presque
avec Nicodéme, avec plus de raison que Nicodéme, poser la
question connue (Jean III, 4), d’autant plus qu’il s’agit en la
cause moins d'un acte moral que d’une transformation de la
substance divine, il faut bien se 'avouer. On invoque la liberté
absolue, la liberté de l'amour qui s’immole. Profonde, reli-
gieuse, évangélique pensée, lorsquon demeure dans le

! Gess, ouv. cité, p. 313.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 439

domaine moral, mais pensée inconcevable dans le mystére de
Pacte métaphysique ol on la présente. Cette descente dans une
sorte de nirvana aboutit en réalité a4 l’anéantissement de la
personnalité, dépouillée de tout ce qui la constituait. Se peut-
il qu’'un étre, si absolument libre qu’on le fasse, transforme sa
science en ignorance, sa puissance effective en faiblesse ?
N’est-ce pas une contradiction dans les termes mémes, puis-
que, pour le savoir tout au moins, la raison ne congoit pas que
ce qui est su ne soit plus su, sauf a titre de phénomene
morbide. Il est permis d’en dire autant des attributs moraux.
Que peuvent signifier dans I’espece les mots: renoncer a la
sainteté, se dépouiller de ce qui fait I’essence méme de la per-
sonnalité divine? Autant dire: je veux élre ce que je ne suis
pas, c’est-&-dire je veux ne pas étre, car, encore une fois, que
reste-t-il du Verbe divin aprés ces renonciations totales et con-
tradictoires?

« Si d’ailleurs le Verbe a abandonné sa toute-science,
il arenonceé a ce qu’il savait de Dieu et du monde et s’il ignore
Dieu, il abandonne non pas, comme le pense Thomasius, un
attribut relatif, mais un attribut essentiel & la personnalité di-
vine, et I'on porte ainsi atteinte & I'idée méme de Dieu. Con-
serve-t-il au contraire sa toute-science, le dépouillement et le
but qu’elle poursuit sont sacrifiés, puisque ’acte de la kénose
doit arriver & ce degré d’énergie que I’élément divin ne dé-
passe pas ’élément humain, mais qu’ils se couvrent exacte-
ment 'un Pautre. Car ’dme humaine ne posséde point dés son
origine une connaissance parfaite de Dieu. Une renonciation &
la science par un acte de volonté est également inconcevable;
car par le fait méme que je veux oublier ce que je sais, je m’en
souviens. 1l est tout aussi inconcevable que 'amour actif et vi-
vant renonce & 'amour. Du reste l'opinion qui affirme que
le Logos peut se livrer au sommeil inconscient est d’une ma-
niére générale contraire & la doctrine de I'Eglise dans son en-
semble qui pour Dieu pose I'dvediowwrws et I'drpémms. »

Ces derniéres remarques sont de Dorner?; elles nous parais-

t Ouv, cité 1I, 1., p. 371.



440 PAUL CHAPUIS

sent indiquer, elles aussi, que le dépouillement absolu est con-
tradictoire et inintelligible.

Descendons de ces hauteurs vertigineuses vers des objec-
tions plus tangibles. Malgré I'extréme sincérité de son effort,
la kénose a un autre vice capital. Elle anéantit tout ensemble
et 1a réelle humanité et la réelle divinité du Rédempteur.

L’humanité! En ce sens que cetétre, qui reprend & une heure
donnée de son histoire terrestre le souvenir de sa place dans
la Trinité, ne saurait plus s’appeler au point de vue de I’épreuve
morale suble et de ’ceuvre salutaire accomplie un homme au
sens parfait de la définition. Les luttes qu’il a traversées et dans
lesquelles 1l m’invite & entrer avec lui, sur ses traces, munt
de son secours, les souffrances qu’il a endurées, les victoires
obtenues s’opérent dans des conditions totalement différentes
des miennes. La conscience de jour en jour plus nette de sa
divinité, disons de sa préexistence, au sens ol ’entend I'école,
lui donne une force de résistance au mal, une énergie de na-
ture que nous ne possédons pas. Son ceuvre, j'allais dire sa
sainteté, y perdent quelque chose de cette vertu morale et con-
solante qui dans I'ordre de la piété fait la force et la confiance
des croyants. Le tableau que nous donne de Jésus épitre aux
Hébreux, par exemple, ne serait plus absolument exact; car ce
n’est pas du Christ de la kénose qu’on peut dire « qu’ayant
été tenté lui-méme dans ce qu’il a souffert, il peut secourir
ceux qui sont tentés » (Héb. II, 18) ou bien encore qu’ « il a été
rendu semblable en toutes choses & ses fréres. » (Héb. II,17). Il
faut corriger, il faut rappeler que la similitude est lointaine,
que la faiblesse (Héb. V, 3) ne fut pas son partage, puisque en
face des tentations, Lui, qui se souvient de sa place dans le
ciel et de sa qualité de Verbe éternel, possédait de par sa con-
stitution méme des forces, des armes qui font défaut aux mor-
tels de par leur constitution aussi. M. Godet lui-méme con-
firme notre point de vue et ruine le sien, lorsqu’il dit : « Le
souvenir d'une vie antérieure & I’existence terrestre et été in-
compatible avec 1’état d’un véritable enfant et avec un dévelop-
pement réellement humaini. » On ne voit guére comment ce

! Commentaire de saint Jean, vol. 1, p. 119.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 441

souvenir serait davantage compatible avec le développement
d’un homme de trente ans.

Une des conditions essentielles de ’humanité manque dés
lors & ce Christ, qu'on s’efforce néanmoins et avec toute raison
de présenter sous une forme réellement humaine. On sait, en
effet, que si le « semblable en toutes choses 4 ses tréres » doit
étre exact, il faut statuer chez le Maitre la possibilité de la
chute. Certes les kénosistes affirment avec énergie ce posse
peccare qui seul rend efficace et solide 'ceuvre de notre Ré-
demption ; mais cette affirmation ne saurait, ce me semble, lo-
giquement s’appliquer & un Christ qui porte en lui, sous la
forme que l'on sait, le germe d’abord, puis 'épanouissement
de la seconde personne divine; car Dieu est naturellement,
substantiellement, nécessairement bon et I’on ne saurait parler
de chute possible chez le Rédempteur ainsi présenté. Suppo-
sons un seul instant la réalité de cette chute, qui s’ajoutant &
la chute primitive de I’humanité constituerait une nouvelle et
effroyable catastrophe. Dans la théorie de la kénose, ce serait
donc la divinité elle-méme dans sa manifestation comme Logos
qui serait tombée. C’est Dieu qui s’abandonne et tombe dans
le mal. La pensée, le coeur, la conscience, toutes les énergies
qui nous restent se refusent & entendre ou méme & supposer
de pareilles conséquences.

Remarquons, d’ailleurs, dans le méme ordre d’idées, que
I'hypothése qui nous occupe rompt l'unité morale de la vie
terrestre du Sauveur, pourtant si caractéristique d’aprés nos
documents. On admet généralement qu’il a fallu toute la pé-
riode antérieure au baptéme pour que Jésus de Nazareth arri-
Vit & la conscience pleine et entiére de sa préexistence éter-
nelle. Jusque-la il est homme, homme gardé, pénétré de
I'Esprit et gagnant chaque jour le sentiment du rapport unique
et spécial qui 'unit au Pere. Dans ces conditions, le dévelop-
pement qu’il traverse est indépendant du Logos ; je veux dire
que ne connaissant pas encore ses divines origines, celles-ci
sont pour lui comme si elles n’existaient pas... & moins que,
ce qui me parait étre un des dangers de la théorie, pour ne pas
dire plus, on ne fasse de cette croissance dans la communion



%) PAUL CHAPUIS

avec Dieu un proces de nature qui a pour facteur, non pas les
énergies de la volonté et de la conscience, mais les forces nati-
ves, qui peuvent étre des privileges, comme la richesse ou
I'intelligence, mais qui n'ont en elles-mémes aucune valeur
morale !. Or si Christ a pu saintement traverser trente années
de sa vie, sans avoir la conscience de sa nature supérieure, on
se demande pourquoi sa carriere publique a besoin de ce res-
souvenir d’un éternel passé, pourquoi & ’humanité réelle de la
premiere phase succéde une humanité, je ne dis pas divinisée,
mais absolument changée dans ses conditions intérieures. Je
ne discerne pas nettement le role du Logos dans la formation
de sa personnalité ; ce Verbe qui ressuscite a presque 'air d'un
étranger, d’'un inspirateur qui ne fait pas corps avec la per-
sonne de Jésus. Il trouble bien plutot les éléments humains,
donc la valeur morale de sa personne et de son ceuvre.

A ce compte, on préférerait presque '’hypothése de ces doc-
teurs hérétiques des premiers jours, qui envisageaient le bap-
téme du Seigneur comme le moment ol le Verbe divin s’unit
a 'homme Jésus pour le quitter & I’heure du trépas. Sierronée
que soit cette solution aux prémisses dualistes et qui fait du
Christ le porteur d’une simple théophanie, elle a du moins ce
grand avantage de supprimer les innombrables difficultés du
Logos éternel devenu embryon et remontant peu & peu des
origines obscures de l'étre & sa pleine et primitive nature.
H. Schultz? n’a pas trop dit lorsqu’il affirme que « le Jésus
humain de la kénose apparait en fait comme un étre étrange,
indifférent & la foi. Un Dieu personnel qui dans un corps hu-
main commence une vie humaine est une sorte d’hybride que

1 Qu'on veuille bien nous comprendre. Nous disons, ici comme ailleurs,
que les conséquences logiques de la théorie de la kénose tendent & trans-
former le développement moral du Seigneur en un proceés de nature
Nous ne prétendons point que les défenseurs du point de vue aient cette
intention. 1ls en ont une toute contraire qui est aussi la ndtre. « Les
progres seuls décisifs de Jésus se sont accomplis dans sa conscience, » dit
entre autres M. Gretillat (ouv. cité, t. IV, vol. 11, p. 234) dans un chapitre
fort remarquable que nous nous approprions presque en entier. (Voir
p- 232 et suivantes.)

2 QOuv. ecité, p. 298.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 443

la dogmatique chrétienne doit s’interdire. » Nous conclurons
a notre tour cette partie de notre exposé, en disant qu’analysée
dans ses conséquences logiques et mise en présence de la vie
de Jesus, tel qu’il nous apparait dans les docurnents, I'hypo-
thése discutée sauvegarde la préexistence, mais mine de fond
en comble ’humanité du Sauveur qu’elle voulait expliquer.

Si du moins la théorie du dépouillement mettait en lumiéere
la divinité du Rédempteur ! Mais ici encore elle nous parait sa-
crifier ce second terme du probléme, dans les éléments que
I'école elle-méme reconnait comme essentiels & la notion. Dans
son humanité, qu’est-ce que ie Christ a gardé de sa divinité
que 'on oppose I'une & l'autre, comme les dogmaticiens de
Nicée opposent les deux natures ? Rien, nous répond-on ; dé-
pouillement absolu, perte de la conscience de soi. Nous en
tombons d’accord. La toute-présence ? Mais Jésus est lié & I'es-
pace et au temps. La toute-science ? Mais il ignore des faits
relatifs « aux menus détails de 'existence terrestre » et méme
des faits d’ordre supérieur. La toute-puissance? Mais il est
obligé de recourir & Dieu toujours, pour ses miracles, comme
pour la force morale qui lui est nécessaire. La sainteté méme,
comme la bonté, au sens fort du mot, il ne la posséde point par
nature; il conquiert ces richesses, il apprend I'obéissance.
Toujours d’accord. Mais I'épanouissement graduel du Logos
doit pourtant laisser échapper quelque divin effluve. Ol est
ce rayonnement divin de la personne terrestre du Maitre avant
sa résurrection par laquelle il a été déclaré fils de Dieu avec
puissance (Rom. I, 4)? On citera la sainteté reconquise et nous
enretenons 'aveu; mais au fond le Christ humain ne conserve
de divin dans son existence ou dans une partie de cette exis-
lence terrestre que son origine, donl peu & peu il se souvient.
A tout prendre, c¢’est ce souvenir de la préexistence qui seul
résiste ou plutot seul triomphe du dépouillement absolu. A
quoi d’ailleurs emploie-t-on cette réminiscence d’une existence
antérieure et intra-divine ? A donner une sorte d’autorité supé-
rieure aux enseignements de Jésus sur des faits de 'ordre su-
persensible, C’est dans le souvenir de son état préexistant que
le Fils de Dieu sur la terre puise la science surnaturelle qui



LY PAUL CHAPUIS

lui est propre 1. Ainsi la révélation salutaire est pour une part
transformée en un enseignement de vérités surhumaines, le
Révélateur en un docteur céleste qui nous apprend ce qu’il a
vu dans le ciel2. On peut donc dire que la kénose, aprés
avoir supprimé pour un temps la divinité du Fils de 'homme,
ne nous la montre pas dans son plein rayonnement en ce qui
concerne le Christ historique. Selon 'expression d’un défen-
seur de la théorie, le Jésus terrestre posseéde non pas deux

t Gretillat, ouv. cité, t. 1V, vol. II, p. 183.

2 Ce point de vue développé par Gess et les autres initiateurs modernes
de 'hypothese est particulierement sensible chez M. F. Godet. (Commen-
tatre sur Uévangile de saint Jean). Le vénérable maitre I'a résumé et si
possible accentué dans ses récentsarticles du Chrétien évangélique (cahiers
de mars, avril et mai 1891). La révélation divine nous y est présentée
comme portant, en partie du moins, sur des faits d’ordre supersensible que
les hommes n’auraient pu découvrir sans elle et que 1'on ne peut admet-
tre que sur le témoignage d'une autorité extérieure et suffisamment éta-
blie. On cite les « dogmes bibliques » de la préexistence du Christ, de la
prédestination, celui de la parousie (Chrétien évangélique, N° de mars),
puis le fait du pardon divin et de I'assurance que nous en avons (N° d'a-
vril, p.147). Des le moment que 1'on éerit (N° d’avril, p. 149): « la méthode
d’autorité consiste & réclamer créance pour une vérité par un motifautre
que le témoignage que rendent & ce fait ou & cette vérité les sens, la
raison ou le sens moral,» ce qui est au fond la définition romaine, on sai-
sit cette maniere de voir. 1l serait pourtant aisé de montrer que ces dog-
mes bibliques ont dans leurs éléments essentiels une origine tout autre
quune communication du ciel & la terre par Jésus ou tel autre instru-
ment révélateur. Nous nous étonnons surtout qu’on veuille fonder 'as-
surance du pardon sur une bage aussi fragile quand cette assurance re-
pose, je crois, au dire d’'un saint Paul et des croyants, sur le témoignage
du Saint-Esprit. Nous ne saurions dans cette note entrer dans le dé-
tail du sujet, mais nous voulons faire remarquer que cette conception
mécanique de la révélation de Dieu procede de I'intellectnalisme et
conduit & l'irréligion. On ne s'étonnera pas que la christologie kéno-
siste souffre gravement de cet élément 'si étranger, si hostile & ’Evan-
gile primitif. Dans un nouvel article du méme journal (cahier de septem”
bre : la Eévélation), le méme auteur confirme nos appréciations précéden-
tes. La révélation est présentée comme une communication de vérités
surnaturelles et 1'on essaie méme d’opérer dans les écrits sacrés le triage,
ligne aprés ligne, entre ce qui est révélé et ce qui procede d’'une autre
souree !!



LA TRANSFORMATION DU DOGME GHRISTOLOGIQUE 445

natures & la fois, mais une seule, la « nature humaine?!. »

Humanité gravement compromise, divinité diminuée, tem-
porairement exclue, tel est le Christ sans unité qu’on nous
presente. Ces conclusions n’indiqueraient-elles pas que la so-
lution tentée ne rend pas compte des termes mémes du pro-
bléme, que ce probléme est mal posé?

En tout cas, ce n’est pas ainsi que I'entendent les premiers
témoins et les documents primitifs. Ils ne présentent pas le
Sauveur dans sa période terrestre comme successivement divin,
puis humain. A leurs yeux, d’aprés leur témoignage, le Jésus
historique, terrestre, est, & la fois et en méme temps, Fils de
I’homme et Fils de Dieu, non pas I'un aprés I'autre, mais I’un
avec l'autre, les deux éléments, pour parler selon les formules
en usage, étant fondus ensemble, de maniére & former un or-
ganisme vivant.

Faut-il rappeler quelques textes, dont chacun se souvient ?
Ils nous parlent de Dieu manifesté en chair (1 Tim. III, 16),
de Dieu qui était en Christ (durant sa carriére terrestre (2 Cor.
V,19), de la plénitude de la divinité habitant corporellement
en Lui (Col. I, 19). L’apdtre Jean (I, 14), a contemplé sur la
terre la gloire du Verbe éternel; Jésus affirme que Celui qui
Pavuavule Pére (Jean X1V, 9) ; I’épitre aux Hébreux parle du
Fils,image empreinte de Dieu (Héb. I, 3). Que voulons-nous de
plus catégorique ? Le témoignage apostolique voit donc la divi-
nité du Sauveur, non pas voilée, ni dépouillée, mais pleinement
et parfaitement manifestée dans la personne du Rédempteur.
Cette divinité qui sans doute éclate, puissante et acheveée, dans
la glorification du Ressuscité, elle accompagne, elle pénétre
Jésus, elle se révele durant toute sa carriére et dans toutes ses
ceuvres. Nous trompons-nous ? Il nous semble que pour avoir
trop exclusivement considéré le dépouillement, la théorie
combattue nous donne le contrepoids exact des affirmations
citées, aussi nettes que formelles. Celles-ci, du reste, ne se
limitent pas aux textes rappelés et dont nous reparlerons dans
un second article. Elles dominent, elles inspirent du plus au

t R. Wennagel, La logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la
kénose. Strasbourg 1883, p. 52.



446 PAUL GHAPUIS

moins tous les types christologiques du Nouveau Testament,
dont elles sont la substance méme, selon ce mot de Jean
(I, 14) qui, pareil & une cime étincelante, embrasse tout 1’ho-
rizon chrétien : La Parole a été faite chair.

Cette citation nous conduit au dernier sujet de cette analyse
criticque, aux bases scripturaires sur lesquelles prétend s’ap-
puyer la théorie; une théorie qu'on veut lire dans le Nou-
veau Testament lui-méme et dont on a méme fait 'expression
adéquate de la sagesse de Dieu.

Trois textes, Jean 1, 14 ; Phil. II, 6 et suivants et 2 Cor.
VIII, 9, voila les classiques appuis de ’hypothése ; et comme
Pinterprétation du dernier dépend de celle qu'on donne au
passage des Philippiens, les arguments scripturaires se rédui-
sent & deux. Je ne nie point que, la kénose une fois admise
comme fil conducteur, il ne soit possible d’en envelopper un
assez grand nombre d’affirmations bibliques, comme le mon-
trent les belles études exégétiques de MM. Gess et Fréd. Go-
det1. Mais les deux textes cités deviennent la clef de votlte de
I’édifice, qui tombe ou subsiste avec eux.

On nous permettra de remarquer que si la théorie a une telle
importance pour lafoi, il est étrange que les documents primi-
tifs s’en occupent si peu et a litre presque accessoire. La pa-
role de Jean n’est que le motto de son prologue, les affirma-
tions de Paul ne sont dans leur intention primitive qu'un
argument parénétique, sans portée doctrinale proprement dite.
Mais, quoi qu’il en soit, sans entrer dans le détail exégétiquo,
que disent, que valent les deux textes cités?

Nous serons trés bref sur Jean I, 14 : la Parole a ¢té fuaite
chair. CCest une affirmation d’ordre absolument général. Elle
constate la révélation, la. manifestation du Verbe divin au sein
de 'humanité dans la personne historique de Jésus de Naza-
reth ; elle indique une pénétralion parfaite de la chair, toujours
en la personne du Rédempteur, par la Parole. Je veux bien
(que Paoriste éyévero fasse allusion a un fait historique donné et

! Voy. louvrage précédemment cité, de Gess, et particulizrement le
volume Christi Zeugniss von seiner Person und seinem Werk. Bale, 1870. —
Voy. aussi Godet, Commentaire de saint Jean.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 44T

précis i, Faut-il y voir seulement ’entrée dans la vie humaine
du Verbe divin, par l'acte spécial qu’on appelle I'incarnation?
Faut-il étendre la notion et I'entendre de tous les abaissements,
de tous les renoncements auxquels a été soumise la Parole de-
venue chair ou, si 'on veut, de tous sesactes révélateurs, donc
de toute la manifestation historique du Christ ? Ce second sens,
a cetle place, dans une préface qui doit étre comme la clef ou
le sommaire de tout le livre, serait peut-étre plausible. Mais il
n’importe. Quelque interprétation qu’on adopte, une chose est
certaine, c’est que Papotire ne dit ici, pas plus qu’ailleurs, un
seul mot sur le mode de cette incarnation. Eyévero, le verbe le plus
général que connaissent les langues humaines | Mais il permet
toutes les suppositions, celle de Luther, celle du type réformé,
la kénose et tout ce que vous voudrez. Le fait de devenir, plus
exactement d’apres I'affirmation johannique, le fait de ’entrée
du Logos dans le domaine de la vie humaine, disons méme
Pincarnation par labaissement, voila tout ce quon est en
droit de scrtir du texte, pris en soi. Il ne saurait done devenir
Pappui solide, encore moins la démonstration scripturaire de
’hypothese.

Sera-t-on plus heureux avec Philip. II, 6-11 7 Il le semble pres-
que. Ce passage fameux qui a donné son nom a la théorie est
aussi sa forteresse au point de vue biblique. Le voici dans la
traduction exacte, autant qu’élégante, que nous endonne M. Ed.
Stapfer?: Ayez les sentiments qui animaient Jésus-Ghrist :
il était dans la méme condition que Dieu et il n'a pas consi-
déré cette égalité avec Diew comme un butin ¢ garder pour
lui 3, mais il s'est dépowillé lui-méme, il a pris la condition de
Vesclave ; il est devenu semblable aux homines, il s’est montré

! Meyer, FExeget. Handbuch. Evang. Johannis, 6™¢ édit., revue par
B. Weiss, p. 5.

2 Le Nouveawn Testament. Paris, Fischbacher, 1839.

3 Cette traduction d'dpreyuéc me semble assez exacte. Elle est con-
firmée par un remarquable article de Wetzel (Studien und Kritiken, 1337,
p. 535 et suivantes) qui paraphrase ainsi le passage: « 1l n’a pas consi-
déré son égulité avec Dien comme une incitation et un moyen de pren-
dre & soi violomment » les puissances que lui fournissait sa position. Les
arguments philologiques de Wetzel sont solidement établis.



448 PAUL CHAPUIS

homme dans toute son apparition ; il s’est humilié lui-méme ;
il S'est soumis jusqu’a mourir, Mourir méme sur une croix.
Ausst Diew Ua-t-il élevé bien haut....

Cette page difficile 1 et discutée peut s’entendre de deux ma-
nieres. Les uns l'appliquent uniquement au Christ historique
et & sa glorification ; les autres y voient toutes les évolutions
supposéesde son étre, qui, apreés la préexistence (v. 6), traverse
la phase terrestre (v. 7 et 8), pour aboutir & I'élévation supréme
(v. 911).

Cette derniére opinion est incontestablement, & ce jour, celle
des commentateurs les plus autorisés de toutes les écoles. Lais-
sant de coté les interprétations détaillées il suffit, & notre pro-
pos de répondre & la question suivante: En quoi, selon ’écri-
vain apostolique, consiste ce dépouillement du Christ?

Le kénosisme voit ici une indication précise, presque tech-
nique, de 'incarnation et de son mode. Il trouve dans le texte
tout ce proces substantiel que nous avons décrit et qui va jus-
qu’a statuer, au moment nécessaire, 'inconscience du Logos.
On presse le verbe ézévmse, il s’est dépouillé ! il s’est évidé!
On quintessencie le pronom éaurov. Celui-ci doit désigner la
« pure identité du moi», cette « substance identique & travers
toutes les variations et persistante dans toutes les réductions
d’état, n’atteignant pas 'essence méme de 'étre= » A ne con-
sulter que les analogies du langage biblique, on fait de ce pro-
nom un trop grand philosophe. Partout ailleurs, je crois, il dé-
signe la personne, I’étre entier, avec sesatiributs, avec sa popon,
sans distinctions subtiles entre les accidents et la substance.
Celteformule-la estrigoureusement étrangere aux idéesjuives et
du christianisme primitif; elle est fille du moyen dge; gardons-
nous de l'imposer & saint Paul. Quand il est dit du Seigneur,

* Nous renvoyons ici, sans parler des commentaires, aux études que
Grimm, Holsten, Holtzmann, Hilgenfeld ont faites de ce passage (Zeit-
schrift fir wissenschaftliche Theologie ; Jahrbiicher [fiir protestantische
Theologie), mais particulierement aux opuscules de P. Schmidt, Neutest.
Hyperkritik, Berlin, 1880, et de Weiftenbach : Zur Auslegung der Stelle
Philipper II, 5-11, Leipzig, 1884.

® Gretillat, Ouv. cité, tome 1V, vol. II, p. 190. »



LA TRANSFOEMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 449

Jean XI, 33, quil se troubla, le favrdv signifie sans doute qu'il
fut ému jusqu’aux racines de scn étre, mais de son étre entier,
corps et 4me, et non pas dans la substance du moi pur. Quand
autre part (1 Jean IlI, 3) Iécrivain affirme que le chrétien se
purifie lui-méme, faut-il voir dans 'éwvrov la pure identité du
moi? Quand Jésus exige du disciple qu’il renonce & soi-méme,
serait-ce au moi sans ses attributs ? (Voy. aussi Jean XVII, 19).
Tout au plus peut-on remarquer que dans notre texte ce pro-
nom véfléchi, mis & la premiére place, marque, comme le
verbe actif dont il dépend, un abaissement inspiré non par la
nécessité, mais par I'amour.

On en dira autant d’éxévwse. Ge mot trouve son analogue dans
Vérameivwaey du v. 8, dans 1'éntdysuaey de 2 Cor. VIIL, 9 et méme,
quoique avec une application un peu différente, dans I'arapveicfa
de Mat. XVI, 24. Sous des images semblables, nous avons par-
tout I'idée du renoncement, du sacrifice, — du sacrifice que
fait un étre riche, splendidement doté, qui se dépouille de ses
droits, de ses forces, bonnes ou mauvaises, pour vivre
d’une vie inférieure, en apparence, & celle que supposent ses
dons.

L’apdtre nous indique clairement le contenu de ce dépouil-
lement pour Jésus-Christ : Le Sauveur du monde a pris, dit-il,
la condition de Uescluave. Cest ce qua affirmé le Fils de
PHomme lui-méme, alors qu’il disait étre venu non pour étre
servi mais pour servir, alors qu’il faisait de 'humilité le signe
de la vraie grandeur. L’obéissance qui est la renonciation a la
volonté propre, qui prend pour devise : non pas moi mais toi,
fut le trait caractéristique de sa vie et de son ceuvre, tandis
gqu’abstraitement parlant, sa « forme de Dieu, » sa dignité, son
rang, ses vertus semblaient I'appeler & un autre role. Tel est le
premier trait du dépouillement. Voici le second, deux fois in-
diqué : Jésus-Christ « est devenu semblable aux hommes, il
s’est montré homme dans toute son apparition. » Il y a donc
entre lui et les hommes une parfaite analogie. Il a partage leurs
joies, surtout leurs espérances et leurs douleurs ; physiquement
et moralement, il s'est soumis aux lois qui conditionnent
notre nature. Pareil au roi qui délaisse son palais pour habiter

THEOL. ET PHIL. 1801. 29



450 PAUL CHAPUIS

les cabanes, il a quitié sa forme de Dieu et les splendeurs de
puissance et de félicité qu’elle suppose, pour vivre et agir au
sein des humains déshérités et comme un déshérité. Enfin son
renoncement poussé aux limites suprémes a conszenti & ce sa-
crifice au dela duquel il n’y en a point: la mort et la mort du
malfaiteur. Avant Paul, Jésus lui-méme a donné la définition
de la kénose, du dépouillement, non de celul qu'imagine une
théologie subtile, mais de celui qui est ’essence de I'amour :
celui qui voudra gagner sa vie la perdra, celui qui la perdra la
sauvera. Cette parole est la clef véritable de Philip. II, 6-11,
ou Paul ne dit pas un mot, pas unseul, de celte évolutiou d’un
Logos qui perd la conscience de sol pour ¢merger plus tard
de son néant momentané. A prendre les faits dans la simplicité
de leur contexte, ces versets parlent non d’un procés méta-
physique, mais de ce grand procés moral qui s’appelle le re-
noncement, alors qu’aw liew de songer a son propre intérét on
songe a celui des autres (Philip. 1I, 4). Ainsi I'exemple cité
par saint Paul conserve, pour le simple lecteur, toute sa valeur
et tout son a-propos, j'allais dire toute son efficacité.

Il sort de la, si notre interprétation est juste et quelle que
soit la représentation u’on se fasse de cette « forme de Dieu »,
a laquelle le Christ historique arenonceé, que 'ézévwgey de Philip.
II, 7 ou éntdryzuoey de 2 Cor. VI, 9 ne sauraient s’entendre de
Pincarnation. Tout au moins, si elle s’y trouve comprise. c¢’est
a I'arriéere-plan, a titre de présupposition lointaine et non
exprimée directecment. C’est & la vie entiere du Christ histo-
rique qu’ll faut appliquer ce verbe trop fameux; ¢’est ce sacri-
fice, cette kénose de tous les instants, le renoncement d’hier
qui s’ajoute au renoncement d’aujourd’hui, pour aboutir 4 sa
consommation finale dans 'obéissance de la croix. Ces textes
sont donc un tableau résumé et saisissant, une caractéristique
aussi juste que profonde de la carriere du Rédempteur, pré-
senté aux fideles & titre de parfait exemple.

On a vu, je l'espére, d’apres notre exposé, combien sont ca-
ducs et sujets & caution les appuis que 'hypothése de la kénose
croit trouver dans les textes canoniques. Nous croyons qu'’il
est peu de doctrines parmi celles qu’on a essayées d’étayer sur



LA TRANSFORMATION DU DOGME GHRISTOLOGIQUE 451

nos documents sacrés, qui soient aussi extra-bibliques que celle
que nous discutons.

Notre démonstration serait plus compléte encore si Philip. II,
6-11 se rapportait dans son entier au Christ historique. Les inter-
prétes qui soutiennent ce point de vue ne sont pas sans quelques
bons arguments. La « forme de Dieu », si elle n’est pas, comme
le pensent quelques-uns, une allusion & la scéne de la trans-
figuration 1, indirruerait les vertus morales du Seigneur, ses
parfaites victoires, qui appellent, semble-t-il, 'absence de souf-
france, la béatitude divine. Mais au lieu de tirer a soi ces tré-
sors, comme le guerrier victorieux gui traine son butin, Jésus
a choisi la voie du libre sacrifice, renoncant & son avantage
propre pour songer a celui des autres (Philip. II, 4). Au reste,
quelle que puisse étre la valeur de cette explication, qui établit
entre les expressions « forme de Dieu» et «forme de ser-
viteur » une parfaite corrélation, en excluant toute idée de
procés métaphysique, en limitant strictement I’'exemple donné
a la sphére morale, nous n’en profitons pas ici. Nous confes-
sons (ue la question est douteuse, que l'expression pogoh 0z03,
unicue, il est vrai, en son genre, peut fort bien, d’apres les
données fondamentales de la christologie paulinienne, s’enten-
dre de la préexistence?.

Mais, qu’on préfere ce sens-ci ou ce sens-la, 1l reste qu’aux
veux d’une exégese fidele, les spéculations du kénosisme ne
trouvent point de place dans le texte lui-méme. Onn’y rencon-
tre, dirons-nous avec un savant dont 'impartialité fut la vertu
cardinale, M. Reuss, « rien surle probléeme métaphysique de
Punion des deux natures, rien sur la question de la consubs-
tantialité, rien sur celle de savoir si le Fils de Dieu en deve-
nant homme a simplement caché ses attributs divins ou s’il y
a momentanément renoncés. »

! On s’appuie sur une analogie entitrement formelle. Philip. [I, 6
parle d'une wopgy e ; on lit dans Mare 1X, 2 & propos de la transfigu-
ration : uerenoppaly,

20On verra dans la seconde partie de cette étude comment il faut, & nos
yeux, envisager les affirmations concernant la préexistence personnelle
du Christ, que I'on rencontre dans divers écrits du Nouveau Testament.

3 La Bible. Les épitres pauliniennes, 11, p. 291.



452 PAUL CHAPUIS

Toutefois, & ceux-12 méme qui se rallieraient a nos conclu-
sions, il restera peut-étre un dernier scrupule. Sans doute,
dirount-ils, I’écrivain apostolique nous présente 'exemple du
Christ dans l'esprit de sacrifice manifesté par toute sa carriere,
mais si ce Christ a passé de I’état divin & ’état humain, comme
le fait entendre toute la christologie paulinienne, il faut néces-
sairement admettre que l'incarnation est elle aussi exprimée
ou supposée dans 'éxdvwacsy de Philip. II, 6. — Supposée, peut-
étre; exprimée, non. D’ailleurs, cet éxévwoey pour étre plus pré-
cis que 1'éydvero de saint Jean ne dit rien pourtant sur le mode
exact, sur la maniére d’entendre cette incarnation. Je ne con-
nais méme dans le Nouveau Testament aucun texte qui se
préoccupe de cette questioni. Les écrivains sacrés posent le
fait, parlent en diverses formes de 'abaissement, aucun d’eux
ne détermine le comment de cette évolution 2.

Si I'on voulait tenter une solution du probléme au point de
vue du christianisme primitif, en essayant de découvrir com-
ment ses premiers essais spéculatifs concoivent ce passage de
I’état divina I’état humain, ce n’est pas & tel ou tel texte qu’il fau-
drait s’adresser. Les textes sont muets sur cette question et je
doute pour ma part que I’état actuel de nos connaissances his-
toriques nous permette sur ce point des conclusions précises3.

1 On pourrait faire une exception en faveur de I'évangile de la nais-
sance dans Matthien et Luc. Mais nous verrons dans la seconde partie de
cette étude que la donnée fondamentale de ces récits, loin de supposer la
préexistence, raison d’étre du kénosisme, semble totalement l'ignorer.

2 M. le pasteur Recolin (ouv. cité, p. 51), tout en affirmant que les écri-
vains du Nouveau Testament semblent avoir résolu le probleme dans le
sens d'une kénosis, dit trés judicieusement qu’ils n'ont pas mesuré toutes
les difficultés du probléme. « lLes écrivains sacrés, écrit-il encore, nous
fournissent les lignes d'une construction théologique plutot que cette
construction elle-méme; lenrs affirmations sont plutdt le fruit de 'expé-
rience religieuse sous l'action du Saint-Esprit que de Ia spéeulation phi-
losophique. »

3 Voy. Lehrbuch der Dogmengeschichte, von Dr Ad. Harnack. Fribourg
en Brisgau, 1883, seconde édition, t. [. — M. le prof. Astié vient de don-
ner dans la présente Revue une série de remarquables articles consacrés
aux trois volumes de cet ouvrage, le plus capital qu'ait fourni ces der-
nieres années la science allemande.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 453

En tout cas, c’est aux données psychologiques de I'époque qu’il
faudra recourir. La croyance de quelques écoles a la préexis-
tence des dmes, les affirmations en cette matiere de la Sagesse
de Salomon, celles de 'essénisme fourniraient peut-étre quel-
ques analogies lointaines. Une étude serrée de la doctrine du
Logos depuis ses premiéres manifestations, entre autres dans
quelques pages des Proverbes, dans ’Apocalypse d’Hénoch et
le quatrieme Esdras jusqu’a Philon donnera également quel-
ques indices. On y verrait que ces auteurs, aussi bien que Jean
et Paul, manquent d’une notion précise de ce que nous appe-
lons la personnalité; que chez eux tous la personnification du
Verbe, si réelle soit-elle, est pourtant assez indéterminée pour
ne pas poser directement le probleme du mode de son incar-
nation. On y verrait en tout cas que I'hypothese d'un Logos
perdant la conscience de soi est totalement contraire & leur
notion de Dieu. D’apres leur théologie plus mystique et plus
spiritualiste, moins gnostique que celle des Pére grecs dont
reléeve le kénosisme, les apparitions de Jéhovah, I’habitation
de Dieu dans le monde ou dans ’'homme ne compromettent en
rien ce que j'appellerais 'intégrité de la divinité. On y verrait
surtout que la notion trinitaire, prémisse de '’hypothese kéno-
siste, est radicalement étrangére aux premiers siécles, que
dés lors leur conception de 'incarnation, s’ils en ont une, ne
saurait étre celle du dépouillement absolu 1.

Ainsi 'exégese comme 'histoire, la philosophie comme les
postulats moraux de I'ceuvre de la Rédemption protestent con-
tre la théorie discutée.

Si 'on nous disait que nous ne sommes point capables d’en-
tendre une si haute penszée, nous y consentirions volontiers, et
nous nous réfugierions sous l'autorité d’un homme que citait ré-
cemment M. Lobstein2 et dont I'opinion en de si hautes matiéres
peut avoir quelque valeur. « Quant & critiquer, disait naguére

! Voy. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu
Christi. Zweiter Theil, zweite Auflage, Leipzig, 1886, p. 445, 481, 758, 880.
Voy. aussi: Jean Réville, La doctrine du Logos. Paris, Fischbacher, 1831,
spécialement p. 98-112.

2 Quw. cité, p. 34, note.



Abh PAUL CHAPUIS

Ch. Secrétan?, la doctrine du professeur Gess, nous ne le sau-
rions, parce qu’il nous est impossible de 'entendre : une per-
sonne d’origine divine dans un autre sens que nous (qui ne
sommes pas d’origine divine suivant M. Godet, quoique de
race divine suivant nos traductions de saint Paul), une per-
sonne d’origine divine et dépouillée de la sainteté divine, un
sujet dépouillé de tous les modes qui constituent son étre
divin, sont autant de mots dont nous ne pouvons rien tirer.
Ne sachant ce qu’ils signifient et doutant méme qu’ils puissent
signifier quoi que ce soit, il m’est impossible de dire s’ils sont
ou non contradictoires.... Nous avons une idée de la sainteté,
nous n’avons aucune idée d'un sujet dépouillé de tous les
modes qui constituent son étre. Mais comme en fait 'habitude
est diiment prise de tirer des conséquences de principes inin-
telligibles, et des conséquences de ces conséquences, nous
ajouterons que toute doctrine qui tend & faire imaginer quel-
que chose au-dessus de la sainteté renferme un danger mani-
feste pour la morale et par conséquent pour la religion. »

A ces mots M. Godet? répond: « Disons... que V'étre divin
s’est réduit a I’état humain, en renoncant momentanément a
son mode d’étre divin, afin d’élever la race humaine & cet
état divin qui est sa sublime destination. Si M. Secrétan ne
sait ce que de telles paroles signifient et ne peut y attacher
aucun sens, c’est tout simplement que la sagesse de saint
Jean et de saint Paul, — ou plutot celle de Dieu méme, dont
voila le plan, — surpasse celle de 'homme autant que le
ciel est élevé au-dessus de la terre. La comparaison est d'Esaie
LV, 8, 9.» — Oui, sans doute, la comparaison est d’Esaie, qui
ne applique ni & la kénose, ni aux spéculations transcendan-
tales, mais & 'amour insondable du Dieu «qui ne se lasse pas
de pardonner. » (Esaie LV, 7.)

Il me semble que c’est un peu différent et que nous n’avons
pas le droit de délourner cette parole ou telle autre pour en
faire le point d’appui ou ’excuse de nos faibles hypothéses. La
kénose, comme qu’on la juge, est, aussi bien que toute autre

! Revue chrétienne, 1884, p. 620.
2 Revue chrétienne, 1884, p. 758 et 759.



LA TRANSFORMATION DU DOGME CHRISTOLOGIQUE 455

théorie christologique, un essai d’explication purement humain.
Ne l'identifions pas avec la pensée de Dieu; c’est usurper un
pavillon qui ne lul appartient pas.

Pourtant, nous conserverons de cette hypothese, & nos yeux
condamnée de toute part, un élément précieux : c’'est la direc-
tion de son effort, son intention. Elle voulait établir 'huma-
nité réelle du divin Rédempteur, nécessaire a l'intelligence de
sa personne et de son ceuvre. Sielle a failli & la tdche proposée,
parce que ses bases psychologiques et historiques étaient ma-
nifestement insuffisantes, elle nous a du moins rendu l'im-
mense service de démontrer 'impuissance radicale des an-
ciennes formules. En essayant de les sauver, elle les a trahies,
et elle constitue dans I’évolution du dogme christologique
comme un pont qui doit nous conduire & une solution du pro-
bleme, plus respectueuse des données de nos documents pri-
mitifs et des exigences de la conscience chrétienne.

Cette solution, qui nous permettra, aprées tant de pages con-
sacrées au déblaiement des vieux matériaux, de reconstruire,
fera I'objet de la seconde et prochaine partie de notre étude.
Nous y verrons une derniére évolution du dogme, qui replace
la question christologique sur te terrain historique et religieux,
qu’elle n’aurait jamais dt abandonner.




	La transformation du dogme christologique au sein de la théologie moderne. Partie 1

