
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James
Martineau [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Martineau, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE

D'APRÈS LE DERNIER LIVRE DE M. JAMES MARTINEAU

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS1

VI

Nous n'avons pas encore épuisé les théories divergentes que
renferme le Nouveau Testament et dont aucune ne peut
prétendre à une vérité photographique ; après celles qui concernent

la personne de Jésus, il nous faut encore exposer celles

qui ont trait à son œuvre.
1. Si l'on demande ce que le Christ a fait pour les hommes,

il faut dire que le premier élément de cette œuvre a été de

réveiller le sentiment du péché, entièrement différent de la crainte
servile et de la conjuration de la colère divine qui avaient donné
naissance au prêtre et à l'autel des religions précédentes2. Au

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraisons de mars et de mai
1891.

2 Je retrouve la même pensée chez Edmond Scherer (Etudes sur la
littérature contemporaine VII, 276, 277). Il appelle la notion chrétienne du
péché un des traits distinctifs de la religion qui se réclame du nom de
Jésus. « be christianisme ne s'est pas appuyé sur la notion dualiste de la
création matérielle considérée comme principe du mal, mais sur un
sentiment purement moral, celui du péché, sur une aspiration irréprochablement

idéale, la soif de pureté et de perfection. C'est grâce a la lutte
intérieure que l'homme est descendu plus avant en lui-même, y a
rencontré des trésors cachés, y a découvert des sources inconnues. La notion
morale elle-même s'est transformée dans ce travail de la conscience, et



380 F.-C.-J. VAN GOENS

lieu des sacrifices expiatoires, il inspire à l'âme la tristesse
constante de l'humilité; au lieu d'engager le pécheur à fuir
Dieu, il l'engage à se lever et à aller vers son Père ; au lieu de

permettre d'échapper à la peine du péché, il estime que ce
serait conserver une souillure que de ne pas porter cette peine
jusqu'au bout. C'est cet assentiment aux exigences de la sainteté

divine, c'est cette acceptation sincère de tout ce qu'elle
requiert et aime, qui élèvent le sentiment chrétien du péché,

au-dessus de l'espérance et de la terreur qui assaillent la
volonté. Les premiers missionnaires du Christ furent éloignés de

cet esprit, alléguèrent des raisons dogmatiques et consultèrent
des théologies dont leur Maître n'était pas responsable. Ainsi
l'Evangile judaïque admettant une division nationale au lieu
d'une division morale et spirituelle entre les damnés et les

sauvés, confondit le sentiment du péché avec le désespoir de

ne pas être élu, ou avec un recours épouvanté à des

accommodements rituels. Paul a franchi ces odieuses barrières en

rendant le péché universel et en le rattachant à la mort; mais

en en faisant un attribut inné et irrésistible, il en a fait une
nécessité constitutionnelle qu'il faut déplorer avec le soupir de

l'esclave plutôt qu'avec les larmes du pénitent. En lui assignant
une pénalité morale, soit qu'il soit inspiré par un instinct aveugle

ou qu'il soit dû à un mal conscient, il l'a expulsé du
domaine moral et l'a rangé dans l'ordre des phénomènes objectifs.

2. Une seconde divergence d'opinions sur l'œuvre de Christ
se manifeste dans la doctrine de la Rédemption. Ici nous avons
une distinction à faire entre les disciples de Jérusalem et l'Apôtre

des Gentils L

Le judéo-chrétien estime les nations païennes perdues dans

leurs idolâtries et réservées à la colère à venir ; l'Israël de Dieu
seul et ses citoyens naturalisés sont le résidu choisi des fidèles,
héritiers des desseins de Dieu sur la terre. (Act. II, 39). Cette

l'idée hébraïque de la sainteté a pris la place de l'idée hellénique du beau

et du bien. Le christianisme, en un mot, a fondé le spiritualisme. »

1 Pour le judéo-christianisme nous ne possédons d'autres sources que
les synoptiques et les Actes. La critique doit s'efforcer ici de distinguer
les éléments apostoliques des éléments post-apostoliques.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 381

faveur échappe encore aux yeux, mais elle ne tardera pas à se

manifester (Luc XII, 46). La crise va éclater (Luc XIX, 11). Ce

sera le règne de Dieu (Luc XXI, 31) par le Messie : ici les chrétiens

ne diffèrent des Juifs que parla personne de Jésus, qu'ils
désignent comme Messie. Tout le reste leur est commun, tel

que nous le trouvons dans les Apocalypses de l'époque. Dès

lors on se demande en quoi consistera la fonction rédemptrice
du Christ Elle préservera de la'privation de la gl jire messiani -

que etaccordera la qualité de citoyen du Royaume de Dieu aux
Israélites originaux ou naturalisés (Act. II, 39). Ainsi le grand
acte du drame de la rédemption appartient à l'avenir. Jésus y a

préludé par son ministère, avertissement de l'approche d'un âge

plus divin, et par son sacrifice qui l'enleva au monde afin de

laisser à l'avertissement le temps d'opérer la repentance (Act.

Ill, 19-21). En déterminant celle-ci, la croix et son délai ont

opéré la rédemption. Voilà l'œuvre du dernier et du plus grand
des prophètes. C'est un àmp, un homme, qui s'est signalé par
des miracles (Act. II, 22) et que Dieu a oint de son Esprit Saint

(Act. X, 38); son œuvre se borne à Israël et à ses prosélytes;
l'idée nationale l'emporte sur l'idée personnelle.

Paul nous transporte dans un monde tout différent et qui nous
arrêtera plus longtemps. Tout est différent ici : Juifs, gentils,
Christ et Dieu. L'éloignement de Dieu est humain et règne à

Jérusalem comme à Rome, dans la race de Jacob autant que
clans celle d'Esaü ; l'universalité du péché est le premier
axiome du système de l'Apôtre. «Il n'y a point de juste, non

pas même un seul : il n'y a personne qui fasse le bien, non pas
même jusqu'à un seul. » (Rom. III, 10-12.) Cette thèse se puise
dans les conflits et dans les humiliations de la vie intérieure
de l'Apôtre ; il nous les a décrits (Rom. VII, 14-25). Mais en

ajoutant: « les gages du péché, c'est la mort» (Rom. VI, 23),
il accepte un axiome dogmatique de l'Ancien Testament (Gen.

II, 17; Ezéchiel XVIII, 4); il se l'applique à lui-même: « le

commandement même qui devait me donner la vie, m'a donné
la mort. » (Rom. VII, 10.)

Mais qu'entend-il par la mort qui donne la mesure de la

rédemption? Est-ce l'extinction complète de l'individu Il est



382 F.-C.-J. VAN GOENS

certain que Paul ne parle pas de l'enfer, d'un ver qui ne meurt
point, ni d'un feu qui ne s'éteint point. Les dénonciations delà
colère de Dieu sur les malfaiteurs (Rom. II, 5, 8, 9; 1 Cor. VI,
9) ne nous transportent pas au delà du monde présent et se

rapportent au jour du Seigneur. La raison qui confirme cette

interprétation, c'est que l'apôtre ne mentionne nulle part une
résurrection des méchants; il ne s'agit que de l'avenir du

peuple chrétien encore vivant ou décédé. D'autre part, il est
certain que Paul distingue dans l'individu deux éléments : un
organisme périssable qui se dissout avec le dernier souffle et

un élément susceptible de survivance et de développement;
sans cela, au lieu d'être Pharisien, il eût été Sadducéen. Il y a

plus. Selon lui, la mort peut produire un double effet : elle

peut laisser l'âme nue (yvpm) ou bien elle peut être suivie du
revêtement d'un corps nouveau (2 Cor. V, 1-4). Ainsi chez

Paul la mort, pour tous, c'est la dissolution du corps ; pour les

rachetés, une attente au Hadès du moment où la iiv/jh sera
revêtue d'un corps nouveau ; pour les non-rachetés, une disparition

permanente au Hadès, sans activité, sans sentiment, un
confinement à perpétuité sans organes. Il est à noter que Paul

garde un silence profond à l'égard des générations qui
n'appartiennent ni aux disciples décèdes, nia leurs survivants (1 Thés.

IV, 16, 17). C'est étrange chez un missionnaire des Gentils et
le héraut d'un évangile universel, qui assigne la «°vic éternelle»
à tous ceux qui persévéreront à bien faire, tant Juifs que Grecs

(Rom. II, 1, 10). Mais si l'on songe à son insistance sur l'indis-
pensabilité de la foi, il est clair que ses espérances à l'égard
des païens n'allaient pas au delà de sa génération et ne se

rapportent qu'aux convertis qui l'entourent. Ajoutons que cette

interprétation de la mort dans son acception littérale comme
l'effet suprême du péché, n'exclut pas l'idée d'autres effets

simplement moraux conduisant à cette dernière issue ou même

l'application de celle-ci à ces effets seulement. C'est ce qui fait
dire à Paul : « les affections de la chair c'est la mort. » (Rom.
VIII, 6.) C'est au reste un usage très répandu dans le Nouveau
Testament. (Voir Luc XV, 32; Mat. VIII, 22; 1 Tim. V, 6;
1 Jean III, 14.)



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 383

Telle étant la condamnation, on se demande quelle sera la

rédemption? L'Apôtre se tourne vers la croix. « Celui qui est

pendu est maudit», s'était-il dit avec les principaux de son

peuple, et l'on veut en faire le Saint du Très Haut! Tandis qu'il
se jette sur une des retraites de ces misérables fanatiques, il
s'arrête tout à coup : qu'a-t-ilvu ou entendu ou pensé? qu'est-
ce qui le renverse, le calme et lui impose silence Le blasphémateur

crucifié est venu à lui, lui a porté un saint regard, l'a

interpellé avec une grâce divine telle qu'évidemment le mort
était vivant; le maudit, béni; le malfaiteur, le Fils de Dieu. La
thèse favorite de Paul est renversée : au lieu de dire que le
malfaiteur maudit ne saurait être le Messie, il doit dire maintenant

: le Messie du ciel n'est ni malfaiteur, ni maudit; au
contraire la mort n'a pas pu le retenir ; le Maître de la vie, qui unit
l'immortalité à la sainteté, l'a arraché à la mort. Le maudit est

le Saint.
A cette première conviction vint s'en joindre une autre. C'est

la conception du Messie comme chef d'une humanité nouvelle,
comme la personnification représentative de notre race, en

sorte que ce qu'il a fait et souffert n'est pas moins à elle tout
en étant à lui, que les actes d'un souverain sont autant de

responsabilités encourues et reçues par sa nation. De là une
lumière inattendue jetée sur la croix. Le crucifié, appartenant
au double type de l'homme, terrestre el céleste, est l'intermédiaire

entre deux âges ; il déblaie le passé et inaugure l'avenir.
Pour mettre fin à la dynastie d'Adam, il se charge de la
malédition due à tous excepté à lui ; et pour ouvrir la nouvelle vie
de l'humanité spirituelle, il passe au travers de l'agonie aux
mains du Père qui le ressuscite des morts. A ce point de vue,
l'Apôtre regarde la mort du Christ comme endurée, non seulement

à notre profit, mais encore à notre place. Ce qui légalement

était dû à la collectivité, s'est concentré sur le Chef
personnel (2 Cor. V, 21) '.

Cette conception d'un péché et d'une rétribution vicaires

1 b'auteur a omis ici la question importante du i'/acri/nwi-, Rom. 111, 25.

La signification de ce terme détermine le sens de la rédemption selon
Paul. Cf. p. 480, 481.



384 F.-C.-J. VAN GOENS

nous choque. Mais il faut se rappeler qu'à ses yeux, le Crucifié,

tel qu'il s'était révélé dans sa résurrection, n'était pas un

simple échantillon du genre humain, mais le réalisateur du

type, l'essence de l'humanité elle-même et que par conséquent
il pouvait parler, agir et souffrir pour elle, comme réciproquement

tous ses membres pouvaient se retrouver en lui. Le
mysticisme spirituel de Paul s'est emparé ici du serviteur de Jahve

dans Esaïe LUI. En le voyant mis au rang des malfaiteurs, on
le disait navré pour les forfaits et froissé pour les iniquilés de

tous.

Jusqu'ici nous n'avons considéré que le côté négatif de la

Rédemption : Christ a porté la peine de nos péchés. Reste à

savoir comment nous serons identifiés à sa justice? La

réponse est simple : La croix a expié le passé, la résurrection

consacre l'avenir ; dans la première se trouve la mort
du péché; dans la seconde la naissance de la justice. A

partir de sa résurrection, le Christ céleste déploie ses fonctions

créatrices en dotant l'âme de ses disciples d'une justice

positive et fait passer la rédemption de la réconciliation
(xazuXkayri) à la justification (Stxat'wTi;). Selon l'Apôtre il existe
une invisible communion constante entre le Christ qui est au
ciel et ses disciples qui sont dans ce monde. C'est à cette effusion

du vrai sanctuaire qu'il rapporte toutes les affections qui
caractérisent la vie chrétienne. En conséquence lorsqu'il dit
que Christ vit en lui, qu'il vit en Christ, que Christ se forme
dans ses disciples, ce ne sont pas pour lui des figures, mais

l'expression d'un fait d'expérience. Le positiviste y voit
l'imagination d'un mortel mort; l'Apôtre le déclare pour la communion

vivante d'un immortel.
L'œuvre divine accomplie, que reste-t-il à faire à l'homme?

A l'appel de l'Esprit doit correspondre la foi, c'est-à-dire une
acceptation joyeuse de la nouvelle vie et un libre abandon à

ses exigences, quelles qu'elles soient. Pénétré de cette
confiance, le disciple sera spontanément rendu semblable à l'objet
de sa foi. C'est ce que Paul appelle revêtir le Seigneur Jésus-

Christ, ou revêtir le nouvel homme (Rom. XIII, 14; Gai. III,
27; Eph. IV, 24). Ce qui le caractérise surtout, c'est la qualiti-



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 385

cation de Stxaioo-b-j-c roû Beov donnée au véritable état spirituel du

chrétien par opposition à celle que se donne l'homme (Rom.
X, 3; I, 17; III, 22; 2 Cor. V, 21). C'est un présent accordé
surnaturelletnent par la source de toute grâce. C'est une
participation à l'Esprit de Christ non dans le sens d'un réfléehisse-
ment du caractère de Christ par la volonté de l'homme, mais

dans celui d'une transformation divine réelle de la nature
humaine en l'essence céleste du Christ. Sans cette identification
personnelle avec le Christ, personne ne peut être à lui, ouzo;

o-)-/. idzi-j a-JroO (Rom. VIII, 9) ; par elle le chrétien est marqué du

sceau de Dieu (2 Cor. I, 22), son corps mortel en éprouve une
vivifiante influence (Rom. Vili, II) en attendant la complète
délivrance du corps (Rom. VIII, 23).

Il est à remarquer que le système de Paul, dans ses épitres
authentiques, brille par l'absence du Satan personnel clans sa

christologie et dans sa doctrine de la rédemption. Nous n'y
trouvons Satan que comme personnification passagère et populaire

des maux dont l'Apôtre avait à parler, contrairement à

la mythologie judaïque et à la dogmatique chrétienne
subséquente (Rom. XVI, 20; 1 Cor. V, 5; VII, 5 ; 2 Cor. Il, 11 ; XI,
14; 1 Thés. IL 18).

Nous ne saurions cependant nous dissimuler les éléments

périssables de la doctrine que nous avons exposée, malgré ses

bases et ses conclusions élevées.

Et d'abord notons la contradiction où Paul tombe en admettant

à la fois la liberté morale et la nécessité physiologique
dans la constitution de la nature humaine. Il admet l'une en

qualifiant les Gentils d'inexcusables (à-mnolayrizoi Rom. II, 1),
s'ils n'ont pas observé la loi de la conscience ; tandis qu'il
affirme l'autre en représentant l'homme incapable de résister au

mal et asservi au pouvoir qu'il déteste, vendu au péché nsirpa-

pi-joç vnb tïîv àpap-iav (Rom. VII, 14).

Remarquons ensuite la substitution factice. Grâce à la croix
et à la résurrection, il s'est opéré, selon Paul, un échange entre

nous et Christ : il s'est chargé de notre peine et nous devenons

possesseurs de sa justice. Laissons là les difficultés morales

pour nous occuper du côté dogmatique. D'une part, la peine

THKOL. ET l'HIL. 1891. 25



386 F.-C.-J. VAN GOENS

due aux pécheurs, c'est la mort, le Hadès à perpétuité ; tandis
que pour Christ la mort n'a que quelques heures de durée.
D'autre part, sa justice était sa conformité parfaite à la volonté
divine pendant toute son existence, tandis qu'à son disciple
n'est départie que la possibilité d'un avenir sans tache. Pour
payer notre dette, il n'aurait pas dû ressusciter; pour être
investis de sa justice, nous aurions dû l'avoir par un passé
aussi pur que le sien. La substitution pèche par un infini de

défaut et d'excès.

Arrêtons-nous enfin à la théodicée de l'apôtre. D'une part,
tout est divinement préordonné, et de l'autre, tout est simplement

un échec. La loi est donnée expressément pour multiplier
les transgressions (Rom. V, 20 ; Gai. III, 19), afin que les

pécheurs, convaincus de leur impuissance, se jettent dans les
bras de la grâce divine. En revanche, notez qu'Abraham,
l'homme de foi, ô mo-zb; Aßpaip (Gal. Ill, 9) est déjà considéré

comme juste; on ne voit donc pas la nécessité d'attendre la fin
du monde pour tourner l'exemple en règle. En attendant, les

générations humaines sont « assujetties à la vanité, non de

leur gré, mais par la volonté de celui qui les y a soumises avec

l'espérance... de quoi? d'être affranchies de l'esclavage de la

corruption pour avoir part à la liberté de la gloire des enfants
de Dieu. » (Rom. VIII, 20, 21.) C'est purement faire et défaire

constituer une race, instituer une loi destinée à régler l'histoire

du monde, et prendre ensuite toutes les mesures pour
contrarier les fins les plus élevées de ses aspirations, c'est

employer des milléniums de cruelle illusion pour préparer la

surprise d'une seule génération et en sauver finalement un
résidu.

Mais hâtons-nous de le dire : en considérant le centre de la

pensée apostolique, nous laisserons au Juif et au Grec de lui
chercher querelle sur ses défauts de logique. Ce qu'il a voulu
c'est la justification par la foi, c'est-à-dire l'harmonie avec

Dieu par la confiance et l'amour; la droiture du cœur, la vraie
direction des affections vers les objets que Dieu approuve.
C'est l'enseignement des béatitudes et du repas de Béthanie

qui ne visent qu'à la direction de l'âme vers Dieu.Paul a essen-



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 387

tiellement reproduit la pensée de son Maître sans l'avoir vu ni
entendu L

Nous quittons Paul pour étudier l'œuvre du Christ selon
l'Evangile johannique. Ici il n'est jamais question, comme chez

Paul, du Hadès dont les prisonniers peuvent être convertis ; la
mort pour lui n'est pas plus profonde que le sépulcre, le p^stov
d'où ceux qui entendent la voix du Logos sortiront, éxnopebdo-jzai

(Jean V, 28, 29.) D'autre part, s'il n'est pas question de

démoniaques, l'empire de Satan, qui ne joue guère de rôle chez

Paul, est immense: le ciel est à Dieu, à Christ, aux immortels ;

la terre est sous le pouvoir du Prince des ténèbres. En quoi
consiste donc l'efficacité rédemptrice de l'incarnation? Lumière
du monde, vérité, pain de vie, le Logos n'a qu'à paraître pour
attirer à lui ceux qui soupirent après une lumière qu'ils ne
sauraient posséder par eux-mêmes et pour repousser ceux qui
sont satisfaits de leur aveuglement (IX, 5 ; VIII, 12 ; VI, 51).

Spontanément le juste vient à lui, tandis que le méchant se
détourne. Qu'on se rappelle Nathanaël,la Samaritaine, Nicodème,
le bon berger, les agents (VII, 45, 46), les accusateurs de la
femme adultère, la cohorte des principaux sacrificateurs (XVIII,
6). La seule présence du Logos commence le jugement du

monde et démêle les enfants de lumière d'avec les enfants des

ténèbres. C'est la sympathie native des semblables. Aussi Jésus

pouvait dire : «je ne juge personne » (VIII, 15), puisque chacun

se juge en sa présence. Le Logos est la pierre de touche
du monde. Aussi son œuvre n'en est pas une d'expiation ou de

rédemption, de repentance et de pardon, mais de sanctification

directe, fruit de la manifestation de la perfection humaine et
de la perfection divine, qui unissent la terre et le ciel. C'est

dire que l'intérêt suprême du drame se concentre dans la vie
humaine du Christ, contrairement à Paul chez qui l'économie
divine s'ouvre par le Calvaire. Il n'en résulte pas que la mort
du Christ soit sans importance pour son œuvre : si elle n'offre

pas de nouvelles fonctions magiques d'expiation, elle possède

1 II n'a pas été question de la prédestination qui pourtant joue un si

grand rôle dans l'enseignement paulinien et dans les controverses
théologiques subséquentes.



388 F.-C.-J. VAN GOENS

le même effet que la vie du Logos, à savoir la continuation de

sa présence à une plus vaste échelle par son abnégation par-
laite et son entrée placide dans les voies de la douleur. Le fruii
en est la vie éternelle (III, 14, 15) pour ceux qui croient.

Et que faut-il penser de ceux qui no sont pas de ce nombre,
du monde? D'un côté Jésus dit que le monde ne peut pas
recevoir l'Esprit de vérité (XIV, 14) el qu'il ne prie pas pour
lui (XVII, 9), et d'un autre côté, que Dieu a envoyé son Fils
afin que le monde fût sauvé par lui (III, 17). Je donne ma chair

pour la vie du monde (VI, 51). Voici l'agneau de Dieu qui ôte

les péchés du monde (I, 29). Cela s'explique par l'extension

plus ou moins grande donnée au terme de monde : tantôt il
embrasse tout ce qui est hostile au domaine chrétien ; tantôt
il marque, après la suppression de la distinction israélite, le

monde au delà où le bon berger pourra encore trouver des

brebis à lui ; le Logos glane sur le champ païen tout ce qui est

cligne d'être recueilli au grenier1.
Cet appel universel est surtout attribué à la croix : «Quand

je serai élevé de la terre (mort sur la croix) je tirerai tous les

hommes à moi. » (XII, 32.) Loin d'être une humiliation, elle est

la grâce et ht gloire suprêmes de la visite divine. Si elle ôte les

péchés, ce n'est pas, comme chez Paul, en en annulant la

coulpe, mais en en desséchant le pouvoir et en en assurant
finalement la mort. Il n'y a qu'un passage qui semble contredire

cette assertion : « Voici l'agneau île Dieu qui ôte les péchés
du monde. » (Jean I, 29.) Mais on peut entendre par là l'annulation

des péchés dans l'âme, c'est-à-dire la purification. Dans

ce cas l'évangéliste aurait envisagé l'agneau pascal du même

point de vue que Paul (1 Cor. V, 6-8), c'est-dire comme le

signal de la purification. D'autres interprètes préfèrent voir ici
la réminiscence d'une conception précédente de l'œuvre du

Christ, comme expiation2.
1 Pages 50), 501. Il faut dire pour rendre toute la pensée du quatrième

évangile, que la vie éternelle se donne à quiconque croit (Jean III, 16);
mais comme tous ne peuvent pas croire (V, 44; XII, 39), la vie éternelle
n'est le partage que de ceux qui en sont susceptibles, be dualisme est
évident.

* Pages 503-507.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 389

Nous concluons en disant que l'œuvre du Christ selon le

quatrième évagile consiste : 1° à sanctifier les enfants de Dieu

conduits à lui par sa manifestation personnelle; 2° à ouvrir le

champ de l'affinité élective à toute l'humanité par sa mort et

son retour au Père; 3° à perpétuer les effets sanctifiants de

l'incarnation par le Paraclet, guide intérieur remplaçant le

guide extérieur L

VII

Il nous reste à examiner une dernière catégorie des théories
divergentes que renferme le Nouveau Testament. Il s'agit des

sacrements et de la vie future.
1. Tant que Jésus était sur la terre, il choisissait ses disciples

; mais après son départ ses premiers disciples se demandèrent

quelles devaient être les conditions de l'entrée dans

leur sein. Le ministère de Jésus lui-môme leur fournit la

réponse : il s'était ouvert par le baptême et s'était terminé par
la cène; le premier fut suivi de la descente du Saint-Esprit;
le second du sacrifice de sa vie. On en lit le modèle de

l'admission. L'aspirant soupire-t-ii après le Saint-Esprit, qu'il soit

baptisé ; dernande-t-il à « être délivré de la servitude de la

corruption, » et à partager l'immortalité du Christ, qu'il participe

à la cène. C'est ainsi qu'on institua deux usages humains

qui ne furent pas seulement les signes, mais les conditions des

grâces divines qui s'y rattachent. Voilà le germe de ce

développement rituel et sacerdotal du christianisme qui est tout
simplement le renversement de la religion de Jésus et ne tend

qu'à détruire son œuvre.
Commençons par le Baptême. Le quatrième évangile assure

que le baptême fut déjà appliqué par les disciples du vivant de

1 M. Martineau n'a pus utilisé la première épître de Jean dans l'exposition

de la doctrine du quatrième évangile, parce qu'il ne croit pas
que ces deux écrits émanent du même auteur. Il a exposé les raisons qui
appuient cette opinion, p. 509-512. C'est le contraire de M. Renan (Vie
de Jésus, 18^2, LXV): < Les deux écrits olirent une grande identité de

style, les mêmes tours, les mêmes expressions favorites. > Mais peut-on
ajouter: les mêmes doctrines



390 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus (III, 22; IV, 1). Selon les synoptiques, la société des

disciples ne connaît pas ce rite, pendant que Jésus est avec

eux ; il leur confère leur mission sans parler du baptême
(Mat. X; Luc IX, 1-10). L'ordre donné après la résurrection
(Mat. XXVIII, 19) se trahit par le langage trinitarien du siècle
suivant et nous force d'y voir l'éditeur ecclésiastique, non
l'évangéliste et encore moins Jésus lui-même. Il n'y a de traces
de cette formule qu'au milieu du second siècle dans la AtS«^

et la première apologie de Justin. La formule primitive était
le baptême au nom de Jésus. (Gai. III, 27 ; Act. II, 38; XIX,
5 ; X, 48). Quant à l'efficace du baptême, il est curieux de

constater les termes peu avantageux dont Paul se sert à cet
égard (1 Cor. I, 14-16). Nous voyons d'ailleurs de pieux juifs
qui n'avaient reçu que le baptême du Baptiste, qualifiés de

disciples (paB-nzai Act. XIX, 1-7) et Apollos, qui ne connaissait

pas d'autre baptême que celui-là, expliquait pourtant ce qui
se rapporte à Jésus et était reçu des disciples d'Achaïe (Act.
XVIII, 24-28).

Deux faits enfantèrent la superstition à l'égard du baptême :

d'abord l'immersion qui donne l'idée de la régénération baptismale

; puis l'action purifiante de l'eau. Les symboles tournèrent

en doctrines. Nous ne suivrons pas l'auteur dans l'histoire
des superstitions qui naquirent de cette confusion1. Il nous
suffit de constater la variété des données dans le Nouveau
Testament.

Quant à la cène, M. Martineau estime que dans les quatre
récits il y a de l'histoire, mais pas une pure histoire ; les synoptiques

sont des compilations de mains inconnues et de dates

incertaines, tandis que Paul n'a pas été témoin. Cependant son

récit, fait l'an 58, est le plus ancien. Le noyau historique est

chargé d'additions postérieures. Jésus parle ici en Messie et en
Messie souffrant, tandis que, selon M. Martineau, il se considérait

comme le héraut du royaume de Dieu, non comme son
chef. C'est une conception postérieure. Jésus n'a jamais parlé

1 Pages 519-521. Ainsi Cyprien (Ep. LXX, 1 et LXXIV, 3, dit : « Le prêtre
doit sanctifier l'eau ; car elle ne peut ôter les péchés, qu'à condition
qu'elle possède le Saint-Esprit. »



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 391

d'une nouvelle alliance ; le terme est caractéristique de Paul L
La rédemption par l'effusion du sang de Jésus est une interprétation

post eventum de sa mort. L'effusion pour plusieurs,
c'est-à-dire l'allusion aux Gentils ne convient qu'à une époque
où ils affluaient. La rémission des péchés par substitution ne
s'accorde pas avec la repentance personnelle et le retour du
fils prodigue dans les bras de son Père. Enfin on a de la peine
à admettre la vigne du Royaume de Dieu (Mat. XXVI, 19) dans
la bouche de celui qui assimile les morts aux anges du ciel
(Marc XII, 24, 25.)

Que faut-il donc admettre? De sombres présages enveloppent
l'esprit de Jésus et préparent l'agonie de Gethsémané ; il
rappelle à ses disciples les joies et les tristesses qu'ils avaient
partagées ensemble et les engage à persévérer dans l'amour qu'ils
lui avaient porté : il leur exprime le désir qu'en rompant le pain
et en se passant la coupe, ils se souviennent de la bénédiction
dont il accompagna ces symboles, et qu'ils y puisent toute la

signification de sa divine présence. Un moment pareil est celui
d'un échange de tendres pensées et d'aspirations pathétiques,
non celui de l'institution de rites et de l'explication d'emblèmes.

Il n'y a pas ici de rite, mais la continuation d'une communion

de vie ; et dans tous les cas, non un véhicule perpétuel de

grâce pour l'humanité, mais un usage passager destiné à combler

l'intervalle qui sépare les disciples du retour du Seigneur
(Sxptç o5 tm 1 Cor. XI, 26).

Tant que la Cène resta combinée avec l'Agape, avec le repas
en commun, il n'y eut guère lieu à de divins mystères. Mais

1 Paul déclare avoir reçu du Seigneur ce qu'il enseignait à l'égard de

la cène (1 Cor. XI, 23). Qu'est-ce à dire? l'information n'est pas exclue;
il suffit que Paul supposât d'avoir l'autorisation de la chercher. Sa

seconde visite à Jérusalem se fait « sur révélation » (Gab IL 2). « 11 est

impossible de dire comment Paul s'as3ura de la voix du Christ exalté;
le Christ était pour lui un idéal présent à la pensée et uniquement
identifié par des conceptions distinctives ; d'où il suit que tout ce qui
était neuf et impressif, d'accord avec ces conceptions, s'abritera aisé
ment sous la sanction de la même personnalité invisible. Quelquefois il
semble flotter entre la pensée inspirée et la pensée non inspirée (1 Cor.

Vil, 10, 12). » (Page 524.)



g92 F.-C.-J. VAN GOENS

lorsqu'il n'y eut plus de place pour la nature, la grâce réclama

tout; la superstition entra à voiles déployées. Le repas devint
rite dès le second siècle; l'eucharistie, c'est-à-dire l'action de

grâces, devint sacrement, puis sacrifice non sanglant.
Avouons cependant que cette dégénération rapide commença

de bien bonne heure. Sans qualifier les espèces de remède

d'immortalité, d'antidote contre la mort, comme devait le faire

Ignace, Paul attribue la maladie et la mort de plusieurs chrétiens

de Corinthe à une participation indigne à la Cène (1 Cor.

XI, 29,30); il estime qu'en prenant un pain et un vin ordinaires,

ils s'exposent à se priver des bienfaits de la mort du Christ,
à être enveloppé dans sa mort au lieu d'être délivrés par elle.

La foi eucharistique n'est pas moins caractérisée dans le

quatrième Evangile. Il ne fait pas mention du repas pascal; il
n'y a donc pas de place pour une doctrine à l'égard du service
de commémoration. Mais l'auteur du second siècle trouva
l'usage universellement établi etil lui attribua une signification
en harmonie avec son Evangile. En insistant sur les conditions
de la vie éternelle sous l'image « de manger la chair de Jésus

et de boire son sang, » l'auteur a sans doute en vue la Cène,

VI, 54-57. Il veut dire que celui qui réalise la signification do

ce rite, et emprunte au Christ l'aliment de son esprit, vivra
comme lui. Mais quelle est la signification de ce rite? Il n'a
rien à faire avec la croix et serait exactement le même, si au

lieu de mourir Christ eût été enlevé vivant dans le sein du Père.

Le pain et le vin, le corps et le sang ne représentent pas la

crucifixion, mais l'incarnation tout entière. « Je sais le pain de

vie descendu du ciel, si quelqu'un mange de ce pain, il vivra
éternellement. » (VI, 51.) Si Jésus ajoute: « le pain queje
donnerai c'est ma chair que je donnerai pour la vie du monde, » il
n'est pas question de la chair de sa mort, mais de la chair de

son humanité vivante, qui le met en contact avec les hommes

et lui permet de leur porter la parole de Dieu. Ainsi la

Communion est, comme le Paraclet, la prolongation virtuelle de la

présence de Christ avec ses disciples, entretenant la force

régénératrice de sa divine humanité. Il y a dans les actes symboliques

du pain qu'on mange et du vin qu'on boit une efficacité



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 393

mystique qui surpasse l'ordre naturel. Le communiant est

attiré, par un processus secret, dans une assimilation plus
étroite à la personne du Logos incarné qui a la vie en lui-
même et la départit aux siens. Les éléments de la Communion
ne sont pas un aliment ordinaire, mais une manne divine, un
élixir transcendant, qui donne la vie éternelle; ils sont le

moyen de distribuer au monde la vertu sanctifiante de la vie
du Christ. Sans cette, participation, point d'immortalité.

Nous avons ici le germe d'une doctrine vraiment sacerdotale.
Nous ne suivrons pas M. Martineau clans l'intéressant développement

qu'il en donne, et qu'il termine en disant : l'unique
centre de repos se trouve dans le rapport pur et direct, entre
l'âme individuelle et Dieu '.

2. Il nous reste à parler des divergences que présente le

Nouveau Testament sur la vie future.
Les synoptiques, dans les discours escatologiques, n'apportent

d'autre changement à la conception juive que l'introduction

de la personne de Jésus. La scène se passe sur la terre
dont les populations se rangent devant le Juge; il n'est question

que de la génération vivante; le jugement est purement
moral, il n'est question ni de rédemption, ni de justice étrangère

à appliquer ; c'est un règne terrestre éternel. Tout est

encore futur ; seulement le Royaume de Dieu est près de se révéler.

De là les cris constants : veillez, veillez

L'Apocalypse décrit ce qui se passe dans le ciel, tandis que
la terre veille dans une anxieuse attente de ce qui doit arriver.
Le crucifié, qui apparaît ici en agneau immolé, se présente
devant le trône de Dieu et est l'objet des hommages de l'armée
céleste. Les martyrs, sous l'autel, non au Hadès, mais au ciel,
invoquent la vengeance à tirer à cause de leur sang répandu.
La terre est purifiée pour recevoir la cité de Dieu. Satan est

enchaîné et le millénium inauguré. Le millénium expiré,
Satan impénitent est jeté dans le lac de feu tandis que la
multitude des morts ressuscite pour être jugés selon leurs œuvres.
Enfin la nouvelle Jérusalem descend du ciel ; c'est l'habitation
de Dieu avec les hommes.

1 P. 544-546.



394 F.-C.-J. VAN GOENS

Paul a une conception plus spirituelle. Il n'est pas nécessaire,

selon lui, de franchir la barrière de la mort pour vivre
avec Christ, pour avoir communion avec Dieu. Il n'insiste sur
l'avenir que lorsque les doutes des autres ou ses propres
crises personnelles le requièrent. Mais toutes les fois qu'il s'y
résout, il est évident qu'il mêle les éléments juifs aux éléments

plus élevés qu'il avait trouvés en Christ, sans pouvoir les fondre

ensemble.
Nous ne trouvons que deux tableaux des choses finales dans

les écrits de Paul1. D'abord 1 Thés. IV, 15-17. A l'apparition du

Christ, ceux qui sont morts en Christ, ressusciteront d'abord;
puis les vivants se joindront à eux et tous seront enlevés

ensemble pour aller au-devant du Seigneur dans les airs

et pour être toujours avec lui. Toute l'apparition du Christ se

borne ici à recueillir ses élus parmi les morts et les vivants.
Il n'est pas question d'un séjour prolongé sur la terre en vue
des scènes du drame théocratique. Le tableau de 1 Cor. XV
est beaucoup plus grandiose. Comme dans l'épitre aux
Thessaloniciens, les prémices, c'est Christ, ensuite viennent ceux qui
appartiennent à Christ (v. 23) : ceux qui vivent encore sont
changés (51, 52), et Paul encore ici estime devoir être du nombre.

Mais dès lors la ressemblance des deux tableaux cesse. Le
Christ doit soumettre tous ses ennemis sous ses pieds et abolir
la mort (v. 25, 26) ; il descendra donc sur la terre. Tant que
dure ce conflit, le trône de Christ doit être sur la terre ; il y
aura une république de saints environnée de peuples étrangers
d'une race mortelle. A la base se trouve la conception d'une
résurrection simultanée de chrétiens seulement, formant un

royaume de Dieu sur la terre. Mais alors vient la fin, âra totsXoç

(v. 24) : Christ remet la royauté à Dieu, il se soumet lui-même
à celui qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout
en tous (v. 28). L'Apôtre n'a pas signalé de changement de

scène ; il semble que c'est au Ciel que le Christ résigne ses

fonctions entre les mains du Père ; c'est au ciel qu'il emmène

1 On se souvient que M. Martineau laisse de côté la seconde épître aux
Thessaloniciens comme inauthentique.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 395

l'armée immortelle ressuscitée comme lui. «Tel est le céleste,
tels sont aussi les célestes » (v. 48). A la différence de l'Apocalypse

qui bâtit une Jérusalem nouvelle pour la faire descendre

ici-bas, Paul crée et réunit une humanité nouvelle en bas et

l'enlève au ciel après qu'elle a déployé sa puissance immortelle

par l'extinction de tous les ennemis de Dieu.

L'Apôtre ne varie pas seulement à l'égard du théâtre de l'avenir,

mais encore sur l'époque. 2 Cor. V, 8 : « Nous préférons
déloger de ce corps et habiter près du Seigneur. » Phil. I, 23 :

«J'ai le désir de partir et d'être avec Christ. » Nous entendons
ici l'anticipation évidente du passage immédiat de l'individu à

l'immortalité à l'heure de la mort. Dans ce cas, ceux qui sont
de Christ sont déjà partis et ne sont pas sur la terre pour
ressusciter à son avènement, comme il est dit 1 Cor. XV, 23.

Enfin en rattachant la vie éternelle à la fidélité de la
conscience et en dénonçant la colère et la tribulation à l'infidélité,
chez les Gentils (Rom. II, 4-11), l'Apôtre fait bon marché de

son double principe : incapacité morale de l'homme naturel et

impossibilité de salut hors de la foi. Il faut admettre que de

temps en temps le sentiment l'emportait sur la réflexion.
Le quatrième évangéliste ne connaît pas les tableaux messianiques

de Paul, les incidents dramatiques d'une résurrection
visible, d'une transformation corporelle, d'un jugement public;
pour lui, il y a simple continuité, développement ultérieur de

cette vie éternelle que le Fils avait apportée en revêtant et en

sanctifiant l'humanité. Mourant, les fidèles sont recueillis dans

la maison du Père, dans le Ciel (XIV, 2). Si le salut s'ouvre

par la contemplation du Fils, la continuation céleste commence

par la contemplation du Père et devient assimilation, consommation

de ressemblance. Ici nous prenons congé des derniers
restes de la mythologie de la parousie. Au lieu d'un tribunal
visible, il n'y a que la sentence intérieure d'ici-bas perpétuée.
La croyance en une crise de résurrection est transformée en

une foi dans l'existence immortelle.
Nous concluons que les auteurs canoniques ne sont nullement

d'accord entre eux et que le même auteur est quelquefois
en désaccord avec lui-même. A côté de la mythologie messia-



396 F.-C.-J. VAN GOENS

nique des synagogues de Palestine s'était formée l'idée de

l'immortalité dans les écoles juives d'Alexandrie, comme le prouve
le livre Sott'a x«).Wp<óv antérieur au christianisme (III, 1, 15; VIII,
17.) Ces deux croyances coexistaient sansla conscience de leur
contradiction, selon les besoins individuels ou les sympathies
sociales.


	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau [suite]

