
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FIN DES DOGMES!

J.-F. ASTIÉ

Luther.

Et Luther que fera-t-il donc? C'est ici que M. Harnack se

montre singulièrement hardi, original ; ajoutons même
paradoxal. Il a la plus profonde sympathie pour le réformateur de

la première période, mais il rejette toute l'œuvre dogmatique

proprement dite. Luther occupe la même position tragique
qu'Augustin. D'une main il renverse le vieux dogme, et sous ce

rapport il fait une œuvre immortelle; mais (ne s'apercevant pas

qu'il a plus raison qu'il ne pense) il se livre bientôt au travail
stérile de restaurer ce qu'il vient de renverser Nous savons
où en était la théologie au début du seizième siècle. Arrive le

moine de Wittemberg, le plus conservateur des hommes, qui,
clans son premier élan, renverse tout l'échafaudage intellectuel
de la vieille dogmatique déjà discréditée, pour lui substituer
la foi seule, la vie, l'Evangile de saint Paul. Il y eut un
instant où Luther parut vouloir grouper toutes les forces vives de

son époque autour de sa puissante individualité et les entraîner
à des conquêtes glorieuses. Mais cet épisode, plein de si belles

promesses, ne dura que de 1519 à 1523. Ce furent là les plus
beaux jours de la Réformation. Malheureusement les promesses
de ce printemps magnifique ne sont pas suivies d'un été et d'un
automne correspondants. Vers 1520, Luther se dépasse lui-

1 Voir Revue de théologie, livraisons de janvier, mars et mai 1891.



LA FIN DES DOGMES? 353

même ; il est le porteur d'un monde nouveau, en remettant en

honneur l'Evangile de saint Paul, tombé dans le plus étrange
oubli. Il est grand, irrésistible, prêt à tout transformer, parce
qu'il fait consister la connaissance de Dieu en l'Evangile, parce
qu'il rétablit, en religion, le droit souverain de la religion.

Constatons bien ce mouvement de recul dans l'œuvre
réformatrice avant d'en signaler les conséquences et les causes. Tout
en arrachant la religion aux serres de l'ecclésiasticisme et du

moralisme du moyen âge, au joug d'Aristote et des scolastiques,

Luther ne s'aperçoit pas qu'il faudrait remonter plus haut

encore: «Quel merveilleux enchaînement de choses s'écrie

Harnack; le même homme qui a émancipé l'Evangile de Jésus-

Christ du joug de l'ecclésiasticisme et du moralisme, a fortifié
la puissance qu'ils avaient déjà exercée sur lui sous la forme
de l'antique foi catholique! Ila fait plus; à ces formules
oubliées depuis des siècles, Luther a prêté de nouveau un sens
et une importance pour la foi Depuis Athanase, aucun théologien

n'a rendu le dogme de la divinité de Christ plus vivant

pour la foi que Luther Depuis Cyrille, nul n'a, comme le moine
de Wittemberg, trouvé sa consolation dans le mystère des deux
natures de Christ. «J'ai, s'écrie-t-il, un protecteur plus puis-
» sant que tous les anges : il est couché dans une crèche, sur
» les genoux d'une vierge, mais il siège en même temps à la
» droite de Dieu, le Père tout-puisssant. » Aucun mystériolo-
gue de l'antiquité n'a célébré avec plus de conviction, de

bonheur, la nourriture céleste offerte dans la sainte cène. Le

réformateur allemand a redonné la vie aux dogmes du christianisme

grec. Si jusqu'à aujourd'hui les formules de Nicée et de

Chalcédoine exercent une influence vivante sur la foi protestante

— et pour elle exclusivement — c'est à Luther que nous
en sommes redevables. C'est dans le sein du protestantisme
qu'on les défend encore, ou qu'on les combat, et que les hommes

qui les repoussent en apprécient la valeur relative. Dans
les églises catholiques, elles sont comme un champ laissé en

jachère. Il ne faut pas se le dissimuler, Luther a restauré le
vieux dogme de l'Eglise grecque. L'Evangile est bien pour lui
une sainte doctrine, contenue dans la parole de Dieu, une doc-

THÉOL. ET THIL. 1891. 23



354 J.-F. ASTIÉ

trine qui peut être apprise, à laquelle il faut se soumettre : De

his articulis, dit-il, nulla est inter nos et adversarios (les
catholiques) controversia.... De hoc articulo (l'office de l'œuvre
de Christ) cedere aut aliquid contra illum largir! aut permit-
tere nemo piorum potest. »

Harnack s'attache à faire ressortir l'étrange rôle que Luther
joue dans l'histoire des dogmes. Il les renverse tous en leur
substituant l'Evangile, la religion religieuse qui leur a servi
de prétexte ou de point de départ. Mais le réformateur n'a

pas clairement conscience de cette œuvre révolutionnaire qu'il
accomplit et qui consiste à rendre le dogme inutile. Aussi res-
taura-t-il la dogmatique métaphysique et spéculative des Grecs,
alors qu'il lui enlève toute raison d'être, en remontant
directement à l'Evangile.

Grâce à cette tergiversation, dont il ne se doute pas,
Luther est divisé avec lui-même par une contradiction interne :

il devient l'ennemi de ses amis, et l'ami de ses ennemis ; il se

rapproche du catholicisme, auquel il fait des emprunts, pour
combattre avec acharnement les fils les plus authentiques de la
Réformation. A la suite de quelques historiens récents, M.
Harnack se montre équitable et impartial à l'endroit des anabaptistes.

«L'attitude injuste, dit-il, prise par les chefs de la

Réformation à l'égard des enthousiastes est incontestable. Elle
a infligé aux premiers les pertes les plus graves. Que de choses

ils auraient pu apprendre de ces sectaires, objet de mépris,
bien que les réformateurs dussent repousser les idées
fondamentales du parti. II est incontestable que beaucoup d'anabaptistes

ont mis un terme, d'une main plus ferme, à la magie des

sacrements;— avec combien plus de pureté, de bonheur, ils ont
déterminé la valeur de la parole écrite; ils ont saisi avec infiniment

plus de justesse le sens de certains passages de l'Ecriture
et pratiqué une plus saine exégèse; ils ont plus hardiment tiré
bien des conséquences dans la question trinitaire et christologique

; quelques-uns se sont prononcés avec infiniment plus de

décision en faveur de la liberté extérieure, conséquence de la

liberté intérieure. Ici encore on s'écrie avec complaisance :

Timeo Danaos et dona ferentes ; et il est hors de doute qu'en



LA FIN DES DOGMES? 355

général les présuppositions d'où partaient ces sectaires étaient
dans la règle étrangères à celles des évangéliques. Mais nul
n'est dispensé de rendre à la vérité la justice qui lui est due

parce que c'est un adversaire qui la présente et la recommande

par de mauvaises raisons. Il y a plus. Rien des exigences de

ces enthousiastes étaient un fruit de la culture séculière, de la
science qui, déjà au seizième siècle, avaient conquis une
certaine indépendance. Mais c'est un déplorable endurcissement
théologique — - devant lequel aujourd'hui on s'incline de nouveau

sans pudeur— qui fait croire qu'il convient simplement
d'ignorer les connaissances de ce genre. Les réformateurs sont
à bien des égards restés fermés à la culture séculière, quand
elle touchait aux articles de foi. Sous ce rapport ils se sont montrés

des hommes du moyen âge; ils ont écarté le grave
problème du rapport delà révélation et de la raison, laissant le soin
de le résoudre au siècle suivant qui s'est trouvé moins encore à

la hauteur de sa tâche, faute d'être suffisamment fondé dans la
foi évangélique. Réussît-on à justifier entièrement la conduite
des réformateurs en montrant que la moindre concession faite
aux connaissances des enthousiastes aurait amené l'échec de

la réformation, cela ne changerait rien au fait suivant: La

réformation, en ensevelissant sous le mépris et la haine bien
des connaissances meilleures que l'époque possédait déjà, s'est
rendue responsable des crises subséquentes du protestantisme.
L'Eglise de France a écrasé les Huguenots et les Jansénistes ;

en échange, elle a eu les athées et les jésuites. La Réformation
allemande en bannissant les enthousiastes s'est mis sur les bras

les rationalistes et les positivistes modernes. » La citation est

longue, mais peut-être nous le pardonnera-t-on en faveur des

idées originales qu'elle renferme. Et puis, c'est une réparation
envers des sectaires exaspérés qui, aux yeux de l'histoire
impartiale, ne paraissent pas avoir eu tous les torts. Puisse ce

témoignage, tombant de haut, contribuer à calmer les nerfs de

tel bibliciste, je vous prie, qui voit rouge et ne se possède plus
à l'idée du plus modeste plongeon, ou de la moindre
baignoire.

Lorsque, après avoir repoussé les enthousiastes, on a dû for-



356 J.-F. ASTIÉ

muler positivement sa propre doctrine, on est tombé dans de

grossières inconséquences.
Harnack fait voir que le baptême des enfants est en flagrante

contradiction avec la doctrine luthérienne sur les sacrements.
Dès qu'on maintient le principe évangélique et luthérien : la

grâce et la foi sont inséparables (Grand catéchisme, IV, s.,
absente fide baptismus nudum et inefficax signum tantum
modo permanet), le baptême des enfants n'est pas un sacrement,

mais purement et simplement une cérémonie ecclésiastique.

Veut-on en faire un sacrement, au sens rigoureux du

mot, il faut alors abandonner le principe évangélique qui
vient d'être rappelé. On ne saurait échapper à ce dilemme ni
en renvoyant à la foi des parrains, des parents, etc. (comme
Luther l'a fait au début), — c'est là, en effet, la pure forme de
la foi implicite, fides implicita, — ni en admettant que la foi
est donnée dans le baptême, car une foi inconsciente appartient

à un genre presque tout aussi mauvais que la fides
implicita. De sorte que pour rester fidèle au principe évangélique,

il fallait ou bien renoncer au baptême des enfants,
comme l'Eglise romaine a fini par renoncer à la communion
donnée aux enfants, ou bien déclarer qu'il n'esl qu'une pure
cérémonie ecclésiastique, ne devant obtenir que plus tard son
vrai contenu. Mais on n'a fait ni l'un ni l'autre. Au contraire,
Luther a conservé le baptême des enfants comme le sacrement

de la nouvelle naissance et, tandis qu'il n'y fallait voir
tout au plus qu'un symbole de la grâce future, il l'a présenté
comme un acte effectif. En le faisant on est revenu, sans s'en

douter, à la doctrine de l'opus operatum; on a violemment
séparé la grâce de la foi. Lorsque plus tard la conscience
protestante parla trop haut contre l'absurde supposition qu'il pût y
avoir nouvelle naissance sans qu'on en ait conscience, l'échappatoire

à laquelle on eut recours fut presque pire que l'embarras

auquel il s'agissait d'échapper. On sépara la justification
de la nouvelle naissance : la première représente l'élément
objectif (l'acte divin et abstrait de la justification qui affirme

que l'impie est juste); la seconde, l'élément subjectif. Voilà
comment le plus précieux joyau du christianisme évangélique,



LA FIN DES DOGMES? 357

la justification par la foi, fut dépouillé de sa force pratique et

par conséquent devint inactif.
Voici quelle fut la conséquence de ces diverses déviations dans

le sein du protestantisme. Quand Luther a laissé une dogmatique

à ses partisans, celle-ci a formé un tout étrangement
compliqué : ce n'est pas un édifice nouveau, mais une modification,

une retouche de l'antique édifice scolastico-patristique.
De tout cela il résulte manifestement que, sous ce rapport,
Luther n'a point donné une expression définitive au christianisme

évangélique: il n'en a présenté qu'une esquisse imparfaite.

Harnack montre comment Luther a mal à propos chargé la
foi en empruntant à Augustin sa doctrine du péché originel;
et, en mêlant des faits historiques à la question religieuse, il est

tombé dans une confusion de genres qui n'a pas été sans de

funestes conséquences. Evidemment, la foi évangélique nous
fait comprendre que tout péché est incrédulité et culpabilité
devant Dieu, et que chaque individu se trouve dans cet état de

culpabilité. Mais le dogme du péché originel contient plus et

moins que cette conviction, justement parce qu'il procède de

la raison. Il contient plus, parce qu'il transforme en appréciation

historique un fait d'expérience chrétienne. Il contient
moins, parce qu'il offre constamment l'occasion d'atténuer sa

propre culpabilité.
C'est surtout dans la déplorable controverse de la cène que

Luther se montre à son désavantage. Il s'éloigne de ses alliés,
les réformés, pour se rapprocher étrangement du catholicisme.

Remarquons d'abord que Harnack avance une idée originale
sur le schisme qui éclata entre les luthériens et les réformés.
Tandis qu'on le déplore sans réserve, il serait plutôt disposé à

s'en réjouir. Les protestants risquaient de devenir trop
puissants; la tête allait leur tourner. Ils auraient pu se prêter aux
projets ambitieux de quelques princes réformés, le landgrave
de Hesse entre autres, qui rêvaient d'un grand royaume
protestant, embrassant les bords du Rhin, la Hollande, la Suisse.

Zwingle lui-même prêtait la main à l'entreprise. En
affaiblissant le protestantisme, en le brisant en deux, la rupture



358 J.-F. ASTIÉ

mit un terme à des visées politiques qui auraient pu compromettre

l'avenir religieux des jeunes églises. Il était, bon que le

luthéranisme fût laissé à part pendant quelque temps pour
se développer en toute liberté. Malheureusement, le développement

n'eut pas lieu dans la bonne direction. Le mouvement
de recul alla s'accusant de plus en plus. On vit reparaître,
dans la jeune église, plusieurs éléments fâcheux empruntés au
catholicisme. Et, chose curieuse par quels arguments Luther
se défendit-il contre ces adversaires protestants? Il eut recours
à ces mêmes raisons qu'il avait taxées d'arguties scolastiques,
de sophismes quand les catholiques les lui opposaient à lui-
même, au début de la réformation. Cette réaction, qui
risqua de transformer le luthéranisme en catholicisme misérable
et mesquin, avait son centre de gravité dans l'idée sacramentelle,

dans l'opus operatum, la plus anti-évangélique de toutes
les hérésies, qui conduit droit au matérialisme religieux, à

toutes les aberrations du fétichisme. M. Harnack est sur ce

point-là d'une sévérité rassurante, réconfortante, en face de

toutes les palinodies à la mode, en Angleterre et ailleurs. On

est effrayé du mouvement de recul qui s'effectua dans l'Eglise
de Luther par suite de l'élément sacramentel. Voici une
réflexion d'Harnack qu'il serait bon de recommander à d'autres
qu'à des luthériens, à l'heure présente. «Par la forme qu'il a

donnée à la doctrine de la cène Luther a encouru une grande
responsabilité. Si l'Eglise luthérienne subséquente, dans sa

christologie, dans sa doctrine des sacrements, dans son doc-
trinarisme et dans les fausses mesures d'après lesquelles elle

a apprécié les doctrines différentes des siennes, les taxant
d'hérésie, a risqué de devenir une misérable doublure du

catholicisme, Luther a été pour quelque chose dans cette
déviation. Aucun homme intelligent ne saurait contester que ce

danger n'ait menacé cette église et qu'il ne la menace aujourd'hui

encore. Quand on compare le christianisme de Luther
avec celui du catholicisme, on constate que, séparés en réalité,
ils sont unis en paroles. Mais si l'on considère la forme que le

luthéranisme a prise à partir de la seconde moitié du seizième

siècle et en partie pai la faute du grand réformateur, on doit



LA FIN DES DOGMES? 359

déclarer qu'il n'est séparé du catholicisme que par les mots,
tandis que la réalité les unit. Qu'est-ce en effet qui constitue
le catholicisme? Ce n'est ni le pape, ni le culte des images, ni
la messe, mais la doctrine des sacrements, de la pénitence, de

la foi et de l'autorité en matière de foi. » Ce qui constitue
l'élément antireligieux dans le catholicisme c'est l'opus operatum
substituant le fait matériel, brut, à la foi du cœur ; l'acte
extérieur à la disposition à laquelle il ne correspond pas. Que cet
élément se présente sous la forme de sacramentalisme, d'opus

operatum doctrinal, d'orthodoxie ou de sentiment ecclésiastique,

c'est une seule et même tendance sous des noms
différents, un retour conscient ou irréfléchi vers le catholicisme.

On comprend sans peine les échecs du mouvement du
seizième siècle et les faciles succès de la contre-réformation. Le

socinianisme et le catholicisme ne tardèrent pas à se trouver
beaucoup plus dans le courant du siècle que le luthéranisme.
Qui se serait douté, au berceau de la réformation, qu'elle ne
tarderait pas à être en arrière des aspirations de l'époque!! Et

cependant cet horoscope pouvait se lire dans l'âme de Luther
lui-même : le grand homme, qui devait assurer l'avenir, fut
celui qui le compromit.

Nous en venons ici aux causes qui, chez le réformateur, ont
amené les étranges inconséquences que nous venons de

signaler. C'est tout à fait à tort qu'on célèbre chez Luther un
apôtre d'idées nouvelles, le créateur des temps modernes.
Pour trouver de ces héros, il convient de s'adresser à Erasme,
à Servet, à Giordano Eruno. Pris par son côté extérieur,
Luther est un homme de l'ancienne église, presque du moyen
âge. On comprend donc qu'à une époque où le dogme était
tout à fait relégué à l'arrière-plan, alors que l'esprit critique
et scientifique commençait à l'attaquer de tous les côtés, il ait
été défendu par Luther. D'abord il n'en voulait qu'aux abus et

aux erreurs du moyen âge. En second lieu, il ne s'attaqua
jamais aux théories et aux doctrines fausses en elles-mêmes, mais
seulement à celles qui corrompaient la pureté de l'Evangile et

ébranlaient la confiance qu'on devait placer en lui. En outre,
Luther n'était pas de ces esprits clairs, qui, rectifiant la théo-



360 J.-F. ASTIÊ

logie, se flattent d'arriver ainsi à une connaissance exacte du
monde et de ses causes. On ne constate pas en lui le besoin

irrésistible du penseur soupirant après la clarté théorique.
Il éprouve un mauvais vouloir instinctif, une méfiance innée,

à l'endroit de tout esprit redressant hardiment des erreurs
inspirées par le seul besoin de connaître. Voilà pourquoi le
réformateur fut hors d'état de s'assimiler tous les éléments de

culture que son époque lui offrait; il ne comprit ni les droits,
ni le devoir de la libre recherche; voilà pourquoi il manqua
aussi de la pénétration critique suffisante pour saisir les objections

qui s'élevaient déjà alors contre la doctrine.
Mais pourquoi nous arrêter à ces misères? N'avons-nous pas

un dédommagement de ces lacunes dans le réformateur
religieux et dans les richesses de sa personnalité? Il a possédé

plus et mieux que tout ce qui lui manquait. Mais, reprend
Harnack, il ne faut pas que, méconnaissant les lacunes du

réformateur, on s'avise de louer ses défauts comme ce qu'il y
avait en lui de meilleur. Il ne faut pas qu'on s'empare de ce

qui se comprend chez un héros, qui ne réfléchissait pas, pour
en faire une règle à l'usage d'un temps comme le nôtre, où

l'on fait aussi son devoir en se livrant, sans réserve aucune, à

la recherche de la vérité pure et complète. Ce qui explique
encore que Luther ait respecté le dogme grec c'est que, vu d'un
certain côté, celui-ci se trouvait en harmonie avec sa
nouvelle manière de concevoir l'Evangile. Luther n'avait cherché
dans la foi que la gloire de Dieu et de Christ : l'ancienne

Eglise faisait de même et Luther se contenta de cet accord

apparent sans aller plus au fond des choses.

Il n'est que trop aisé de comprendre que Luther n'ait pas été

à tous égards à la hauteur de la grande tâche qu'il avait entreprise.

Pour tout mener à bonne fin il n'aurait fallu rien moins

qu'un esprit surnaturel. Il y avait une double tâche à accomplir

: elle paraît contradictoire sans l'être en effet. Il s'agissait
de remettre la foi au centre comme contenu de la révélation,
en opposition aux opinions régnantes et aux œuvres censées

salutaires, et de relever ainsi l'élément théorique refoulé en

arrière. Et néanmoins, cette foi, il ne s'agissait pas de la re-



LA FIN DES DOGMES 361

prendre tout simplement telle que l'antiquité l'avait formulée :

il fallait la faire briller sous une forme vivante et créatrice
comme pratique, mais pratique de la religion. Malheureusement

le vin nouveau fut mis dans les vieux vaisseaux : de là

le retour de ces éléments antiques et traditionnels.
Mais le résultat n'est pas moins acquis : Luther a donné le

coup de grâce à l'histoire des dogmes. C'est là l'idée favorite
de Harnack qui domine tout son travail. La réformation est le

dénouement de l'histoire des dogmes; l'affaire est entendue,
comme on dit au palais; le dénouement de la tragédie ayant
eu lieu, il n'y a plus rien à entendre ni à attendre. L'œuvre
inaugurée par Augustin est enfin terminée : le retour au
paulinisme est effectué. Les autorités formelles des dogmes sont
renversées et le dogme est tombé avec elles. En face de la

vieille dogmatique reparaît le vieil Evangile qui produit l'effet
d'une nouveauté. Toutes les antiques divisions rationnelles,
par lesquelles on analysait le contenu de la foi : métaphysique,
théologie naturelle, doctrine révélée, doctrine du sacrement,
morale, tout cet attirail a disparu sans retour. La révision
s'est étendue jusqu'au delà du second siècle et partout elle a

été radicale. Nous en avons fini et bien fini avec l'histoire des

dogmes, qui avait débuté avec les apologètes et les pères
apostoliques.

Le latitudinarisme de l'heure actuelle, qui menace de tout
submerger comme une marée montante en couvrant du bruit
de ses vagues les cris des intransigeants du dogmatisme, eux-
mêmes entamés, n'est pas pour contredire les conclusions de

Harnack. Au fond, entre théologiens intelligents et sous le manteau

de la cheminée, on pourrait convenir sans trop de peine

que Harnack pourrait bien avoir raison. Mais il faut compter
avec les laïques, avec ces terribles laïques, intraitables,
conservateurs à l'excès, derniers soutiens du vieux dogme et de

la métaphysique plus ou moins chrétienne, et cela au nom de
la simplicité de la foi Ils risquent de jouer le rôle des paysans

du monde romain qui furent les derniers appuis du
paganisme expirant, auquel ils ont donné leur nom. Qu'on fasse

tant qu'on voudra de la théologie au village comme ailleurs,



362 J.-F. ASTIÉ

mais à condition que ce ne soit pas une théologie villageoise.
Nous sommes dans une position à divers égards semblable
à celle où se trouva placée la chrétienté avant le seizième
siècle. Grâce à l'action des ordres mendiants,— qui sous ce

rapport ont contribué à préparer la réformation,— chacun
s'était mis à réfléchir sur les choses du salut et à entrer avec
elles en rapports personnels. Mais dès l'instant où la religion fit
invasion dans les cercles laïques pour y provoquer une vie
religieuse individuelle et indépendante, il devint plus indispensable

que jamais de veiller avec un double soin au maintien
intégral de l'ancien dogme. Aussi longtemps que la garde des

dogmes est confiée aux prêtres et aux théologiens, on peut
toujours garder une certaine liberté d'allures qui est même

toute naturelle. Mais les laïques n'ont pas plus tôt porté leurs
réflexions sur les matières théologiques que les questions de

doctrine deviennent extraordinairement délicates. Ceux qui
ont pour mission de conserver la religion publique doivent
veiller sur elle d'un œil jaloux, de peur que l'intérêt général

pour les questions religieuses no fasse aboutir la spéculation
aux plus grandes extravagances. La règle dogmatique
officielle doit donc être maintenue d'une façon impitoyable. D'un
autre côté, les laïques pieux eux-mêmes réclament qu'il en soit
ainsi ; ils exigent que le dogme soit fermement établi comme
sur le roc; tout changement, toute modification qu'il subit est

considérée par eux comme une atteinte portée à leur piété
personnelle. Allez donc vous risquer, dans une époque de

démocratie théologique et ecclésiastique, à soutenir que le vieux
dogme a fait son temps! On criera à l'impiété, même en

Allemagne. Harnack a risqué de s'en apercevoir à ses dépens. Il
est, assure-t-on, redevable de la haute position qu'il occupe à

Berlin à l'intervention dujeune empereur qui n'a pas craint de

braver l'opposition des laïques pieux coalisés avec Bismarck et

les autorités ecclésiastiques.
Aussi, chose assez rare en Allemagne, remarque-t-on dans

l'œuvre éminemment scientifique de notre auteur les échos

des débats du jour. C'est à se croire dans nos pays de langue
française. Au delà du Rhin aussi, les cercles laïques et conser-



LA FIN DES DOGMES? 363

vateurs se font les gardiens incorruptibles d'un dogme
traditionnel, censé établi. Le plus fort argument en sa faveur est le
suivant. Voyez pourtant, ce n'est que là où règne le vieux
dogme qu'on trouve aujourd'hui encore, dans le sein du

protestantisme, un profond sentiment du péché, et une vraie
repentance; du zèle pour les questions religieuses. A cela
Harnack répond, d'abord que ce jugement qu'on porte sur
soi-même sonne mal; il sent d'une lieue son pharisaïsme; ce

ne sont pas les journaux ecclésiastiques qui constatent la
présence ou l'absence du sentiment du péché et de la repentance,

mais Dieu seul qui sonde les cœurs. Ensuite, le zèle,
l'activité religieuse, ne garantissent nullement, n'impliquent
en aucune façon, une foi évangélique immaculée. S'il en était
ainsi, Luther aurait été complètement dans son tort quand il
révolutionna l'ancienne Eglise. En troisième lieu, il n'y a rien
de surprenant de voir à la tête des affaires ces mêmes hommes

qui représentent la force de la tradition et de l'usage, dans la

plus conservatrice de toutes les institutions, savoir dans

l'Eglise. Du reste, le chrétien doit savoir prendre ce qui est bon

et saint, sans se préoccuper du costume sous lequel il se

présente.

Après tout, à quoi se réduisent ces coalitions conservatrices

On n'est d'accord ni avec l'ancien dogme qu'on
prétend défendre, ni entre soi, qu'à condition de ne pas s'expliquer.

Tout cela ne s'excuse que par un respect pour l'antique
orthodoxie jadis dominante et par une complète ignorance de

l'histoire des dogmes. Pour prouver ce dernier fait, Harnack
renvoie aux fantaisies christologiques du jour. Ne s'avise-t-on

pas de placer sous la protection de la vieille orlhodoxie la

théorie de la kénose, sans s'apercevoir qu'elle renverse le
vieux dogme, et cela, tout en se piquant d'être un vengeur de

la vieille dogmatique? Il en est de même pour la Trinité. On

se forge une spéculation qui n'a rien de commun avec l'ancien
dogme que la contradiction entre un et trois et qui pour tout
le reste en diffère toto cœlo. Cela fait, on se donne pour orthodoxe,

pourfendeur d'hérétiques. Comme s'il ne serait pas
facile à chacun de ces hérétiques d'encadrer de pareilles fiori-



364 J.-F. ASTIÉ

tures la critique qu'ils font de l'ancien dogme! Si de pareils
essais pouvaient amener un réel apaisement, il serait même

du devoir de les tenter. Seulement ces ornementations se

dévorent réciproquement avec une effrayante rapidité; aucune
ne satisfait réellement; chacune sert tout au plus à retarder
l'heure de la crise. On ne se préoccupe plus de se demander
comment un théologien en vient à s'arranger avec l'ancien

dogme; on hausse les épaules à l'avance à l'ouïe de sa tentative.

Pourvu qu'il s'accorde avec lui, cela suffit. C'est ainsi

que depuis Schleiermacher, dans le camp de la théologie «

positive, » on vit d'expédients, ou, pour parler avec Harnack,
on tire le diable par la queue : so lebt man... aus der Hand in
den Mund. Encore faudrait-il se contenter de cela, — notre
savoir demeure toujours imparfait, — si le vieux dogme, au

dix-neuvième siècle, ne fermait pasl'accès à la foi en Pallour-
dissant et en troublant les esprits. C'est parce qu'il n'y a rien
de plus certain, qu'il s'agit de combattre, fût-ce contre le
monde entier, pour l'Evangile pur et simple.

Quiconque est au courant des questions trouvera ce tableau
d'une vérité saisissante. Cette confusion des langues, ces

expédients subtils et risqués, — qui appelleraient un autre nom
si ceux qui s'y livrent avaient conscience de ce qu'ils font,—
tout cela indique la décadence, la fin d'une époque, l'avènement

d'un avenir meilleur. Répétons donc en chœur, avec
Harnack : le vieux dogme a décidément fait son temps Pour
triompher avec modestie, ainsi qu'il convient aux vrais forts,
bornons-nous à dire que ce sera là le langage des esprits
indépendants, juges des débats, jusqu'à ce que les représentants
de la tradition aient publié une histoire des dogmes pouvant
supporter la comparaison avec celle de Harnack.

Ces couleurs-là sont toujours assez mal portées au milieu de

nous pour que celui qui écrit ses lignes puisse rappeler, sans
être accusé de présomption, qu'il a été un des premiers à les

arborer. Il va bientôt y avoir quarante ans, alors qu'il faisait
ses premières armes, il écrivait : « La vieille dogmatique ne
saurait échapper à un complet remaniement. Il faut à la lettre
que l'édifice soit remanié de fond en comble; sous ce rapport



LA FIN DES DOGMES? 365

nous contestons à qui que ce soit le mérite peu envié d'être

plus radical que nous1. » Depuis lors, nous n'avons rien fait,
rien dit nous ayant enlevé la qualification de radical
religieux que nous donnait l'été dernier un magistrat sympathique

qui, en parlant ainsi, montrait beaucoup plus de flair
que les pères de l'Eglise contemporaine. C'est bien cela :

radicalisme religieux. Il importe d'arracher l'ancienne dogmatique

jusqu'à ses plus profondes racines, en vue de rendre la
liberté à l'Evangile, la flexibilité suffisante aux croyants, pour
qu'ils puissent reconquérir sur le monde le pouvoir qu'exercèrent

leurs pères et qui leur échappe toujours davantage,
grâce à l'interposition d'une métaphysique qui ne saurait plus
avoir de raison d'être dans notre siècle. Qu'on se donne donc
la peine de nous comprendre pour éviter de nous chercher
une querelle d'Allemand. Il y a deux espèces de radicalisme:
le radicalisme religieux qui fait bon marché de la vieille
dogmatique pour sauver l'Evangile, la foi des simples, en rompant

toute compromission funeste. C'est celui de Luther dans

ses beaux jours, et le nôtre. Bien loin d'en rougir nous devons
l'afficher hardiment, le proclamer avec une insistance nouvelle
comme unique moyen de sauver l'Evangile. Et c'est aux théologiens

qu'incombe cette tâche ingrate. Leur position est vraiment
tragique. Ils ont à défendre la cause des vrais simples contre
de prétendus simples, courroucés contre eux et exhortés à qui
mieux mieux à les dévorer! Il s'agit pour les penseurs de
savoir posséder leur cœur par la patience; d'aimer suffisamment
les laïques pour les sauver malgré eux, en affrontant leur
mauvais vouloir, leurs rebuffades. Les théologiens de l'avenir
doivent s'exposer avec acharnement aux coups des laïques,
pour soustraire les dits laïques au joug des théologiens du passé
et les replacer sous celui de l'Evangile. Ce n'est qu'en propageant

ce radicalismo qu'on enlèvera toute raison d'être au
radicalisme irréligieux des sociniens qui se prévaut des imperfections

incontestables de la dogmatique,—- qu'il confond à plaisir
avec la religion, — pour répudier le fond même de l'Evangile

1 Scherer, ses disciples et ses adversaires, par quelqu'un qui n'est ni l'un
ni l'autre, p. 189. Paris, 1854.



366 J.-F. ASTIÉ

avec la forme déplorable dont on l'a maladroitement revêtu.
Tout en tirant gloire du radicalisme religieux, nous n'avons
jamais cessé de combattre le radicalisme irréligieux et nous le

combattrons jusqu'à la fin, en dépit de toutes les difficultés,
des impossibilités qu'il y a à distinguer d'une façon absolue,
définitive, entre la dogmatique et l'Evangile.

II

Est-ce là tout? Que deviendront l'Eglise, la dogmatique,
l'Evangile lui-même ; quel sera notre sort à nous tous quand
l'édifice aura été renversé de fond en comble et que les débris
informes auront cessé d'embarrasser un tei rain redevenu
libre? C'est ici que, à notre grande surprise, nous devons cesser

de suivre M. Harnack. Son idée favorite est que la
réformation, ou mieux Luther, a tué l'histoire des dogmes; la faillite

est déclarée; il serait frivole de prétendre rêver, à sa

place, d'un développement nouveau. En nous ramenant à

l'Evangile primitif, à l'Evangile moral et religieux de saint
Paul, Luther a mis un terme à toute histoire des dogmes.

Nous ne réussissons pas à comprendre pourquoi la catastrophe
serait sans remède. L'Evangile, la religion religieuse à laquelle
le génie religieux de Luther a eu l'immense mérite de nous

ramener existait, lui, avant l'histoire des dogmes, à la formation
de laquelle il a servi de prétexte, ou qu'il a même provoquée.
Pourquoi, aujourd'hui qu'il nous est rendu, cet Evangile
primitif, ne provoquerait-il pas une nouvelle histoire des dogmes ;

un cycle nouveau dans lequel on s'avancerait avec confiance,
tout en profitant des leçons du passé?Pourquoi l'Evangile qui
a donné lieu à une végétation si abondante, si touffue, dans le

monde juif et surtout dans le monde grec, pourquoi cet Evangile

si fructifiant dans le passé serait-il condamné à n'avoir
plus jamais de printemps, ni d'été, ni d'automne? Il n'y faut

pas songer, s'écrie M. Harnack, la pièce est finie, bien finie
Nous avons le dénouement du drame. Nous ne pouvons songer
à rappeler les acteurs et leur demander de le jouer de

nouveau. La raison derrière laquelle s'abrite le professeur de Berlin



LA PIN DES DOGMES? 367

pour nous promettre un avenir si triste est des plus étranges :

elle ressort de la définition même qu'il donne du dogme. Il
est pour lui le décret infaillible d'une église infaillible; plus
d'église infaillible, partant plus de dogme; que pourrait être,
en effet, le dogme sans l'infaillibilité?

L'arbitraire de cette définition, que Harnack emprunte à

l'histoire, saute aux yeux. Lüdemann remarque avec beaucoup
de justesse que la naissance même, l'origine de l'histoire des

dogmes, implique l'abandon de la définition donnée par
Harnack. L'histoire des dogmes est d'origine fort récente; elle est
la fille du libéralisme théologique du dix-huitième siècle ;

elle a été un des facteurs les plus puissants pour délivrer le

protestantisme du joug des anciens dogmes. Aussi nous
rappelons-nous les cris d'effroi qu'on poussa parmi nous, à droite,
dès qu'on entendit parler d'une histoire des dogmes Elle ne

se propose qu'un but : justifier l'abandon du dogme ecclésiastique

lui servant de point de départ, en montrant historiquement

le caractère fictif de cette notion officielle et ecclésiastique

du dogme. Dès qu'on accepte l'ancienne définition du

dogme, il est évident qu'il ne peut plus être question d'en
faire l'histoire. D'après la conception que Rome et M. Bonifas

ont du dogme1, il n'a pas d'origine, de date; il ne peut non

1 Notre premier article a été dénoncé aux admirateurs de M. Bonifas

par un écrivain doué d'une perspicacité rare, il faudrait dire d'une
seconde vue. Il aboutit ainsi à ne pas voir dans notre étude ce qui s'y
trouve fort clairement et à y découvrir ce qui ne saurait s'y trouver.

D'après M. Doumergue, nous nous serions rendu coupable d'une grande
confusion en supprimant quatre mots. Selon M. Bonifas, l'Eglise poursuivrait

d'une double manière son travail dogmatique. « Dans la première
manière elle se contente d'affirmer les faits et les vérités révélées du

salut, tels que nous les donnent les Saintes Ecritures, sans y rien ajouter.
Elle n'explique pas, elle constate; elle ne discute pas. elle affirme; elle
ne définit le fait ou la vérité dont il s'agit que dans la mesure où cela
est indispensable pour l'énoncer. >

Peut-on voir une œuvre de systématisation, un travail dogmatique,
dans ce pur témoignage rendu par l'Eglise aux faits bibliques,
« tels que nous les donnent les Saintes Ecritures, sans y rien ajouter »

Aussi longtemps que l'on s'en tient là, la dogmatique et l'histoire des

dogmes n'ont pas encore commencé. On se borne a prêcher l'Evangile. A



368 J.-F. ASTIÉ

plus s'être développé ; il ne saurait avoir d'histoire. Cost là

ce qui résulte évidemment de la façon dont Rome et les théop-
neustes protestants envisagent le dogme. Parler d'une his-

quoi bon nous parler de deux manières dans la formation du dogme, l'une
dans laquelle on ne le forme nullement, puisqu'on se borne à prêcher
l'Evangile, et l'autre dans laquelle on le forme réellement, en y ajoutant
le travail de la réflexion?

Nous avouons ne rien comprendre à l'assertion suivante de M. Bonifas :

« Dans le premier cas (celui qui vient d'être signalé), le dogme
ecclésiastique se confond jusqu'à ne faire qu'un avec le fait de la vérité révélée.

On peut l'accepter ou le rejeter; on ne peut le modifier: ce serait le

détruire. » Mais, vous en convenez vous-même, à cette première phase
antérieure à tout travail de réflexion, il n'existe pas encore, le dogme
ecclésiastique. Comment pouvez-vous donc affirmer qu'il se confond
jusqu'à ne faire qu'un avec le fait ou la vérité révélée ''¦ Nous ne possédons

encore qu'un seul terme, la vérité réyélée ; il ne peut donc être question
de la mettre en rapport avec quoi que ce soit. Dans cette première phase

antédogmatique, « le développement et le progrès consistent en ceci que
l'Eglise proclame des faits ou des vérités qu'elle n'avait pas encore mis

en lumière. » Si nous comprenons bien, toHt ce premier travail, qui n'a
rien de dogmatique, se bornerait à exposer les faits bibliques d'une façon

plus complète, plus harmonique. En tout ceci, encore, nous ne savons
découvrir aucun travail dogmatique proprement dit: l'histoire des dogmes

n'a pas commencé; on n'est pas sorti de la simple prédication.
Mais attendons. Nous voici enfin à la seconde phase : « Dans le second

cas, le dogme ecclésiastique est un progrès de la réflexion humaine. 11

contient une formule théologique, contestable et variable comme tout ce

qui est humain et qu'il faut distinguer avec soin des données immuables
de la révélation qui en sont le point de départ et le contenu essentiel.

En quoi va donc consister ce développement du dogme M. Bonifas

nous l'explique: «11 y a progrès, lorsque cette formule suppose une
observation plus exacte des faits; lorsque les divers éléments de la vérité dont
il s'agit sont énumérés et analysés d'une manière plus complète; lorsqu'on
fait a chacun, d'une manière plus équitable, la place qui lui appartient ;

lorsqu'on saisit et qu'on exprime mieux Venchaînement organique de ces

faits, le lien et l'harmonie de ces vérités entre elles; enfin, et d'une
manière plus générale, lorsque la formule scientifique devient plus précise,
plus exacte, plus transparente, lorsqu'elle serre de plus près le fait ou la
vérité qu'elle exprime. »

C'est nous qui avons souligné afin de bien faire ressortir le caractère
exclusivement formel de cette prétendue formation du dogme: bien
observer, analyser et énumérer, faire à chaque élément la place qui lui
revient, exprimer l'enchaînement organique, arriver à être plus précis, pins



LA FIN DES DOGMES 369

toire des dogmes, c'est donc dire ouvertement qu'on a déjà

rompu avec l'ancienne notion. Pour celui qui se place sur le

terrain de la science moderne, les dogmes ecclésiastiques du

exact, plus transparent. Qu'est-ce là autre chose que manipuler extérieurement,

par les procédés de la logique formelle, des données bibliques
demeurant toujours identiques, comme on manipule à nouveau les cartes,
toujours identiques, avant de commencer une partie nouvelle? Nous ne
saurions voir en tout cela aucun travail d'assimilation des données bibliques

par la conscience chrétienne. Ces prétendus dogmes sont déjà tous
contenus dans la Bible; on se borne à les systématiser de diverses façons

Si l'histoire du dogme consistait à renouveler sans cesse ces parties
d'échecs dans le cours des siècles, — nous en avons déjà convenu sans

peine — M. Bonifas et Rome auraient une histoire des dogmes, une
histoire de choses ne changeant jamais, une histoire purement extérieure. Nous
l'avons dit et nous le répétons: quand on entendait ainsi les choses,

l'histoire des dogmes comme science n'était pas née ; on se bornait à parler
plus modestement d'une histoire de la dogmatique et de l'exégèse, des

explications plus ou moins heureuses des passages de l'Ecriture et des

tentatives faites pour systématiser le tout, immuable dans ses parties.
Or — et c'est ici l'essentiel — la méthode de M. Bonifas ne lui permet

pas d'en concevoir, d'en pratiquer d'autre. En voyant dans les données

bibliques, — et nous l'avons surabondamment prouvé par de nombreuses

citations, — non seulement une dogmatique définitive et de droit divin,
mais toute une ontologie, une métaphysique, M. Bonifas coupe les ailes à

l'histoire des dogmes. « Dieu, dit-il, explique aux écrivains sacrés le plan
du salut et leur révèle tout le conseil de son amour. Il les met en quelque

sorte dans la confidence de ses desseins miséricordieux. Il leur donne,

pour ainsi dire, le mot du drame qui se joue dans l'histoire et le sens de

chacun des faits qui la composent et qui s'y rattachent. » Après cela il ne
reste plus qu'à tirer l'échelle. L'histoire des dogmes dûment éconduite
est réduite à étaler la longue galerie des extravagances que l'intelligence
humaine a émises en s'occupant de religion. M. Harnack a suffisamment
relevé cette science éminemment protestante du discrédit dont M.
Bonifas et M. Doumergue l'ont frappée.

Après la grande pièce, convient-il de dire quelques mots de la petite
qui, aux yeux de notre contradicteur, pourrait bien ne pas avoir été
l'accessoire? Pour élever le débat et le populariser, M. Doumergue a intitulé
sa protestation : Un article contre François Bonifas, transformant ainsi
ces grosses controverses de théologie et de métaphysique en une pique
personnelle entre deux professeurs qui ne se sont jamais vus ni connus et
dont l'un est décédé depuis plusieurs années, déjà en 1878!! Notre article

est ainsi devenu quelque chose comme un attentat à la mémoire de

M. Bonifas, que son successeur s'est cru appelé à venger. « 11 y a des

THÉOL. ET PHIL. 1891 24



370 J.-F. ASTIÉ

passé ne peuvent jamais être autre chose que ceci : des essais
de solution de certains problèmes théologiques qui, entre
beaucoup d'autres, par suite des besoins de l'Eglise, ont acquis
dans le cours de l'histoire une plus grande importance. Quelle
est une des missions capitales de l'histoire des dogmes? C'est
de montrer qu'en fait elle a échoué, cette tentative de mettre
un terme au développement subséquent de la théologie, en

présentant certaines solutions officielles comme définitives
infaillibles.

Les dogmes ayant une histoire, on n'en saurait plus donner
à l'avenir la même définition que par le passé. Sans cela le

protestantisme ne pourrait plus prétendre avoir des dogmes
puisqu'il n'a plus d'Eglise infaillible. Mais cela l'empêchera-
t-il d'avoir des dogmes, des formules intellectuelles au moyen
desquelles les fidèles chercheront à se rendre compte de la
foi dont ils auront commencé par vivre? Sans doute, ces

formules ne seront plus nécessaires, infaillibles, définitives.
Mais le beau malheur! N'est-ce pas l'heureuse condition de tout
ce qui vit et se meut de changer, de se modifier sans cesse
Du reste, Harnack lui-même est loin de méconnaître l'importance

capitale de. la doctrine ; il proteste avec la dernière énergie

contre les hommes qui en font peu de cas. C'est là, selon

lui, un programme qui rappelle le catholicisme, l'attitude des

franciscains et d'Erasme. « S'il était permis, dit-il, de pactiser
avec la vérité, il faudrait de beaucoup préférer l'ancien dogme

mémoires bénies, qu'il est un honneur de respecter. Comment ne serait-
il pas un devoir de les défendre? » s'écrie M. Doumergue. Tout cela à

propos de la question de savoir si la notion que M. Bonifas donne du

dogme implique ou non la possibilité d'en faire l'histoire!! Nuirait-on au

sérieux des débats en mettant en quarantaine certaine rhétorique? Nous

ne marchandons à M. Bonifas aucune des vertus chrétiennes que tous ses

amis et connaissances lui accordent à l'envi; mais tout le bien que l'on
dit de sa personne, auquel nous croyons sans difficulté, ne saurait prouver

que son Histoire îles dogmes soit un chef-d'œuvre à la hauteur des

progrès de la science, comme on semble le croire dans mainte paroisse
du protestantisme français. En serait-on à croire qu'un excellent chrétien
soit incapable de produire un livre sans valeur scientifique? Sera-t-on
condamné à rappeler la Théopneustie et tel ouvrage sur le Pentateuque
né ä peu près à la même date?



LA EIN DES DOGMES 371

à cette indifférence doctrinale qu'on nous prêche. Cette

indifférence nous conduit infailliblement au catholicisme ; elle est

aussi hostile que possible au christianisme évangélique. En

fait, tout revient à la vraie doctrine de Dieu comme père de

notre Seigneur Jésus-Christ. A ceux donc qui posent le

dilemme : ou bien le vieux dogme ou purement et simplement le

christianisme pratique, il faut répondre : ni l'un ni l'autre. La

foi évangélique ne connaît que des doctrines qui sont en même

temps des sentiments ; et ceux-ci constituent, d'après Luther,
le christianisme lui-même » (p. 744.) On ne saurait remettre
d'une main plus ferme la doctrine à la place subordonnée, il
est vrai, mais capitale qu'on avait d'abord paru vouloir lui
enlever. L'auteur lui-même ne nous engage-t-il pas à formuler
des doctrines nouvelles dans la dernière page de son livre
déjà citée? N'est-ce pas là proclamer la nécessité absolue des

nouveaux dogmes, l'obligation de travailler à une dogmatique

nouvelle, puisée dans les préoccupations, dans les besoins
de l'heure présente, en ayant la foi vivante comme flambeau

pour nous diriger dans ce labyrinthe Et si nous formulons
ces dogmes nouveaux n'auront-ils pas nécessairement une
histoire comme ceux du passé? A propos de la proclamation
du dogme de l'infaillibilité, Harnack se demande si un jour
elle ne pourrait pas tourner à fin contraire. « Pourquoi ne

surviendrait-il pas un pape, se demande-t-il, qui userait de sa

propre infaillibilité personnelle pour débarrasser peu à peu
l'Eglise du lourd fardeau du passé, du joug du moyen âge et

du inonde antique? Ce serait là un revirement comme l'histoire

en présente maint exemple. Qui sait? La constitution
Pastor œternus pourrait peut-être devenir le point de départ
d'une époque nouvelle dans le catholicisme. Le dogme du

moyen âge, déjà insignifiant, disparaîtrait toujours plus; du

culte du cœur de Jésus, de la piété vivante des fidèles, surgirait

une foi nouvelle qui se formulerait sans peine. Du sein

du complet nivellement ecclésiastique, imposé par le dogme

nouveau, — car, que peuvent être aujourd'hui un évêque, un

archevêque, en face du pape? combien plus d'importance
possède au contraire un laïque enflammé de zèle pour son église



372 J.-F. ASTIÉ

— ne surgira-t-il pas peut-être un christianisme vivant et

catholique comme l'Eglise n'en a jamais encore vu de pareil? Il
se pourrait qu'à la suite de ce développement, le pape lui-
même trouvât un expédient pour se dépouiller de la fausse

dignité divine dont il a été affublé, comme au seizième et au

dix-septième siècle on a trouvé moyen de se délivrer de la

sainte tradition. » (p. 640.)
Voilà que Harnack lui-même admet la possibilité d'un

nouveau développement du dogme, une évolution, c'est-à-dire
une histoire et cela dans le sein de l'Eglise même où tout doit
paraître arrêté, cristallisé, pétrifié pour jamais Pourquoi donc

ce privilège d'une formation, d'un développement nouveau du

dogme serait-il interdit au protestantisme qui par nature est
le mouvement et la vie, la libre possibilité de tous les

développements

Un développement du dogme n'est pas seulement possible
chez nous, il est indispensable, de toute première nécessité.
M. Harnack nous l'a suffisamment montré: en se livrant sous

nos yeux à l'anatomie de l'ancienne dogmatique, il nous a fait
voir qu'elle a fait son temps. La piété pratique à elle seule,
il en convient, est insuffisante. Quelle autre alternative nous
reste-t-il donc qu'un nouveau développement du dogme, à

moins que nous soyons condamnés à nous abîmer définitivement

dans le latitudinarisme absolu, l'absence d'élément
intellectuel, qui caractérise à un si haut degré le marasme de

l'heure actuelle C'est là un dénouement auquel ne saurait
se résigner un vrai croyant. L'Evangile dépouillé de toutes les

enveloppes artificielles et étrangères dans lesquelles il a été

comme emmaillotté, il faut dire garotté, doit posséder encore
toute sa fécondité primitive et sa force de germination. M.
Harnack a prononcé avec une autorité incomparable le mot de la

situation : « Sors dehors... ; déliez-le et laissez-le aller. » Il ne
saurait manquer d'être entendu. Pourquoi l'Evangile qui a

bien provoqué un développement dogmatique dans le sein du
monde grec, qui lui était à divers égards si contraire, serait-il
à tout jamais frappé de stérilité, alors qu'il se trouverait placé
dans son vrai milieu homogène, dans notre civilisation qui, en



LA FIN DES DOGMES? 373

dépit de toutes nos misères, est bien sa fille authentique et qui
le réclame par toutes ses meilleures aspirations? On ne flatte
nullement notre époque en affirmant qu'intellectuellement
parlant, elle est plus chrétienne que les jours qui virent
les grands conciles, alors que l'atmosphère entière était
surchargée des miasmes du paganisme. C'est aujourd'hui seulement,

après dix-neuf siècles, que l'Evangile est enfin placé
dans un milieu qui lui est approprié. Pourquoi, après avoir levé

sur le chemin pierreux et au milieu des épines qui ont crû et

l'ont étouffée, la semence ne germerait-elle pas, alors qu'elle a

enfin trouvé la bonne terre Il y va de l'avenir de la religion
et de la civilisation. C'est en vain qu'on chercherait à oublier
les problèmes religieux les plus brûlants pour se jeter exclusivement

dans les questions sociales. Qu'on fasse ceci, sans

négliger cela. Mais qu'on ne se flatte pas de l'illusion de pouvoir

être à la hauteur de la tâche actuelle, en prêchant une
piété exclusivement pratique, c'est-à-dire sans pensée, sans

élément intellectuel, sans charpente rationnelle. D'abord, sous
le règne d'une ignorance prolongée, qui n'aurait rien de sain,

on verrait reparaître, comme une végétation luxuriante, toutes
les [erreurs du passé dans lesquelles on admirerait des

nouveautés. Si les théologiens et les pasteurs négligeaient
entièrement le dogme, le rationalisme n'y perdrait rien. Les

cuisinières, les prétendus représentants de la simplicité de la foi,
les évangélistes et les colporteurs enrégimentés par des Natha-
naëls apocryphes, en feraient de plus belle. Et ils n'auraient
pas tort, car il est de toute impossibilité de ne pas penser à

propos de ce qu'on croit.
La piété exclusivement pratique est comme ces plantes

grimpantes : privez-les de leur appui indispensable, elles s'affaissent

sur elles-mêmes; elles traînent à terre et ne portent pas
de fruits. Après avoir accepté des tuteurs des mains du monde
juif et du monde grec, l'Evangile est enfin condamné à en tirer
un de lui-même, de son propre sein, de ses moelles les plus
profondes. Le sentiment chrétien, qui est bien le premier
facteur, sous peine de tourner à l'aigre, à la fantaisie subjective,
a besoin d'une raison chrétienne pour lui donner du ton, lui



374 J.-F. ASTIÉ

prêter de la tenue. Hors de ces conditions nous ne tarderions
pas à nous traîner dans les ornières de ce pélagianisme
vulgaire et commode qui régnait au commencement du siècle et

auquel les hommes du Réveil ont eu le mérite de mettre un
terme, en faisant briller à nos yeux un idéal plus relevé. Ils
ont voulu purifier le sentiment chrétien ; à nous la tâche plus
ardue de rendre notre dogmatique religieuse. Rien de plus
pressant, sous peine de voir l'Evangile de Jésus-Christ, qui nous
a donné l'idéal du sermon sur la montagne, descendre au

niveau du culte médiocrement puritain et ascétique du Dieu des

bonnes gens. La piété exclusivement pratique, sevrée de tout
élément intellectuel, finirait avant peu par devenir étonnemment
débilitante. Ses adeptes finiraient par rappeler l'impuissance
physiologique et intellectuelle de quelques habitants déshérités

des vallées de la Suisse que l'absence d'une dose
suffisante d'iode, dit-on, dans l'organisme, réduit à la plus pitoyables

des conditions. Il n'y aurait plus de place que pour les

bruyants bataillons de l'Armée du Salut ou pour la piété de boudoir,

pour le ritualisme parfumé qui ronge déjà mainte église
anglicane, avec ses confessions auriculaires, ses messes basses,
l'adoration béate du saint sacrement et autres emprunts au

catholicisme déjà fétichiste. En un mot, nous aurions la
recrudescence de ce sacramentalisme dont Luther a laissé subsister
le germe dans le protestantisme. Privé de toute action sur la

partie virile et vivante de la population et ayant perdu sa

saveur, le christianisme aurait abdiqué. Ne pouvant plus songer
à reprendre le gouvernement des esprits dans une société qui
lui aurait définitivement échappé, il prendrait rang parmi les

nombreuses superstitions dont l'histoire des religions nous offre
la curieuse galerie. Le mot de Schleiermacher deviendrait alors
aussi pour nous d'une réalité saisissante. «On a pu voir à toutes
les époques, dit-il à la première page de ses célèbres Reden,

peu d'hommes comprendre la religion et des millions jongler
de diverses façons avec les oripeaux dont, non sans sourire,
elle se laisse bénévolement affubler. » Elle a heureusement de

temps à autre, dans les grandes époques créatrices, de ces
retours vigoureux qui, trompant toutes les prévisions, renversent



LA FIN DES DOGMES 375

les espérances de ses adversaires occupés à sonner son glas

funèbre, mettent en fuite ses faux amis, et retrempent la foi,
le courage de ses rares disciples pour marcher triomphants à

de nouvelles conquêtes.
Nous demandons pardon à M. Harnack d'avoir laissé entrevoir

de si tristes perspectives à l'occasion de son chef-d'œuvre.
Nul plus que le professeur de Berlin ne déplorerait une telle
issue, un tel dénouement de l'histoire des dogmes. Il se pourrait

qu'en tout ceci je ne lui eusse cherché qu'une querelle de

mots à laquelle il aurait prêté le flanc, faute de s'être suffisamment

expliqué. Nous avons déjà cité des passages dans lesquels
il donne évidemment des gages à la possibilité du développement

du dogme, même dans l'avenir. Ailleurs, tout en admettant
la possibilité d'un nouveau cycle dogmatique, il semble vouloir

renvoyer à d'autres cette partie positive de la tâche. Il n'a voulu
être qu'historien et historien excellent. Nous aurions eu le tort
de vouloir en faire en outre un dogmaticien, ce dont il se
défend avec une exquise modestie : nous pourrions donc être
d'accord au fond : c'est la condition indispensable pour discuter.

Nous sommes d'accord aussi avec un autre professeur de

Berlin qui vient de traiter le même sujet1. Le docteur Kaftan

qui pourrait bien appartenir à la même école que Harnack,
tout en occupant un compartiment particulier, proclame les

mêmes résultats négatifs, mais il insiste fortement sur la nécessité

absolue de substituer un nouveau dogme à l'ancien qui a

fait son temps, ce Nous entendons prendre au sérieux, dit-il, la
tâche qui nous est imposée : elle consiste à faire prévaloir dans

toute doctrine le point de vue de la foi avec la dernière
conséquence. Il ne doit y avoir aucune proposition qui ne rende
compréhensible la vérité que Dieu nous a donnée dans ses rapports
avec l'homme intérieur, la foi personnelle et la vie; aucune
proposition dont nous ne puissions montrer, dont nous ne
puissions affirmer, enseigner : tu dois te l'assimiler par la foi et si

tu ne te l'assimiles pas, jamais elle ne sera ta propriété intime.
Ce n'est que lorsque cette assimilation aura eu lieu que l'on

1 Brauchen wir ein neues Dogma Neue Betrachtungen über Glaube und
Dogma von D. Julius Kaftan, Professor der Theologie in Berlin. 1890.



376 J.-F. ASTIÉ

pourra affirmer que la mission que nous a imposée la Déformation

de fonder une dogmatique aura enfin été réalisée. Quand
ce but sera atteint, alors nous aurons notre dogme, le dogme
de l'Eglise évangélique, c'est-à-dire comparé avec l'ancien,
un nouveau dogme, une autre formule de la vérité accordée à

la foi. Ce n'est qu'à cause de cette nécessité, dont il vient d'être
question, que nous avons dit: il nous faut un nouveau dogme.
11 est réclamé par une meilleure connaissance de l'Ecriture
dont nous sommes redevables à la Réformation qui a ouvert
la voie pour y arriver. C'est ce que réclame le point de vue de

la foi auquel l'Eglise évangélique se place et qu'elle ne saurait
renier, sous peine de se renier elle-même. Qu'est-ce donc qui
nous a fait insister sur la nécessité d'un nouveau dogme? Ce

n'est ni un besoin obscur d'arriver à mieux savoir ou notre

propre sagesse, mais bien la fidélité à la foi des pères, la
fidélité à l'Eglise que nous avons pris l'engagement de servir.»

On invoque en faveur du dogme du passé le respect pour
l'histoire et la foi à la présence du Saint-Esprit dans l'Eglise.
Mais l'histoire ne formerait-elle pas un tout, un ensemble, un
organisme dans lequel les membres divers sont en correspondance

parfaite? Après avoir rompu avec la hiérarchie et lui
avoir substitué la démocratie ecclésiastique, quel droit aurions-
nous de réclamer au nom de l'histoire le maintien des dogmes
nés d'un milieu si différent du nôtre? — Il est encore plus
étrange d'invoquer en faveur du passé la présence du Saint-

Esprit dans l'Eglise S'imaginerait-on peut-être que la direction

du Saint-Esprit n'ait porté que sur la doctrine, pour qu'il ne

lui fût apporté aucune atteinte sérieuse, tandis que, dans tous
les autres domaines, le péché et l'erreur auraient pu se donner
libre carrière? Que répondriez-vous au catholique qui vous

reprocherait d'avoir rompu avec le passé, et d'avoir ainsi renié
la foi au gouvernement de l'Eglise par Dieu? Ce n'est pas à

la doctrine seule qu'il convient de regarder, mais au tout, à

l'ensemble. On est alors amené à reconnaître que le christianisme

s'épanouit dans son ensemble en phases diverses qui se

succèdent les unes aux autres. Le christianisme évangélique
est la phase supérieure, et, pour quiconque possède le sens



LA FIN DES DOGMES? 377

historique, ce christianisme s'accorde avec l'Evangile primitif.
C'est l'histoire entière de l'Eglise qui constitue notre

passé ; à aucune époque la direction divine n'a fait défaut. Mais

ce n'est pas à dire que les résultats atteints par une époque
puissent à la longue être transmis aux périodes suivantes, sans
modification aucune. On ne peut pas plus l'affirmer du dogme

que de rien d'autre. Que nous enseignent donc l'histoire et la
foi en la direction providentielle de l'Eglise? Non pas que l'ancien

dogme est immobile et immuable, mais bien qu'il nous
faut un nouveau dogme. Le fait incontestable de la rupture du
christianisme évangélique avec le passé à tant d'égards, réclame

une rupture correspondante dans le domaine de la doctrine.
Le dogme catholique ne saurait nous convenir ; il a été
formulé en vue de circonstances à tous égards différentes des

nôtres. « Ce qu'il nous faut c'est un enseignement, une
doctrine qui soit capable de placer notre foi en communion vivante
avec Christ et de nous y maintenir. Ce qui nous fait parler ainsi

ce n'est ni une sagesse à l'usage des professeurs, ni une haute

spéculation chargée de nous bercer dans les heures de loisir
et de rêverie : c'est la vérité révélée, dans ses rapports avec la
foi, qui nous oblige à tenir ce langage. » (p. 48.)

Notre église a tenté de s'approprier l'ancien dogme traditionnel.

L'essai a duré des siècles. Il a décidément échoué. On a

fini par voir que le vieux dogme avait fait son temps; on n'a

vu surnager dans le rationalisme, comme épave du naufrage,

que quelques idées fondamentales de la foi chrétienne, sous le

nom de « christianisme rationnel». La réaction de la romantique

est survenue. Sous son étendard, la foi des pères
renouvelée a aussi travaillé à la restauration de l'ancien dogme.
A quoi tous ces efforts ont-ils abouti A peine se réjouissait-on
de la complète et définitive réconciliation de la foi et de la

science, que la catastrophe éclatait. Strauss, dont le nom est

encore dans toutes les bouches, l'a plus que personne précipitée.

Il est devenu de la dernière évidence que le sort de la

pure doctrine évangélique, dont nous sommes redevables à

Luther, devait, à tout prix, être séparé du vieux dogme. Mais

pour en venir là, il nous faut un nouveau dogme, sans cela la



378 J.-F. ASTIÉ

foi se perdra pour aller aboutir à cet idéalisme nébuleux qui
s'appelle le christianisme sans dogmes.

Nous le disons bien haut, nous tenons fermement à la foi
des pères : nous nous maintenons de pied ferme sur le fondement

que Dieu lui-même a posé, sur la parole de Christ, sulla

Sainte Ecriture qui rend témoignage de lui; nous ne voulons

rien abandonner, pas même un trait de lettre de la vérité
salutaire qui a été accordée à la foi. C'est justement pour cela,
et non malgré cela, que nous affirmons que l'Eglise évangélique
a besoin d'un dogme nouveau. Nous avons les yeux grands

ouverts; nous essayons d'embrasser l'histoire entière et de

profiter de ses leçons; nous croyons fermement que Dieu la

dirige et que par son moyen il a quelque chose à nous dire pour
notre instruction. C'est pour toutes ces raisons-là et non malgré

ces raisons, que nous affirmons que l'Eglise évangélique a

besoin d'un dogme nouveau.

(La fin prochainement.)


	La fin des dogmes? [suite]

