Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIN DES DOGMES?

PAR

J.-F. ASTIE!

Luther.

Et Luther que fera-t-il donc? Gest ici que M. Harnack se
montre singulierement hardi, original; ajoutons méme para-
doxal. Il a la plus profonde sympathie pour le réformateur de
la premiére période, mais il rejette toute 'ceuvre dogmatique
proprement dite. Luther occupe la méme position tragique
qu’Augustin. D'une main il renverse le vieux dogme, et sous ce
rapport il fait une ceuvre immortelle ; mais (ne s’apercevant pas
gu’il a plus raison qu’il ne pense) il se livre bientdt au travail
stérile de restaurer ce qu’il vient de renverser ! Nous savons
olt en était la théologie au début du seizieme siecle. Arrive le
moine de \Vittemberg, le plus conservateur des hommes, qui,
dans son premier élan, renverse tout 'échafaudage intellectucl
de la vieille dogmatique déja discréditée, pour lui substituer
la foi seule, la vie, ’Evangile de saint Paul. Il y eut un ns-
tant ol Luther parut vouloir grouper toutes les forces vives de
son époque autour de sa puissante individualité et les entrainer
a des conquétes glorieuses. Mais cet épisode, plein de si belles
promesses, ne dura que de 1519 4 1523. Ce furent 1 les plus
beaux joursde la Réformation. Malheureusement les promesses
de ce printemps magnifique ne sont pas suivies d’un été et d’un
automne correspondants. Vers 1520, Luther se dépasse lui-

! Voir Revue de théologie, livraisons de janvier, mars et mai 1891.



LA FIN DES DOGMES? 353

méme ; il est le porteur d'un monde nouveau, en remettant en
honneur I’Evangile de saint Paul, tombé dans le plus étrange
oubli. Il est grand, irrésistible, prét & tout transformer, parce
qu’il fait consister la connaissance de Dieu en I’Evangile, parce
qu’il rétablit, en religion, le droit souverain de la religion.
Constatons bien ce mouvement de recul dans I'ceuvre réfor-
matrice avant d’en signaler les conséquences et les causes. Tout
en arrachant la religion aux serres de l'ecclésiasticisme et du
moralisme du moyen age, au joug d’Aristole et des scolasti-
ques, Luther ne s’apercoit pas qu’il faudrait remonter plus haut
encore : « Quel merveilleux enchainement de choses! s’écrie
Harnack ; le méme homme qui a émancipé I’Evangile de Jésus-
Christ du joug de ’ecclésiasticisme et du moralisme, a fortifié
la puissance qu’ils avaient déja exercée sur lui sous la forme
de l'antique foi catholique! Il a fait plus; & ces formules ou-
bliées depuis des siécles, Luther a prété de nouveau un sens
et une importance pour la foi! Depuis Athanase, aucun théclo-
gien n'a rendu le dogme de la divinité de Christ plus vivant
pour la foi que Luther ! Depuis Cyrille, nul n’a, comme le moine
de Wittemberg, trouvé sa consolation dans le mystére des deux
natures de Christ. «J’ai, s’écrie-t-il, un protecteur plus puis-
» sant que tous les anges: il est couché dans une créche, sur
» les genoux d’une vierge, mais il siége en méme temps & la
» droite de Dieu, le Pére tout-puisssant. » Aucun mystériolo-
gue de l'antiquité n’a célébré avec plus de conviction, de bon-
heur, la nourriture céleste offerte dans la sainte céne. Le ré-
formateur allemand a redonné la vie aux dogmes du christia-
nisme grec. S1 jusqu’a aujourd’hui les formules de Nicée et de
Chaleédoine exercent une influence vivante sur la foi protes-
tante — et pour elle exclusivement — c’est a Luther que nous
en sommes redevables. C’est dans le sein du protestantisme
qu’on les défend encore, ou qu'on les combat, et que les hom-
mes qui les repoussent en apprécient la valeur relative. Dans
les églises catholiques, elles sont comme un champ laissé en
jachére. Il ne faut pas se le dissimuler, Luther a restauré le
vieux dogme de I’Eglise grecque. L’Evangile est bien pour lui
une sainte doctrine, contenue dans la parole de Dieu, une doc-

THEOL. ET PHIL. 1891, 23



354 J.-F. ASTIE

trine qui peut étre apprise, & laquelle il faut se soumettre: De
his articulis, dit-1l, nulla est inter nos et adversarios (les ca-
tholiques) controversia.... De hoc articulo (I'office de 'ceuvre
de Christ) cedere aut aliquid contra illum largiri aut permit-
tere nemo piorum potest. »

Harnack s’attache & faire ressortir I’étrange role que Luther
joue dans 'histoire des dogmes. Il les renverse tous en leur
substituant ’Evangile, la religion religieuse qui leur a servi
de prétexte ou de point de départ. Mais le réformatear n’a
pas clairement conscience de cette ceuvre révolutionnaire qu'’il
accomplit et qui consiste & rendre le dogme inutile. Aussi res-
taura-t-il la dogmatique métaphysique et spéculative des Grecs,
alors qu’il lui enléve toute raison d’étre, en remontant direc-
tement & I’Evangile.

Grace & cette tergiversation, dont i1l ne se doute pas, Lu-
ther est divisé avec lui-méme par une contradiction interne :
il devient ’ennemi de ses amis, et 'ami de ses ennemis; il se
rapproche du catholicisme, auquel il fait des emprunts, pour
combattre avec acharnement les fils les plus authentiques de la
Réformation. A la suite de quelques historiens récents, M. Har-
nack se montre équitable et impartial & l'’endroit des anabap-
tistes. « L’attitude injuste, dit-il, prise par les chefs de la Ré-
formation a4 'égard des enthousiastes est incontestable. Elle
a infligé aux premiers les pertes les plus graves. Que de choses
ils auraient pu apprendre de ces sectaires, objet de mépris,
bien que les réformateurs dussent repousser les idées fonda-
mentales du parti. Il est incontestable que heaucoup d’anabap-
tistes ont mis un terme, d’'une main plus ferme, & la magie des
sacrements;— avec combien plus de pureté, de bonheur, ils ont
déterminé la valeur de la parole écrite; ils ont saisi avec infini-
ment plus de justesse le sens de certains passages de ’Ecriture
et pratiqué une plus saine exégése; ils ont plus hardiment tiré
bien des conséquences dans la question trinitaire et christolo-
gique ; quelques-uns se sont prononceés avec infiniment plus de
décision en faveur de la liberté extérieure, conséquence de la
liberté intérieure. Ici encore on s'écrie avec complaisance :
Timeo Danaos et dona ferentes ; et il est hors de doute qu'en



LA FIN DES DOGMES? 355

général les présuppositions d’ol partaient ces sectaires étaient
dans la régle étrangéres a4 celles des évangéliques. Mais nul
n’est dispensé de rendre & la vérité la justice qui lui est due
parce que c’est un adversaire qui la présente et la recommande
par de mauvaises raisons. Il y a plus. Bien des exigences de
ces enthousiastes étaient un fruit de la culture séculitre, de la
science qui, deéji au seizieme siécle, avalent conquis une cer-
taine indépendance. Mais c’est un déplorable endurcissement
théologique—- devant lequel aujourd’hui on s’inclire de nou-
veau sans pudeur — qui fait croire qu’il convient simplement
d’ignorer les connaissances de ce genre. Les réformateurs sont
a bien des égards restés fermés & la culture séculiére, quand
elle touchait aux articles de foi. Sous ce rapport ils se sont mon-
tres des hommes du moyen age; ils ont écarté le grave pro-
bléme du rapport dela révélation et de la raison, laissant le soin
de le résoudre au siécle suivant qui s’est trouvé moins encore &
la hauteur de sa téiche, faute d’étre suffisamment fondé dans la
fol évangélique. Réussit-on & justifier entierement la conduite
des réformateurs en montrant que la moindre concession faite
aux connaissances des enthousiastes aurait amené ’échec de
la réformation, cela ne changerait rien au fait suivant: La ré-
formation, en ensevelissant sous le mépris et la haine bien
des connaissances meilleures que 'époque posseédait déja, s’est
rendue responsable des crises subséquentes du protestantisme.
[’Eglise de France a écrasé les Huguenots et les Jansénistes ;
en échange, elle a eu les athées et les jésuites. La Réformation
allemande en bannissant les enthousiastes s’est mis sur les bras
les rationalistes et les positivistes modernes. » La citation est
longue, mais peut-étre nous le pardonnera-t-on en faveur des
idées originales qu’elle renferme. Et puis, c¢’est une réparation
envers des sectaires exaspérés qui, aux yeux de I’histoire im-
partiale, ne paraissent pas avoir eu tous les torts. Puisse ce
témoignage, tombant de haut, contribuer & calmer les nerfs de
tel bibliciste, je vous prie, (ui voit rouge et ne se possede plus
al'idée du plus modeste plongeon, ou de la moindre bai-
gnoire.

Lorsque, aprés avoir repoussé les enthousiastes, on a di for-



356 J.-F. ASTIE

muler positivement sa propre doctrine, on est tombé dans de
grossiéres inconsequences.

Harnack fait voir que le baptéme des enfants est en flagrante
contradiction avec la doctrine luthérienne sur les sacrements.
Dés qu’'on maintient le principe évangélique et luthérien: la
grace et la foi sont inséparables (Grand catéchisme, IV, s.,
absente fide baptismus nudum et inefficax signum tantum
modo permanet), le baptéme des enfants n’est pas un sacre-
ment, mais purement et simplement une cérémonie ecclésias-
tique. Veut-on en faire un sacrement, au sens rigoureux du
mot, il faut alors abandonner le principe évangélique qui
vient d’étre rappelé. On ne saurait échapper & ce dilemme ni
en renvoyant 4 la fol des parrains, des parents, etc. (comme
Luther I'a fait au début), — c’est 14, en effet, la pure forme de
la foi implicite, fides implicita, — ni en admettant que la foi
est donnée dans le baptéme, car une foi inconsciente appar-
tient & un genre presque tout aussi mauvais que la fides im-
plicita. De sorte que pour rester fidele au principe évangé-
lique, il fallait ou bien renoncer au baptéme des enfaunts,
commme ’Eglise romaine a fini par renoncer & la communion
donnée aux enfants, ou bien déclarer qu’il n’est qu'une pure
cérémonie ecclésiastique, ne devant obtenir que plus tard son
vrai contenu. Mais on n’a fait ni 'un ni 'autre. Au contraire,
Luther a conservé le baptéme des enfants comme le sacre-
ment de la nouvelle naissance et, tandis qu’il n’y fallait voir
tout au plus qu’un symbole de la grace future, il I’a présenté
comme un acte effectif. En le faisant on est revenu, sans s’en
douter, & la doctrine de 'opus operatum; on a violemment
séparé la grice de la foi. Lorsque plus tard la conscience pro-
testante parla trop haut contre I'absurde supposition qu’il ptt y
avolr nouvelle naissance sans qu'on en ait conscience, I'échap-
patoire & laquelle on eut recours fut presque pire que ’einbar-
ras auquel il s’agissait d’échapper. On sépara la justification
de la nouvelle naissance : la premiére représente ’élément
objectif ('acte divin et abstrait de Jla justification qui affirme
que l'impie est juste); la seconde, 'élément subjectif. Voila
comment le plus précieux joyau du christianisme évangélique,



LA FIN DES DOGMES? 357

la justification par la foi, fut dépouillé de sa force pratique et
par conséquent devint inactif.

Voiciquelle fut ia conséquence de ces diverses déviations dans
le sein du protestantisme. Quand Luther a laissé une dogma-
tique & ses partisans, celle-ci a formé un tout étrangement
compliqqué : ce n’est pas un édifice nouveau, mais une modifi-
cation, une retouche de I'antique édifice scolastico-patristique.
De tout cela il résulte manifestement que, sous ce rapport,
Luther n’a point donné une expression définitive au christia-
nisme évangélique: il n’en a présenté qu’une esquisse impar-
faite.

Harnack montre comment Luther a mal & propos chargé la
foi en empruntant & Augustin sa doctrine du péché originel ;
et, en meélant des faits historiques & la question religieuse, il est
tombé dans une confusion de genres qui n’a pas été sans de
funestes conséquences. Evidemment, la foi évangélique nous
fait comprendre que tout péché est incrédulité et culpabilité
devant Dieu, et que chaque individu se trouve dans cet état de
culpabilité. Mais le dogme du péché originel contient plus et
moins que cette conviction, justement parce qu’il procéde de
la raison. Il contient plus, parce qu’il transforme en apprécia-
tion historique un fait d’expérience chrétienne. Il contient
moins, parce qu’il offre constamment 'occasion d’atténuer sa
propre culpabilité.

(Vest surtout dans la déplorable controverse de la céne que
Luther se montre & son désavantage. Il s’éloigne de ses alliés,
les réformés, pour se rapprocher étrangement du catholicisme.
Remarquons d’abord que Harnack avance une 1dée originale
sur le schisme qui éclata entre les luthériens et les réformeés.
Tandis qu’on le déplore sans réserve, il serait plutot disposé a
s’en réjouir. Les protestants risquaient de devenir trop puis-
sants; la téte allait leur tourner. Ils auraient pu se préter aux
projets ambitieux de quelques princes réformés, le landgrave
de Hesse entre autres, qui révaient d’'un grand royaume pro-
testant, embrassant les bords du Rhin, la Hollande, la Suisse.
Zwingle lui-méme prétait la main a4 l'entreprise. En affai-
blissant le protestantisme, en le brisant en deux,la rupture



308 J.-F. ASTIE

mit un terme a des visées politiques qui auraient pu compro-
mettre 'avenir religieux des jeunes églises. Il était bon que le
luthéranisme ft laissé & part pendant quelque temps pour
se développer en toute liberté. Malheureusement, le dévelop-
pement n’eut pas lieu dans la bonne direction. Le mouvement
de recul alla s’accusant de plus en plus. On vit reparaitre,
dans la jeune église, plusieurs éléments ficheux empruntés au
catholicisme. Et, chose curieuse ! par quels arguments Luther
se défendit-il contre ces adversaires protestants ? Il eut recours
4 ces mémes raisons qu’il avait taxées d’arguties scolastiques,
de sophismes quand les catholiques les lui opposaient & lui-
méme, au début de la réformation. Cette réaction, qui ris-
qua de transformer le luthéranisme en catholicisme misérable
et mesquin, avait son centre de gravité dans I’'idée sacramen-
telle, dans Vopus operatum, la plus anti-évangélique de toutes
les hérésies, qui conduit droit au matérialisme religieux, A&
toutes les aberrations du fétichisme. M. Harnack est sur ce
point-1a d’une sévérité rassurante, réconfortante, en face de
toutes les palinodies & la mode, en Angleterre et ailleurs. On
est effrayé du mouvement de recul qui s’effectua dans I'Eglise
de Luther par suite de I’élément sacramentel. Voici une ré-
flexion d’Harnack qu’il serait bon de recommander & d’autres
qu’a des luthériens, & I'heure présente. « Par la forme qu’il a
donnée & la doctrine de la céne Luther a encouru une grande
responsabilité. Si I'Eglise luthérienne subséquente, dans sa
christologie, dans sa doctrine des sacrements, dans son doc-
trinarisme et dans les fausses mesures d’aprés lesquelles elle
a apprécié les doctrines différentes des siennes, les taxant
d’hérésie, a risqué de devenir une misérable doublure du
catholicisme, Luther a été pour quelque chose dans cette dé-
viation. Aucun homme intelligent ne saurait contester que ce
danger n’ait menacé cette église et qu'il ne la menace aujour-
d’hui encore. Quand on compare le christianisme de Luther
avec celui du catholicisme, on constate que, séparés en realite,
ils sont unis en paroles. Mais si ’on considére la forme que le
luthéranisme a prise a partir de la seconde moitié du seiziéme
siecle et en partie pai la faute du grand réformateur, on doit



-

LA FIN DES DOGMES? 359

déclarer qu’il n’est séparé du catholicisme que par les mots,
tandis que la réalité les unit. Qu’est-ce en effet qui constitue
le catholicisme ? Ce n’est ni le pape, ni le culte des images, ni
la messe, mais la doctrine des sacrements, de la pénitence, de
la foi et de l'autorité en matiere de foi. » Ce qui constitue I'élé-
ment antireligieux dans le catholicisme c’est 'opus operatum
substituant le fait matériel, brut, & la foi du cceur; P'acte exté-
rieur a la disposition & laquelle il ne correspond pas. Que cet
élément se présente sous la forme de sacramentalisme, d'opus
operatum doctrinal, d’orthodoxie ou de sentiment ecclésiasti-
que, c’est une seule et méme tendance sous des noms diffé-
rents, un retour conscient ou irréfléchi vers le catholicisme.

On comprend sans peine les échecs du mouvement du sei-
zieme siecle et les faciles succés de la contre-réformation. Le
socinianisme et le catholicisme ne tardérent pas & se trouver
beaucoup plus dans le courant du siécle que le luthéranisme.
Qui se serait douté, au berceau de la réformation, qu’elle ne
tarderait pas & étre en arriere des aspirations del'époque!! Et
cependant cet horoscope pouvait se lire dans I’ame de Luther
lui-méme : le grand homme, qui devait assurer ’avenir, fut
celul qui le compromit.

Nous en venons ici aux causes qui, chez le réformateur, ont
amené les étranges inconséquences que nous venons de si-
gnaler. C’est tout & fait & tort qu'on célébre chez Luther un
apotre d’idées nouvelles, le créateur des temps modernes.
Pour trouver de ces héros, il convient de s’adresser & Erasme,
4 Servet, & Giordano Bruno. Pris par son coté extérieur, Lu-
ther est un homme de l’ancienne église, presque du moyen
dge. On comprend donc qu’a une époque ol le dogme était
tout & fait relégué a l'arriere-plan, alors que l'esprit critique
et scientifique commencait & 'attaquer de tous les cotés, il ait
été défendu par Luther. D’abord il n’en voulait qu’aux abus et
aux erreurs du moyen 4ge. En second lieu, il ne s’attaqua ja-
mais aux théories et aux doctrines fausses en elles-mémes, mais
seulement a celles qui corrompaient la pureté de 'Evangile et
ébranlaient la confiance qu’on devait placer en lui. En outre,
Luther n’était pas de ces esprits clairs, qui, rectifiant la théo-



360 J.-F. ASTIE

logie, se flattent d’arriver ainsi & une connaissance exacte du
monde et de ses causes. On ne constate pas en lui le besoin
irrésistible du penseur soupirant apres la clarté théorique.

Il éprouve un mauvais vouloir instinctif, une méfiance innée,
a Vendroit de tout esprit redressant hardiment des erreurs
inspirées par le seul besoin de connaitre. Voild pourquoi le
réformateur fut hors d’état de s’assimiler tous les éléments de
culture que son époque lui offrait; il ne comprit ni les droits,
ni le devoir de la libre recherche; voilda pourquoi il manqua
aussi de la pénéiration critique suffisante pour saisir les objec-
tions qui s’élevaient déja alors contre la doctrine.

Mais pourquoi nous arréter 4 ces miséres? N’avons-nous pas
un dédommagement de ces lacunes dans le réformateur reli-
gieux et dans les richesses de sa personnalité ? Il a possédé
plus et mieux que tout ce qui lui manquait. Mais, reprend
Harnack, il ne faut pas que, méconnaissant les lacunes du ré-
formateur, on s’avise de louer ses défauts comme ce qu’il y
avait en lui de meilleur. Il ne faut pas qu’on s’empare de ce
qui se comprend chez un héros, qui ne réfléchissait pas, pour
en faire une régle &4 'usage d’un temps comrie le notre, ol
I’on fait aussi son devoir en se livrant, sans réserve aucune, a
la recherche de la vérité pure et compléte. Ce qui explique en-
core que Luther ait respecté le dogme grec c’est que, vu d’un
certain cdté, celui-ci se trouvait en harmonie avec sa nou-
velle maniére de concevoir I'Evangile. Luther n’avait cherché
dans la foi que la gloire de Dieu et de Christ: I'ancienne
Eglise faisait de méme et Luther se contenta de cet accord
apparent sans aller plus au fond des choses.

Il n’esl que trop aisé de comprendre que Luther n’ait pas été
A tous égards a la hauteur dela grande tdche qu’il avait entre-
prise. Pour tout mener & bonne fin il n’aurait fallu rien moins
qu’'un esprit surnaturel. Il y avait une double tiche & accom-
plir : elle parait contradictoire sans I'étre en effet. Il s’agissait
de remettre la foi au centre comme contenu de la révélation,
en opposition aux opinions régnantes et aux ceuvres censées
salutaires, et de relever ainsi 1'élément théorique refoulé en
arriére. Et néanmoins, cette foi, il ne s’agissait pas de la re-



LA FIN DES DOGMES ? 361

prendre tout simplement telle que 'antiquité I'avait fermulée :
il fallait la faire briller sous une forme vivante et créatrice
comme pratique, mais pratique de la religion. Malheureuse-
ment le vin nouveau fut mis dans les vieux vaisseaux : de I
le retour de ces éléments antiques et traditionnels.

Mais le résultat n’est pas moins acquis : Luther a donné le
coup de grace & I'histoire des dogmes. C’est 14 I'idée favorite
de Harnack qui domine tout son travail. La réformation est le
dénouement de I'histoire des dogmes; l’affaire est entendue,
comme on dit au palais; le dénouement de la tragédie ayant
eu lieu, il n’y a plus rien & entendre ni & attendre. L’ceuvre
inaugurée par Augustin est enfin terminée : le retour au pau-
linisme est effectué. Les autorités formelles des dogmes sont
renversées et le dogme est tombé avec elles. En face de la
vieille dogmatique reparait le vieil Evangile qui produit I'effet
d’une nouveauté. Toutes les antiques divisions rationnelles,
par lesquelles on analysait le contenu de la fol : métaphysique,
‘théologie naturelle, doclrine révélée, doctrine du sacrement,
morale, tout cet attirail a disparu sans retour. La révision
s’est étendue jusqu’au deld du second siécle et partout elle a
été radicale. Nous en avons fini et bien fini avec ’histoire des
dogmes, qui avait débuté avec les apologétes et les péres apos-
toliques.

Le latitudinarisme de I’heure actuelle, qui menace de tout
submerger comme une marée montante en couvrant du bruit
de ses vagues les cris des intransigeants du dogmatisme, eux-
mémes entamés, n’est pas pour contredire les conclusions de
Harnack. Au fond, entre théologiens intelligents et sous le man-
teau de la cheminée, on pourrait convenir sans trop de peine
que Harnack pourrait bien avoir raison. Mais il faut compter
avec les laiques, avec ces terribles laiques, intraitables, con-
servateurs & l'exces, derniers soutiens du vieux dogme et de
la métaphysique plus ou moins chrétienne, et cela au nom de
la simplicité de la foi!! Ils risquent de jouer le role des pay-
sans du monde romain qui furent les derniers appuis du paga-
nisme expirant, auquel ils ont donné leur nom. Qu’on fasse
tant qu'on voudra de la théologie au village comme ailleurs,



362 J.-F. ASTIE

mais & condition que ce ne soit pas une théologie villageoise.
Nous sommes dans une position & divers égards semblable
a celle ol se trouva placée la chrétienté avant le seizieme
siecle. Grace & laction des ordres mendiants, — qui sous ce
rapport ont contribué & préparer la réformation,— chacun s’é-
tait mis a réfléchir sur les choses du salut et & entrer avec
elles en rapports personnels. Mais dés I'instant ot la religion fit
invasion dans les cercles laiques pour y provoquer une vie reli-
gieuse individuelle et indépendante, il devint plus indispen-
sable que jamais de veiller avec un double soin au maintien
intégral de Pancien dogme. Aussi longtemps que la garde des
dogmes est confiée aux prétres et aux théologiens, on peut
toujours garder une certaine liberté d’allures qui est méme
toute naturelle. Mais les laiques n'ont pas plus 16t porté leurs
réflexions sur les matieres théologiques que les questions de
doctrine deviennent extraordinairement délicates. Ceux qui
ont pour mission de conserver la religion publique doivent
veiller sur elle d’un ceil jaloux, de peur que l'intérét général
pour les questions religieuses nc fasse aboutir la spéculation
aux plus grandes extravagances. La régle dogmatique offi-
cielle doit donc étre maintenue d’'une fagcon impitoyable. D’'un
autre coteé, les laiques pleux eux-mémes réclament qu’il en soit
ainsi; ils exigent que le dogme soit fermement établi comme
sur le roc; tout changement, toute modification qu’il subit est
considérée par eux comme une atteinte portée a leur piété
personnelle. Allez donc vous risquer, dans une époque de deé-
mocratie théologique et ecclésiastique, a soutenir que le vieux
dogme a fait son temps! On criera & 'impiété, méme en Alle-
magne. Harnack a risqué de s’en apercevoir a ses dépens. 1l
est, assure-t-on, redevable de la haute position qu’il occupe &
Berlin & 'intervention dujeune empereur qui n’a pas craint de
braver I'opposition des laiques pieux coalisés avec Bismarck et
les autorités ecclésiastiques.

Aussi, chose assez rare en Allemagne, remarque-t-on dans
I'ceuvre éminemment scientifique de notre auteur les échos
des débats du jour. C’est & se croire dans nos pays de langue
francaise. Au deld du Rhin aussi, les cercles laiques et conser-



LA FIN DES DOGMES ? 363

vateurs se font les gardiens incorruptibles d’'un dogme tradi-
tionnel, censé établi. Le plus fort argument en sa faveur est le
suivant. Voyez pourtant, ce n’est que l4 ol régne le vieux
dogme qu’on trouve aujourd’hui encore, dans le sein du pro-
testantisme, un profond sentiment du péché, et une vraie re-
pentance; du zéle pour les questions religieuses. A cela Har-
nack répond, d’abord que ce jugement ¢u’on porte sur
sol-méme sonne mal; il sent d’une lieue son pharisaisme; ce
ne sont pas les journaux ecclésiastiques qui constatent la pré-
sence ou l'absence du sentiment du péché et de la repen-
tance, mais Dieu seul qui sonde les cceurs. Ensuite, le zele,
Iactivité religieuse, ne garantissent nullement, n’impliquent
en aucune facon, une foi évangélique immaculée. S’il en était
ainsi, Luther aurait été complétement dans son tort quand il
révolutionna 'ancienne Eglise. En troisieme lieu, il n'y a rien
de surprenant de voir a la téte des affaires ces mémes hommes
qui représentent la force de la tradition et de I'usage, dans la
plus conservatrice de toutes les institutions, savoir dans 'E-
glise. Du reste, le chrétien doit savoir prendre ce qui est bon
et saint, sans se préoccuper du costume sous lequel il se pré-
sente.

Apres tout, & quoi se réduisent ces coalitions conserva-
trices ? On n’est d’accord ni avec l'ancien dogme qu’on pré-
tend défendre, ni entre sol, qu’a condition de ne pas s’expli-
quer. Tout cela ne s’excuse que par un respect pour 'antique
orthodoxie jadis dominante et par une compléte ignorance de
I’histoire des dogmes. Pour prouver ce dernier fait, Harnack
renvoie aux fantaisies christologiques du jour. Ne s’avise-t-on
pas de placer sous la protection de la vieille orthodoxie la
théorie de la kénose, sans s’apercevoir qu’elle renverse le
vieux dogme, et cela, tout en se piquant d’étre un vengeur de
la vieille dogmatique ?! Il en est de méme pour la Trinité. On
se forge une spéculation qui n’a rien de commun avec I’ancien
dogme que la contradiction entre wn et trois et qui pour tout
le reste en differe toto ceelo. Cela fait, on se donne pour ortho-
doxe, pourfendeur d’hérétiques. Comme s’il ne serait pas fa-
cile & chacun de ces hérétiques d’encadrer de pareilles fiori-



364 J.-F. ASTIE

tures la critique qu’ils font de 'ancien dogme! Si de pareils
essais pouvaient amener un réel apaisement, il serait méme
du devoir de les tenter. Seulement ces ornementations se dé-
vorent réciproquement avec une effrayante rapidité; aucune
ne satisfait réellement; chacune sert tout au plus a retarder
I’heure de la crise. On ne se préoccupe plus de se demander
comment un théologien en vient & s’arranger avec l'ancien
dogme; on hausse les épaules & 'avance 4 I'ouie de sa tenta-
tive. Pourvu qu’il s’accorde avec lui, cela suffit. C’est ainsi
que depuis Schleiermacher, dans le camp de la théologie « po-
sitive, » on vit d’expédients, ou, pour parler avec Harnack,
on tire le diable par la queue : so lebt man... aus der Hand in
den Mund. Encore faudrait-il se contenter de cela, — notre
savoir demeure toujours imparfait, — si le vieux dogme, au
dix-neuviéme siécle, ne fermait pasl’accés a la foi en I"allour-
dissant et en troublant les esprits. C’est parce qu’il n’y a rien
de plus certain, qu’il s’agit de combattre, fat-ce contre le
monde entier, pour 'Evangile pur et simple.

Quiconque est au courant des questions trouvera ce tableau
d’une vérité saisissante. Cette confusion des langues, ces ex-
pédients subtils et risqués, — qui appelleraient un autre nom
si ceux qui s’y livrent avaient conscience de ce qu’ils font, —
tout cela indique la décadence, la fin d’une époque, I’avéne-
ment d'un avenir meilleur. Répétons donc en cheeur, avec
Harnack : le vieux dogme a décidément fait son temps !! Pour
triompher avec modestie, ainsi qu’il convient aux vrais forts,
bornons-nous & dire que ce sera 12 le langage des esprits indé-
pendants, juges des débats, jusqu’d ce que les représentants
de la tradition aient publié une histoire des dogmes pouvant
supporter la comparaison avec celle de Harnack.

Ces couleurs-l4 sont toujours assez mal portées au milieu de
nous pour que celui qui écrit ses lignes puisse rappeler, sans
étre accusé de présomption, qu’il a été un des premiers a les
arborer. Il va bientdt y avoir quarante ans, alors qu’il faisait
ses premiéres armes, il écrivait: « La vieille dogmatique ne
saurait échapper & un complet remaniement. Il faut & la lettre
que I’édifice soit remanié de fond en comble; sous ce rapport



LA FIN DES DOGMES ? 365

nous contestons & qui que ce soit le mérite peu envié d’étre
plus radical que nous!.» Depuis lors, nous n’avons rien fait,
rien dit nous ayant enlevé la qualification de radical reli-
gieuxr que nous donnait I’été dernier un magistrat sympa-
thique qui, en parlant ainsi, montrait beaucoup plus de flair
que les peres de I'Eglise contemporaine. (’est bien cela : ra-
dicalisme religieuwx. Il importe d’arracher 'ancienne dogma-
tique jusqu’a ses plus profondes racines, en vue de rendre la
libertd & I’Evangile, la flexibilité suffisante aux croyants, pour
gu’ils puissent reconquérir sur le monde le pouvoir qu'exer-
cérent leurs péres et qui leur échappe toujours davantage,
grace & l'interposition d’une métaphysique qui ne saurait plus
avoir de raison d’étre dans notre siécle. Qu’'on se donne donc
la peine de nous comprendre pour éviter de nous chercher
une querelle d’Allemand. Il y a deux espéces de radicalisme:
le radicalisme religieux qui fait bon marché de la vieille dog-
matique pour sauver I’Evangile, la foi des simples, en rom-
pant toute compromission funeste. C'est celui de Luther dans
ses beaux jours, et le notre. Bien loin d’en rougir nous devons
Iafficher hardiment,le proclamer avec une insistance nouvelle
comme unique moyen de sauver ’Evangile. Et ¢’est aux théolo-
giens qu’incombe cette tdcheingrate. Leur position est vraiment
tragique. Ils ont & défendre la cause des vrais simples contre
de prétendus simples, courroucés contre eux et exhortés a qui
tuieux mieux a les dévorer!! Il s’agit pour les penseurs de sa-
voir posséder leur cceur par la patience ; d’aimer suffisamment
les laiques pour les sauver malgré eux, en affrontant leur
mauvais vouloir, leurs rebuffades. Les théologiens de 'avenir
doivent s’exposer avec acharnement aux coups des laiques,
pour soustraire les dits laiques au joug des théologiens du passé
et les replacer sous celui de I’Evangile. Ce n’est qu’en propa-
geant ce radicalisme cju’on enlévera toute raison d’étre au radi-
calisme irréligieux des sociniens qui se prévaut des imperfec-
tions incontestables de la dogmatique,— qu’il confond a plaisir
avec la religion, — pour répudier le fond méme de ’Evangile

' Scherer, ses disciples et ses adversaires, par quelqu’un qui n’est ni 1'un
ni l'autre, p. 189. Paris, 1854.



366 J.-F. ASTIE

avec la forme déplorable dont on I’a maladroitement revétu.
Tout en tirant gloire du radicalisme religieux, nous n’avons ja-
mais cessé de combattre le radicalisme irréligieux et nous le
combattrons jusqu’a la fin, en dépit de toutes les difficultés,
des impossibilités qu’il y a & distinguer d’une facon absolue,
définitive, entre la dogmatique et I’Evangile.

II

Est-ce la tout? Que deviendront I'Eglise, la dogmaltique,
I’Evangile lui-méme ; quel sera notre sort & nous tous guand
I'édifice aura été renversé de fond en comble et que les débris
informes auront cessé d’embarrasser un teirain redevenu
libre ? C’est ici que, & notre grande surprise, nous devons ces-
ser de suivre M. Harnack. Son idée favorite est que la réfor-
mation, ou mieux Luther, a tué I’histoire des dogmes; la fail-
lite est déclarée; il serait frivole de prétendre réver, & sa
place, d'un développement nouveau. En nous ramenant a
I’Evangile primitif, & I'Evangile moral et religieux de saint
Paul, Luther a mis un terme & toute histoire des dogmes.

Nous ne réussissons pas a comprendre pourquoi lacatastrophe
serait sans remede. L’Evangile, la religion religieuse a laquelle
le génie religieux de Luther a eu I'immense mérile de nous
ramener existait, lui, avant I’histoire des dogmes, 4 la formation
de laquelle il a servi de prétexte, ou qu’il a méme provoquée.
Pourquoi, auyjourd’hui qu’il nous est rendu, cet Evangile pri-
mitif, ne provoquerait-il pas une nouvelle histoire des dogmes ;
un cycle nouveau dans lequel on s’avancerait avec confiance,
tout en profitant des lecons du passé ? Pourquoi I’Evangile qui
a donné lieu & une végétation si abondante, si touffue, dans le
monde juif et surtout dans le monde grec, pourquoi cet Evan-
gile si fructifiant dans le passé serait-il condamné & n’avoir
plus jamais de printemps, ni d’été, ni d’automne? Il n’y faut
pas songer, s'écrie M. Harnack, la piéce est finie, bien finie !
Nous avons le dénouement du drame. Nous ne pouvons songer
a rappeler les acteurs et leur demander de le jouer de nou-
veau. La raison derriére laquelle s’abrite le professeur de Berlin



LA FIN DES DOGMES ? 367

pour nous promettre un avenir si triste est des plus étranges:
elle ressort de la définition méme qu’il donne du dogme. Il
est pour lul le décret infaillible d’'une église infaillible; plus
d’église infaillible, partant plus de dogme ; que pourrait étre,
en effet, le dogme sans l'infaillibilité ?

L’arbitraire de cette définition, que Harnack emprunte a
I’histoire, saute aux yeux. Liitdemann remarque avec beaucoup
de justesse que la naissance méme, I'origine de !'histoire des
dogmes, implique 'abandon de la définition donnée par Har-
nack. L’histoire des dogmes est d’origine fort récente; elle est
la fille du libéralisme théologique du dix-huitieme siecle;
elle a été un des facteurs les plus puissants pour délivrer le
protestantisme du joug des anciens dogmes. Aussi nous rap-
pelons-nous les cris d’effroi qu'on poussa parmi nous, & droite,
dés qu’on entendit parler d’une histoire des dogmes! Elle ne
se propose qu'un but : justifier 'abandon du dogme ecclésias-
tique lui servant de point de départ, en montrant historique-
ment le caractére fictif de cette notion officielle et ecclésiasti-
que du dogme. Dés qu'on accepte l'ancienne définition du
dogme, il est évident qu’il ne peut plus étre question d’en
faire I'histoire. D’apres la conception que Rome et M. Bonifas
ont du dogme !, il n’a pas d’origine, de date; il ne peut non

1 Notre premier article a été¢ dénoncé aux admirvateurs de M. Bonifas
par un écrivain doué d'une perspicacité rare, il faudrait dire d'une
seconde vue. [l aboutit ainsi & ne pas voir dans notre ¢tude ce qui 8’y
trouve fort clairement et & y découvrir ce qui ne saurait s'y trouver.

Dapres M. Doumergue, nous nous serions rendu coupable d'une grande
confusion en supprimant quatre mots. Selon M. Bonifas, I'Eglize poursui-
vrait d'une double manitre son travail dogmatique. « Dans la premiere
maniere elle se contente d'affirmer les faits et les vérités révélées du
salut, tels que nous les donnent les Saintes Ecritures, sans y rien ajouter.
Elle n’explique pas, elle constate; elle ne discute pas, elle affirme; elle
ne définit le fait ou la vérité dont il s’agit que dans la mesure ol cela
est indispensable pour 'énoncer. »

Peut-on voir une ceuvre de systématisation, un travail dogmatique,
dans ce pur témoignage rendu par I'Eglise aux faits bibliques,
« tels que nous les donnent les Saintes Keritures, sans y rien ajouter @ »
Aussi longtemps que l'on s'en tient la, la dogmatique et I'histoire des
dogmes n'ont pas encore commencé. On se borne h précher I'Evangile. A



368 J.~F. ASTIE

plus s’étre développé ; il ne saurait avoir d’histoire. C’ust la
ce qui résulte évidemment de la facon dont Rome et les théop-
neustes protestants envisagent le dogme. Parler d’une his-

quol bon nous parler de deux manieres dans la formation du dogme, I'une
dans laquelle on ne le forme nullement, puisqu'on se borne & précher
I'Evangile, et 'autre dans laquelle on le forme réellement, en y ajoutant
le travail de la réflexion?

Nous avouons ne rien comprendre a l'assertion suivante de M. Bonifas:
« Dans le premier cas (celui qui vient d’étre signalé), le dogme ecclé-
siastique se confond jusqu'a ne faire qu'un avec le fait de la vérité révé-
lée. On peut l'accepter ou le rejeter; on ne peut le modifier: ce serait le
détruire. » Mais, vous en convenez vous-méme, i cette premiére phase
antérieure a tout travail de réflexion, il n’existe pas encore, le dogme
ecclésiastique. Comment pouvez-vous donc affirmer qu'il se confond jus-
qu'h ne faire qu'un avec le fait ou la vérité révélée ? Nous ne possédons
encore qu'un seul terme, la vérité révélée; il ne peut donc étre question
de la mettre en rapport avec quoi que ce soit. Dans cette premiere phase
antédogmatique, «le développement et le progrés consistent en ceci que
I'Eglise proclame des faits ou des vérités qu’elle n'avait pas encore mis
en lumigre. » 81 nous comprenons bien, tout ce premier travail, qui n’a
rien de dogmatique, se bornervait i exposer les faits bibliques d'une fagon
plus complete, plus barmonique. En tout ceci, encore, nous ne savons
découvrir aucun travall dogmatique proprement dit: I'histoire des dog-
mes n’a pas commencé; on n'est pas sorti de la simple prédication.

Mais attendons. Nous voici enfin & la seconde phase : « Dans le second
cas, le dogme ecelésiastique est un progres de la réflexion humaine. 11
contient une formule théologique, contestable et variable comme tout ce
qui est humain et qu’il faut distinguer avec soin des données immuables
de la révélation qui en sont le point de départ et le contenu essentiel.

En quoi va donc consister ce développement du dogme ? M. Bonifas
nous 'explique: «lly a progreés, lorsque cette formule suppose une obser-
vation plus exacte des faits; lorsque les divers éléments de la vérité dont
il s'agit sont énumérés et analysés d’'une maniere plus complete; lorsqu'on
fait & chacun, d’une maniére plus équitable, la place qui lui appartient ;
lorsqu'on saisit et qu'on exprime mieux lenchainement organique de ces
faits, le lien et I’harmonie de ces vérités entre elles; enfin, et d’une ma-
niere plus générale, lorsque la formule scientifique devient plus préeise,
plus exacte, plus transparente, lorsqu’elle serre de plus pres le fait ou la
vérité qu’elle exprime. »

C’est nous qui avons souligné afin de bien faire ressortir le caractere
exclusivement formel de cette prétendue formation du dogme: bien
observer, analyser et énumérer, fairve & chaque élément la place qui lui
revient, exprimer Uenchainement organique, arrviver a étre plus préeis, plus



LA FIN DES DOGMES ? 369

toire des dogmes, c'est donc dire ouvertement qu'on a déja
rompu avec l'ancienne notion. Pour celui qui se place sur le
terrain de la science moderne, les dogmes ecclésiastiques du

exact, plus transparent. Qu'est-ce la autre chose que manipuler extérieu-
rement, par les procédés de Ja logique formelle, des donndées bibliques de-
meurant toujours identiques, comme on manipule & nouveau les cartes,
toujours identiques, avant de commencer une partie nouvelle? Nous ne
saurions voir en tout cela aucun travail d’assimilation des données bibli-
ques par la conscience chrétienne. Ces prétendus dogmes sont déja tous
contenus dans la Bible; on se borne & les systématiser de diverses facons

S1 I'histoire du dogme consistait & renouveler sans cesse ces parties
d’échecs dans le cours des siecles, — nous en avons déji convenu sans
peine — M. Bonifas et Rome auraient une histoire des dogmes, une %is-
toire de choses ne changeant jamais, une histoire purement extérieure. Nous
lavons dit et nous le répétons: quand on entendait ainsi les choses,
Uhistoire des dogmes comme science n'était pas née ; on se bornait i parler
plus modestement d’une histoire de la dogmatique et de l'exégese, des
explications plus ou moins heureuses des passages de I'Ecriture et des
tentatives faites pour systématiser le tout, immuable dans ses parties.

Or — et c'est 1c1 'essentiel — Ja méthode de M. Bonifas ne lui permet
pas d’en concevoir, d'en pratiquer d’autre. En voyant dans les données
bibliques, — et nous "avons surabondamment prouvé par de nombreuses
citations, — non seulement une dogmatique définitive et de droit divin,
mais toute une ontologie, une métaphysique, M. Bonifas coupe les ailes a
I'histoire des dogmes. « Dieu, dit-il, explique aux écrivains sacrés le plan
du salut et leur révele fout le conseil de son amour. Il les met en quel-
que sorte dans la confidence de ses desseins miséricordieux. [1leur donne,
pour ainsi dire, le mot du drame qui se joue dans 'histoire et le sens de
chacun des faits qui la composent et qui s’y rattachent. » Apres cela il ne
reste plus qu'a tirer 1'échelle. L'histoire des dogmes diiment éconduite
est réduite b étaler la longue galerie des extravagances que I'intelligence
humaine a émises en s'occupant de religion. M. Harnack a suffisamment
relevé cette science éminemment protestante du diserédit dont M. Bo-
nifas et M. Doumergue l'ont frappée.

Apres la grande piece, convient-il de dire quelques mots de la petite
qui, aux yeux de notre contradicteur, pourrait bien ne pas avoir été l'ac-
cessoire ? Pour élever le débat et le populariser, M. Doumergue a intitulé
sa protestation: Un article contre Frangois Bonifas, transformant ainsi
ces grosses controverses de théologie et de métaphysique en une pique
personnelle entre deux professeurs qui ne se sont jamais vus ni connus et
dont l'un est décédé depuis plusieurs années, déjh en 1878!! Notre arti-
cle est ainsi devenu ¢uelque chose comme un attentat b la mémoire de
M. Bonifas, que son successeur s’est cru appelé i venger. « 11 y a des

THEOL. ET PHIL. 1891 24



370 J.-F. ASTIE

passé ne peuvent jamais étre autre chose que ceci : des essais
de solution de certains problemes théologiques qui, entre
beaucoup d’autres, par suite des besoins de I'Eglise, ont acquis
dans le cours de I’histoire une plus grande importance. Quelle
est une des missions capitales de I'histoire des dogmes ? C’est
de montrer qu’en fait elle a échoué, cette tentative de mettre
un terme au developpement subséquent de la théologie, en
présentant certaines solutions officielles comme définitives,
infaillibles.

Les dogmes ayant une histoire, on n’en saurait plus donner
a 'avenir la méme définition que par le passé. Sans cela le
protestantisme ne pourrait plus prétendre avoir des dogmes
puisqu’il n’a plus d’Eglise infaillible. Mais cela I'empéchera-
t-il d’avoir des dogmes, des formules intellectuelles au moyen
desquelles les fidéles chercheront & se rendre compte de la
foi dont ils auront commencé par vivre? Sans doute, ces
formules ne seront plus nécessaires, infaillibles, définitives.
Maisle beau malheur! N'est-ce pas 'heureuse condition de tout
ce qui vit et se meut de changer, de se modifier sans cesse ?
Du reste, Harnack lui-méme est loin de méconnaitre I'impor-
tance capitale de la doctrine ; il proteste avec la derniére éner-
gie contre les hommes qui en font peu de cas. C'est 14, selon
lui, un programme qui rappelle le catholicisme, I'attitude des
franciscains et d’Erasme. « S’il était permis, dit-il, de pactiser
avec la vérité, il faudrait de beaucoup préférer 'ancien dogme

mémoires bénies, qu'il est un honneur de respecter. Comment ne serait-
il pas un devoir de les défendre? » s'écrie M. Doumergue. Tout cela &
propos de la question de savoir si la notion que M. Bonifas donne du
dogme implique ou non la possibilité d'en faire I'histoire !! Nuirait-on au
sérieux des débats en mettant en quarantaine certaine rhétorique ? Nous
ne marchandons b M. Bonifas aucune des vertnschrétiennes que tous ses
amis et connaissances lui accordent i 'envi; mais tout le bien que 1'on
dit de sa personne, auquel nous croyons sans difficulté, ne saurait prou-
ver que son Histoire des dogmes soit un chef-d’ceuvre & la hauteur des
progres de la science, comme on semble le croire dans mainte paroisse
du protestantisme frangais. Ein serait-on & eroire qu'un excellent chrétien
soit incapable de produire un livre sans valeur scientifique? Sera-t-on
condamné a rappeler la Théopneustie et tel ouvrage sur le Pentatenque
né b peu pres i la méme date?



LA FIN DES DOGMES? 371

a cette indifférence doctrinale qu’on nous préche. Cette indif-
térence nous conduit infailliblement au catholicisme ; elle est
aussi hostile que possible au christianisme évangélique. En
fait, tout revient & la vraie doctrine de Dieu comme pére de
notre Seigneur Jésus-Christ. A ceux donc qui posent le di-
lemme : ou bien le vieux dogme ou purement et simplement le
christianisme pratique, il faut répondre : ni 'un ni Pautre. La
foi évangélique ne connait que des doctrines qui sont en méme
temps des sentiments ; et ceux-ci constituent, d’aprés Luther,
le christianisme lui-méme » (p. 744.) On ne saurait remettre
d’une main plus ferme la doctrine & la place subordonnée, il
est vrai, mais capitale qu'on avait d’abord paru vouloir lui en-
lever. L’auteur lui-méme ne nous engage-t-il pas & formuler
des doctrines nouvelles dans la derniére page de son livre
déja citée? N'est-ce pas la proclamer la nécessité absolue des
nouveaux dogmes, l'obligation de travailler & une dogmati-
que nouvelle, puisée dans les préoccupations, dansles besoins
de I'heure présente, en ayant la fol vivante comme flambeau
pour nous diriger dans ce labyrinthe ? Et si nous formulons
ces dogmes nouveaux n’auront-ils pas nécessairement une
histoire comme ceux du passé? A propos de la proclamation
du dogme de linfaillibilité, Harnack se demande si un jour
elle ne pourrait pas tourner & fin contraire. « Pourquoi ne
surviendrait-il pas un pape, se demande-t-il, qui userait de sa
propre infaillibilité personnelle pour débarrasser peu & peu
I’Eglise du lourd fardeau du passé, du joug du moyen éage et
du monde antique? Ce serait la un revirement comme I’his-
toire en présente maint exemple. Qui sait? La constitution
Pastor wternus pourrait peut-étre devenir le point de départ
d'une époque nouvelle dans le catholicisme. Le dogme du
moyen age, déja insignifiant, disparaitrait toujours plus; du
culle du cceur de Jésus, de la piété vivante des fideles, surgi-
rait une foi nouvelle qui se formulerait sans peine. Du sein
du complet nivellement ecclésiastique, imposé par le dogme
nouveau, — car, que peuvent étre aujourd’hui un évéque, un
archevéque, en face du pape? cpmbien plus d’importance pos-
sede au contraire un laique enflammeé de zéle pour son église !



372 J.-F. ASTIE

— ne surgira-t-il pas peut-étre un christianisme vivant et ca-
tholique comme I’Eglise n’en a jamais encore vu de pareil ? Il
se pourrait qu’a la suite de ce développement, le pape lui-
méme trouvit un expédient pour se dépouailler de la fausse
dignité divine dont il a été affublé, comme au seiziéme et au
dix-septiéme siecle on a trouvé moyen de se délivrer de la
sainte tradition. » (p. 640.)

Voila que Harnack lui-méme admet la possibilité d’un nou-
veau développement du dogme, une évolution, c’est-d-dire
une histoire et cela dans le sein de ’Eglise méme ol tout doit
paraitre arrété, cristallisé, pétrifié pour jamais! Pourquoi donc
ce privilege d’une formation, d’'un développement nouveau du
dogme serait-il interdit au protestantisme qui par nature est
le mouvement et la vie, la libre possibilité de tous les dévelop-
pements ?

Un développement du dogme n’est pas seulement possible
chez nous, il est indispensable, de toute premiére nécessité.
M. Harnack nous l'a suffisamment montré: en se livrant sous
nos yeux a ’anatomie de l'ancienne dogmatique, il nous a fait
voir qu’elle a fait son temps. La piété pratique & elle seule,
il en convient, est insuffisante. Quelle autre alternative nous
reste-t-il donc quun nouveau développement du dogme, &
moins que nous soyons condamnés & nous abimer définitive-
mentdans le latitudinarisme absolu, 'absence d’élément intel-
lectuel, qui caractérise & un st haut degré le marasme de
’heure actuelle ? Cest Ia un dénouement auquel ne saurait
se résigner un vrai croyant. L'Evangile dépouillé de toutes les
enveloppes artificielles et étrangéres dans lesquelles il a été
comme emmaillotté, il faut dire garotté, doit posséder encore
toute sa fécondité primitive et sa force de germination. M. Har-
nack a prononcé avec une autorité incomparable le mot de la
situation : « Sors dehors... ; déliez-le et laissez-le aller. » Il ne
saurait manquer d’étre entendu. Pourquoi PEvangile qui a
bien provoqué un développement dogmatique dans le sein du
monde grec, qui lui ¢tait & divers égards si contraire, serait-il
a tout jamais frappé de stérilité, alors qu’il se trouverait placé
dans son vral milieu homogéne, dans notre civilisation qui, en



LA FIN DES DOGMES? 373

dépit de toutes nos miseres, est bien sa fille authentique et qui
le réclame par toutes ses meilleures aspirations? On ne flatte
nullement notre époque en affirmant qu’intellectuellement
parlant, elle est plus chrétienne que les jours qui virent
les grands conciles, alors que l’atmosphére entiére était sur-
chargée des miasmes du paganisme. C’est aujourd’hui seule-
ment, aprés dix-neuf siecles, que I'Evangile est enfin placé
dans un milieu jui lui est approprié. Pourquoi, apres avoir levé
sur le chemin pierreux et au milieu des épines qui ont cri et
I'ont étouffée, la semence ne germerait-elle pas, alors qu’elle a
enfin trouvé la bonne terre ? Il y va de P'avenir de la religion
et de la civilisation. C’est en vain qu’'on chercherait & oublier
les problémes religieux les plus briilants pour se jeter exclusi-
vement dans les questions sociales. Qu’on fasse ceci, sans
négliger cela. Mais qu’on ne se flatte pas de I'illusion de pou-
voir étre 4 la hauteur de la tiche actuelle, en préchant une
piété exclusivement pratique, c’est-a-dire sans pensée, sans
élément intellectuel, sans charpente rationnelle. D’abord, sous
le régne d’une ignorance prolongée, qui n’aurait rien de sain,
on verrait reparaitre, comme une végétation luxuriante, toutes
les {erreurs du passé dans lesquelles on admirerait des nou-
veautés. Siles théologiens et les pasteurs négligeaient entié-
rement le dogme, le rationalisme n’y perdrait rien. Les cui-
siniéres, les prétendus représentants de la simplicité de la foi,
les évangélistes et les colporteurs enrégimentés par des Natha-
naéls apocryphes, en feraient de plus belle. Et ils n’auraient
pas tort, car il est de toute impossibilité de ne pas penser &
propos de ce qu’on croit.

La piété exclusivement pratique est comme ces plantes grim-
pantes : privez-les de leur appui indispensable, elles s’affais-
sent sur elles-mémes; elles trainent & terre et ne portent pas
de fruits. Apres avoir accepté des tuteurs des mains du monde
juif et du monde grec, I’Evangile est enfin condamné & en tirer
un de lui-méme, de son propre sein, de ses moelles les plus
profondes. Le sentiment chrétien, qui est bien le premier fac-
teur, sous peine de tourner a laigre, & la fantaisie subjective,
a besoin d’une raison chrétienne pour lui donner du ton, lui



374 J-F. ASTIE

préter de la tenue. Hors de ces conditions nous ne tarderions
pas & nous trainer dans les ornieres de ce pélagianisme vul-
gaire et commode qui régnait au commencement du siécle et
auquel les hommes du Réveil ont eu le mérite de mettre un
terme, en faisant briller & nos yeux un idéal plus relevé. lls
ont voulu purifier le sentiment chrétien ; & nous la tiche plus
ardue de rendre notre dogmatique religieuse. Rien de plus
pressant, sous peine de voir ’Evangile de Jésus-Christ, qui nous
a donné l'idéal du sermon sur la montagne, descendre au ni-
veau du culte médiocrement puritain et ascétique du Dieu des
bonnes gens. La piété exclusivement pratique, sevrée de tout
¢lément intellectuel, finirait avant peu par devenir étonnemment
débilitante. Ses adeptes finiraient par rappeler 'impuissance
physiologique et intellectuelle de quelques habitants déshé-
rités des vallées de la Suisse que l'absence d’une dose suffi-
sante d’iode, dit-on, dans 'organisme, reduit a la plus pitoya-
bles des conditions. Il n’y aurait plus de place que pour les
bruyants bataillons de I’Armée du Salut ou pour la piété de bou-
doir, pour le ritualisme parfumé qui ronge déja mainte église
anglicane, avec ses confessions auriculaires, ses messes basses,
I'adoration béate du saint sacrement et autres emprunts au
catholicisme déja fétichiste. En un mot, nous aurions la recru-
descence de ce sacramentalisme dont Luther a laissé subsister
le germe dans le protestantisme. Privé de toute action sur la
partie virile et vivante de la population et ayant perdu sa sa-
veur, le christianisme aurait abdiqué. Ne pouvant plus songer
a reprendre le gouvernement des esprits dans une société qui
lui aurait définitivement échappé, il prendrait rang parmi les
nombreuses superstitions dont I’histoire des religions nous offre
la curieuse galerie. Le mot de Schlelermacher deviendrait alors
aussi pour nous d’une réalité saisissante. «On a puvoir a toutes
les époques, dit-il & la premiére page de ses célebres Reden,
peu d’hommes comprendre la religion et des millions jongler
de diverses facons avec les oripeaux dont, non sans sourire,
elle se laisse bénévolement affubler. » Elle a heureusement de
temps & autre, dans les grandes époques creéatrices, de ces re-
tours vigoureux qui, trompant toutes les prévisions. renversent



LA FIN DES DOGMES ? 375

les espérances de ses adversaires occupes a sonner son glas
funébre, mettent en fuite ses faux amis, et retrempent la foi,
lIe courage de ses rares disciples pour marcher triomphants &
de nouvelles conquétes.

Nous demandons pardon & M. Harnack d’avoir laissé entre-
voir de si tristes perspectives & I’occasion de son chef-d’ceuvre.
Nul plus que le professeur de Berlin ne déplorerait une telle
issue, un tel dénouement de 'histoire des dogmes. Il se pour-
rait qu’en tout ceci je ne lui eusse cherché qu’une querelle de
mots a laquelle il aurait prété le flanc, faute de s’étre suffisam-
ment expliqué. Nousavons déja cité des passages dans lesquels
il donne évidemment des gages & la possibilité du développe-
ment du dogme, méme dans I'avenir. Ailleurs, tout en admettant
la possibilité d’un nouveau cycle dogmatique, 1l semble vouloir
renvoyer & d’autres cette partie positive de la tiche. Il n’a voulu
étre qu’historien et historien excellent. Nous aurions eu le tort
de vouloir en faire en outre un dogmaticien, ce dont il se dé-
fend avec une exquise modestie : nous pourrions donc étre
d’accord au fond : ¢’est la condition indispensable pour discuter.

Nous sommes d’accord aussi avec un autre professeur de
Berlin qui vient de traiter le méme sujet!. Le docteur Kaftan
qui pourrait bien appartenir & la méme école que Harnack,
tout en occupant un compartiment particulier, proclame les
meémes résultats négatifs, mais il insiste fortement sur la néces-
sité absolue de substituer un nouveau dogme & l'ancien qui a
fait son temps. « Nous entendons prendre au sérieux, dit-il, la
tache qui nous est imposée : elle consiste & faire prévaloir dans
toute doctrine le point de vue de la foi avec la derniére consé-
quence. Il ne doit y avoir aucune proposition qui ne rende com-
préhensible la vérité que Dieu nous a donnée dans ses rapports
avec ’homme intérieur, la foi personnelle et la vie; aucune
proposition dont nous ne puissions montrer, dont nous ne puis-
sions affirmer, enseigner: tu dois te ’assimiler par la foi et si
tu ne te I'assimiles pas, jamais elle ne sera ta propriété intime.
Ce n’est que lorsque cette assimilation aura eu lieu que I'on

! Brauchen wir ein neuwes Dogma ? Neue Betrachtungen iiber Glaube und
Dogma von D. Julius Kaftan, Professor der Theologie in Berlin. 1890.



376 J-F. ASTIE

pourra affirmer que la mission que nous a imposée la Réforma-
tion de fonder une dogmatique aura enfin été réalisée. Quand
ce but sera atteint, alors nous aurons notre dogme, le dogme
de I'Eglise évangélique, c’est-a4-dire comparé avec [’ancien,
un nouveau dogme, une autre formule de la vérité accordée a
la foi. Ce n’est qu’a cause de cette nécessité, dont il vient d’étre
question, que nous avons dit: il nous faut un nouveau dogme.
1l est réclamé par une meilleure connaissance de I'Ecriture
dont nous sommes redevables & la Réformation qui a ouvert
la voie pour y arriver. (est ce que réclame le point de vue de
la foi auquel ’Eglise évangélique se place et qu’elle ne saurait
renier, sous peine de se renier elle-méme. Qu’est-ce donc qui
nous a fait insister sur la nécessité d’un nouveau dogme? Ce
n’est ni un besoin obscur d’arriver & mieux savoir ou notre
propre sagesse, mais bien la fidélité & la foi des péres, la
fidélité a I’Eglise que nous avons pris ’engagement de servir.»

On invoque en faveur du dogme du passé le respect poar
Ihistoire et la foi & la présence du Saint-Esprit dans I'Eglise.
Mais I’histoire ne formerait-elle pas un tout, un ensemble, un
organisme dans lequel les membres divers sont en correspon-
dance parfaite? Apres avoir rompu avec la hiérarchie et lui
avoir substitué la démocratie ecclésiastique, quel droit aurions-
nous de réclamer au nom de T'histoire le maintien des dogmes
nés d’un milieu si différent du nodtre? — Il est encore plus
étrange d’invoquer en faveur du passé la présence du Saint-
Esprit dans ’Eglise ? S’imaginerait-on peut-étre que la direc-
tion du Saint-Esprit n’ait porté que sur la doctrine, pour qu’il ne
lui ft apporté aucune atteinte sérieuse, tandis que, dans tous
les autres domaines, le péché et 'erreur auraient pu se donner
libre carriére? Que répondriez-vous au catholique qui vous
reprocherait d’avoir rompu avec le passé, et d’avoir ainsi renié
la foi au gouvernement de I'Eglise par Dieu? Ce n’est pas &
la doctrineseule qu’il convient de regarder, mais au tout, a I'en-
semble. On est alors amené 3 reconnaitre que le christia-
nisme s’épanouit dans son ensemble en phases diverses qui se
succedent les unes aux auiwres. Le christianisme évangelique
est la phase supérieure, et, pour quiconque posséde le sens



LA FIN DES DOGMES? 377

historique, ce christianisme s’accorde avec I’Evangile primi-
tif. C’est I’histoire entiére de I’Eglise qui constitue notre
passé ; & aucune époque la direction divine n’a fait défaut. Mais
ce n'est pas & dire que les résultats atteints par une époque
puissent & la longue étre transmis aux périodes suivantes, sans
modification aucune. On ne peut pas plus l'affirmer du dogme
que de rien d’autre. Que nous enseignent donc ’histoire et la
foi en la directlion providentielle de 'Eglise ? Non pas que I'an-
cien dogme est immobile et immuable, mais bien qu’il nous
faut un nouveau dogme. Le fait incontestable de la rupture du
christianisme évangélique avec le passé a tant d’égards, réclame
une rupture correspondante dans le domaine de la doctrine.
Le dogme catholique ne saurait nous convenir ; il a été for-
mulé en vue de circonstances & tous égards différentes des
notres. « Ce qu’il nous faut c’est un enseignement, une doc-
trine qui soit capable de placer notre foi en communion vivante
avec Christ et de nous y maintenir. Ce qui nous fait parler ainsi
ce n’est ni une sagesse & 1'usage des professeurs, ni une haute
spéculation chargée de nous bercer dans les heures de loisir
et de réverie : c’est la vérité révélée, dans ses rapports avec la
foi, qui nous oblige & tenir ce langage. » (p. 48.)

Notre église a tenté de s’approprier 'ancien dogme tradition-
nel. L’essai a duré des siécles. Il a décidément échoué. On a
fini par voir que le vieux dogme avait fait son temps; on n’a
vu surnager dans le rationalisme, comme épave du naufrage,
que quelques idées fondamentales de la foi chrétienne, sous le
nom de « christianisme rationnel». La réaction de la roman-
tique est survenue. Sous son étendard, la foi des peres re-
nouvelée a aussi travaillé & la restauration de 'ancien dogme.
A quoi tous ces efforts ont-ils abouti ? A peine se réjouissait-on
de la compléte et définitive réconciliation de la foi et dela
science, que la catastrophe éclatait. Strauss, dont le nom est
encore dans toutes les bouches, I’a plus que personne préci-
pitée. Il est devenu de la derniére évidence que le sort de la
pure doctrine évangélique, dont nous sommes redevables &
Luther, devait, & tout prix, étre séparé du vieux dogme. Mais
pour en venir 13, il nous faut un nouveau dogme, sans cela la



378 J.~F. ASTIE

foi se perdra pour aller aboutir & cet idéalisme nébuleux qui
s’appelle le christianisme sans dogmes.

Nous le disons bien haut, nous tenons fermement & la foi
des peres : nous nous maintenons de pied ferme sur le fonde-
ment que Dieu lui-méme a posé, sur la parole de Christ, sur
la Sainte Ecriture qui rend témoignage de lui; nous ne vou-
lons rien abandonner, pas méme un trait de lettre de la vérité
salutaire qui a été accordée & la foi. Gest justement pour cela,
et non malgré cela, que nous affirmons que I'Eglise évangélique
a besoin d’un dogme nouveau. Nous avons les yeux grands
ouverts; nous essayons d’embrasser I'histoire entiere et de
profiter de ses legons; nous croyons fermement que Dieu la
dirige et que par son moyenila quelque chose & nous dire pour
notre instruction. C’est pour toutes ces raisons-la et non mal-
gré ces raisons, que nous affirmons que 'Eglise évangélique a
besoin d’un dogme nouveau.

(La fin prochainement.)




	La fin des dogmes? [suite]

