
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La justice de Dieu : manifestée par le sacrifice de Jésus-Christ

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA JUSTICE DE DIEU

MANIFESTÉE PAR LE SACRIFICE DE JÉSUS-CHRIST

(Rom. Ill, 25 et 26.)

PAR

C. BRUSTON

C'est une idée très répandue parmi les chrétiens que Jésus-

Christ a, par sa mort sur la croix, satisfait la justice de Dieu.

Les hommes sont pécheurs, coupables, ils sont les objets de

la colère de Dieu, ils ont mérité la mort, celle du corps et
celle de l'âme; mais Jésus dans sa bonté a voulu souffrir à leur
place le châtiment du péché ; il a ainsi satisfait la justice divine,
et désormais Dieu peut pardonner les coupables; il ne le pourrait

pas sans. cela. Que si l'on objecte qu'il est pourtant assez

souvent question du pardon des péchés dans l'Ancien Testament

et que les textes qui en parlent sont fréquemment cités
dans le Nouveau, on répond que le sacrifice de Jésus-Christ a

eu un effet rétroactif, que le pardon des justes de l'ancienne
Alliance n'était que provisoire, qu'il n'est devenu définitif que
par la mort sanglante du Calvaire.

La plupart des chrétiens et même des incrédules s'imaginent
de bonne foi que cette théorie de la rédemption, formulée pour
la première fois au moyen âge par saint Anselme, adoptée par
les réformateurs et par la plupart de nos anciens théologiens
protestants, est conforme à l'enseignement de l'Ecriture sainte.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 21



322 c. bruston

Elle repose en réalité tout entière sur un seul texte de saint
Paul mal interprété.

Les apôtres disent très souvent que Christ est mort pour
nous, a souffert pour nous, s'est offert en sacrifice pour nous.
Mais que ses souffrances et sa mort aient été une satisfaction
offerte à la justice divine, que Dieu, en le livrant ainsi à la

mort, ait eu pour but de manifester sa justice retributive, qui
ne peut laisser le péché sans punition, voilà ce que l'Ecriture
ne dit nulle part. Mais voilà précisément l'idée qu'un grand
nombre d'exégètes trouvent dans un passage fort obscur de

l'épître aux Romains (III, 25, sq.). Cette idée s'y trouve-t-elle
réellement1? Saint Paul a-t-il vraiment exprimé là une pensée

qui ne se retrouve (on est obligé d'en convenir) nulle part
ailleurs? Voilà une question qui se pose assez naturellement à

l'esprit et à laquelle nous allons essayer de répondre.

Est-il vraisemblable, d'abord, qu'une théorie aussi importante

et aussi étonnante que celle-là, qui soulève immédiatement

tant de questions et d'objections, n'ait été mentionnée

qu'une fois, en passant, à la fin d'une phrase dont l'idée
principale est toute différente?

Je sais bien qu'on essaie parfois de renforcer ce texte par
celui de la même épître où il est dit que Dieu « a condamné le

péché dans la chair » (VIII, 3) et par celui de l'épître aux
Galates où Paul déclare que « Christ nous a rachetés de la
malédiction de la loi en devenant malédiction pour nous. » (III, 13.)
Mais il est reconnu maintenant que le premier de ces textes
fait allusion à la sainteté parfaite de Jésus-Christ et non à sa

mort; et quant au second, comment admettre que le Saint et
le Juste ait été sur la croix l'objet de la malédiction de son

Père, à qui il offrait en même temps un sacrifice d'agréable
odeur (Eph. V, 2; conf. Philip. IV, 18) et entre les mains
duquel il remettait son esprit? Saint Paul ne dit nullement qu'il
ait été l'objet de la malédiction divine. Les outrages et les ma-

1 II est remarquable qu'Anselme ne le cite nullement dans son Cur
Deus homo.



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTÉE PAR JÉSUS-CHRIST 323

lédictions de ses ennemis pendant son supplice et depuis ne
suffisent-ils donc pas à expliquer cette expression?

Le texte Romains III, 24-26 est donc le seul où la mort de

Jésus-Christ soit mise en rapport avec la justice de Dieu.
M. Godet lui-même en convient. « L'apôtre Paul est le seul,

dit-il, qui, dans notre passage, ait tracé les linéaments d'une
conception rationnelle de ce fait central de l'Evangile. » Mais

qu'a-t-il entendu dans ce texte par la justice de Dieu? et
comment la mort de Christ a-t-elle eu pour effet de la manifester?
C'est ce qu'il s'agit maintenant d'examiner.

I

Voici d'abord la traduction littérale de ce texte : « Etant
justifiés gratuitement par sa grâce par la rédemption qui est en

Jésus-Christ, que Dieu avait préétabli comme (sacrifice)
propitiatoire, par la foi en son sang, pour la manifestation de sa

justice, à cause (ou en vue) de l'impunité des péchés commis
précédemment, pendant la patience de Dieu, pour la manifestation
de sa justice dans le temps présent, pour qu'il soit juste et

justifiant celui qui est de la foi (c'est-à-dire celui qui croit) en
Jésus. y>

Vous le voyez, nous dit-on, Dieu, en destinant d'avance Jésus-

Christ à être une victime propitiatoire (ou en l'exposant à la

vue de tous les hommes comme un propitiatoire: peu importe),
a eu pour but de manifester sa justice. On aurait pu douter,
en effet, de la justice retributive de Dieu : il avait laissé

jusqu'alors les péchés impunis, ou du moins il ne les punissait
pas autant qu'ils le méritaient; il y avait beaucoup de pécheurs
qui mouraient sans avoir été aussi malheureux dans ce monde

que l'exigeait lajustice divine. Mais maintenant, par le sacrifice

du Calvaire, Dieu a manifesté sa justice, et personne ne

peut plus en douter, car il a puni un seul Juste à la place de

tous les pécheurs de tous les temps Désormais sa justice est

satisfaite; il peut être à la fois juste et justifiant celui qui croit
en Jésus. Avant le sacrifice de Jésus-Christ, il ne pouvait pas



324 c. bruston

justifier les pécheurs et rester juste : c'eût été une injustice
que de les justifier sans punition; mais maintenant qu'un autre
a subi la punition à leur place, volontairement, ils peuvent être

justifiés par Dieu, sans que Dieu cesse d'être juste. Lajustice
divine a été satisfaite; Dieu peut [pardonner et] justifier ceux

qui croient en Jésus.

Voilà qui paraît assez plausible, je ne dis pas au point de

vue intellectuel et moral, mais simplement au point de vue

exégétique, quand on ne considère que ces trois versets et

qu'on fait abstraction du contexte. La justice de Dieu, que le
sacrifice de la croix a eu pour but de manifester, pourrait être,
en effet, grammaticalement sa justice retributive. Mais est-ce

cette justice-là que Paul vient de désigner par la même expression

un peu plus haut (I, 17), et au début même de la phrase
dont les versets en question ne sont que la continuation

(Vers. 21, 22.) Evidemment non. Tous les exégètes en
conviennent. Parle-t-il même de la justice qui est en Dieu, de la

justice attribut de Dieu? Vas davantage. Cette locution Stxato-

o-ûvrj Biov dans ces deux textes désigne non la justice que Dieu

possède en lui-même, mais celle qu'il exige de l'homme, la

vraie justice, la seule digne de ce nom, par opposition à la
justice de la loi (c'est-à-dire qu'exige la loi) ou à la propre justice,
qui sont des chimères1.

Et l'on veut, quand l'apôtre vient d'employer trois fois cette
locution dans ce sens, que tout à coup, sans que rien indique
un tel changement, il l'emploie, à la fin de la même phrase,
dans un sens tout différent On a de la peine à se représenter
que tant d'exégètes, si minutieux, si habiles à couler le
moucheron, aient pu, sans sourciller, avaler un tel chameau

Cela est d'autant plus surprenant qu'il y a une plus grande
ressemblance entre les expressions du commencement et de la
fin de la phrase. Qui ne voit que eis IvSetÇtv z-?,ç Stxatoaûvus au™", et

izpoç zry evàsiÇm rw; StxaiotRivjjc aùro-j h zip vûu xaip'p signifient exactement

la même chose que wvj Se Sixatoo-uw? Bzo\> nefa-jêpwzai et ne

1 Pour ce sens de lajustice de Dieu, conf. aussi X, 3; Mat. VI, 33 ; Jacq.
I, 20; 2 Cor. V, 21. C'est lajustice qu'il ordonne (et non celle qu'il donne),
puisqu'il faut s'y soumettre- (X, 3.)



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTÉE PAR JÉSUS-CHRIST 32o

font que reprendre la même idée? Comme aussi ce dernier
membre de phrase (vers. 21) n'est que la reprise de la pensée
émise dès le début de l'épître : Stzatoïùvï] Bzov èv au™ ànoxai.\jTîzezai.

(1,17.) La justice de Dieu se révèle (à7roxaXÛ7TTtTat), ou a été
manifestée (mfavipuzat) ou montrée (hfaiÇiv) maintenant en Jésus-

Christ: n'est-il pas évident que ces trois expressions ont
essentiellement le même sens1? Or, le sens des deux premières
n'est pas douteux. On doit donc penser a priori que dans la

troisième il n'est pas question de la justice attribut de Dieu,
mais de la justice qualité humaine-, que l'homme ne pouvait
pas atteindre par lui-même, mais à laquelle il peut parvenir
désormais par la foi en Jésus-Christ et grâce à la rédemption
accomplie par lui. On ne serait autorisé à abandonner cette

signification pour en chercher une autre que si le texte était
décidément inexplicable, n'offrait aucun sens admissible dans

une telle supposition. Mais tel n'est pas le cas, comme nous
allons essayer de le montrer.

Je n'ai pas l'intention d'entrer dans l'examen de toutes les

questions que soulève ce texte difficile; je laisse de côté, en

particulier, la discussion de npoiBzzo et de 'àaazripiov, dont la

signification précise n'a pas, au fond, d'importance dogmatique.

Mais il me paraît vraisemblable que ce verbe doit être

pris au sens temporel, et que le second mot est un substantif
neutre signifiant sacrifice propitiatoire.

On peut se demander aussi si Stà mo-zea; lv ™ aù-roû aïpazt xzl

se rattache directement à ce qui précède ou si m -rtpoéBszo à Qebç

'àao-zripiov ne serait pas une parenthèse. Mais cette question-là
non plus ne me semble pas avoir une grande importance. Que
tout ce qui suit soit la conséquence de Vàmoìfapam; ou du 'àao-
rhpiov, cela revient à peu près au même. Il me paraît cependant

1 Conf. Clément Rom., Ep. ad Cor. XXI: zà àÇiayccmizov rrjç àyveiaç i/doç
ivôetÇctGduo-av nrû.

2 C'est ce que Luther et M. Oltramare ont fort bien compris; ils
traduisent, en effet, de la même manière dans les trois textes : Die Gerechtigkeit

die vor Gott gilt, et : Lajustice qui vient de Dieu.
Dans III, 5, où il s'agit de la justice attribut de Dieu, Paul a écrit Oeoi

ôiKaioavvnv, et non cît/t. deob, comme partout ailleurs.



326 C. BRUSTON

plus vraisemblable qu'il n'y a pas là de parenthèse, et cela

pour deux raisons : 1° parce que la mention du sang dans Stà

m'tn-ewç h tu aùroû aîpazt rattache ce membre de phrase à ïkao-z-hpiov

plus naturellement qu'à tout autre chose, et 2° parce qu'il
existe, je crois, une corrélation intime entre npoBezo et lv ™ v-j-j

xaipai.

Dieu avait donc de toute éternité destiné Jésus-Christ à être

un 'ù.ao-z-hpio-j, mais seulement par la foi en son sang1. Dans

quel but? « Pour la manifestation de sa justice. » Lajustice de

Dieu qualité humaine donne ici un sens très satisfaisant, bien

plus satisfaisant et bien plus naturel que la justice de Dieu

attribut divin. Tandis que cette seconde interprétation ne saurait

rendre compte des mots qui précèdent (par la foi en son

sang), ils se comprennent très facilement dans la première :

Dieu a voulu par ce iiao-zripiov, accepté par la foi, manifester
dans le monde la vraie justice, celle que la loi ne pouvait pas
donner, mais que la foi au sacrifice de Jésus-Christ obtient
seule au croyant.

On objecte que si la justice de Dieu avait aux versets 25

et 26 le même sens qu'aux versets 21 et 22, l'apôtre ne ferait

que répéter la même idée. C'est une erreur; il n'y a pas là de

répétition. Paul commence par affirmer le fait que « la justice
de Dieu a été manifestée, » après quoi il explique le moyen par
lequel Dieu l'a manifestée : ce moyen, c'est le 'àao-z-hpto-j accepté

par la foi. Mais il n'y a vraiment aucune bonne raison de penser

que dans le second cas la justice de Dieu désigne autre
chose que dans le premier.

II

Le iXa<sz-hpio-i offert par Jésus-Christ a donc pour but de faire

apparaître dans le monde la vraie justice, celle que Dieu
réclame de l'homme.

Mais avant que la vraie justice puisse se développer dans

une âme, il faut que celle-ci soit délivrée de ses péchés
antérieurs. Aussi, avant d'achever la pensée et la phrase qu'il a

1 Conf. Eph. 1, 15; Col. I, 4; Marc I, 15; Ignat. ad Philad. 8.



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTÉE PAR JÉSUS-CHRIST 327

commencée, Paul revient en arrière et ajoute : ce à cause (ou

en vue) de l'impunité des péchés commis antérieurement pendant

la patience de Dieu. »

On admet généralement qu'il s'agit là des péchés de l'humanité

en général. Mais comment peut-on soutenir sérieusement

que Dieu laissait les péchés impunis avant la venue de Jésus-

Christ? A-t-on oublié le déluge, la destruction de Sodome et

de Gomorrhe, le Décalogue et le Dieu jaloux, qui est aussi un
feu consumant, et les châtiments terribles dont l'Ancien Testament

est rempli? Paul lui-même n'a-t-il pas dit plus haut que
la colère de Dieu se manifeste du ciel contre toute iniquité?
(I, 18.)

La comparaison de ce texte avec II, 4, où il a été déjà question

de àvox-h, de la patience de Dieu à l'égard des pécheurs,
me porte à penser avec plusieurs commentateurs (R.osen-

müller, etc.) qu'il s'agit plutôt des péchés de chaque croyant
avant sa conversion.

La rédemption accomplie par Jésus-Christ et obtenue par la

foi en son sacrifice a d'abord pour résultat l'impunité accordée

par Dieu aux péchés commis (par ceux qui croient maintenant)
pendant que Dieu usait de patience à leur égard pour les amener

à la repentance1. (Conf. II, 4.)
Que St« suivi de l'accusatif puisse ainsi désigner une cause

postérieure à l'effet ou un but, comme eiç ou -irpb; -rév êv&tÇiv qui
précède et qui suit, c'est ce qui ne peut faire aucun doute.
(Conf. en particulier IV, 25 et VIII, 10.) La Vulgate traduit fort
bien ici propter remissionem praecedentium delictorum, comme
elle traduit propter juslificationem nostrani dans IV, 25; et ce

I iv r>) âvox?J zoïi deoi, au lieu de avzov, ne s'expliquerait pas si ces mots
dépendaient de irâçeo-iv, tandis que cette manière de parler est toute
naturelle s'ils dépendent de ìrgoycyovÓTuv.

Remarquez que Jésus-Christ n'étant IXaazrjQtov que ôtà iziareuç iv zÇ avzo'u

aiuazi, on ne voit pas comment il pourrait être la cause de la -nâpcoiç des

péchés antérieurs de l'humanité.
II est vrai que la proximité de Tîçoyeyovoruv et de iv zù vvv kcuqû semble

indiquer qu'il s'agit là de deux époques différentes. Mais n'est-ce pas pour
éviter cette interprétation que Paul a ajouté h t?) àvoxy zov deoii Impossible

d'entendre par hvoxfi la période antérieure à Jésus-Christ.



328 C. BRUSTON

sens si naturel a été adopté par beaucoup de commentateurs
anciens1, en particulier par Calvin.

Je sais bien que dans son explication de IV, 25 M. Godet

veut que notre justification ait précédé la résurrection de Jésus-

Christ; mais comment l'admettre, quand elle est représentée
partout ailleurs comme la conséquence de la foi? Où est-il dit

que les fidèles aient été justifiés, même virtuellement, avant
d'avoir cru?

Au reste, voici un texte qui tranche la question. Clément de

Rome dit que le sang de Christ a été répandu Stà z-Wj -npszépav

uwrvjpîav. (Ep. ad Cor., VII.) Si l'opinion de M. Godet était fondée,

il faudrait soutenir aussi que notre salut est antérieur à

l'effusion du sang de Jésus-Christ et en a été la cause
efficiente! Ce qui est absurde. Atà avec l'accusatif indique donc
évidemment ici une cause finale ou un but. On est donc
parfaitement autorisé à lui donner le même sens dans ces trois
textes de l'épître aux Romains2. D'autant plus que Stà zoûzo est

1 Origene, dans son commentaire sur l'épître aux Romains, a compris
ce passage de la même manière: « Propitiatio efficitur in eo quod dat
remissionem prœcedentium delictorum¦ ¦ ¦ Nunc addit (Apostolus) aliquid sii-
blimius, et dicit quia proposuit eum Deus propitiationem, etc.... quo
scilicet per hostiam sui corporis propitium hominibus faceret Deum et per
hoc ostenderet justitiam suam (faute de traduction ; il faudrait ejus), dum
Us remitieret praecedentia delieta.... In consummatione etenim seculi...
manifestavit Deus justitiam suara et redemptionem dedit eum quem pro-
pitiatorem fecit.... Deus enim Justus est, et Justus justificare non poterat
injustos : ideo interventum voluit esse propitiatoris ut per ejus fidem jus-
tificarentur qui per opera propria justificari non poterant. » La justice
de Dieu, d'après Origene, consiste donc en ce que, ne pouvant pas justifier

les injustes, il leur donne un propitiateur afin qu'en croyant en lui ils
soient sauvés. Voilà comment Dieu manifeste sa justice! Ce n'est pas
précisément l'idée du texte ; mais quelle différence entre cette idée de la justice

de Dieu et celle qui veut que Dieu ait manifesté sa justice en punissant

les coupables sur la personne d'un innocent! — Cette longue note
m'a paru utile, parce qu'Origène est mentionné dans le commentaire de

de Wette comme ayant adopté dans ce texte le sens de justice pénale, ce

qui a priori serait déjà bien surprenant.
2 Dans VIII, 10 ce sens donne une idée très satisfaisante : « Si Christ

est en vous, le corps d'une part (pev) est mort pour le péché ne commet

plus de péchés), et d'autre part (de) l'esprit est vie pour la justice »

pour l'accomplissement de la justice).



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTÉE PAR JÉSUS-CHRIST 329

souvent accompagné de ha (1 Jean I, 31 ; Philém. 15, etc.) ou
de ôirwç (Héb. IX, 15) ; ce qui prouve que St« avec l'accusatif ne
sert pas seulement à indiquer une cause (on), mais aussi un
butV

Que si Paul emploie ici zzàpvstç au lieu d'atpea-t;, beaucoup plus
usité dans le Nouveau Testament, ce n'est pas qu'il y ait entre
ces deux termes une différence de sens très considérable,
comme on l'affirme trop souvent pour les besoins de la cause;
c'est uniquement, je pense, parce qu'on disait de préférence
àfii-Mi àpapziaq et napiz-jai àpapzcpaza. (Conf. SiraC. XXIII, 2 ;

Xénophon, Hipparch. VII : àpapz-hpaza irapthiai àxólatsza.)

L'interprétation ordinaire de ce texte suppose que Stà z-hv

Tzàpzmv, etc., est subordonné au membre de phrase précédent,
ce qui ne serait pas impossible, sans doute, mais n'est pas très

vraisemblable, quand on considère que les autres membres de

phrase sont coordonnés les uns aux autres.
Elle repose en outre sur quatre suppositions tout à fail

inadmissibles, qui sont :

1° Que la justice de Dieu désigne ici sa justice pénale, sens

dont nous avons montré l'impossibilité dans le contexte;
2° Que Ttàpzo-it; désigne une série d'actes divins antérieurs à

la venue de Jésus-Christ, et
3° Que ce même mot indique seulement « une interruption

momentanée de l'exercice de la justice2, » et non une impunité
réelle et définitive, tandis que le texte analogue Actes XVII, 30

1 Conf. aussi ce passage du commentaire récemment retrouvé d'Hippo-
lyte sur le prophète Daniel (il s'agit de l'empire romain) : zà óè iirilot-a
zolç nocsiv avrov tsvvezrârei, olà rb /z?) KaraWei-zeodai éréçav ßaciXelav èri fiera
rabz7ìv. (Cité dans la Theol. Literaturzeitung, 1891, p. 37.)

L'idée de cause efficiente n'est pas même applicable à la première partie

de IV, 25 : « 11 a été livré à cause de nos transgressions, » car l'expression

nos transgressions ne désigne pas seulement les péchés antérieurs à
la mort de Jésus-Christ, mais aussi tous ceux qui l'ont suivie et la
suivront encore. C'est pour les péchés et pour la justification de l'humanité
tout entière dans tous les temps que Jésus a été livré à la mort et qu'il
est ressuscité.

2 Gretillat, Théologie systématique, IV, p. 366. Dieu aurait dit à l'humanité,

comme ce personnage de comédie : Je te pardonne (provisoirement),
mais tu me le paieras (plus tard, dans la personne de ton Représentant).



330 C. BRUSTON

(que les partisans de cette opinion considèrent même comme

exprimant la même idée que celui-ci) montre que, comme
ÛTreptSwv, la Ttàpzo-iq indique un acte divin postérieur au sacrifice
de Jésus-Christ, et que nulle part ni ce substantif ni le verbe
d'où il dérive ne désignent une impunité momentanée '.

Enfin la quatrième supposition, la plus intenable de toutes,
c'est qu'avant la venue de Jésus-Christ Dieu laissait les péchés
du monde impunis. Il les punissait, au contraire, et très
sévèrement, pas tous ni toujours assurément, mais enfin il les
punissait en général, et c'est Jésus-Christ qui a apporté au monde
le pardon divin.

Qu'une seule de ces quatre suppositions soit démontrée

inadmissible, — et elles le sont toutes, — l'interprétation
ordinaire s'écroule.

III

Le sacrifice de Jésus-Christ accepté par la foi a donc deux
résultats également voulus de Dieu : 1° il fait que Dieu tient
les péchés antérieurs des hommes comme non avenus; 2° il
rend possible l'apparition de la vraie justice.

L'apôtre avait déjà commencé à indiquer cette seconde idée

avant la première ; il y revient maintenant pour l'exprimer
d'une manière plus complète : « pour la manifestation de sa

justice dans le temps présent, et; tò shut aùrov Sixatov x«! Sixatoûvra

TOV SX 7Tt(7T£«ç IwOÛ. »

Ce premier membre de phrase n'a plus besoin d'explication
après ce que nous avons dit plus haut, mais le second n'est

pas très clair.
Que la rédemption opérée par Jésus-Christ ait eu pour but,

dans la pensée de Dieu, d'amener la justification (par Dieu) de

celui qui croit en Jésus, cela n'a rien que de naturel, et cette
fin de la phrase s'accorde admirablement avec le sens que

1 Conf. Luc XI, 42; Sirac. XXIII, 2, et les textes cités par Tholuck et
Oltramare dans leurs commentaires, surtout celui de Denys d'Halicarnasse,
OÙ zf/v oXoaxcçtj Trâoeciv est opposé à zt/v sic xpbvov avaßoli]v. Conf. aussi

Sap. XI, 24, où l'expression synonyme naçopâç â/iaçT-iiuaza àvdçû-nuv est

en parallélisme avec i?.eslç irâvzaç.



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTÉE PAR JÉSUS-CHRIST 331

nous avons donné aux membres de phrase précédents : ei?

svSstÇtv xtÀ. et np'o; zr.-j É'vSït^tv z-cq Stxaioaûvîjç avroù xtX *.

Mais comment la rédemption peut-elle faire que Dieu soit

juste (si; zb shai a-jzb-j Stzatov) Dieu n'était-il donc pas juste avant
le sacrifice de Jésus-Christ? Qui oserait le penser? (Conf.
vers. 5.)

On suppose généralement que ces mots « pour être juste et

justifiant » signifient « pour être à la fois juste et justifiant, »

c'est-à-dire pour demeurer juste tout en justifiant. Mais, outre
que la construction de la phrase ne comporte guère une
pareille interprétation2, il faudrait au moins, pour qu'elle ne fût
pas trop invraisemblable, que la phrase fût ainsi conçue :

« Pour être juste et justifiant le pécheur, » car c'est de justifier

le pécheur qui peut paraître porter atteinte à la justice
retributive de Dieu. Or, le texte porte au contraire : c< Pour être

juste et justifiant celui qui croit en Jésus. » Comment la
justification de celui qui croit en Jésus pourrait-elle être considérée

comme une atteinte à la justice retributive? Et d'ailleurs, nous
avons montré que le texte ne parle nullement de cet attribut
de Dieu.

Comment donc saint Paul peut-il dire que le sacrifice de

Christ a pour but ou pour résultat que Dieu soit juste? Dieu
est juste de toute éternité, et rien ne peut faire qu'il le soit
seulement à partir d'une certaine époque. S'il avait voulu dire

que Dieu apparaît comme juste, il se serait exprimé différemment.

(Conf. vers. 4.)
Aussi Paul ne dit-il certainement rien de pareil. Il faut, je

crois, considérer Sfr.atov comme une apposition à au™ et
traduire : « Afin que lui (Dieu), qui est juste, soit aussi (xat) justifiant

celui qui est de la foi en Jésus, » c'est-à-dire afin que
Dieu, qui possède la justice, la communique aussi à celui qui
croit en Jésus. Tel est le but du sacrifice de Jésus-Christ.

1 M. Sabatier dit fort bien : « Les mots irçbç zi/v ivésiÇtv, etc., trouvent
leur définition adéquate dans ceux qui suivent. Ainsi SiKatoavvrj 6i-ov

Oebç éiKatoç aal ôinaiùv. » (L'apôtre Paul, 2e éd., p. 275.)
2 Rien dans le texte ne représente l'idée exprimée par la locution à la

fois ou en même temps. 11 aurait fallu au moins deux fois nat.



332 C. BliUSTON

En résumé, saint Paul considère ici, comme ailleurs, la mort
de Jésus-Christ comme un sacrifice, un sacrifice propitiatoire ;

mais le but de ce sacrifice n'était pas de manifester la justice
retributive de Dieu, il était simplement de rendre possible
dans le monde la manifestation ou l'apparition de la vraie
justice, celle que Dieu demande de l'homme et à laquelle il ne

peut parvenir que par la foi en ce sacrifice propitiatoire.
Cette manifestation de la vraie justice comporte : 1° l'impunité

accordée par Dieu aux péchés commis par le croyant
avant le moment où il croit (itâpsatç), ou la justification
négative, et 2° la justification positive (StxaiWtç). L'une et l'autre
sont accordées à la foi en Jésus-Christ crucifié, et c'est en cela

que consiste l'àKolùzpaau;, la rédemption accomplie par lui.


	La justice de Dieu : manifestée par le sacrifice de Jésus-Christ

