Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La justice de Dieu : manifestée par le sacrifice de Jésus-Christ
Autor: Bruston, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379501

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA JUSTICE DE DIEU
MANIFESTEE PAR LE SACRIFICE DE JESUS-CHRIST

(Rom. [11, 25 et 26.)

PAR

CG. BRUSTON

C’est une idée trés répandue parmi les chrétiens que Jésus-
Christ a, par sa mort sur la croix, satisfait la justice de Dieu.
Les hommes sont pécheurs, coupables, ils sont les objets de
la colere de Dieu, ils ont mérité la mort, celle du corps et
celle de I’ame ; mais Jésus dans sa bonté a voulu souffrir & leur
place le chatiment du péché; il a ainsi satisfait la justice divine,
et désormais Dieu peut pardonner les coupables;ilne le pour-
rait pas sans cela. Que si I’on objecte qu’il est pourtant assez
souvent question du pardon des péchés dans I’Ancien Testa-
ment et que les textes qui en parlent sont fréquemment cités
dans le Nouveau, on répond que le sacrifice de Jésus-Christ a
eu un effet rétroactif, que le pardon des justes de I'ancienne
Alliance n’était que provisoire, qu’il n’est devenu définitif que
par la mort sanglante du Calvaire.

La plupart des chréticns et méme des incrédules s’imaginent
de bonne foi que cette théorie de la rédemption, formulée pour
la premiére fois au moyen édge par saint Anselme, adoptée par
les réformateurs et par la plupart de nos anciens théologiens
protestants, est conforme i ’enseignement de I’Ecriture sainte.

THEOL. ET PHIL. 1891. 21



322 C. BRUSTON

Elle repose en réalité tout entiére sur un seul texte de saint
Paul mal interpréte.

Les apotres disent trés souvent que Christ est mort pour
nous, a soutfert pour nous, s’est offert en sacrifire pour nous.
Mais que ses souffrances et sa mort aient été une satisfaction
offerte & la justice divine, que Dieu, cn le livrant ainsi i la
mort, ait eu pour but de manifester sa justice rétributive, qui
ne peut laisser le péché sans punition, voila ce que I'Ecriture
ne dit nulle part. Mais voild précisément I'idée qu'un grand
nombre d'exégétes trouvent dans un passage fort obscur de
’épitre aux Romains (III, 25, sq.). Cette idée s’y trouve-t-elle
réellement?? Saint Paul a-t-il vraiment exprimé la une pensée
qui ne se retrouve (on est obligé d’en convenir) nulle part ail-
leurs? Voild une question qui se pose assez naturellement a
I'esprit et & laquelle nous allons essayer de répondre.

Est-il vraisemblable, d’abord, qu’une théorie aussi impor-
tante et aussi étonnante que celle-1a, qui souleve immédiate-
menl tant de questions et d’objections, n’ait été mentionnée
qu’une fois, en passant, &4 la fin d’une phrase dont 'idée prin-
cipale est toute différente?

Je sais bien qu’oun essale parfois de renforcer ce texte par
celui de la méme épitre ol 1l est dit que Dieu « a condamné le
péché dans la chair » (VII, 3) et par celui de I'épitre aux Ga-
lates ot Paul déclare que « Christ nous a rachetés de la malé-
diction de la lo1 en devenant malédiction pour nous. » (III, 13.)
Mais il est reconnu maintenant que le premier de ces textes
fait allusion & la sainteté parfaite de Jésus-Christ et non & sa
mort; et quant au second, comment admeltre que le Saint et
le Juste ait été sur la croix 'objet de la malédiction de son
Pére, a qui il offrait en méme temps un sacrifice d’agréable
odeur (ph. V, 2; conf. Philip. IV, 18) et entre les mains du-
quel il remettait son esprit? Saint Paul ne dit nullement qu'il
ait été I'objet de la malédiction divine. Les outrages et les ma-

t 11 est remarquable qu'Anselme ne le cite nullement dans son Cur
Deus homo.



A JUSTICE DE DIEU MANIFESTEE PAR JESUS-GHRIST 323

lédictions de ses ennemis pendant son supplice et depuis ne
suffisent-ils donc pas & expliquer cette expression?

Le texte Romains III, 24-26 est donc le seul ol la mort de
Jésus-Christ soit mise en rapport avec la justice de Dieu.
M. Godet lui-méme en convient. « L’apotre Paul est le seul,
dit-il, qui, dans notre passage, ait tracé les linéaments d’une
conception rationnelle de ce fait central de I’Evangile. » Mais
qu’a-t-1l entendu dans ce texte par la justice de Dieu? et com-
ment la mort de Christ a-t-elle eu pour eflet de la manifester?
(est ce qu’il s’agit maintenant d’examiner.

Voici d’abord la traduction littérale de ce texte : « Etant jus-
tifiés gratuitement par sa grice par la rédemption qui est en
Jésus-Christ, que Dieu avait préétabli cornme (sacrifice) propi-
tiatoire, par la foi en son sang, pour la manifestation de sa jus-
tice, & cause (ou en vue) de 'impunité des péchés commis pré-
cédemment, pendant la patience de Dieu, pour la manifestation
de =a justice dans le temps présent, pour qu’il soit juste (?!) et
justifiant celui qui est de la foi (¢’est-a-dire celui qui croit) en
Jésus. »

Vous le voyez, nous dit-on, Dieu, en destinant d’avance Jésus-
Christ & étre une victime propitiatoire (ou en 'exposant & la
vue de tous les hommes comme un propitiatoire: peu importe),
a eu pour but de manifester sa justice. On aurait pu douter,
en effet, de la justice rétributive de Dieu : il avait laissé jus-
qu’alors les péchés impunis, ou du moins il ne les punissait
pas autant qu’ils le méritaient; il y avait beaucoup de pécheurs
qui mouraient sans avoir été aussi malheureux dans ce monde
que Vexigeait la justice divine. Mais maintenant, par le sacri-
fice du Calvaire, Dicu a manifesté sa justice, et personne ne
peut plus en douter, car il a puni un seul Juste & la place de
tous les pécheurs de tous les temps ! Désormais sa justice est
satisfaite ; il peut étre @ la fois juste et justifiant celul qui croit
en Jésus. Avant le sacrifice de Jésus-Christ, il ne pouvait pas



324 C. BRUSTON

justifier les pécheurs et rester juste : c’elit été une injustice
que de les justifier sans punition; mais maintenant qu'un autre
a subi la punition & leur place, volontairement, ils peuvent étre
justifiés par Dieu, sans que Dieu cesse d’étre juste. La justice
divine a été satisfaite; Dieu peut |pardonner et] justifier ceux
qui croient en Jésus.

Voild qui parait assez plausible, je ne dis pas au point de
vue intellectuel et moral, mais simplement au point de vue
exégétique, quand on ne considére que ces trois versets et
qu’on fait abstraction du contexte. La justice de Dieu, que le
sacrifice de la croix a eu pour but de manifester, pourrait étre,
en effet, grammaticalement sa justice rétributive. Mais est-ce
cette justice-la que Paul vient de désigner par la méme expres-
sion un peu plus haut (I, 17), et au début méme de la phrase
dont les versets en question ne sont que la continuation?
(Vers. 21, 22.) Evidemment non. Tous les exégétes en con-
viennent. Parle-t-i1 méme de la justice qui est en Dieu, de la
justice attribut de Dieuw? Pas davantage. Cette locution Sueo-
auwn 0200 dans ces deux textes désigne non la justice que Dieu
posséde en lui-méme, mais celle qu’il exige de 'homme, la
vraie justice, la seule digne de ce nom, par opposition a la jus-
tice de la loi (¢’est-d-dire qu’exige la loi) ou & la propre justice,
qui sont des chiméres1.

Et I'on veut, quand I'apotre vient d’employer trois fois cette
locution dans ce sens, que tout & coup, sans que rien indique
un tel changement, il 'emploie, ¢ la fin de la méme phrase,
dans un sens tout différent! On a de la peine a se représenter
que tant d’exégétes, s1 minutieux, si habiles & couler le mou-
cheron, aient pu, sans sourciller, avaler un tel chameau!

Cela est d’autant plus surprenant qu’il y a une plus grande
ressemblance entre les expressions du commencement et de la
fin de la phrase. Qui ne voit que el v0aby The Owoaivig wdted et
7pog Thy evdekty THg Ouratoglvag wUTOU &V T viv zapp Signifient exacte-

ment la méme chose que vwi 98¢ dwatogivy Oe0b mepusépwtae €1 ne

! Pour ce sens de la justice de Dieu, cont. aussi X, 3; Mat. VI, 33; Jacq.
I,20; 2 Cor. V, 21. C'est la justice qu'il ordonne (et non celle qu'il donne),
puisqu'il faut s'y soumettre. (X, 3.)



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTEE PAR JESUS-CHRIST 325
font que reprendre la méme idée? Comme aussi ce dernier
membre de phrase (vers. 21) n’est que la reprise de la pensée
émise dés le début de 1’épitre ¢ Ouxetogivy Bz00 év w.’;rc?) ATOXXAUTTTETXL .
(I, 17.) La justice de Dieu se réveéle (amoxadinrerar), OU a €1& ma-
nifestée (mepavégwrar) OU montree (H0a&w) maintenant en Jésus-
Christ: n’est-il pas évident que ces trois expressions ont essen-
tiellement le méme sens?? Or, le sens des deux premiéres
n’est pas douteux. On doit donc penser a priori que dans la
troisieme il n’est pas question de la justice attribut de Dieu,
mais de la justice qualité humaine?, que ’homme ne pouvait
pas atteindre par lui-méme, mais & laquelle il peut parvenir
désormais par la foi en Jésus-Christ et grace & la rédemption
accomplie par lui. On ne serait autorisé & abandonner cette
signification pour en chercher une autre que si le texte était
décidément inexplicable, n’offrait aucun sens admissible dans
une telle supposition. Mais tel n’est pas le cas, comme nous
allons essayer de le montrer.

Je n’ai pas l'intention d’entrer dans 'examen de toutes les
questions que souléve ce texte difficile; je laisse de coté, en
particulier, la discussion de mpodbero et de taornowv, dont la
signification précise n'a pas, au fond, d’importance dogma-
tique. Mais il me parait vraisemblable que ce verbe doit étre
pris au sens temporel, et que le second mot est un substantif
neutre signifiant sacrifice propitiatoire.

On peut se demander aussi si St migrswe év T «dTol adpate xT)
se rattache directement & ce qui précéde ou si ov mpoéfero 6 fedg
taotiproy NE serait pas une parenthése. Mais cette question-la
non plus ne me semble pas avoir une grande importance. Que
tout ce qui suit soit la conséquence de I'arodirpwois ou du ilo-
Tapov, cela revient 4 peu prés au méme. Il me parait cependant

! Conf. Clément Rom., Ep. ad Cor. XXI: 15 4&aydmprov ¢ dyveiac fboc
&vdefdaofuoay k.

? C'est ce que Luther et M. Oltramare ont fort bien compris; ils tra-
duisent, en effet, de la méme manidre dans les trois textes: Die Gerechtig-
keit die vor Gott gilt, et : La justice qui vient de Dieu.

Dans III, 5, o1 il s'agit de la justice attribut de Dieu, Paul a écrit feov
dukatooivyy, et non dix. Beot, comme partout ailleurs.



326 C. BRUSTON

plus vraisemblable qu’il n’y a pas la de parenthese, et cela
pour deux raisons : 1° parce que la mention du sang dans du
riorews & 76 adrol wivurt rattache ce membre de phrase & Dustipoy
plus naturellement qu’a tout autre chose, et 2° parce qu’ii
existe, je crois, une corrélation intime entre mpofzto et év t@ viv
ARLOE ¢

Dieu avait donc de toute éternité destiné Jésus-Christ & étre
un astipoy, mais seulement par la foi en son sang?!. Dans
quel but? « Pour la manifestation de sa justice. » La justice de
Diew qualité humaine donne icl un sens irés satisfaisant, bien
plus satisfaisant et bien plus naturel que la justice de Dieu
attribut divin. Tandis que cette seconde interprétation ne sau-
rait rendre compte des mots qui précédent (par la foi en son
sang), ils se comprennent trés facilement dans la premiére :
Dieu a voulu par ce astipwoy, accepté par la foir, manifester
dans le monde la vraie justice, celle que la loi ne pouvailt pas
donner, mais que la foi au sacrifice de Jésus-Christ obtient
seule au croyant.

On objecte que si la justice de Diew avait aux versets 25
et 26 le méme sens qu'aux versets 21 et 22, 'apotre ne ferait
que répéter la méme idée. C’est une erreur; il n’y a pas la de
répétition. Paul commence par affirmer le fait que « la justice
de Dieu a été manifestée, » aprés quoi il explique le moyen par
lequel Dieu I'a manifestée : ce moyen, c’est le dasmiowy accepté
par la foi. Mais il n’y a vraiment aucune bonne raison de pen-
ser que dans le second cas la justice de Diew désigne aulre
chose que dans le premier.

II

Le Dagriowy offert par Jésus-Christ a donc pour but de faire
apparaitre dans le monde la vraie justice, celle que Dieu ré-
clame de I'homme.

Mais avant que la vraie justice puisse se développer dans
une ame, il faut que celle-ci soit délivrée de ses péchés anté-
rieurs. Aussi, avant d’achever la pensée et la phrase qu’il a

1 Conf. Eph. I, 15; Col. [, 4; Marc I, 15; 1gnat. ad Philad. 8.



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTEE PAR JESUS-CHRIST 327

commencée, Paul revient en arriére et ajoute : « & cause (ou
en vue) de impunité des péchés commis antérieurement pen-
dant la patience de Dieu. »

On admet généralement qu’il s’agit 14 des péchés de I’huma-
nité en général. Mais comment peut-on soutenir sérieusement
que Dieu laissait les péchés impunis avant la venue de Jésus-
Christ? A-t-on oublié le déluge, la destruction de Sodome et
de Gomorrhe, le Décalogue et le Dieu jaloux, qui est aussi un
feu consumant, et les chatiments terribles dont ’Ancien Testa-
ment est rempli? Paul lui-méme n’a-t-il pas dit plus haut que
la coléere de Dieu se manifeste du ciel contre toute iniquité?
(I, 18.)

La comparaison de ce texte avec II, 4, ol il a été déja ques-
tion de avoyn, de la patience de Dieu a I’égard des pécheurs,
me porte & penser avec plusieurs commentateurs (Rosen-
miller, ete.) qu’il s’agit plutdt des péchés de chaque croyant
avant sa conversion.

La rédemption accomplie par Jésus-Christ et obtenue par la
foi en son sacrifice a d’abord pour résultat I'impunité accordée
par Dieu aux péchés commis (par ceux qui croient maintenant)
pendant que Dieu usait de patience & leur égard pour les ame-
ner a la repentance!. (Conf. II, 4.)

Que 3w suivi de 'accusatif puisse ainsi désigner une cause
postérieure & I'effet ou un but, comme &g ou mpds Thv Hdeeky qui
précede et qui suit, c’est ce qui ne peut faire aucun doute.
(Conf. en particulier 1V, 25 et VIII, 10.) La Vulgate traduit fort
bien ici propter remissionem praecedentium delictorum, comme
elle traduit propter justificationem nostram dans IV, 25; et ce

U év g dvoyn rob Oeob, au lien de airod, ne s’expliquerait pas si ces mots
dépendaient de mdpeow, tandis que cette manidre de parler est toute na-
turelle 'ils dépendent de mpoyeyovirw.

Remarquez que Jésus-Christ n’étant (Aaoripior que did wioTewe év ¢ avrod
aipeate, op. ne voit pas comment 1l pourrait étre la cause de la wapeowc des
péchés antérieurs de 'humanité.

11 est vrai que la proximité de mpoyeyovérwr et de év 7¢ viv kapd semble
indiquer qu'il s'agit 1a de deux époques différentes. Mais n'est-ce pas pour

-8viter cette interprétation que Paul a ajouté év v avoyy tod feov ? Ilmpos-
sible d’entendre par dvoy# la période antérienre i Jésus-Christ.



328 C. BRUSTON

sens si naturel a été adopté par beaucoup de commentateurs
anciens!, en particulier par Calvin.

Je sais bien que dans son explication de IV, 25 M. Godet
veut que notre justification ait précédé la résurrection de Jésus-
Christ; mais comment 'admettre, quand elle est représentée
partout ailleurs comme la conséquence de la fo1? Ou est-il dit
que les fidéles aient été justifiés, méme virtuellement, avant
d’avoir cru?

Au reste, voici un texte qui tranche la question. Clément de
Rome dit que le sang de Christ a été répandu 8w v fperépuy
swtnpiay. (Ep. ad Cor., VII.) Si 'opinion de M. Godet était fon-
dée, il faudrait soutenir aussi que notre salut est antérieur a
Peffusion du sang de Jésus-Christ et en a été la cause effi-
ciente ! Ce qui est absurde. A avec l'accusatif indique donc
évidemment icl une cause finale ou un but. On est donc par-
faitement autorisé & lui donner le méme sens dans ces trois
textes de I’épitre aux Romains2. D’autant plus que S tod7o est

1 Origene, dans son commentaire sur I'épitre aux Romains, a compris
ce passage de la méme maniere: « Propitiatio efficitur in eo quod dat re-
missionem preecedentium delictorum... Nunc addit (Apostolus) aliquid su-
blimius, et dicit quia proposuit eam Deus propitiationem, ete.... quo sci-
licet per hostiam sui corporis propitium hominibus faceret Deum et per
hoc ostenderet justitiam suam (faute de traduction ; il faudrait ejus), dum
7is remitteret praecedentia delicta.... In consummatione etenim seculi...
manifestavit Deus justitiam suam et redemptionem dedit eum quem pro-
pitiatorem fecit.... Deus enim justus est, et justus justificare non poterat
injustos : 7deo interventum voluit esse propitiatoris ut per ejus fidem jus-
tificarentur qui per opera propria justificarl non poterant. » La justice
de Dieu, d'apres Origene, consiste donc en ce que, ne pouvant pas justi-
fier les injustes, il leur donne un propitiateur afin gu'en croyant en lui ils
soient sauvés. Voila comment Dien manifeste sa justice! Ce n’est pas pré-
cisément I'idée du texte; mais quelle différence entre cette idée de la jus-
tice de Dieu et celle qui veut que Dieu ait manifesté sa justice en punis-
sant les coupables sur la personne d'un innocent! — Cette longue note
m’a paru utile, parce qu'Origeéne est mentionné dans le commentaire de
de Wette comme ayant adopté dans ce texte le sens de justice pénale, ce
qui @ priori serait déja bien surprenant.

2 Dans VIII, 10 ce sens donne une idée trés satisfaisante : « Si Christ
est en vous, le corps d'une part (uev) est mort pour le péché (= ne com-
met plus de péchés), et d'autre part (de) esprit est vie pour la justice »
(= pour l'accomplissement de la justice).



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTEE PAR JESUS-CHRIST 329

souvent accompagné de vz (1 Jean I, 31; Philém. 15, etc.) ou
de smwg (Héb, IX, 12); ce qui prouve que dwx avec 'accusatif ne
sert pas seulement & indiquer une cause (1), mais aussi un
but 1.

Que si Paul emploie icl =épears au lieu d’dgesic, beaucoup plus
usité dans le Nouveau Testament, ce n’est pas qu’il y ait entre
ces deux termes une différence de sens trés considérable,
comme on 'affirme trop souvent pour les besoins de la cause;
c’est uniquement, je pense, parce qu’on disait de préférence
apivan dpopties el maodvar duuptivere. (Conf. Sirac. XXII, 2;
Xénophon, Hipparch. VIL: duapripata mupévar dxodaste.)

L’'interprétation ordinaire de ce texle suppose que dw Thy
népeaw, etc., est subordonné au membre de phrase précédent,
ce qui ne serait pas impossible, sans doute, mais n’est pas tres
vraisemblable, quand on considére que les autres membres de
phrase sont coordonnés les uns aux autres.

Elle repose en outre sur quatre suppositions tout a fail inad-
missibles, qui sont :

10 Que la justice de Dieu désigne ici sa justice pénale, sens
dont nous avons montré 'inpossibilité dans le contexte;

20 Que mapeorg désigne une série d’actes divins antérieurs &
la venue de Jésus-Christ, et

3° Que ce méme mot indique seulement « une interruption
momentance de 'exercice de la justice?2, » et non une impunité
reelle et définitive, tandis que le texte analogue Actes XVII, 30

! Conf. aussi ce passage du commentaire récemment retrouvé d'Hippo-
lyte sur le prophete Daniel (il s’agit de 'empire romain) : ra dé émidoura
Toic moolv avTod cvvewaret, dud TO p Ketadeimectar étépav [edtdelav ére petd
rairyv. (Cité dans la Theol. Literaturzeitung, 1891, p. 37.)

L’idée de cause efficiente n'est pas méme applicable & la premigre par-
tie de IV, 25: « 11 a été livré @ cause de nos transgressions, » car 'expres-
slon nos transgressions ne désigne pas seulement les péchés antérieurs i
la mort de Jésus-Christ, mais aussi tous ceux qui 'ont suivie et la sui-
vront encore. C'est pour les péchés et pour la justification de ’humanité
tout entitre dans tous les temps que Jésus a été livré a la mort et qu'il
est ressuscité.

2 Grétillat, Théologie systématique, IV, p. 366. Dieu aurait dit & I'huma-
nité, comme ce personnage de comédie : Je te pardonne (provisoirement),
mais tu me le paieras (plus tard, dans la personne de ton Représentant).



330 C. BRUSTON

(que les partisans de cette opinion considérent méme comme
exprimant la méme idée que celui-ci) montre que, comme
Ueptdey, la mepeas indique un acte divin postériewr au sacrifice
de Jésus-Christ, et que nulle part ni ce substantif ni le verbe
d'o1 il dérive ne désignent une impunité momentanée!.

Enfin la quatrieme supposition, la plus intenable de toutes,
¢’est gu’avant la venue de Jésus-Christ Dieu laissait les péchés
du monde impunis. Il les punissait, au contraire, et trés séve-
rement, pas tous ni toujours assurément, mais enfin il les pu-
nissait en général, et c’est Jésus-Christ qui a apporté au monde
le pardon divin.

Qu’une seule de ces quatre suppositicns soit démontrée
inadmissible, — et elles le sont toutes, — linterprétation
ordinaire s’écroule.

IIT

Le sacrifice de Jésus-Christ accepté par la foi a donc deux
résultats également voulus de Dieu : 10 il fait que Dieu tient
les péchés antérieurs des hommes comme non avenus; 2° il
rend possible ’apparition de la vraie justice.

L’apétre avait déja commencé a indiquer cette seconde idée
avant la premiére; 1l y revient maintenant pour l’exprimer
d’une maniere plus compléte : « pour la manifestation de sa
justice dans le temps présent, eis 7o cvar adtov dizarov vai Swxarodvre
oy éx misTeme Tnood. »

Ce premier membre de phrase n’a plus besoin d’explication
apres ce que nous avons dit plus haut, mais le second n’est
pas trés clair.

Que la rédemption opérée par Jésus-(hrist ait eu pour but,
dans la pensée de Dieu, d’amener la justification (par Dieu) de
celui qui croit en Jésus, cela n’a rien que de naturel, et cette
fin de la phrase s’accorde admirablement avec le sens que

1 Conf. Luc XI,42; Sirac. XXI1I, 2, et les textes cités par Tholuck et Ol-
tramare dans leurs commentaires, surtout celui de Denys d’Halicarnasse,
olt v 6Aooyepy mwapeoww est opposé A THv ei¢ ypbvor avaforqr. Conf. aussi
Sap. X1, 24, ot I'expression synonyme wapopic duapriuare avbpdrwy est
en parallélisme avec élecic mavrac.



LA JUSTICE DE DIEU MANIFESTEE PAR JESUS-CHRIST 331

nous avons donné aux membres de phrase précédents : =i
&dafy wth. et wodg T &defy Ths derawosivng wdtod wrhl,

Mais comment la rédemption peut-elle faire ¢ue Dieu soit
Juste (siz ©d etvae adrov dixewow) 7 Dieu n’était-il done pas juste avant
le sacrifice de Jésus-Christ? Qui oserait le penser? (Conf.
vers. 5.)

On suppose généralement que ces mots « pour étre juste et
justifiant » signifient « pour étre a le fois juste et justifiant, »
c’est-a-dire pour demeurer juste tout en justifiant. Mais, outre
que la construction de la phrase ne comporte guére une pa-
reille interprétation?, il faudrait au moins, pour qu’elle ne fit
pas trop invraisemblable, que la phrase fat ainsi concue :
« Pour étre juste et justifiant le pécheur, » car c’est de justi-
fier le pécheur qui peut paraitre porter atteinte & la justice ré-
tributive de Dieu. Or, le texte porte au contraire : « Pour étre
juste et justifiant celui qui croit en Jésus. » Comment la justi-
fication de celui qui croit en Jésus pourrait-elle étre considérée
comme une atteinte & la justice rétributive? Et d’ailleurs, nous
avons montré que le texte ne parle nullement de cet attribut
de Dieu.

Comment donc saint Paul peut-il dire que le sacrifice de
Christ a pour but ou pour résultat que Dieu soit juste ? Dieu
est juste de toute éternité, et rien ne peut faire qu’il le soit
seulement & partir d’'une certaine époque. S’il avait voulu dire
que Dieu apparait comme juste, il se serait exprimé différem-
ment. (Conf. vers. 4.)

Aussi Paul ne dit-il certainement rien de pareil. Il faut, je
crois, considérer dizwmov COmMMe une apposition a «irtdv et tra-
duire : « Afin que lui (Dieu), qui est juste, soit aussi (xai) justi-
flant celui qui est de la foi en Jésus, » c’est-a-dire afin que
Dieu, qui posséde la justice, la communique aussl & celui qui
croit en Jésus. Tel est le but du sacrifice de Jésus-Christ.

1 M. Sabatier dit fort bien : « Les mots mpic v évdecsiv, ete., trouvent
leur définition adéquate dans ceux qui suivent. Ainsi dewatosivy Beod =
fedc dikacoc kai dekatov. » (L'apdtre Paul, 2° éd., p. 275.)

2 Rien dans le texte ne représente 1'idée exprimée par la locution ¢ la
fois ou en méme temps. 11 aurait fallu au moins deux fois xa..



332 C. BRUSTON

En résumé, saint Paul considére ici, comme ailleurs, la mort
de Jésus-Christ comme un sacrifice, un sacrifice propitiatoire ;
mais le but de ce sacrifice n’était pas de manifester la justice
rétributive de Dieu, 1l était simplement de rendre possible
dans le monde la manifestation ou 'apparition de la vraie jus-
tice, celle que Dieu demande de ’homme et & laquelle il ne
peut parvenir que par la fol en ce sacrifice propitiatoire.

Cette manifestation de la vraie justice comporte : 1° I'impu-
nité accordée par Dieu aux péchés commis par le croyant
avant le moment ol il croit (mapesig), ou la justification né-
gative, et 20 la justification positive (Suxwiwsig). L'une et I'autre
sont accordées & la foi en Jésus-Christ crucifié, et c’est en cela
que consiste I'amolitpwot, la rédemption accomplie par lul.




	La justice de Dieu : manifestée par le sacrifice de Jésus-Christ

