
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James
Martineau [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Martineau, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE

D'APRÈS LE DERNIER LIVRE DE M. JAMES MARTINEAU

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS1

Nous abordons en premier lieu les théories que la chrétienté

primitive a conçues sur la personne de Jésus. Trois facteurs ont
modifié l'Evangile de Jésus: d'abord le temple ou le judaïsme
populaire, qui a créé le Jésus-Messie ; ensuite la synagogue
dans son union avec l'hellénisme, qui a fourni l'Adam spirituel

de Paul ; enfin la gnose qui a enfanté le Logos du quatrième
Evangile. Arrêtons-nous successivement à ces trois conceptions
du Nouveau Testament.

1. La théorie du Messie.

Trois idées formaient la substance de la religion en Palestine

: la perpétuité de la loi, les prérogatives d'Israël et la validité

de la théocratie messianique. Quelle que fût la nouvelle
lumière qui vînt du ciel, elle devait en reproduire les couleurs.
On le constate en se rappelant dans l'Evangile l'étoile d'Orient
(Mat. II, 2) et la question des disciples : Seigneur est-ce en ce

temps que tu dois rétablir le royaume d'Israël? (Act. I, 6). On

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1891. — A la

page 115, au lieu de « les trente dernières années, » il faut lire : « les toutes

dernières années ; » les Types of ethical Theory ayant été publiés en 1885

et A study of religion en 1888.

THÉOL. ET PHIL. 1891- 18



274 F.-C.-J. VAN GOENS

se rappelle le langage de Jésus lui-même (Luc XVI, 16 ;

Mat. XIX, 28). Les Juifs, depuis le livre de Daniel de l'an 167-

164, se préoccupaient autant de la théocratie messianique que
de la perpétuité de la loi. Le Messie était un des points cardinaux

de leur credo. Si Jésus a parlé dans ce sens, c'était quelque

chose de donné, non d'apporté par lui. Mais jusqu'à quel
point partagea-t-il ces idées? Se croyait-il le Chef du Royaume
promis aux Pères? ses biographes l'assurent. Mais les Evangiles
ne sont pas des produits purs de l'histoire ; ils sont de source
inconnue, renferment un mélange de matériaux disparates et

accusent un développement graduel. Ce sont des compilations
anonymes, réunissant les meilleurs éléments de la tradition
populaire à l'égard de Jésus, généralement admise par la
seconde et la troisième génération des disciples. Paul les

précède, mais ne nous offre aucune lumière, puisque son Christ
est celui du Ciel, non celui de la terre. Tant il y a que les Evangiles

ont pour auteurs des disciples qui étaient convaincus que
Jésus était le Messie et qu'il croyait l'être lui-même. Ils ont
tout vu dans ce jour : c'était le trait d'union entre la prophétie

et son interprétation courante; c'était une compensation de

tout ce que la vie et la pensée du Maître pouvaient avoir pour
eux de décourageant. Faut-il simplement accepter ce
témoignage? ou bien faut-il supposer que la dogmatique et le cœur
n'ont pas manqué de diriger leurs plumes '?

Les termes de Fils de Dieu, Fils de David, Fils de l'homme
sont synonymes de Messie à l'âge apostolique, c'est-à-dire à

l'époque où les synoptiques ont composé leurs écrits. Mais ce
n'était pas le cas, ou du moins inconditionnellement vrai de

l'époque qu'ils racontent ; comme le prouve l'usage inégal
qu'ils font involontairement de ces termes. Ce sont les chré-

1 « Jésus ne s'est pas pris pour le Messie et n'a pas voulu passer pour
tel, » telle est la grande thèse que M. Martineau s'est efforcé d'établir à

partir de la page 328, et puis, quand l'occasion s'en présentait, jusqu'à la
fin du volume p. 625, 640, 643, etc. On sait que cette thèse ne prévaut pas
parmi les critiques autorisés les plus récents. M. Martineau en convient
lui-même, p. 332. Nous reproduirons la plupart des preuves que l'auteur
allègue en faveur de sa thèse ci-après §§ VIII et IX.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 275

tiens qui ont donné, au terme de Fils de Dieu la signification
messianique : ni l'Ancien Testament, ni la littérature
apocalyptique antérieure n'en offrent un exemple. Dans les Evangiles
ce sont les démons (Marc III, 11) et Satan (Mat. IV, 3, 6) qui
qualifient Jésus de Fils de Dieu. Une seule exception est rapportée
dans la réponse affirmative que Jésus donne à la question du
souverain sacrificateur : crû si ò xpto-zhç ó vihç to-j eùXo-y-zj-roû (Marc XIV,
61-62) L On est étonné de cette affirmation en présence de la

dénégation répétée de cette prétention et de l'absolue défense
d'en parler; l'intérêt que tous avaient à la prétention messianique

de Jésus, comme preuve d'importance pour les ennemis
et comme appui de la foi pour les disciples, permet aussi de
douter de l'exactitude de ce détail. Enfin l'absence de toute la

question messianique dans le quatrième évangile montre
l'influence que les idées préconçues d'un évangéliste peuvent
avoir sur la couleur de sa narration. L'exclamation du centenier

au pied de la croix : àl-rfàç oZzoç o âv6,ow7ro; vîoç m Bioïi (Marc
XV, 39) est partie sans doute d'une conception païenne.

Le nom de Fils [de Dieu fut donné à Jésus, non à cause de

son office messianique, mais à cause de la nature divine qu'on
avait découverte dans sa personne et par conséquent après son
ascension. Paul dit expressément que Jésus fut déclaré Fils de

Dieu par sa résurrection des morts (Rom. I, 4). Le Fils de Dieu
c'est le Christau ciel. Jésus n'étant pas devenu Fils de Dieu par
sarésurrection, maisseulementdéctare'tel, on se demanda quand
cet élément divin avait pris possession delui. La plus ancienne
réponse fut : au baptême La qualité de Fils de Dieu est censée

coïncider avec la communication de l'Esprit divin. L'application

messianique du Psaume II est de pure invention chrétienne
et eut pour effet, lors de la composition des récits du baptême,
d'appliquer le ternie de Fils de Dieu à la vie terrestre de Jésus.

Si les mauvais esprits exorcisés par Jésus sont censés lire cette
divine essence en lui (Marc I. 2i; V, 7), ses autres compatriotes
expriment sa messianité par le terme de Fils de David (Mat.
IX, 27; XV, 22; XII, 22; XXI, 9). Mais en parlant de lui-même
Jésus emploie habituellement le titre de Fils de l'homme.

1 Voir plus loin, § IX.



276 F.-C.-J. VAN GOENS

Que faut-il entendre par là? Selon les synoptiques c'est le

Messie et ils attribuent cette pensée à Jésus lui-même. Selon

Daniel (VII, 13, 18, 22, 27), ce sont les saints du Très-Haut,
c'est-à-dire l'Israël fidèle; ce n'est pas un agent personnel. Il
n'est pas prouvé qu'avant l'ère chrétienne les Juifs se soient
servis de ce terme pour marquer le Messie. Les passages du livre
d'Hénoch qu'on cite pour prouver le contraire sont probablement

dus à une interpolation chrétienne4. L'Ancien Testament

emploie ce terme pour marquer soit l'homme en général (Ps.

VIII, 4) soit un individu choisi, comme dans Ezéchiel (jusqu'à
99 fois), ayant la conscience de sa faiblesse, lorsqu'il est appelé
à être l'organe de Dieu. C'est cette acception qui engagea
Jésus à s'appliquer ce titre. Convenons qu'il s'adapte au caractère

de Jésus qui se place au niveau de la simple humanité,
exprimée si bien Matthieu VIII, 20 : « Les oiseaux ont des nids et

les renards ont des tanières, mais le Fils de l'homme n'a pas
où reposer sa tête. » C'est l'identification sympathique avec les

plus humbles conditions de la vie humaine au service de ses

fins divines. Il n'est pas question de l'idéal national des Juifs.
Ainsi dans la bouche de Jésus le Fils de l'homme n'implique
nullement la prétention messianique2.

Cependant dans d'autres passages que les évangélistes
attribuent à Jésus, le terme de Fils de l'homme est équivalent à

celui de Messie dans l'acception eschatalogique juive (Mat. XIII.
41 ; Marc XIII, 26 ; Luc XII, 8). Cet usage prévalut dans l'intervalle

des 30 années qui séparèrent le départ de Jésus de la ruine
de l'état juif, pendant lesquelles les synoptiques formèrent leur
compilation ; période riche en rêves apocalyptiques, comme le

prouve l'Apocalypse. C'est alors qu'on s'empara du Fils de

l'homme de Daniel à cause de la ressemblance entre les
souffrances du siège de Jérusalem et celles que le peuple juif
endura sous Antiochus. C'est ce qui déterminera le sens messianique

du terme chez les synoptiques: ils mirent sur les lèvres
de Jésus l'idée qu'ils s'étaient formée eux-mêmes. Au reste, les

discours eschatologiques de Jésus prouvent suffisamment leurs
origines. Luc lui-même (XI, 49) cite un écrit apocalyptique ap-

1 P. 336. - 2 P. 339.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 277

pelé La sapience de Dieu, essentiellement juif, mais chrétien
dans l'application et inséré dans le narré comme un vaticinium
post eventum. Ajoutons que Paul ne se sert pas du terme de
Fils de l'homme, quoiqu'il fût imbu de la croyance messianique.

On objecte le fameux passage Matthieu XVI, 13 ss.1. Remarquons

d'abord que Jésus demande : « qui disent les hommes

que je suis, moi le Fils de l'homme? » et Pierre répond : « tu
es le Christ, le Fils du Dieu vivant. » Or si le terme de Fils de

l'homme n'était qu'un synonyme de celui de Christ et que Jésus

se le fût habituellement appliqué, il n'y avait pas lieu à la question,

et la réponse était une pure tautologie. Jésus d'ailleurs
dicta la réponse, qui produisit une si grande sensation et qui
fut condamnée au silence. Notons en outre que si Jésus a

accepté la confession de Pierre et s'est considéré lui-même comme
le Messie juif tel que Pierre l'entendait, comment concilier cette
conviction avec l'annonce qui suivit immédiatement après, de

ses souffrances et de sa mort, c'est-à-dire avec une conception
toute différente qui scandalise Pierre? comment expliquer l'ordre

renouvelé du silence? la qualité de Messie était-elle une
prérogative privée? n'était-elle pas la preuve nationale suprême
à offrir au jugement d'Israël? Nous concluons que la vraie
réponse de Jésus à Pierre a consisté dans la prédiction de ses

souffrances, et que Pierre a senti que son assertion du messianisme,

loin d'être acceptée par Jésus, était repoussée par lui2.
Dans les discours eschatologiques Jésus s'annonce comme le

Messie. Il est curieux de constater que dans la prophétie qui
passe pour être prononcée en particulier devant les disciples,
Jésus parle du grand drame comme s'il ne le concernait pas.
Ils lui demandent : quel sera le signe de ta parousie et il
répond par le signe du Fils de l'homme (Mat. XXIV, 3, 30). La

demande est adressée à Jésus et il répond par la troisième per-

1 M. Martineau revient souvent sur ce passage important. P. 339, 347,

353, 577-582.
5 P. 350. Il en résulte, selon notre auteur, que Jésus n'a prononcé ni les

versets 18-20 (Pierre fondement de l'Eglise) ni l'éloge du v. 17; mais qu'il
a opposé à la déclaration de Pierre l'annonce de ses souffrances (non celle
de sa résurrection) de 21-23.



278 F.-C.-J. VAN GOENS

sonne. C'est que les synoptiques écrivant à une époque où tout
le monde voyait en Jésus le Messie n'hésitaient pas d'insérer

aux traditions courantes de sa vie qui parlaient à la première
et à la seconde personne, des fragments de l'apocalypse juive
qui parlaient à la troisième, à moins que l'art littéraire du

compilateur n'effaçât la différence. Mais ce qui prouve surtout le

caractère peu historique de ces discours c'est qu'il est toujours
question de sa venue (ip^ôp^voç, DSâv) ou de sa présence (-^apov-

«'«), non de son retour. N'était-il donc pas présent là avec ses

disciples? C'est l'arrivée sans précédent d'un personnage,
connue uniquement de la prophétie.

L'identification de Jésus avec la figure messianique a été le

premier acte de mythologie chrétienne. Peut-èlre a-t-elle servi
de véhicule à des influences trop spirituelles pour les premiers
fidèles ; mais si elle se trouve dénuée de réalité, il faut s'en

défaire. Du moment que notre rapport avec Jésus est devenu

simplement spirituel, regard pieux porté sur le type de la
communion morale entre l'homme et Dieu; sympathie dans
l'adoration commune de Dieu, Maître de la nature et Lumière
des âmes, ces tableaux n'ont plus grande valeur. A titre
de langage figuré on peut parler de la terre promise, de la
Jérusalem céleste, de la cité de Dieu, et la foi ne pourra peut-être
jamais s'en séparer. Mais il faut le bannir de la prose religieuse,
des professions de foi, des définitions doctrinales, des formes
de la prière, sous peine de transporter la religion du dedans au
dehors. Ayons le courage d'être vrais et de nous livrer sans

réserve aux inspirations de notre guide éternellement vivant.
Il nous reste encore à signaler un point de la doctrine

messianique des premiers chrétiens. Leur confiance et leur amour,
froissés par la tragédie du Calvaire, se réfugient en Galilée où

tout rappelait le crucifié ; cette image renouvelée ne permettait
pas de penser que le Messie fût retranché de la terre des vivants,
(Esaïe LUI, 8) ; il faut que le Ciel l'ait reçu, jusqu'au temps du

rétablissement de toutes choses (Act. Ill, 21). Il est vivant et
n'attend que les temps du Père pour accomplir les promesses.
Voilà la foi dans sa résurrection. Elle repose sur l'impression
profonde que Jésus a faite sur ses disciples. Cette base reçut des



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 279

appuis de l'Ancien Testament, notamment du sort glorieux de

Moïse (comme on le voit dans la curieuse Apocalypse juive,
appelée l'Assomption de Moïse et citée dans l'épître de Jude

v. 9), d'Hénoch qui marcha avec Dieu et que Dieu prit, d'Elie
enlevé sur un chariot de feu. C'est cette foi que les premiers
fidèles se sentirent obligés de répandre autour d'eux. Elle fut
une vue (wyS»), une Christophanie (1 Cor. XV, 5-8), spirituelle,
intérieure, comme Paul l'exprime, une révélation du Christ,
une révélation divine du Fils de Dieu en lui (h èpol Gai. I, 12,

14). La résurrection de Jésus consistait pour lui dans l'échange
d'une vie céleste contre la vie terrestre. Mais l'appréhension
spirituelle étant différente d'homme à homme, tandis que les

sens sont communs à tous, il était naturel que le Juif ou le

païen demandassent en faveur du Christ vivant quelque chose
de plus qu'une vision intérieure. Il n'est pas surprenant que les
traditions se soient accommodées à ce désir : l'expérience
subjective et l'expérience objective se confondent aisément et l'on
conçoit que le missionnaire chrétien, en contact avec des

auditeurs incrédules, ait senti la tentation de substituer l'une à

l'autre. Ainsi s'établirent des idées plus grossières que celles
de Paul, qui firent de la résurrection de Jésus une pure
réintégration dans les conditions antérieures de la vie terrestre, à

la façon de la réapparition que la rumeur publique attribuait à

Jean-Baptiste ou à un prophète (Luc IX, 7, 8). De là des questions

relatives au sépulcre vide, à la nature du corps du ressuscité,

à l'époque et au lieu des apparitions, au sein des cercles

judaïsants. Ce nouveau type de la foi ne tarda pas à remplacer
le premier. Ainsi le plus ancien évangile, celui de Marc, signale
la pierre roulée et le sépulcre vide, ce qui eût été bien indifférent

à Paul et à ses amis. Dès lors le fait se matérialisa : Jésus

disparaît soudain, ou bien entre par des portes fermées, ou

change de forme au point de ne pouvoir être reconnu de ses

disciples. La légende s'étant emparée de l'histoire, on n'est plus
surpris des contradictions qu'on rencontre relativement aux

temps et aux lieux. On comprend aussi ce tableau d'imagination
juive, les anges en robes blanches, cette demeure au-dessus
des nues, ce trône de Dieu et la séance de Jésus à sa droite.



280 F.-C.-J. VAN GOENS

Tant que nous nous retrouvons dans une scène pareille, nous
partageons l'esprit du voyant qui l'a dépeinte et nous devons
chercher tout le drame pour lequel il la prépare dans sa propre

expérience.
Voici donc le fait historique incontestable qui résulte pour

nous de ces traditions : c'est la foi intense des disciples de

Jésus que, malgré la croix et le sépulcre, il avait passé dans la

vie céleste pour y élever ceux qui lui appartiennent par la foi
et l'amour. Cette foi a été l'essence de leur message, l'inspiration

de leurs travaux, l'origine du christianisme. Si elle ne leur
est pas inspirée par une expérience physique, n'est-elle qu'une
illusion Non, la foi dans l'invisible ne naît pas d'un fait physique,

mais de l'expérience intime de l'âme, de l'idéal infini moral

des affections humaines. Pour croire que Jésus vit de la vie

céleste, je dois être son disciple. Je ne saurais l'investir de

l'immortalité qu'à condition que je reconnaisse en lui des attributs

qui en sont dignes. Il y a plus. Les visions des premiers
disciples ravis de l'ascendant de sa personne, ne sauraient être

pour nous des preuves objectives de sa vie immortelle : elles

ne prouvent que le respect et la confiance que son Esprit a

produit en eux.

2. La théorie de l'Adam spirituel.

Cette théorie est celle de Paul1. Elle se sépare franchement
de l'Evangile de Pierre que nous avons exposée. Paul
demandait quelque chose de plus grand, de plus large, de plus
humain qu'une gloire nationale sous un David ressuscité ou

un Moïse perpétué, grâce à ses vues plus larges sur le monde,
à ses sympathies pour les gentils, à ses convictions à l'égard
de la loi, à ses vues sur le gouvernement universel de Dieu,

qui ne se borne pas à la Palestine. Paul n'assista pas au

1 On se rappellera ici quelles sont, selon M. Martineau, les épîtres
authentiques de Paul. Supra p. 123. « Paul emprunte à la science juive de la
Palestine l'idée d'un àeûrepoç Av6r>u-oç (1 Cor. XV, 47) afin de représenter
l'apparition de Jésus comme l'acte définitif de l'histoire humaine, comme
l'idéal réalisé de l'humanité. C'est l'apothéose qui se rapproche de la pensée

grecque. » Holtzmann. H. C-, Joh. Ev. p. 36. 1890.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 281

drame de la Galilée ; ses lettres n'accusent guère quelque
connaissance exacte de ce qui s'y passa ; il comble ce vide

par la seule pensée que sa conversion lui a inspirée : le Messie

crucifié est vivant au ciel ; il partage la nature de ceux qui
l'habitent, après avoir partagé la vie ordinaire des hommes.
Reviendra-t-il du ciel pour retourner à la terre et y restaurer
le royaume national d'Israël Non, il est destiné à quelque chose
de meilleur. S'il revient ce ne sera pas pour reprendre notre
nature, mais pour nous transformer à son image et rendre
«notre corps vil conforme à son corps glorieux. » Voilà la

lumière qui éclaira Paul après que les écailles lui furent tombé, s

des yeux : l'apparition de l'à\Bpunoç s? oùpa-joù (1 Cor. XV, 47) marque

l'inauguration d'une humanité céleste, affranchie de la
nature terrestre et animée de l'Esprit de sainteté émanant d'un chef
divin et immortel. Que les autres apôtres considèrent Jésus

comme le Messie, parce qu'il est le Fils de David ; pour Paul il
n'y avait pas de Christ jusqu'à ce qu'il apparût dans sa puissance

spirituelle, comme Fils de Dieu et Seigneur au ciel. C'est alors

qu'il se montra dans son énergie à réaliser les desseins divins
en faveur de l'humanité. (Rom. I, 3, 4.) Sa mort n'était pas une
chute, mais une intronisation ; le commencement de son intime
présence et de son union avec ceux qui ont trouvé leur vie

spirituelle en lui. Ainsi le Calvaire, qui n'était qu'une énigme

pour les douze, fut pour Paul le pivot de sa foi, sa gloire, sa

joie, sa force. La croix est le fait central d'où partent ses

raisonnements et sans lequel il n'y aurait pas eu pour lui d'Evangile.

Elle est le symbole et le début de la révolution bénie des

destinées de la nature humaine.
Pour comprendre la nouvelle vie que Christ exalté communique

aux croyants, il faut se rendre compte des conceptions
de l'Apôtre relativement à la nature du monde humain et divin,
à la mesure de leur contraste et aux conditions de leur
réconciliation. Leur contraste, selon Paul, n'était ni une divergence
graduelle, ni l'effet d'une chute imprévue, renversant l'ordre
primitif; il était l'effet de la matière dont le Créateur avait formé
notre race. Partant de l'affirmation de la Genèse (II, 7), il pose
en principe que le premier homme étant tiré de la terre, est



F.-C.-J. VAN GOENS

de terre (ix 7«; xoïxk 1 Cor. XV, 47) et a été doué d'une âme
vivante (ik-\i-jyW> Çâo-a-j v.45). Cette substance, par suite de

l'infusion de la-n-vovî Çwv7;dans la terre (x^f), était chair (a-i.pl) ; ainsi,
comme nous dirions, c'est la matière inorganique qui est devenue

organique et sensitive. L'élément vital dû au souffle divin,
la -^\>y;h, quoique venant de Dieu comme n-^'ipa, ne marque
nullement quelque participation à la divine essence : le szvtüpa est

la substance distinctive de la nature divine, comme la tsàfe est

celle de la nature humaine. Cependant la i-jyv, intelligence
subjective, s'appelle -joûç et même u-jeJp.« et est le siège d'une
fonction intellectuelle correspondante à celle de Dieu (1 Cor.

II, 11). La nature humaine et la nature divine se ressemblent

par la connaissance consciente qu'elles ont d'elles-mêmes, au

delà des ressources de la chair. Mais cet esprit de la personne
finie détachée de sa source infinie, n'a pas d'initiative, ne va

pas au delà de l'intelligence théorique et est ainsi l'opposé de

l'Esprit de Dieu éternellement actif. Bref, l'homme manque de

l'élément divin et est livré aux propriétés d'un organisme charnel

(a-ûpa -\ivx.ixò-j 1 Cor. XV, 44) ; de là toute son infirmité et
toute sa misère : le. péché et la mort. La è-iB-jpia, agent de la a-âpe,

comme substance, constitue la àmpxla; c'est le principe qui
égare et perd les hommes, quoique, grâce à la vie instinctive
non soumise à la loi, il n'ait pas la conscience de la culpabilité.
L'homme est donc pécheur sans le savoir, tandis que nous
attribuons le péché à un choix volontaire ; mais il l'envisage au

point de vue de Dieu qui voit ce qui doit être, sans distinguer
l'effet des ténèbres animales d'avec la transgression positive
(zrapaßaa-ic) d'un commandement (evro).«) divin. Dans tous les cas,

l'homme est soumis au péché par la constitution même de sa

nature. La o-ipt, couvre la vie entière de ses plantes
vénéneuses. C'est en vain qu'ici la divine volonté se déclare; elle

peut exciter l'admiration en présence de sa beauté et

réveiller la soif par son passage rafraîchissant ; mais le malheureux

désespérera de suivre la lumière qui le frappe ou de

rafraîchir ses lèvres au courant d'eau (Rom. VII, 17, 22, 28).

Voilà le péché originel du premier homme comme celui de

ses descendants; il est la cause, non l'effet de sa transgression.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 283

Créé spirituel, comment pourrait-il tomber à la première
tentation? Ni l'Ancien Testament, ni Paul ne connaissaient le
prétendu changement en chair de la personne d'Adam, dès le
moment de son expulsion du Paradis. Terre fait de terre, il est le

fondateur d'une race faite de terre, ensorte que la Trapißaa-u; ne
fut en lui que le produit de l'àpapzia inhérente à son espèce et ne
transmit à sa postérité que ce qu'il avait reçu. L'universalité
du péché n'est nulle part rapportée à la chute d'Adam, comme
si son acte pouvait être aussi celui de l'humanité soit parce
qu'elle était en germe dans sa personne, soit par imputation.
Ce ne sont là que des apologies de la conception d'un péché
inconscient, comme attribut de la matière organisée. Selon Paul,
la mort était inséparable du péché, elle est un signe assuré du

péché. La mort étant le partage de toutes les générations entre
Adam et Moïse, le péché fut universel. Mais il n'5 avait pas de

transgression, car depuis la clôture du Paradis jusqu'à la loi de

Sinai il n'y eut pas de commandement de Dieu ; l'imputation
de la transgression d'Adam était impossible, car le péché ne
s':mpute pas là où il n'y a pas de loi. Par conséquent il y eut
péché partout, désobéissance nulle part, comme pour Adam
avant qu'il fût tenté. Ainsi la certitude de l'àpapzia d'Adam et

son assujettissement à la mort furent préparés dès l'origine par
sa constitution charnelle ; sa faute ne les causa pas, mais les

montra.
Nous avons jusqu'ici reproduit le passage de Rom. V, 13, 14.

On dirait qu'au v. 12 l'Apôtre rattache le péché et la mort non
à la nature humaine, mais à la chute d'Adam. Et aux versets
15-21 Paul insiste sur l'acte particulier de la désobéissance, et
la mort qui en résulte est considérée comme un effet d'une
condamnation judiciaire: (1 Par la faute d'un seul (non par la

constitution de tous), la plupart sont morts ; par la faute d'un
seul, la mort a régné par ce seul homme ; par la faute d'un

seul, la condamnation s'est étendue sur tous les hommes ; par
la désobéissance d'un seul homme, la plupart ont été rendus

pécheurs. » Il est impossible d'accorder la pénalité de la mort
avec la nécessité naturelle du péché, comme sa cause. Il faut
admettre la coexistence de cette double conception dans l'es-



284 F.-C.-J. VAN GOENS

prit de Paul. Ce sont les fragments de deux systèmes différents;
d'une part, il est pénétré des idées judiciaires de l'école phari-
saïque et de l'autre, en jetant les yeux sur les gentils, il voit
l'économie divine devenir vaste au point de réduire l'action
humaine et de rapporter tous les phénomènes à un seul dessein

se précipitant vers sa consommation, ensorte que tout ce qui
semblait déjouer ce dessein, péché et mort, fautes multipliées
par la loi qui les défendait, cortège d'idolâtries, lapidation de

prophètes, captivité des saints, croix du Calvaire, vision de

Damas, se trouvait être ordonné de Dieu pour préparer la
révélation du Christ céleste et l'assimilation de ses rachetés à son
image. L'enthousiasme inspiré par cette grande théodicée se

moqua des sévérités de la logique.
Quelle que soit l'obscurité des rapports du péché et de la

mort dans l'esprit de l'Apôtre, il est clair que le terme de mort
ne désigne pas seulement, à ses yeux, la dissolution de l'organisme

corporel, mais aussi la relégation de la ^yjn au Hadès,
soit pour ne jamais en retourner, soit pour attendre l'appel du

Messie; le reste est condamné au nadir loin de lui. C'était donc
la privation de la vie spirituelle ; la condamnation d'Adam et
de toute sa race est le partage de toute chair. Les enfants du

peuple élu se récrient ; vous avez, leur dit Paul, reçu la loi de

Dieu sur les tables de pierre; mais les genius ont reçu à leur
tour la loi écrite dans leurs cœurs ; et ni les uns ni les autres
n'ont obéi à leurs lois ; et dès lors Juif et païen tombent sous
le coup d'une juste condamnation. Il y a plus. Cette loi sainte,

juste et bonne eut pour tendance inévitable de multiplier les

transgressions en réveillant des tentations qui sans cela fussent
restées dans le sommeil : « La loi est intervenue afin que la

faute abondât (Rom. V. 20) ». Bref, nous rêvons une justice que
nous sommes radicalement incapables de réaliser. Le précepte
excite la conscience, sans conférer le pouvoir de faire le bien.

Il ne suffit pas de dire au paralytique : lève-toi et marche Ainsi
jusqu'ici tout l'objet de la Providence a été de convaincre le

genre humain de son péché, de le faire renoncer à toute
confiance en lui-même pour s'ouvrir à la foi, au don d'une justice
nouvelle.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 285

Mais comment ce don se communiquera-t-il? Aucune créature

ne pouvant changer sa constitution, la délivrance ne peut
être qu'un don surnaturel et descendre de quelque Adam
spirituel sur une race nouvelle. C'est ce qui était arrivé à Paul le

jour où Dieu révéla son Fils en lui et lui montra cet esprit
glorieux qui sans pouvoir être retenu au Sheôl, avait passé à la
demeure de Dieu, prémices d'une pure et divine humanité. A

partir de cette vision, il peut tout par Christ qui le fortifie. Son

expérience lui donne la clef de la grande énigme de la
Providence. Ce n'est qu'à la suite de la banqueroute de la chair qu'a

pu se révéler le mystère de l'affinité entre l'essence de l'homme
et celle de Dieu, et que l'économie de l'Esprit a pu être
inaugurée par un homme céleste, qui formera la transition en portant

en lui la chair tout en vivant selon l'Esprit et qui,
remonté à la source, peut le communiquer à ses frères. Voilà la

nouvelle ère ouverte Le fils d'Adam est remplacé par le Fils
de Dieu, grâce à celui qui a réuni en lui ce double rapport, en

se chargeant des souffrances de l'un pour inaugurer les gloires
de l'autre.

Il était impossible qu'en méditant sur le Christ céleste qui
lui était apparu, l'Apôtre ne se reportât pas sur les origines
de ce personnage glorieux. Le moment de son apparition ne

pouvait pas être celui du commencement de son existence.
Paul affirme donc sa préexistence. S'il est dit qu'il est envoyé
de Dieu (Gai. IV, 4, 5 ; Rom. VIII, 3), il est évident que nous

avons affaire à un personnage préparé à sa mission. Mais les

passages 2 Cor. VIII, 9 et Phil. II, 5-8 sont exprès ; l'apparition
de Jésus sur la terre y est décrite comme un acte volontaire de

sa part. Une brieve allusion montre que Paul considère le

Christ comme le divin agent dans la formation du peuple d'Israël

(1 Cor X, 4) et même dans celle du monde (Si oZ zà ^àma
1 Cor. VIII, 6), quoiqu'ici la fonction semble être moins créatrice

qu'interventive, comme le prouvent les Bzoi -oliai et les x-jpioi

-oXkoi du v. 5. Il eût été peu convenable à un Hébreu fils d'Hébreu

d'empiéter sur la prérogative exclusive de celui qui seul

étend les cieux et marche sur les hauteurs de la mer (Job IX, 8).

Quoi qu'il en soit, tout nous interdit d'interpréter la person-



286 F.-C.-J. VAN GOENS

nalité du Christ comme si elle était due à l'incarnation et
renfermée dans les limites de la nature humaine. Mais les arguties

des conciles sont étrangères à la pensée de Paul.
On a prétendu voir le docétisme dans l'envoi du Christ lv

bpompa-i o-upxoç (Rom. VIII, 3). Mais SÌ Ce n'est pas la capi, àpapziaç

qui a souffert sur la croix on ne comprend pas comment par
ce sacrifice le péché et la mort de l'homme aient été anéantis,
ainsi que Paul l'affirme. Ajoutons que si le ôpoiupa n'implique
pas l'homogénéité, il ne l'exclut pas : une réduction identique
dans ses attributs, ou une exacte copie étant aussi un fac-similé.

Le Christ étant pour Paul un personnage à la fois humain et

divin passant par la misère humaine afin de transporter avec
lui au ciel tous ceux de sa race qui veulent se livrer à lui, nous

comprenons qu'il se soit peu embarrassé des détails biographiques

du Christ; celui à qui a été révélé le Christ qui est mort
et vit au ciel pour tous, le connaît -/.xzà w-Zpa et ne le connaît
plus xuzà o-apxà 2 Cor. V, 15, 16. C'est pourquoi Paul se soucia

peu de consulter la chair et le sang (Gai. I, 16) ; les compagnons

de Jésus avaient vu sa forme mortelle : n'avait-il pas vu,
lui, le Christ immortel (i Cor. IX, 1)? Au lieu d'identifier un
individu avec le Messie comme le faisaient les douze, Paul
identifie le Messie avec l'essence spirituelle de l'humanité idéale ;

tandis que les douze veulent la dépendance d'une obéissance

volontaire, Paul inspire l'enthousiasme des divines affections.

Quelles que soient les réserves de la critique historique et

logique à l'égard île la forme technique de la théorie, il est

impossible de nier la grandeur de la conception, la profondeur
des vues et les aspirations élevées quila distiguent, du moment

que dégagée de l'enchevêtrement d'une dialectique obscure,
elle se précipite vers ses conclusions sublimes.

Nous voici parvenu à la troisième théorie de la personne du

Christ dans le Nouveau Testament; c'est :

3. La théorie du Logos1.

Il est impossible d'ouvrir l'Evangile qui porte le nom de Jean

sans se sentir transporté dans un monde totalement différent
1

' Cet evangelisti1 sc rallie à l'idée du judaïsme alexandrin d'un 6ct-



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 287

de celui des douze et de celui de Paul. Leurs christologies
sont anthropologiques : pour les premiers Christ est simplement

homme; pour le second il est le premier-né entre
plusieurs frères. La christologie du quatrième évangile est
théologique. Il nous transporte dès l'entrée au sein de l'éternité. La
vie divine n'est pas une solitude absolue, mais une relation
entre deux variétés de l'être spirituel: l'une, l'essence infinie
et inaccessible; l'autre, la pensée explicite et la parole révélatrice,

qui lui ressemble comme un fils ressemble à son père.
Il est l'organe qui rompt le silence et produit un univers. Voilà
la scène qui ouvre le drame. Pour réaliser sa fin dans l'histoire,
comme il la réalisa dans le monde physique, cet associé de Dieu
s'incarne dans la personne de Jésus de Nazareth et retourne au
sein du Père après avoir séjourné parmi les hommes, comme la

personnification vivante de la grâce et de la vérité infinies. Nous

avons ici l'histoire, non d'une humanité qui monte, mais d'une
divinité qui descend. Les incidents humains ne font que masquer

la réalité, tandis que les rayons d'une gloire irrépressible
échappent à chaque souffle qui agite la robe de son humilité.
Le Christ de cet évangile n'a ni enfance, ni développement, ni
tentations, ni conflits intérieurs, ni expériences successives. Sa

nature divine se déclare à ses amis et à ses ennemis par un
éclat soudain. Nous entendons ici un platonicien juif et l'inspiration

de Philon ' est incontestable ; c'est dire que bien des

années nous séparent des douze et de Paul, alors que l'état juif,
quoique dépendant, était encore le gardien de ses institutions
théocratiques. Toute cette scène avait disparu lorsque le

quatrième évangéliste prit la plume; c'est le règne du judaïsme
hellénique. Un penseur chrétien s'empara du Logos de Philon

pour lui assigner le rôle de l'âme dans un corps humain et lui
prêter un masque vivant au travers des scènes d'un drame ter-

TEcioa th-iic; il lui donne un tour populaire et veut trouver dans une apparition

humaine le lieu où Dieu lui-même entre dans l'histoire par un
homme qui puisse parler. Il représente l'incarnation propre aux systèmes

religieux de l'Orient. Son originalité consiste non dans Jésus Messie ou

type de l'humanité, mais dans la divinité incarnée. » Holtzmann. 1. c.
1 L'auteur a consacré un chapitre entier à l'exposition de la doctrine de

Philon, p. 399-422.



288 F.-C.-J. VAN GOENS

restre. Ainsi l'histoire de Jésus de Nazareth devint une théophanie.

Le titre de Fils de Dieu marque ici l'identité d'essence; il
est substantiellement Dieu. De là « Fils unique, au sein du

Père. » Leur relation est complètement réciproque : « tout ce

que le Père a est à moi,» (Jean XVI, 15) ; «Tout ce qui est
à moi est à toi et tout ce qui est à toi est à moi » (XVII, 10).

Il y a plus que réciprocité ; il y a unité intérieure : Le Père

est en moi et moi en lui (X, 38); Moi et le Père nous sommes

un (X, 30); l'un ne découvre que lui-même dans l'autre; le

Père est aussi inséparable du Fils que de lui-même. Cependant
il n'y a pas d'égalité, comme le veut le Credo. Le Fils est
subordonné au Père; l'initiative est toujours au Père qui est la

cause absolue, le Fils est agent relativement au monde : le Fils
ne peut rien faire de lui-même (Jean V, 19; add. XII, 49, 50;
VIII, 38, 40 ; XVII, 18 ; V, 26 ; XIV, 28).

Descendons de ces hauteurs métaphysiques pour nous
demander quel est ce monde que le Fils a créé et qu'il vient visiter.

Réfléchit-il l'idée divine? Nullement. Son créateur le trouve
sous la domination du «Prince des ténèbres », du «Prince de

ce monde,» «Satan» (XII, 31; XIV, 30; XVI, 11). Comment
cela s'est-il fait? L'évangéliste ne l'explique pas. Il ne voit dans

cet ennemi ni un rival incréé du vrai Dieu, ni un être déchu
de son état primitif; mais il le considère comme l'auteur de

l'aliénation morale du monde, à la différence des synoptiques
qui lui attribuent les maux physiques. A ses yeux le monde est

une scène des constrastes les plus profonds de pur mal et de

pur bien qui ne peuvent pas plus aller ensemble que deux
volontés rivales. Ces contrastes se concentrent personnellement
clans le Diable, père du mensonge, et dans le Logos, Fils de

Dieu1. Ce dualisme moral nous ramène à une époque où
l'intervalle qui séparait l'idéal chrétien du type des Juifs et des

païens inconvertis était devenu désespéré; les premiers taxent
la mission chrétienne d'npostasie ; chez les seconds, le nombre
des âmes bien disposées s'était de plus en plus réduit, tandis

que le résidu se livrait à ses passions et à ses rêves. Ains
vers l'an 140, la divine présence pouvait bien sembler à un

f P. 491-495.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 289

chrétien alexandrin se borner à l'Eglise, comme à un sanctuaire

qui « étant au monde n'était pas du monde » livré aux
éléments de la chair et de Satan. C'est cette opposition que l'auteur

introduit dans son exposition de l'apparition du Fils de

Dieu. Nous avons affaire non à une nouvelle biographie, mais
à une construction théologique de faits, non appréciés encore
dans leur signification transcendante de divins ou diaboliques.
Le prologue fournit, dès le début, les idées que l'auteur a

l'intention d'introduire dans les faits et les dialogues qu'il
rapportera. La vraisemblance historique en a été sérieusement

compromise et le portrait moral du Christ, en controverse avec
ses contradicteurs exaspérés, en a encore souffert davantage.

A cette séparation du théâtre de Satan de celui de Dieu et du

Logos se rattache une théorie sur la division des êtres humains

particulière à cet évangéliste. Il y distingue deux classes opposées

non pas seulement moralement par un libre choix, ni
arbitrairement de la part de Dieu, mais héréditairement au delà du

monde, du temps et de la nature: ce sont les enfants de Dieu

et les enfants du Diable (1 Jean III, 8-10) ; on les reconnaît à

leur aversion du péché ou à leur propension au péché. Abel et
Caïn en sont les prototypes (1 Jean III, 12). En présence du

Logos, la crise se déclare: c'était à la fois l'effet et le but de

son apparition (X, 14, 15, 27, 26; VIII, 42-47; IX, 39). «Je suis

venu dans ce monde pour un jugement, afin que ceux qui
ne voient pas voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles.

» Cette crise n'a d'autre but que de révéler les vraies
affinités de ceux qui croient et qui ne sont point jugés et de ceux

qui ne croyant pas sont déjà jugés (III, 18). A part l'allusion
inconséquente ou peut-être conventionnelle à une ho-xaz-h -hpipa

(XII, 48), ce jugement actuel, spontané, résultant de l'influence
du Logos sur les cœurs, est le seul que connaisse la théologie
de cet évangéliste; il se substitue à la fantasmagorie mythologique

de la parousie.
La même substitution a lieu pour la résurrection. « L'heure

vient et elle est venue (xat vûv èo-xtv) où les morts entendront la

voix du Fils de Dieu et ceux qui l'auront entendue vivront. » La

voix du Logos pénètre dans les oreilles des morts spirituels et

THÉOL. ET PHIL. 1891. 19



290 F.-C.-J. VAN GOENS

les réveille de leur léthargie morale (V, 25, 26). S'il est question

aux versets 28 et 29 de «ceux qui sont dans les sépulcres1,

» il est évident que la conception matérielle n'avait pour
l'évangéliste qu'une signification symbolique.

Toute la révélation chrétienne consiste, selon notre auteur,
à donner au monde le Fils de Dieu comme objet de la foi et

source de sanctification. Nous n'avons pas ici un héraut qui, en
face de l'avenir, parle de repentance et de pardon des péchés:
ces mots ne se présentent pas ici. Il ne s'agit ni de discipline
volontaire, ni d'expiation étrangère. « Nul ne peut venir à moi
si le Père qui m'a envoyé ne le tire » (VI, 44). « Quiconque a

entendu du Père et a appris, vient à moi » (45). Le Christ est la
manifestation de Dieu lui-même : celui qui le voit, voit le Père

(XIV, 9). Le révélateur est un avec l'objet révélé, le Dieu
manifesté ; il ne s'agit que de l'accepter et la vie éternelle ne se

fait plus attendre; elle est là; le futur est présent ; la vie
céleste foule l'humble sol de notre terre. Tout le secret de
l'initiation du disciple consiste à reconnaître le Christ comme divin
et à participer ainsi à ses divines expériences.

La croix n'est pas la gloire qui s'évanouit, comme pour
les douze, c'est un sujet de triomphe : c'est le comble de

l'identité de la volonté du Fils et de celle duPère ; c'est
l'esprit divin rendu à sa pureté, en se dépouillant de son
enveloppe terrestre, et pouvant maintenant « tirer tous les
hommes à lui » (Jean XII, 3 2). Il ne s'agit pas ici de l'agneau
mené à la tuerie, de la brebis muette devant celui qui la tond;
il s'agit d'un acte de liberté : oc personne ne m'ôte la vie, mais je
la donne de moi-même» (X, 18). « Pour l'amour de ceux que
tu m'as donnés, je me sanctifie, » je me consacre pour eux à

la mort (XVII, 19). La croix n'est donc pas, comme pour Paul,
1 Les uns ne voient ici qu'une accommodation à la conception

traditionnelle des chrétiens, bcs autres, comme M. Martineau, pensent que
grâce à sa foi juive d'autrefois, l'Evangéliste réserve le dernier jour aux
pères d'Israël à qui les promesses avaient été faites et pour les nations
païennes qui n'en n'avaient pas été gratifiées ; c'est ce qui explique le

principe du jugement, à savoir la règle universelle de la conscience : ceux
qui auront fait le bien et ceux qui auront fait mal (V, 29, 30). Il en est

d'autres qui admettent une interpolation. Cf. p. 439.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 291

un abaissement (ìxamLarsev U-ozfo Phil. II, 8), mais une élévation{
(ùifoOo-Oat) ; et c'est le point culminant de l'incarnation ; le Christ
n'attend pas la mort pour être exalté. Exalté, abandonne-t-il
son œuvre On serait enclin à le conclure de ces paroles : « le
Père vous donnera un autre Paraclet afin qu'il soit éternellement

avec vous, savoir l'Esprit de vérité. » (XIV, 16, 17.) Mais
nous n'avons ici que le constraste de la forme extérieure et de
la forme intérieure de la direction ; c'est le même guide. C'est

toujours le Logos dans sa personnalité céleste, interprétant et

développant les paroles et les actes de son incarnation terrestre.

Au reste, la conception du Paraclet nous transporte de

nouveau au milieu du second siècle, aux 70 années qui séparent
Vespasien d'Adrien. La nationalité juive est détruite ; l'apocalypse

messianique n'a plus d'objet; on lui a substitué quelque
chose de spirituel déjà réalisé dans l'âme. Parousie, résurrection,

jugement ont passé de l'avenir au présent. En conséquence
l'Evangéliste ne dissimule pas sa date post-apostolique et fait
parler Jésus de l'entrée des gentils dans l'Eglise (Jean X, 16)
et en fait la gloire spéciale de sa mort (XII, 20-32). Il met dans

sa bouche une nouvelle instruction pour ses disciples, celle de

la prière à Christ et de la prière à Dieu en son nom (XVI, 23,

24; XIV, 13, 14), conséquence naturelle de la doctrine de la
déité du Fils, ramenée à toute sa gloire après le retour vers le

Père. Ainsi le quatrième évangile atteste l'époque du christianisme

hellénique où les conflits juifs étaient tombés et où il ne

ressentait que les besoins et les influences des Gentils2.
La christologie du quatrième évangile n'est certainement

pas historique, c'est-à-dire une reproduction fidèle d'incidents
objectifs et de discours réels : c'est une idéalisation de la tradition

des évangélistes, jetant les matériaux essentiels, dépouillés
de leur scorie juive, dans le creuset d'une ferveur plus intense

tempérée par le souffle d'une philosophie moins agitée. Son

élément vital consiste à abolir en Christ la différence d'essence

entre la nature humaine et la nature divine et à substituer chez

ses disciples à l'obéissance de la dépendance la sympathie de

la ressemblance et l'intimité de la confiance3. (A suivre.)
1 III, 14, VIII, 28, XII, 32, 34. - * P. 445, 446. - 3 P. 448, 449.


	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau [suite]

