Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matiére religieuse : d'apres le dernier livre de M. James
Martineau [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Martineau, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’AUTORITE EN MATIERE RELIGIETUSE

D’APRES LE DERNIER LIVRE DE M. JAMES MARTINEAU

PAR

F.-G.-J. VAN GOENS!

v

Nous abordons en premier lieu les théories que la chrétienté
primitive a concues sur la personne de Jésus. Trois facteurs ont
modifié I'Evangile de Jésus: d’abord le temple ou le judaisme
populaire, qui a créé le Jésus-Messie, ensuite la synagogue
dans son union avec ’hellénisme, qui a fourni I’Adam spiri-
tuel de Paul ; enfinla gnose qui a enfantéle Logos du quatriéme
Evangile. Arrétons-nous successivement & ces trois conceptions
du Nouveau Testament.

1. La théorie du Messie.

Trois idées formaient la substance de la religion en Pales-
tine : la perpétuité de la loi, les prérogatives d’Israél et la vali-
dité de la théocratie messianique. Quelle que fat la nouvelle
lumiere qui vint du ciel, elle devait en reproduire les couleurs.
On le constate en se rappelant dans ’Evangile I'étoile d’Orient
(Mat. II, 2) et la question des disciples : Seigneur! est-ce en ce
temps que tu dois rétablir le royaume d’Israél ? (Act. I, 6). On

! Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1891. — A la
page 115, au lieu de « les ¢rente dernieres années, » il faut lire : « les toutes
dernieres années ; » les Types of ethical Theory ayant été publiés en 1835
et A study of religion en 1888.

THEOL. ET PHIL. 1891. 18



274 F.-G.-J. VAN GOENS

se rappelle le langage de Jésus lui-méme (Luc XVI, 16;
Mat. XIX, 28). Les Juifs, depuis le livre de Daniel de I'an 167-
164, se préoccupaient autant de la théocratie messianique que
de la perpétuité de la loi. Le Messie était un des points cardi-
naux de leur credo. Si Jésus a parlé dans ce sens, c'était quel-
que chose de donné, non d’apporté par lui. Mais jusqu’a quel
point partagea-t-il ces idées? Se croyait-il le Chef du Royaume
promis aux Péres? ses biographes 'assurent. Mais les Evangiles
ne sont pas des produits purs de I'histoire; ils sont de source
inconnue, renferment un mélange de matériaux disparates et
accusent un développement graduel. Ce sont des compilations
anonymes, réunissant les meilleurs ¢léments de la tradition
populaire &4 I'égard de Jésus, généralement admise par la se-
conde et la troisieme génération des disciples. Paul les pré-
céde, mais ne nous offre aucune lumiére, puisque son Christ
est celuidu Ciel, non celuide la terre. Tant il y a que les Evan-
giles ont pour auteurs des disciples qui étaient convaincus que
Jésus était le Messie et qu’il croyait I'étre lui-méme. Ils ont
tout vu dans ce jour: c’était le trait d’union entre la prophé-
tie et son interprétation courante; c’était une compensation de
tout ce que la vic et la pensée du Mailre pouvaient avoir pour
eux de décourageant. FFaut-il simplement accepter ce témoi-
gnage ? ou bien faut-il supposer que la dogmatique et le ceeur
n’‘ont pas manqué de diriger leurs plumes 19

Les termes de Fils de Dieu, Fils de David, Fils de U'homme
sont synonymes de Messie & 'dge apostolique, c¢’est-a-dire a
I’époque ou les synoptiques ont composé leurs écrits. Mais ce
n’était pas le cas, ou du moins inconditionnellement vrai de
I'époque qu’ils racontent; comme le prouve l'usage inégal
qu’ils font involontairement de ces termes. Ce sont les chré-

!« Jésus ne s’est pas pris pour le Messie et n'a pas voulu passer pour
tel,» telle estla grande these que M. Martineau s'est efforcé d'établir
partir de la page 328, et puis, quand l'occasion s'en présentait, jusqu'a la
fin du volume p. 625, 640, 643, etc. On sait que cette these ne prévauat pas
parmi les critiques autorisés les plus réecents. M. Martineau en convient
Ini-méme, p. 332. Nous reproduirons la plupart des preuves que 'auteur
allegue en faveur de sa these ci-apres §§ VIII et IX.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 275

tiens qui ont donné au terme de Fils de Diew la signification
messianique : ni Ancien Testament, ni la littérature apoca-
lyptique antérieure n’en offrent un exemple. Dans les Evangiles
ce sont lesdémons (Marc 11, 11) et Satan (Mat. IV, 3, 6) qui qua-
lifient Jésus de Fils de Dieu. Une seule exception est rapportée
dans la réponse affirmative que Jésus donne & la question du
souverain sacrificateur : g et o KLLETOS 0 vidg TOD gVhoyToD (Marc XIV,
61-62) 1. On est étonné de cette affirmation en présence de la
dénégation répétée de cette préetention et de 'absolue défense
d’en parler; l'intérét que tous avalent a la prétention messia-
nique de Jésus, comme preuve d’importance pour les ennemis
et comme appul de la fol pour les disciples, permet aussi de
douter de I’exactitude de ce détail. Enfin ’absence de toute la
question messianique dans le quatriéme évangile montre 1'in-
fluence que les idées préconcues d’un évangéliste peuvent
avoir sur la couleur de sa narration. L’exclamation du cente-
nier au pied de la croix : anfoe oitoc 6 avlpwmos vivs 7v 600 (Mare
XV, 39) est partie sans doute d’une conception paienne.

Le nam de Fils {de Dieu fut donné & Jésus, non a cause de
son office messianique, mais & cause de la nature divine qu’on
avait découverte dans sa personne et par conséquent apres son
ascension. Paul dit expressément que Jésus fut déclaré Fils de
Dieu par sa résurrection des morts (Rom. I, 4). Le Fils de Dieu
c’est le Christau ciel. Jésus n’étant pas devenu Fils de Dieu par
sarésurrection, maisseulementdéclarétel, on se demanda quand
cet ¢lément divin avait pris possession delui. La plus ancienne
réponse fut : au baptéme! La qualité de Fils de Dieu est censée
coincider avec la communication de I'Esprit divin. L’applica-
tion messianique du Psaume Il est de pure invention chrétienne
et eut pour effet, lors de la composition des récits du baptéme,
d’appliquer le terme de Fils de Dieu a la vie terrestre de Jésus.
S les mauvalis esprits exorcisés par Jésus sont censés lire cette
divine essence en lui (Marc I, 24; V, 7), ses autres compatriotes
expriment sa messianité par le terme de [ils de David (Mat.
IX, 27; XV, 22; XII, 22; XXI, 9). Mais en parlant de lut-méme
Jésus emploie habituellement le titre de I#ls de Uhomme.

!'Voir plus loin, § [X.



276 F.-C.-J. VAN GOENS

Que faut-il entendre par 14? Selon les synoptiques c'est le
Messie et ils attribuent cette pensée a Jésus lui-méme. Selon
Daniel (VII, 13, 18, 22, 27), ce sont les saints du Trés-Haut,
c’est-a-dire I'Israél fidéle; ce n’est pas un agent personnel. Il
n’est pas prouvé qu’avant I’ére chrétienne les Juifs se soient
servis de ce terme pour marquer le Messie. Les passages du livre
d’Hénoch qu’on cite pour prouver le contraire sont probable-
ment dus 4 une interpolation chrétienne!. [’Ancien Testament
emploie ce terme pour marquer soit 'homme en général (Ps.
VIII, 4) soit un individu choisi, comme dans Ezéchiel (jusqu’a
99 fois), ayant la conscience de sa faiblesse, lorsqu’il est appelé
a étre l'organe de Dieu. (’est cette acception qui engagea Jé-
sus & s’appliquer ce titre. Convenons qu’il s’adapte au carac-
tére de Jésus qui se place au niveau de la simple humanité,
exprimée si bien Matthieu VIII, 20 : « Les oiseaux ont des nids et
les renards ont des taniéres, mais le Fils de ’'homme n’a pas
ol reposer sa téte. » (Cest I'identification sympathique avec les
plus humbles conditions de la vie humaine au service de ses
fins divines. Il n’est pas question de 'idéal national des Juifs.
Ainsi dans la bouche de Jésus le Fils de 'homme n’implique
nullement la prétention messianique ®.

Cependant dans d’autres passages que les évangélistes attri-
buent & Jésus, le terme de Fils de 'homme est équivalent a
celul de Messie dans l'acception eschatalogique juive (Mat. XIII.
41 ; Marc XIII, 26 ; Luc XII, 8). Cet usage prévalut dans 'inter-
valle des 30 années qui séparérent le départ de Jésus de la ruine
de I’état juif, pendant lesquelles les synoptiques formeérent leur
compilation ; période riche en réves apocalyptiques, comme le
prouve I’Apocalypse. C’est alors qu’on s’empara du Fils de
I’'homme de Daniel & cause de la ressemblance entre les souf-
frances du siege de Jérusalem et celles que le peuple juif en-
dura sous Antiochus. C’est ce qui déterminera le sens messia-
nique du terme chez les synoptiques: ils mirent sur les leévres
de Jésus I'idée qu’ils s’étaient formée eux-mémes. Au reste, les
discours eschatologiques de Jésus prouvent suffisaminent leurs
origines. Luc lui-méme (XI, 49) cite un écrit apocalypticque ap-

t P. 336. — 2 P. 389.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 277

pelé La sapience de Dieu, essentiellement juif, mais chrétien
dans 'application et inséré dans le narré comme un vaticinium
post eventum. Ajoutons que Paul ne se sert pas du terme de
Fils de 'homme, quoiqu’il fat imbu de la croyance messianique.

On objecte le fameux passage Matthieu XVI, 13 ss.1. Remar-
quons d’abord que Jésus demande: « qui disent les hommes
que je suis, mol le Fils de ’homme ? » et Pierre répond: « tu
es le Christ, le Fils du Dieu vivant.» Or si le terme de Fils de
I’homme n’était qu’un synonyme de celui de Christ et que Jésus
se le fut habituellement appliqué, il n’y avait pas lieu d la ques-
tion, et la réponse était une pure tautologie. Jésus d’ailleurs
dicta la réponse, qui produisit une si grande sensation et qui
fut condamnée au silence. Notons en outre que si Jésus a ac-
cepté la confession de Pierre et s’est considéré lui-méme comme
le Messie juif tel que Pierre ’entendait, comment concilier cette
conviction avec I’annonce qui suivit immédiatement apres, de
ses souffrances et de sa mort, c¢’est-a-dire avec une conception
toute différente qui scandalise Pierre? comment expliquer l'or-
dre renouvelé du silence? la qualité de Messie était-elle une
prérogative privée ? n’était-elle pas la preuve nationale supréme
A offrir au jugement d’Israél ? Nous concluons que la vraie ré-
ponse de Jésus a Pierre a consisté dans la prédiction de ses
souffrances, et que Pierre a senti que son assertion du messia-
nisme, loin d’étre acceptée par Jésus, était repoussée par lui2.

Dans les discours eschatologiques Jésus s’annonce comine le
Messie. Il est curieux de constater que dans la prophétie qui
passe pour étre prononcée en particulier devant les disciples,
Jésus parle du grand drame comme s’il ne le concernait pas.
Ils lui demandent : quel sera le signe de TA parousie et il ré-
pond par le signe du Fils de ’homme (Mat. XXIV, 3, 30). La
demande est adressée & Jésus et il répond par la troisiéme per-

! M. Martineau revient souvent sur ce passage important. P. 339, 347,
353, 577-582.

2 P. 350. 11 en résulte, selon notre auteur, que Jésus n’a prononcé ni les
versets 18-20 (Pierre fondement de 1'kglise) ni 1'éloge du v. 17; mais qu'il
a opposé i la déclaration de Pierre 'annonce de ses souffrances (non celle
de sa résurrection) de 21-23.



278 F.-C.-J. VAN GOENS

sonne. C'est que les synoptiques écrivant & une €époque ou tout
le monde voyait en Jésus le Messie n’hésitaient pas d'insérer
aux traditions courantes de sa vie qui parlaient & la premiére
et & la seconde personne, des fragments de Papocalypse juive
qui parlaient a la troisiéme, & moins que Partlittéraire du com-
pilateur n’effacit la différence. Mais ce qui prouve surtout le
caractére peu historique de ces discours c’est qu’il est toujours
question de sa venue (Zoyduevos, H8v) ou de sa présence (waoou-
siz), non de son retour. N'était-il donc pas préesent 1a avec ses
disciples ? C’est l'arrivée sans précédent d'un personnage,
connue uniquement de la prophétie.

L’identification de Jésus avec la figure messianique a été le
premier acte de mythologie chrétienne. Peut-&ire a-t-elle servi
de véhicule & des influences trop spirituelles pour les premiers
fideles; mais si elle se trouve dénuée de réalité, il faut s’en
défaire. Du moment que notre rapport avec Jésus est devenu
simplement spirituel, regard pieux porté sur le type de la com-
munion morale entre ’homme et Dieu; sympathie dans 'ado-
ration commune de Dieu, Maitre de la nature et Lumiére
des 4dmes, ces tableaux n’ont plus grande valeur. A titre
de langage figuré on peut parler de la terre promise, de la Jé-
rusalem céleste, de la cité de Dieu, et la foi ne pourra peut-étre
jamais s’en séparer. Mais il faut le bannir de la prose religieuse,
des professions de foi, des définitions doctrinales, des formes
de la priére, sous peine de transporter la religion du dedans au
dehors. Ayons le courage d’étre vrais et de nous livrer sans
réserve aux inspirations de notre guide éternellement vivant.

Il nous reste encore a signaler un point de la doctrine mes-
sianigue des premiers chrétiens. Leur confiance et leur amour,
froissés par la tragédie du Calvaire, se réfugient en Galilée ol
tout rappelait le crucifié ; cette image renouvelée ne permettait
pas de penser que le Messie fiit retranché de laterre des vivants,
(Esaie LIII, 8) ; il faut que le Ciel 'ait recu, jusqu’au temps du
rétablissement de toutes choses (Act. III, 21). Il est vivant et
n’attend que les temps du Pére pour accomplir les promesses.
Voila la fo1 dans sa résurrection. Elle repose sur 'impression pro-
fonde que Jésus a faite sur ses disciples. Cette base regut des



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 279

appuis de I’Ancien Testament, notamment du sort glorieux de
Moise (comme on le voit dans la curieuse Apocalypse juive,
appelée I'Assomption de Moise et citée dans ’épitre de Jude
v. 9), d’Hénoch qui marcha avec Dieu et que Dieu prit, d'Elie
enlevé sur un chariot de feu. CG’est cette foi que les premiers
fideles se sentirent obligés de répandre autour d’eux. Elle fut
une vue (g0v), une Christophanie (1 Cor. XV, 5-8), spirituelle,
intérieure, comme Paul Iexprime, une révélation du Christ,
une révélation divine du Fils de Dieu en lui (8 époi Gal. 1, 12,
14). La résurrection de Jésus consistait pour lui dans I’échange
d'une vie céleste contre la vie terrestre. Mais I'appréhension
spirituelle étant différente d’homme & homme, tandis que les
sens sont communs & tous, il était naturel que le Juif ou le
paien demandassent en faveur du Christ vivant quelque chose
de plus qu’une vision intérieure. Il n’est pas surprenant que les
traditions se soient accommodées & ce désir: 'expérience sub-
jective et 'expérience objective se confondent aisément et ’on
concoit que le missionnaire chrétien, en contact avec des audi-
teurs incrédules, ait senii la tentation de substituer lI'une &
Pautre. Ainsi s’établirent des 1dées plus grossiéres que celles
de Paul, qui firent de la résurrection de Jésus une pure réin-
tégration dans les conditions antérieures de la vie terrestre, a
la facon de la réapparition que la rumeur publique attribuait &
Jean-Baptiste ou & un prophéte (Luc IX, 7, 8). De 1a des ques-
tions relatives ausépulcre vide, & la nature du corps du ressus-
cité, & I'époque et au lieu des apparitions, au sein des cercles
judaisants. Ce nouveau type de la foi ne tarda pas & remplacer
le premier. Ainsi le plus ancien évangile, celui de Marc, signale
la pierre roulée et le sépulcre vide, ce qui elit été bien indiffé-
rent & Paul et & ses amis. Deés lors le fait se matérialisa : Jésus
disparait soudain, ou bien entre par des portes fermées, ou
change de forme au point de ne pouvoir étre reconnu de ses
disciples. La légende s’étant emparée de I'histoire, on n’est plus
surpris des contradictions qu'on rencontre relativement aux
temps et aux lieux. On comprend aussi ce tableau d’imagination
juive, les anges en robes blanches, cette demeure au-dessus
des nues, ce trone de Dieu et la séance de Jésus a sa droite.



280 F.-C.-J. VAN GOENS

Tant que nous nous retrouvons dans une scéne pareille, nous
partageons ’esprit du voyant qui I'a dépeinte et nous devons
chercher tout le drame pour lequel il la prépare dans sa pro-
pre expérience.

Voici donc le fait historique incontestable qui résulte pour
nous de ces traditions : c’est la foi intense des disciples de Jé-
sus (que, malgré la croix et le sépulcre, il avait passé dans la
vie céleste pour y élever ceux qul lui appartiennent par la foi
et 'amour. Cette foi a été I'essence de leur message, l'inspira-
tion de leurs travaux, I'origine du christianisme. Si elle ne leur
est pas inspirée par une expérience physique, n’est-elle qu’'une
illusion ? Non, la foi dansl'invisible ne nait pas d'un fait physi-
que, mais de I’expérience intime de I'dme, de I'i1déal infini mo-
ral des affections humaines. Pour croire que Jésus vit de la vie
céleste, je dois étre son disciple. Je ne saurais l'investir de
I'immortalité qu’a condition que je reconnaisse en lui des attri-
buts qui en sont dignes. Il y a plus. Les visions des premiers
disciples ravis de I'ascendant de sa personne, ne sauraient étre
pour nous des preuves objectives de sa vie immortelle: elles
ne prouvent que le respect et la confiance que son Esprit a
produit en eux.

2. La théorie de 1’'Adam spirituel.

Cette théorie est celle de Pault. Elle se sépare franchement
de I’Evangile de Pierre que nous avons exposée. Paul de-
mandait quelque chose de plus grand, de plus large, de plus
humain qu’une gloire nationale sous un David ressuscité ou
un Moise perpétué, grice & ses vues plus larges sur le monde,
a ses sympathies pour les gentils, & ses convictions & I’égard
de la loi, & ses vues sur le gouvernement universel de Dieu.
qui ne se borne pas 4 la Palestine. Paul n’assista pas au

"On se rappellera ici quelles sont, selon M. Martineau, les épitres au-
thentiques de Paul. Supra p. 123. « Paul emprunte a la science juive de la
Palestine I'idée d'un deirepoc dvipwmoc (1 Cor. XV, 47) afin de représenter
I'apparition de Jésus comme 1'acte définitif de I'histoire humaine, comme
I'idéal réalisé de 'humanité. C'est I'apothéose qui se rapproche de la pen-
sée grecque.» Holtzmann. H. C., Jok. Ev. p. 36. 1890.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 281

drame de la Galilée; ses lettres n’accusent guére quelque
connaissance exacte de ce qui s’y passa; il comble ce vide
par la seule pensée que sa conversion lui a inspirée : le Messie
crucifié est vivant au ciel ; il partage la nature de ceux qui
I’habitent, aprés avoir partagé la vie ordinaire des hommes,
Reviendra-t-il du ciel pour retourner a la terre et y restaurer
le royaume national d’Israél ? Non, il est destiné & quelque chose
de meilleur. S’il revient ce ne sera pas pour reprendre notre
nature, mais pour nous transformer & son image et rendre
«notre corps vil conforme & son corps glorieux. » Voila la lu-
miére qui éclaira Paul aprés que les écailles lui furent tombé. s
des yeux: I'apparition de 'sv0pwmos € odoavod (1 Cor. XV, 47) mar-
que I'inauguration d’une humanité céleste, affranchie de la na-
ture terrestre et animée de 'Esprit de sainteté émanant d’un chef
divin et immortel. Que les autres apdtres considerent Jésus
comme le Messie, parce qu’il est le Fils de David ; pour Paul il
n’y avait pas de Christ jusqu’a ce qu’ilappar(t dans sa puissance
spirituelle, comme Fils de Dieu et Seigneur au ciel. C’est alors
qu’il se montra dans son énergie & réaliser les desseins divins
en faveur de I'humanité. (Rom. I, 3, 4.) Sa mort n’était pas une
chute, mais une intronisation ; le commmencement de son intime
présence et de son union avec ceux qui ont trouvé leur vie
spirituelle en lui. Ainsi le Calvaire, qui n’était qu’une énigme
pour les douze, fut pour Paul le pivot de sa foi, sa gloire, sa
joie, sa force. La croix est le fait central d’oui partent ses rai-
sonnements et sans lequel il n’y aurait pas eu pour luil d’Evan-
gile. Elle est le symbole et le début de la révolution bénie des
destinées de la nature humaine.

Pour comprendre la nouvelle vie que Christ exalté commu-
nique aux croyants, il faut se rendre compte des conceptions
de ’Apotre relativement & la nature du monde humain et divin,
a la mesure de leur contraste et aux conditions de leur récon-
ciliation. Leur contraste, selon Paul, n’était ni une divergence
graduelle, ni I'effet d’'une chute imprévue, renversant 'ordre
primitif ; il était 'effet de la matiere dont le Créateur avait formé
notre race. Partant de Paffirmation de la Genése (II, 7), il pose
en principe que le premier homme étant tiré de la terre, est



282 F.-C.-J. VAN GOENS

de terre (éx yas yoizos 1 Cor. XV, 47) et a été doué d'une ame
vivante (s buyiw Laoaw v. 4D). Cette substance, par suite de I'in-
fusion de la mvon aws dans la terre (xo0c), €tait chair (a40%) ; ainsi,
comme nous dirions, c’est la matiére inorganique qui est deve-
nue organique et sensitive. L’élément vital dt au soutfle divin,
la Juyn, quoique venant de Dieu comme mveipe, ne marque nul-
lement quelque participation & la divine essence : le mvsiux est
la substance distinctive de la nature divine, comme la o0 est
celle de la nature humaine. Cependant la Juys, intelligence
subjective, s’appelle vwi; et méme mwedpe et est le siege d’une
fonction intellectuelle correspondante & celle de Dieu (1 Cor.
I, 11). La nature humaine et la nature divine se ressemblent
par la connaissance consciente qu’elles ont d’elles-mémes, au
deld des ressources de la chair. Mais cet esprit de la personne
finie détachée de sa scurce infinie, n’a pas d’initiative, ne va
pas au dela de l'intelligence théorique et est ainsi 'opposé de
I’Esprit de Dieu éternellement actif. Bref, ’homme manque de
I’élément divin et est livré aux propriétés d’'un organisme char-
nel (sapx Juywey 1 Cor. XV, 44); de la toute son infirmité et
toute sa misére : le péché et la mort. La émfupin, agent de la oaps
comnme substance, constitue la duupriz; c’est le principe qui
égare et perd les hommes, quoique, grice & la vie instinctive
non soumise a laloi, il n’ait pas la conscience de la culpabilité.
L’homme est donc pécheur sans le savoir, tandis que nous at-
tribuons le péché & un choix volontaire; mais il 'envisage au
point de vue de Dieu qui voit ce qui doit étre, sans distinguer
I'effet des ténébres animales d’avec la transgression positive
(rapiBams) d’'un commandement (dvwokn) divin. Dans tous les cas,
I’homme est soumis au péché par la constitution méme de sa
nature. La odpf couvre la vie entiere de ses plantes véné-
neuses. C’est en vain qu’ici la divine volonté se déclare; elle
peut exciter I'admiration en présence de sa beauté et ré-
veiller la soif par son passage rafraichissant; mais le malheu-
reux désespérera de suivre la lumiere qui le frappe ou de
rafraichir ses lévres au courant d’eau (Rom. VII, 17, 22, 28).

Voila le péché originel du premier homme comme celui de
ses descendants; il est la cause, non l'effet de sa transgression.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 253

Créé spirituel, comment pourrait-il tomber &4 la premiére ten-
tation ? Ni ’Ancien Testament, ni Paul ne connaissaient le pré-
tendu changement en chair de la personne d’Adam, des le mo-
ment de son expulsion du Paradis. Terre fait de terre, il est le
fondateur d’une race faite de terre, ensorte que la mp#Bxsiz ne
fut en lui que le produit de I'auxpriz inhérente & son espéce et ne
transmit & sa postérité que ce qu’il avait recu. L’universalité
du péché n’est nulle part rapportée a la chute d’Adam, comme
sl son acte pouvait étre aussi celul de 'numanité soit parce
qgu'elle était en germe dans sa personne, soit par imputation.
Ce ne sont 14 que des apologies de la conception d’un péché
Inconscient, comme attribut de la matiére organisée. Selon Paul,
Ia mort était inséparable du péché, elle est un signe assuré du
péché. La mort étant le partage de toutes les générations entre
Adam et Moise, le péché fut universel. Mais il n’y avait pas de
transgression, car depuis la cloture du Paradis jusqu’a laloi de
Sinai il n’y eut pas de commandement de Dieu; 'imputation
de la transgression d’Adam était impossible, car le péché ne
s”'mpute pas la ol il 0’y a pas de loi. Par conséquent il y eut
péché partout, déscbéissance nulle part, comme pour Adam
avant qu’il fat tenté. Ainsila certitude de 'duopric d’Adam et
son assujettissement & la mort furent préparés dés l'origine par
sa constitution charnelle ; sa faute ne les causa pas, mais les
montra.

Nous avons jusqu’ici reproduit le passage de Rom. V, 13, 14.
On dirait qu'au v. 1% ’Apdtre rattache le péché et la mort non
4 la nalure humaine, mais & la chute d’Adam. Et aux versets
15-21 Paul insiste sur 'acte particulier de la désobéissance, et
la mort qui en résulte est considérée comme un effet d’une
condamnation judiciaire: « Par la faute d’un seul (non par la
constitution de tous), la plupart sont morts; par la faute d’un
seul, la mort a régné par ce seul homme; par la faute d'un
seul, la condamnation s’est étendue sur tous les hommes ; par
la désobéissance d’un seul homme, la plupart ont été rendus
pécheurs. » 1l est impossible d’accorder la pénalité de la mort
avec la nécessité naturelle du péché, comme sa cause. Il faut
admettre la coexistence de cette double conception dans I'es-



284 F.-C.-J, VAN GOENS

prit de Paul. Ce sontlesfragments de deux systémes différents;
d’une part, il est pénétré des idées judiciaires de 1’école phari-
saique et de l'autre, en jetant les yeux sur les gentils, il voit
I’économie divine devenir vaste au point de réduire laction
humaine et de rapporter tous les phénomeénes & un seul dessein
se précipitant vers sa consommation, ensorte que tout ce qui
semblait déjouer ce dessein, péché et mort, fautes multipliées
par la loi qui les défendait, cortege d’idolatries, lapidation de
prophétes, captivité des saints, croix du Calvaire, vision de
Damas, se trouvait étre ordonné de Dieu pour préparer la ré-
vélation du Christ céleste et 'assimilation de ses rachetés 4 son
image. L’enthousiasme inspiré par cette grande théodicée se
mogqua des sévérités de la logique.

Quelle que soit T'obscurité des rapports du péché et de la
mort dans Uesprit de 'Apdtre, il est clair que le terme de mort
ne désigne pas seulement, & ses yeux, la dissolution de 'orga-
nisme corporel, mais aussi la relégation de la Ju;» au Hadés,
soit pour ne jamais en retourner, soit pour attendre I’appel du
Messie ; le reste est condamné au nadir loin de lui. G’était donc
la privation de la vie spirituelle ; la condamnation d’Adam et
de toute sa race est le partage de toute chair. Les enfants du
peuple élu se récrient; vous avez, leur dit Paul, recu la loi de
Dieu sur les tables de pierre; mais les genlils ont recu & leur
tour la loi écrite dans leurs ceeurs; et ni les uns ni les autres
n’ont obéi & leurs lois ; et dés lors Juif et paien tombent sous
le coup d’une juste condamnation. Il y a plus. Cette loi sainte,
juste et bonne eut pour tendance inévitable de multiplier les
transgressions en réveillant des tentations qui sans cela fussent
restées dans le sommeil : «La loi est intervenue afin que la
faute abondat (Rom. V. 20) ». Bref, nous révons une justice que
nous sommes radicalement incapables de réaliser. Le précepte
excite la conscience, sans conférer le pouvoir de faire le bien.
Il ne suffit pas de dire au paralytique: léeve-toi et marche ! Ainsi
jusqu’ici tout 1'objet de la Providence a été de convaincre le
genre humain de son péché, de le faire renoncer & toute con-
fiance en lui-méme pour s’ouvrir a la foi, au don d’une justice
nouvelle.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 285

Mais comment ce don se communiquera-t-il? Aucune créa-
ture ne pouvant changer sa constitution, la délivrance ne peut
étre qu'un don surnaturel et descendre de quelque Adam spi-
rituel sur une race nouvelle. C’est ce qui était arrivé a Paul le
jour ol Dieu révéla son Fils en lui et lui montra cet esprit glo-
rieux qui sans pouvoir étre retenu au Sheodl, avait passé a la
demeure de Dieu, prémices d’une pure et divine humanité. A
partir de cette vision, il peut tout par Christ quile fortifie. Son
expérience lui donne la clef de la grande énigme de la Provi-
dence. Ce n’est qu’a la suite de la banqueroute de la chair qu’a
pu se révéler le mystére de affinité entre 'essence de 'homme
et celle de Dieu, et que I'économie de I'Esprit a pu étre inau-
gurée par un homme céleste, qui formera la transition en por-
tant en lui la chair tout en vivant selon I'Esprit et qui, re-
monté A la source, peut le communiquer & ses fréeres. Voila la
nouvelle ére ouverte! Le fils d’Adam est remplacé par le Fils
de Dieu, grice & celui qui a réuni en lui ce double rapport, en
se chargeant des souffrances de 'un pour inaugurer les gloires
de l'autre.

Il était impossible qu'en méditant sur le Chrisl céleste qui
lul était apparu, I'Apdtre ne se reportit pas sur les origines
de ce personnage glorieux. Le moment de son apparition ne
pouvait pas étre celul du commencement de son existence.
Paul affirme donc sa préexistence. S’il est dit qu’il est envoyé
de Dieu (Gal. IV, 4, 5; Rom. VIIL, 3), il est évident que nous
avons affaire & un personnage préparé & sa mission. Mais les
passages 2 Cor. VIII, 9 et Phil. II, 5-8 sont exprés ; 'apparition
de Jésus sur la terre y est décrite comme un acte volontaire de
sa part. Une brieve allusion montre que Paul considére le
Christ comme le divin agent dans la formation du peuple d’Is-
raél (1 Cor. X, 4) et méme dans celle du monde (8. o =2 =dvra
1 Cor. VIII, 6), quoiqu’ici la fonction semble étre moins créa-
trice qu’interventive, comme le prouvent les fzof moklot et les #igto
~oMer du v. 5. Il ettt été peu convenable & un Hébreu fils d'Hé-
breu d’empicter sur la prérogative exclusive de celul qui seul
étend les cieux et marche sur les hauteurs de la mer (Job IX] 8).
Quoi qu’il en soit, tout nous interdit d’interpréter la person-



286 F.-G.-J. VAN GOENS

nalité du Christ comme si elle était due & U'incarnation et ren-
fermée dans les limites de la nature humaine. Mais les argu-
ties des conciles sont étrangéres & la pensée de Paul.

On a prétendu voir le docétisme dans 'envoi du Christ &
opowipurt cuozos (Rom. VIII, 3). Mais sice n’est pas la oupl apupticg
qui a souffert sur la croix on ne comprend pas comment par
ce sacrifice le péché et la mort de ’homme alent été anéantis,
ainsi que Paul laffirme. Ajoutons que si le duoimpa n’'implique
pas I’homogénéité, il ne 'exclut pas: une réduction identique
dans ses attributs, ou une exacte copie ¢tant aussi un fac-similé.

Le Christ étant pour Paul un personnage & la fois humain et
divin passant par la miseére humaine afin de transporter avec
lul au ciel tous ceux de sa race quiveulent se livrer & lui, nous
comprenons qu’il se soit peu embarrassé des détails biographi-
ques du Christ; celul & qui a ¢éte révélé le Christ qui est mort
et vit au ciel pour tous, le connaitl =zt mvedua et ne le connait
plus xura supzz 2 Cor. V, 15, 16. (est pourquoi Paul se soucia
peu de consulter la chair et le sang (Gal. I, 16); les compa-
gnons de Jésus avalent vu sa forme mortelle : n’avait-il pas vu,
lui, le Christ immortel (1 Cor. IX; 1)? Au lieu d’identifier un
individu avec le Messie comme le faisaient les douze, Paul
identifie le Messie avec Uessence spirituelle de ’humanité idéale ;
tandis que les douze veulent la dépendance d’une obéissance
volontaire, Paul inspire 'enthousiasme des divines alfections.

Quelles que soient les réserves de la critique historicue et
logicque & ’égard de la forme technique de la théorie, il estim-
possible de nier la grandeur de la conception, la profondeur
des vues et les aspirations élevées quila disticuent, du moment
que dégagée de l'enchevétrement d’une dialectique obscure,
elle se précipite vers ses conclusions sublimes.

Nous voici parvenu a la troisicme théorie de la personne du
Christ dans le Nouveau Testament ; c’est :

3. La théorie du Logos!.
Il est impossible d’ouvrir P’Evangile qui porte le nom de Jean
sans se sentir transporté dans un monde totalement différent

P Cet évangéliste se rallie & 'idée du judaisme alexandrin d'un def-



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 287

de celui des douze et de celui de Paul. Leurs christologies
sont anthropologiques : pour les premiers Christ est simple-
ment homme; pour le second il est le premier-né entre plu-
sieurs fréres. La christologie du quatriéme évangile est théo-
logique. Il nous transporte dés I’entrée au sein de I’éternité. La
vie divine n’est pas une solitude absolue, mais une relation
entre deux variétés de I'étre spirituel: 'une, I’essence infinie
et inaccessible; 'autre, la pensée explicite et la parole révéla-
trice, qui lui ressemble comme un fils ressemble & son pére.
Il est organe qui rompt le silence et produit un univers. Voila
la scéne qui ouvre le drame. Pour réaliser sa fin dans I'histoire,
comme 1l la réalisa dans le monde physique, cet associé de Dieu
s'incarne dans la personne de Jésus de Nazareth et retourne au
sein du Pere apres avoir séjourné parmi les hommes, comme la
personnification vivante de la gréice et de la vérité infinies. Nous
avons ici 'histoire, non d’une humanité qui monte, mais d’une
divinité qui descend. Les incidents humains ne font que mas-
quer la réalité, tandis que les rayons d’une gloire irrépressible
échappent & chaque souffle qui agite la robe de son humilité.
Le Christ de cet évangile n’a ni enfance, ni développement, ni
tentations, ni conflits intérieurs, niexpériences successives. Sa
nature divine se déclare & ses amis et & ses ennemis par un
éclat soudain. Nous entendons ici un platonicien juif et I'inspi-
ration de Philon! est incontestable; c’est dire que bien des
années nous séparent des douze et de Paul, alors que I'état juif,
(quoique dépendant, était encore le gardien de ses institutions
théocratiques. Toute cette scéne avait disparu lorsque le qua-
tricme évangéliste prit la plume; c’est le régne du judaisme
hellénique. Un penseur chrétien s’empara du Logos de Philon
pour lui assigner le role de I'ame dans un corps humain et lui
préter un masque vivant au travers des scénes d’'un drame ter-

repoc Heoe ; 1l lul donne un tour populaire et veut trouver dans une appa-
rition humaine le lien ott Dieu lui-méme entre dans Phistoire par un
homme qui puisse parler. Il reprédsente 'incarnation propre aux systemes
religieux de 1'Orient. Son originalité consiste non dans Jésus Messie ou
type de I'humanité, mais dans la divinité incarnée. » Holtzmann. 1. c.

! [’auteur a consacré un chapitre entier iv 'exposition de la doctrine de
Philon, p. 399-422.



288 F.-C.-J. VAN GOENS

restre. Ainsi ’histoire de Jésus de Nazareth devint une théopha-
nie. Le titre de Fils de Diew marque ici 'identité d’essence; il
est substantiellement Dieu. De la « Fils unique, au sein du
Peére. » Leur relation est complétement réciproque: « tout ce
que le Pere a est & moi,» (Jean XVI, 15) ; «Tout ce qui est
4 moi est & tol et tout ce qui est & toi est & moi» (XVII, 10).
Il y a plus que réciprocité; il y a unité intérieure: Le Pére
est en moi et moi en lui (X, 38); Moi et le Pére nous sommes
un (X, 30); 'un ne découvre que lui-méme dans l'autre; le
Pére est aussi inséparable du Fils que de lui-méme. Cependant
il n’y a pas d’égalité, comme le veut le Gredo. Le Fils est sub-
ordonné au Peére; linitiative est toujours au Pére qui est la
cause absolue, le Fils est agent relativement au monde : le Fils
ne peut rien faire de lui-méme (Jean V, 19; add. XII, 49, 50 ;
VIIIL, 38, 40; XVII, 18; V, 26; XIV, 28).

Descendons de ces hauteurs métaphysiques pour nous de-
mander quel est ce monde que le Fils a créé et qu’il vient visi-
ter. Réfléchit-il I'idée divine ? Nullement. Son créateur le trouve
sous la domination du « Prince des téncbres », du «Prince de
ce monde, » «Satany» (XII, 31; XIV, 30; XVIL 11). Comment
cela s’est-il fait? I’évangéliste ne l'explique pas. Il ne voit dans
cet ennemi ni un rival incréé du vrai Dieu, ni un étre déchu
de son état primitif; mais il le considere comnme l'auteur de
I’aliénation morale du monde, & la différence des synoptiques
qui lui attribuent les maux physiques. A ses yeux le monde est
une sceéne des constrastes les plus profonds de pur mal et de
pur bien qui ne peuvent pas plus aller ensemble que deux vo-
lontés rivales. Ces contrastes se concentrent personnellement
dans le Diable, pére du mensonge, et dans le Logos, Fils de
Dieu!. Ce dualisme moral nous raméne & une époque ou l'in-
tervalle qui séparait I'idéal chrétien du type des Juifs et des
paiens inconvertis était devenu désespérc; les premiers taxent
la mission chrétienne d’apostasie ; chez les seconds, le nombre
des dmes bien disposées s’était de plus en plus réduit, tandis
que le résidu se livrait a4 ses passions et & ses réves. Ains
vers Uan 140, la divine présence pouvait bien sembler & un

1P. 493-495.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 2839

chrétien alexandrin se borner & I’Eglise, comme & un sanctuaire
qui « étant au monde n’était pas du monde» livré aux élé-
ments de la chair et de Satan. C’est cette opposition que 'au-
teur introduit dans son exposition de l'apparition du Fils de
Dieu. Nous avons affaire non & une nouvelle biographie, mais
& une construction théologique de faits, non appréciés encore
dans leur signification transcendante de divins ou diaboliques.
Le prologue fournit, des le début, les idées que Pauteur a l'in-
tention d’introduire dans les faits et les dialogues qu’il rap-
portera. La vraisemblance historique en a été sérieusement
compromise et le portrait moral du Christ, en controverse avec
ses contradicteurs exaspérés, en a encore souffert davantage.

A cette séparation du théatre de Satan de celui de Dieu et du
Logos se rattache une théorie sur la division des étres humains
particuliere & cet évangéliste. Il y distingue deux classes oppo-
sées non pas seulement moralement par unlibre choix, ni arbi-
trairement de la part de Dieu, mais héréditairement au dela du
monde, du temps et de la nature: ce sont les enfants de Dieu
et les enfants du Diable (1 Jean III, 8-10); on les reconnait a
leur aversion du péché ou & leur propension au péché. Abel et
Cain en sont les prototypes (1 Jean III, 12). En présence du
Logos, la crise se déclare: c’était & la fois ’effet et le but de
son apparition (X, 14, 15, 27, 26 ; VIII, 42-47; IX, 39). «Je suis
venu dans ce monde pour un jugement, afin que ceux qui
ne voient pas voient, et que ceux qui voient deviennent aveu-
gles. » Cette crise n’a d’autre but que de révéler les vraies affi-
nités de ceux qui croient et qui ne sont point jugés et de ceux
qui ne croyant pas sont déja jugés (IIl, 18). A part I'allusion
inconséquente ou peut-étre conventionnelle a une éoyari Hpdou
(X1, 48), ce jugement actuel, spontané, résultant de I'influence
du Logos sur les cceurs, est le seul que connaisse la théologie
de cet évangéliste; il se substitue & la fantasmagorie mytholo-
gique de la parousie.

La méme substitution a lieu pour la résurrection. « L’heure
vient et elle est venue (»«i viv éoriv) oll les morts entendront la
voix du Fils de Dieu et ceux qui 'auront entendue vivront. » La
voix du Logos pénétre dans les oreilles des morts spirituels et

THEOL. ET PHIL. 1891, 19



290 F.-C.-J. VAN GOENS

les réveille de leur léthargie morale (V, 25, 26). Sl est ques-
tion aux versets 28 et 29 de «ceux qui sont dans les sépul-
cres?!, » il est évident que la conception matérielle n’avait pour
I’évangéliste qu'une signification symbolique.

Toute la révélation chrétienne consiste, selon notre auteur,
4 donner au monde le Fils de Dieu comme objet de la foi et
source de sanctification. Nous n'avons pas ici un héraut qui, en
face de I'avenir, parle de repentance et de pardon des péchés:
ces mots ne se présentent pas ici. Il ne s’agit ni de discipline
volontaire, ni d’expiation étrangére. « Nul ne peut venir & moi
si le Pére qui m’a envoyé ne le tire» (VI, 44). « Quiconque a
entendu du Pére et a appris, vient & moi» (45). Le Christ est la
manifestation de Dieu lui-méme : celui qui le voit, voit le Pére
(XIV, 9). Le révelateur est un avec l'objet révéleé, le Dieu ma-
nifesté ; 1l ne s’agit que de l'accepter et la vie éternelle ne se
fait plus attendre; elle est 1a; le futur est présent ; la vie cé-
leste foule ’humble sol de notre terre. Tout le secret de I'ini-
tiation du disciple consiste & reconnaitre le Christ comme divin
et & participer ainsi & ses divines expériences.

La croix n’est pas la gloire qui s’évanouit, comme pour
les douze, c’est un sujet de triomphe: c’est le comble de
I'identité de la volonté du Fils et de celle duPére; c’est
Pesprit divin rendu & sa pureté, en se dépouillant de son
enveloppe terrestre, et pouvant maintenant « tirer tous les
hommes & lui» (Jean XII, 3 2). Il ne s’agit pas ici de agneau
mené i la tuerie, de la brebis muette devant celui qui la tond;
il1s’agit d’un acte de liberté : « personne ne m’ote la vie, mais je
la donne de moi-méme» (X, 18). « Pour 'amour de ceux que
tu m’as donnés, je me sanctifie, » je me consacre pour eux 2
la mort (XVII, 19). La croix n’est donc pas, comme pour Paul,

! Les uns ne voient iei qu'une accommodation & la conception tradi-
tionnelle des chrétiens. Les autres, comme M. Martineau, pensent que
griace o sa foi juive d’autrefois, I'kivangéliste réserve le dernier jour aux
peres d'Israél & qui les promesses avaient été faites et pour les nations
paiennes qui n'en n'avalent pas été gratifiées; c’est ce qui explique le
principe du jugement, & savoir la regle universelle de la conscience: ceux
qui auront fait le bien et ceux qui auront fait mal (V, 29, 30). [l en est
d’autres qui admettent une interpolation. Cf. p. 439.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 201

un abaissement (frareivorey savtéy Phil. I, 8), mais une élévation 1
(obodobar) ; et c’est le point culminant de I'incarnation ; le Christ
n’attend pas la mort pour étre exalté. Exalté, abandonne-t-il
son ceuvre ? On serait enclin a le conclure de ces paroles: « le
Pére vous donnera un autre Paraclet afin qu’il soit éternelle-
ment avec vous, savoir 'Esprit de vérité. » (XIV, 16, 17.) Mais
nous n’avons ici que le constraste de la forme extérieure et de
la forme intérieure de la direction ; c’est le méme guide. Cest
toujours le Logos dans sa personnalité céleste, interprétant et
développant les paroles et les actes de son incarnation terres-
tre. Au reste, la conception du Paraclet nous transporte de
nouveau au milieu dusecond siecle, aux 70 années qui séparent
Vespasien d’Adrien. La nationalité juive est détruite ; 'apoca-
lypse messianique n’a plus d’objet; on lui a substitué quelque
chose de spirituel déja réalisé dans ’ame. Parousie, résurrec-
tion, jugement ont passé de ’'avenir au présent. En conséquence
I'Evangéliste ne dissimule pas sa date post-apostolique et fait
parler Jésus de l'enirée des gentils dans 'Eglise (Jean X, 16)
et en fait la gloire spéciale de sa mort (XII, 20-32). Il met dans
sa bouche une nouvelle instruction pour ses disciples, celle de
la priere & Christ et de la priére & Dieu en son nom (XVI, 23,
24; XIV, 13, 14), conséquence naturelle de la doctrine de la
déité du Fils, ramenée a toute sa gloire apres le retour vers le
Pére. Ainsi le quatriéme évangile atteste 'époque du christia-
nisme hellénique ol les conflits juifs étaient tombés et ou il ne
ressentait que les besoins et les influences des Gentils 2.

La christologie du quatriéme évangile n’est certainement
pas historique, c’est-a-dire une reproduction fidele d’'incidents
objectifs et de discours réels: ¢’est une idéalisation de la tradi-
tion des évangélistes, jetant les matériaux essentiels, dépouillés
de leur scorie juive, dans le creuset d’une ferveur plus intense
tempérée par le souffle d'une phiiosophie moins agitée. Son
élément vital consiste & abolir en Christ la différence d’essence
entre la nature humaine et la nature divine et & substituer chez
ses disciples & Pobéissance de la dépendance la sympathie de
la ressemblance et I'intimité de la confiance 3. (4 suivre,)

VI, 14, VIII, 28, XIT, 32, 34. — 2 P. 445, 446. — ° . 448, 449




	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau [suite]

