Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des Dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIN DES DOGMES?

PAR

J.-F. ASTIE!

Saint Augustin.

Deux gros volumes de 'histoire des dogmes de Harnack, —
auxquels nous ne voudrions point retrancher une page, — ont
déja été parcourus i grands pas, — nous nous garderions bien
de dire analysés; -— nous avons avancé de cime en cime, lais-
sant tout au plus deviner les mines abondantes cachées jusque
dans les derniers recoins des vallées. Il s’agit d’aborder le
dernier volume qui traite de matiéres nous touchant de plus
prés, les commencements de 1’Eglise latine, le moyen 4ge et
la réformation.

Nous sommes censés en avoir fini avec 1'Orient, mais il n’en
projette pas moins son ombre sur I’Occident, comme on le voit
par Augustin, le grand personnage qui domine toute la période
jusqu’a la réformation. La position tragique de ce pere de
I'Eglise est décrite de la facon la plus saisissante : L’évéque
d’Hippone réagit, en qualité d’occidental, contre les travers de
Pesprit hellénique ; mais, faute d’étre remonté jusqu'a la racine
du mal, il se trouve au fond avoir préparé le développement
subséquent des travers contre lesquels il a protesté d’intention.

Ce qui fit la grandeur d’Augustin ¢’est qu’il connut son coeur
comme ce qu'il y avait de pire et le Dieu vivant comme le
bien supréme; il vécut dans 'amour de Dieu et il posséda une

! Voir Revue de théologie, livraisons de janvier et mars 1891.



240 J.-F. ASTIE

facilité entrainante pour exprimer les observations intérieures
auxquelles il se livrait sur lui-méme. En faisant cela, il ensei-
gna au monde que la supréme, la plus douce jouissance doit
étre cherchée dans le sentiment des douleurs de 'dme apai-
sées, de 'amour de Dieu, source du bien et, par conséquent,
dans le sentiment de la certitude de la griace. Les théologiens
avant lui s’étaient imaginé que pour pouvoir étre heureux,
’'homme devait devenir autre chose; Augustin enseigna que
I'homme peut devenir autre, quand il se laisse trouver par
Dieu et que du sein de la dissipation il retrouve lui-méme et
son Dieu.

Il dissipe Perreur de l'antique psychologie populaire et de
la morale ; il rompt avec l'intellectualisme des siécles passés;
mais il le laisse de nouveau revivre dans la pensée de ’homme
pieux qui a trouvé dans le Dieu vivant le vrai étre, le bien
supréme. Le premier il sépare le monde de la nature de celul
de la grice, mais 1l réunit la religion et la moralité et donne
un contenu nouveau a 'idée du bien. Le premier 11 mesure la
portée de la force du sentiment et de la volonté et en dérive
ce que les moralistes et les penseurs qui s’étaient occupés de
philosophie religieuse s’étaient imaginé comprendre et n’avaient
jamais compris : il impose un but ferme aux efforts sans but
de 'ascétisme ; le perfectionnement dans 'amour de Dieu, la
suppression de I’égoisme, ’humilité. Apres avoir provoqué les
frayeurs résultant du péché et de la culpabilité, il sut les unir,
les concilier avec I’heureux sentiment d’'une miséere toujours
consolée et d’'une gréice ne tarissant jamais. C’est lui qui le
premier met la derniére main au pessimisme chrétien dont les
repreésentants s’étaient jusque-la réservé une conception tres
optlimiste de I'humanité. Mais, tout en indiquant le mal radical
comme le ressort de toute action humaine, Augustin enseigne
la renaissance de la volonté, grice a laquelle I'nomme se
trouve & l'aise dans la vie heureuse. Pour la sensalion et la
représentaﬁon, il ne jeta pas un pont sur 'abime que la tra-
dition chrétienne creuse entre ’en dech et 'au dela ; mais il
rendit un témoignage si saisissant de la félicité éprouvée par
'homme ayant trouvé son repos en Dieu, qu’il ne reste plus



LA FIN DES DOGMES? 241

pour l'au deld qu’une vision de Dieu, une contemplation indes-
criptible. Mais par-dessus tout cela, et en tout cela, il fit briller
aux yveux de chaque dme sa gloire et sa responsabilité : Dieu
et 'ame, ’'ame et son Dieu. Il arrache la religion, — mona-
chisme éclairé, dominé par des pensées positives et la con-
fiance en Christ, — aux formes du culte pour la placer dans le
ceeur des individus comme tiche & accomplir; il annonce une
humilité sans fraude ne fleurissant que sur des ruines, le ren-
versement de la propre justice; mais justement dans cette
humilité, il trouve la lettre d’affranchissement de 1'dme. Et,
méme quand il fait intervenir l'autorité de 1I'Eglise pour
ordonner et prescrire, ce n’est jamais finalement que pour
donner & I’ame individuelle cette certitude qu’elle ne saurait
se procurer par aucun effort, par aucune gréice qu’elle s’accor-
derait & elle-méme. Voild pourquoi Augustin n’est ni un péda-
gogue ni1 un docteur, mais un pere de I’'Eglise. Il fut un arbre
planté prés des ruisseaux d’eau dont les feuilles ne flétrissent
point et dans les branches duquel les oiseaux des cieux font
leurs nids. Sa voix a retenti dans I’Eglise durant des siécles et
il a préché a la chrétienté sur ce texte : Heureux les hommes
qui le prennent pour leur force et qui marchent dans tes sen-
tiers de tout leur ceeur.

Aprés avoir fait remarquer qu’un tel homme ne pouvait
accepter la tradition de I'Eglise grecque que sous bénéfice
d’inventaire et pour lui imprimer le sceau de sa puissante
individualité, Harnack indique en quoi Augustin se distingue
de ses grands prédécesseurs, les théologiens qui vivaient a
Alexandrie vers ’an 200.

Quand il réfléchit sur Dieu et sur Christ, Augustin pense au
péché; et il aen vue le Dieu vivant, qui nous a créés et sauves,
quand il réfléchit au mal. La fermeté avec laquelle il place
tous ces facteurs en rapport les uns avec les autres, est I’élé-
ment nouveau qui le distingue de tous ses prédécesseurs. Mais
elle n’est pas moins nouvelle, pour la piété pratique, I'énergie
avec laquelle Augustin groupe et pénetre les unes par les
autres les notions Deus, Christus, verbum Dei, Sacramenta,
ecclesia catholica. Tout ce quil y a de plus vivant, de plus

THEOL. ET PHIL, 1891, 16



242 J-F. ASTIE

libre, la possession de Dieu, devient entre ses mains en quelque
sorte un bien concret et saisissable, confié & une institution,
’Eglise. §'il a fait sentir que la piété chrétienne n’est apres
tout que la douleur du péché ayant trouve sa consolation, il a
d’autre part insisté fortement sur l'idée que ce libre abandon
a Dieu s’allie d’une facon trés étroite & une soumission 4 I’Eglise,
comme institution chargée d’administrer les moyens de grace.
(Pest & lui que remonte ce dernier trait qui caractérise & un si
haut degré le catholicisme occidental.

Augustin fut donc avant tout un réformateur de la piété
chrétienne. Avant lui, la piété était sans cesse hésitante, oscil-
lante entre I'espérance et la crainte. On savait bien sans doute
que Jésus accepte les pécheurs, mais c’était par le baptéme
qu’il les acceptait. L’ceuvre de Dieu s’épuisait en quelque sorte
dans cet acte. La dogmatique entiére (trinité, christologie),
avait atteint son but pratique supréme en insistant sur 'effet
subséquent que produirait, dans tout le cours de la vie, la
bénédiction regue au baptéme. Etait-ce tout? On craignait le
juge et on espérait, avec plus ou moins de confiance, en une
grice encore présente. La crainte du juge poussait & jeliner, &
faire 'aumone et & prier; et 'espérance vacillante faisait ’es-
sal de nouveaux moyens de grice. On oscillait entre I'assurance
en ses propres forces et I’espérance en la grice inépuisable de
Christ. N’avait-on pourtant pas la fo1? On I'avait, on 'appré-
ciait comme un bien tres précieux. Toutefois on ne voyait en
elle qu’'une condition, comme la carte d’entrée indispensable.
Mais pour entrer de fait, en réalité, il y avait encore beaucoup
d’autres conditions différentes. La piété, quand elle réfléchis-
sait & la tdche du temps présent, ne vivait pas dans la foi. La
piété se traduisait dans 'dme comme manque de repos, agita-
tion, c’est-a-dire par la crainte et par I’espérance. On placait sa
confiance dans la liberté; mais que faire si, en réalité, elle
n’aboutissait qu’d une série de défaites ? Il n’y avait qu’a se
repentir et & faire mieux. On ne doutait nullement que la
repentance ne fat suffisante, quand il s’agissait de péchés contre
le prochain, lorsqu’on pouvait réparer le dommage. La repen-
tance et la réparation étaient donc les grands remeédes en face
du péché. Le péché est un acte mauvais, la repentance et la



LA FIN DES DOGMES? 9243

réparation le font disparaitre. Le prochain peut nous pardon-
ner le péché que nous avons commis contre lui et le péché
n’existe plus; I’Eglise peut pardonner, en tant qu’elle a é1é
atteinte, et la culpabilité est effacée. Mais le baptisé péche
aussi contre Dieu. L’Eglise a beau élargir le cercle des péchés
dans lequel elle est atteinte et ou elle a le droit de juger et de
disposer de moyens de grace; il reste toujours des péchés
contre Dieu et des fautes irréparables. Qui réparera le meurtre
et l'adultére ? qui réparera la vie d’'un baptisé décidément
mancuee ? Il se pourrait bien que le cas ne fut pas aussi déses-
péré qu’il semble; Dieu peut-étre n’impute pas ces fautes au
baptisé ? Mais ce serait 12 tomber dans I’erreur épicurienne ; il
se pourrait bien que I’Eglise ne ft pas impuissante en face du
fait définitivement accompli; il se pourrait bien qu’il y et
d’autres moyens de gréce, outre le baptéme. Mais qui peut le
savoir 7 L’Eglise créa une espéce de sacrement de la pénitence
dans le troisieme et le quatriéme siécle, mais elle ne dit pas
clairement dans quel cas on pourrait recourir a ce sacrement.
Réconcilie-t-il avec ’Eglise ou avec Dieu? efface-t-il le péche,
la culpabilité ou la punition? Est-il agissant par les ceuvres
que le pénitent accomplit, ou par la puissance de la grice?
Est-il nécessaire? Y a-t-il donc un état de péché qui persiste,
quand la disposition a changé, lorsque la volonté tend de
nouveau de toutes ses forces vers le bien? Y a-t-il en réalité
culpabilité ? Tout ce que 'homme peut faire, conformément &
ses dispositions, ne rentre-t-il pas dans cette éternelle alter-
nance de bonnes et de mauvaises actions qu’on deésigne, par
la connaissance, la repentance et l'effort ? Le savoir et l'action
décident. L’homme d’aujourd’hui qui fait le bien n’a rien de
commun avec l’homme d’hier qui était adonné au mal. Kt
toutefois, les péchés contre Dieu frappent par derriere. D'oll
vient la crainte, la crainte persistante ? L’Eglise ouvre large-
ment ses portes; elle pardonne les péchés, tous les péchés.
Les hommes sérieux ne s’enfuyent pas moins dans le désert.
Ils font 14 les mémes expériences que dans le monde, et 'état
d’ame demeure toujours le méme, sans cesse le fidele est bal-
lotté entre ’espérance et la crainte.

Tel fut I’état psychologique des anciens chrétiens & partir



b, J.-F. ASTI®

du jour ol nous pouvons les observer dans les vastes cer-
cles de '’empire romain, jusqu’a ’époque dont nous sommes
actuellement occupés & signaler l'avénement. Rien de plus
déplacé que les idées « évangéliques » qu'on préte avec com-
plaisance aux fidéles de ces temps-la. Les deux facteurs les
plus troublants qui puissent agiter le cceur de '’homme, ont
dominé les chrétiens, 'espérance, la crainte. Ces deux éléments
ont ébranlé le monde et fondé I'Eglise. Sans doute on avait
une foi, on se fit une dogmatique ; mais elles ne reposaient ni
sur la vie de tous les jours, ni sur la vie en général. Elles don-
naient des ailes & ’espérance, mais, quant & la crainte, elles ne
la dissipaient pas. Elles ne donnaient aucune information ni sur
les péchés avec lesquels le chrétien doit lutter tous les jours,
ni sur ce que Christ a fait pour ces péchés-la. La solution de
ces (uestions était abandonnée & la conscience individuelle :
et les réponses données par la pratique ecclésiastique n’étaient
pas de nature & apaiser le coeur. La dogmatique entiére ne
connaissaii pas d’autre expédient que le baptéme. Quant &
celui qui voulait s’¢lever plus haut, il n’avait plus qu’a faire
son chemin tout seul. Des qu’il réfléchissait sérieusement, il
devait s’avouer que I'Eglise, elle, ne pouvait lui fournir que
des béquilles.

Il était indispensable de bien se rendre compte de ce qu’était
la piété chrétienne avant Augustin pour comprendre la révo-
lution accomplie par ce pere. Aussi avons-nous donné en
entier, et non par une simple analyse, le vivant tableau que
Harnack en a dressé. Tenant compte de I'Ecriture, des consi-
dérations les plus profondes sur la nature humaine, des études
des premieéres et des derniéres choses, Augustin forme du tout
une harmonie aux accents fort diftérents : « C’est contre toi
seul que j’ai péché, 6 Seigneur! Tu nous a créés pour toi et
notre coeur est agité jusqu’a ce qu’il ait trouvé en toi le repos ! »
Da quod jubes, et jube quod vis (celui qui est juste par la foi
vivra) ; eo quod quisque novit, non fruitur, nisi et id diligit,
neque quisquam in eo quod percipit permanet nisi dilectione.
Dans 'esprit vide de Dieu tout est péché; il n’y a de bon en
lui que le fait d’exister. Le péché est la sphére dans laquelle



LA FIN DES DOGMES? 245

se meut la vie intérieure de tout homme naturel. A la base de
I’histoire actuelle de ’humanité se trouve une grande chute.
Cette chute persiste encore aujourd’hui dans chaque homme
naturel et le condamne. Voild la base de tout sentiment reli-
gieux et de toute pensée théologique. La chute, qui pour les
péres apologetes était une donnée incertaine, pour Origéne une
destinée antérieure au temps, devient pour Augustin le fait le
plus vivant du mornent présent; exercant son action dés le
commencement, elle détermine la vie de chaque individu et de
la race entiére. En outre, tout péché est péché contre Dieu, car
I’esprit créé n’a qu’'un rapport durable, le rapport avec Dieu.
Le péché est I'affirmation de soi, ’égoisme, la fiere attitude du
cceur, 'orgueil : aussi se produit-il sous la forme des désirs et
de I'agitation. Dans cette agitation se manifestent le désir qui
n’est jamais satisfait et la crainte. La crainte est le mal. Mais
dans cette agitation, dans ce manque de repos, se manifeste
aussi le bien inamissible des esprits sortis de la main de Dieu :
Felices esse volumus, et infelices esse nolumus, sed nec velle
possumus. Nous devons aspirer vers les bhiens, vers la félicité ;
mais il n’y a qu’un seul bien, une seule félicité, un unique
repos : Mihi adhaerere deo bonum est. Tout est compris 13
dedans. L’dme ne vit que dans I’élément divin. « Qui me don-
nera de me reposer en vous ? Qui me donnera de vous recevoir
en mon coeur enivré, et d’oublier tous mes maux en embras-
sant mon seul et unique bien? Que m’étes-vous, Seigneur ?
Faites-moi la grice que je puisse le dire. Que vous suis-je
donc pour m’ordonner de vous aimer, et si je vous désobéis
pour vous irriter contre moi, et me menacer des plus grandes
miseres ?... Dites-moi, Seigneur, mon Dieu, au nom de vos
miséricordes, dites-moi, ce que vous m’étes, dites & mon ame :
Je suis ton salut;... apres cette parole puissé-je courir vers
vous, et m’attacher a vous! Ne me cachez pas votre face ; que
je meure pour la voir et pour ne pas mourir !

» Mon 4me est pour vous une demeure bien étroite que
vous veniez y habiter : élargissez-la. Elle tombe en ruines :
réparez-la. Elle a, je le sais, je 'avoue, des taches qui offen-
sent vos yeux. Mais qui la purifiera, si ce n’est vous?et a quel



216 J.-F. ASTIE

autre que vous pourrai-je crier : Purifiez-moi, Seigneur, de
mes souillures cachéss et épargnez celles d’autrui & votre ser-
viteur. » (Conf. livre I¢r, chap. V.)

Le Dieu qui nous a créés nous a rachetés par Jésus-Christ.
Qu’est-ce a dire? si ce n’est qu’il nous a de nouveau admis
dans la communion avec lui. Le fait a eu lieu par la grace et
par 'amour et de nouveau par la fol et par l'amour. Par la
grice qui nous saisit et qui ex nolentibus fait des volentes, qui
nous donne un nouvel étre incompréhensible, en nous enfan-
tant de nouveau, et par I'amour qui fortifie U'esprit défaillant
et le remplit de forces pour le bien. Par Ja foi qui s’en tient & la
parole quod scriptum est et apostolicee disciplince robustissima
auctoritate firmatum : « L’homme juste par la fol vivra ; » et par
amour, qui humblement renonce & tout ce qui lui est propre,
et trouve plaisir en Dieu et en la loi. La foi et Pamour proceé-
dent de Dieu, car ce sont les moyens par lesquels le Dieu vi-
vant se donne & nous. Ces biens, dans lesquels elle a obtenu
tout ce que Dieu réclame, 'ame les contemple comme un don
permanent et comme un secret mystere; en effet, un ceeur en-
richi de foi et d’amour accomplit cette justice qui justifie de-
vant Dieu. La paix de Dieu est répandue dans I’dme qui a pour
ami le Dieu vivant, elle s’est ¢levée de I'agitation au repos; elle
ne cherche plus, elle a trouvé ; elle a passé de la fausse liberté
a la libre nécessité, de la crainte & 'amour, car le parfait
amour bannit la crainte. Cette Ame ne saurait oublier un seul
instant qu’elle est engagée dans le monde et dans le péché
aussi longtemps qu’elle est sur cette terre ; mais elle ne peut
un seul instant penser au péché sans penser en méme temps
au Dieu vivant qui est sa force. Vaincre par la foi, 'humilité et
I'amour la misére du péché, voila ce qui constitue la piété
chrétienne. Voila I’état d’dme dans lequel le chrétien doit
vivre. Il doit constamment éprouver la douleur que le péché
prépare, la séparation d’avec Dieu; mais il doit aussi se conso-
ler par la pensée que la grice de Dieu s’est emparée de lui;
que le Seigneur du ciel et de la terre a répandu son amour
dans son cceur et que cet amour agit aujourd’hui avec autant
de puissance qu’au baptéme.



LA FIN DES DOGMES? 247

On voit le grand changement effectué par Augustin. Aux im-
pressions provenant du baptéme, — la crainte et ’espérance,
— les facteurs de l’agitation, il a substitué les éléments du re-
pos, la foi, 'amour ;1l a remplacé une notion vague et flottante
du péché par la connaissance du péché, de ses frayeurs ; en
lieu et place d’une notion encore incertaine de la grace, il en a
enseigné la toute-puissance. Il n’a pas déraciné 'espérance ;
il a, au contraire, fortifié ce vieux sentiment de la facon la
plus vigoureuse : celte vie n’est pas digne de la gloire qui
doit étre manifestée en nous. Mais en faisant 'expérience du
repos que conférent la foi et 'amour, il a mis un terme a la
puissance tumultueuse et fanatique de ’espérance pour y sub-
stituer une certitude douce et ferme.

Voild sans contredit le trait dominant de la piété d’Augus-
tin, tel surtout qu’il nous apparait dans les Gonfessions. Il nous
a légué la un héritage que toute la chrétienté occidentale a ac-
cepté, sans guere réclamer le bhénéfice d’inventaire. Toutes les
idées qui nous sont familiéres : la religion se mouvant entre le
pole du péché et celui de la grice; la subordination de la mo-
rale & la foi; négation de toute morale indépendante ; le fait
que nous insistons plus sur l'essence du péché que sur ses
modes de manifestation ; I’état général de péché, présupposi-
tion de la religion ; ne compter en rien sur nos propres forces;
faire consister tous les moyens de salut dans la pensée de la
grice de Dieu et de la foi; en lieu et place de la crainte, de la
repentance et de l'espérance, précher la foil et I'amour de
Dieu ; quand nous distinguons entre la loi et la grace, entre
les dons et les tiches que Dieu donne, en tout cela nous ex-
primons les sentiments, les pensées d’Augustin dans les termes
mémes que nous lul empruntons.

Nul ne contestera que c’est 12 un progres acquis qu Augus-
tin a fait faire & la maniére de comprendre et de sentir la reli-
gion. Il semble que la piété ne saurait se développer au dela
de ces limites-l4. Le méme type se retrouve chez tous les per-
sonnages pieux, catholiques ou protestants, qui ont exercé de
Iinfluence dans I’histoire religieuse de 'Occident. Un profond
sentiment du péché, une compléte renonciation a ses propres



248 J.~F. ASTIE

forces, confiance en la grice divine, au Dieu puissant qui s’est
réveélé miséricordieux dans ’humilité de Christ, ¢’est dans ces
sentiments que sont élevés les jeunes chrétiens ; c’est de ce
souffle que Ja dogmatique s’inspire. Cette conception est telle-
ment saisissante aujourd’hui encore que, méme lorsque quel-
quun ne I’a entendu exposer que comme expérience d’au-
trui, il ne saurait I’oublier dés qu’il a été en contact avec elle:
de jour elle l'accompagne comme ombre, de nuit comme
lumiere ; celui qui s’imagine avoir rompu avec elle la voit re-
paraitre tout & coup.

Il est vrai, a partir de Leibnitz et du dix-huitieme siecle
allemand, la conception d’Augustin a vu surgir un terrible ad-
versaire, un ennemi qui pendant un siécle a paru l'avoir fait
oublier. La religion chrétienne paraissait ramenée 4 l’action
puissante et présentée sur la trame d’un joyeux optimisme.
Cette nouvelle maniére de sentir reléguait le Dieu vivant dans
le lointain et subordonnait la religion & la morale. De nos jours,
du moins dans le sein des Eglises, les circonstances ont re-
donné la victoire aux idées d’Augustin, sans qu’il soit possible
de décider & qui l'avenir appartiendra. En fait, dans le sein
des Eglises, la controverse parait tranchée dans le sens d’Au-
gustin ; la pensée de la rédemption (par Dieu lui-méme) dans
le sens de la nouvelle naissance domine tout : c’est I'idée chré-
tienne par excellence.

Tout en faisant ces concessions, Harnack ne peut retenir
une observation qui fait réfléchir. Cette conception augusti-
nienne ne s’appuie pas sur des expressions positives de Jésus;
I'ancienne Eglise et I'Eglise grecque ne 'ont pas connue. Les
conséquences de 'augustinisme sont loin d’étre rassurantes.
Un élément quiétiste est contenu en lui, ou du moins 'accom-
pagne sans qu’on s’en apercoive.

Cette conception recéle un certain quelque chose qui me-
nace de paralyser les forces, de détendre le ressort de la vo-
lonté, de substituer le sentiment & ’action. Est-il donc sans
danger de mettre une conscience générale de péché en lieu et
place d’inclinations mauvaises, claires et précises, de paroles
dures et d’actions déshonorantes? Est-il sans danger de se



LA FIN DES DOGMES ? 249

confier en une grice toujours agissante, alors qu’il s’agit d'étre
parfait et saint comme Dieu ? Toutes les forces de I’dme sont-
elles largement déployées quand on vit constamment dans les
dispositions qui animent les Confessions ? La crainte et 'espé-
rance doivent-elles disparaitre sans retour devant la foi et
I'amour ?

Falltit-1l résoudre tous ces problémes dans le sens de 'au-
gustinisme, il resterait toujours un scrupule. Est-il convena-
ble, & toutes les phases de développement intérieur, de faire
abstraction des divers tempéraments humains pour présenter
cet idéal comme but & atteindre? La, du moins, la réponse ne
saurait étre douteuse. Ce qui, pour le fidéle avancé, riche en
expériences, sera le dernier terme qu'’il aura atteint, deviendra
du raffinement pour 'homme qui est encore dans le cours du
développement. Or, une piété, une morale raffinées sont tou-
jours nuisibles : elles ne reposent, en effet, plus sur le devoir,
ni sur la conscience. Cette conception donne le change sur les
besoins et sur les moyens d’y donner satisfaction. Et, comme
elle a suffisamment d’énergie pour fasciner et pour étre com-
prise, & I’état de doctrine, méme par un homme peu avance ; et
comme une fois comprise elle ne saurait disparaitre, une telle
conception peut devenir dangereuse pour la morale et pour la
piété. Car, au fait, qu’est-ce qui a finalement de la valeur sur
le terrain de la piété et de la morale? Ce qui communique des
forces pour le bien : tout le reste n’est que du brouillard em-
poisonné.

On le voit, les critiques de Harnack vont au fond des choses.
Nous avouons ne pas avoir attendu la lecture de son chef-
d’ceuvre pour les faire, ou mieux, afin de présenter notre ob-
servation sous un jour moins avantageux, nous avouons, a
notre honte, pour peu qu’on y tienne, que les CGonfessions de
saint Augustin ne furent jamais notre livre de chevet. Nous
n‘avons jamais compris I'admiration traditionnelle qu’elles
provoquent chez des personnes qui ne les ont pas comprises,
si tant est qu'elles les aient méditées. Sans étre le moins du
monde pélagien, nous ne réussissons pas & retrouver en elles
I'écho de nos expériences personnelles, comme chez Pascal et



250 J.-F. ASTIE

chez Vinet. Harnack nous a aidé & nous rendre compte de
I’'absence d’enthouslasme que nous avons toujours constatée
en nous a la lecture des Confessions. Au fond, — c’est & leur
fort et leur faible, — elles ne développent que les lieux com-
muns de notre piété courante, ordinaire, je ne dirai pas vul-
gaire, mais recherchée, de haut golit et de haut ton. Or, cette
piété est-elle normale et saine ? Comment le soutenir encore
en constatant la plus récente transformation de ’augustinisme
4 l'usage des enfants, non pas précisément & la mamelle, mais
de ceux qui se trouvent entre ’époque de la dentition et I'dge
de discrétion ? En entendant des garvcons et des fillettes chan-
ter & gorge déployée et sur les airs de Malbrought s’en va-t-en
guerre ou de Ah! vous dirai-je maman!leur perdition éter-
nelle, par suite de leur totale corruption, si Jésus-Christ n’était
venu les sauver, les laver dans son sang, on ne peut s’empé-
cher de songer aux appels contrastants du Maitre, qui, — ne
sachant découvrir sur le front des enfants aucune trace de la
tache originelle, — reprend ses disciples qui les ¢éloignent en
leur disant: « Laissez venir & moi les petits enfants et ne lesen
empéchez point, car le royaume des cieux est & eux et & ceux
qui leur ressemblent. » Quels soins les dogmaticiens et les
exégetes orthodoxes prennent d’établir que Jésus, en parlant
ainsi, ne s’est pas écarté de la plus stricte orthodoxie! En en-
tendant cette dogmatique classique sortir des bouches ver-
meilles de ces jeunes augustiniens, espicgles, d’ailleurs, et
bruyants, aux joues roses et n’engendrant nullement la mélan-
colie, on se demande avec anxiété combien de ces fruits pre-
cieux parviendront & maturité ? La piété raffinée, artificielle,
apprise par cceur est le plus infaillible moyen d’empécher la
piété réelle et personnelle de naitre. Ces petits amours de
piétistes bien dressés qui font 'ornement et 'espérance d’Is-
raél, dans ces réunions de réveil ou de consécration, risquent
bien, quand les jeux de l'enfance auront pris f{in, d’entonner
des chants moins chitiés et moins orthodoxes. Toute cette
piété disparaitra avec 'enfance, justement parce que des doc-
teurs graves en auront fait des amusements d’enfants, de I'en-
fantillage. Et I’Evangile tout entier risquera de ne plus avoir



LA FIN DES DOGMES? 201

de prise, de passer pour un jeu, pour un langage qu'on repro-
duit traditionnellement d’adge en 4ge, et au moyen duquel on
est censé obtenir le salut, en répétant ce qui chez Augustin
¢tait une poignante veérité, cruellement expérimentée; tandis
que, chez les enfants de six & huit ans, il ne peut étre question
de se frapper la poitrine & propos d’un état de péché dont on
n'a pas méme le moindre soupcon. Ah! qui nous débarrvassera
de l'augustinisme trop précoce qui engendre le puritanisme
en éducetion! Il nous fait toujours penser & ce vicaire, sorti
de la charrue, grossier et ignare, qui n’ayant vu le monde qu’a
travers les grilles du grand et du pelit séminaire, se croit
obligé, pour étre fidele & sa mission, de deébiter & de jeunes
pénitents ou pénitentes tout ce long chapelet des questions
médiocrement cengrues dans l'ordre ou les indique un vo-
lume , — rien moins que chaste, et qu’il a fallu écrire en la-
tin, — le manuel du confesseur, approuvé par mouseigneur
I'évéque du diocése. En face de ces abus criants, auxquels
nous prétons tous plus ou moins la main, je ne puis assez me
réjouir d’avoir appris a lire & une époque ou le piétisme an-
glais n’avait pas pénétré, avec le thé, dans les derniers recoins
de nos provinces ! Mon premier livre de lecture fut la Morale
en action, ouvrage oublié, que nos autorités théologiques du
jour ne manqueraient pas de répudier comme un écrit péla-
gien, pour ne pas dire paien. Sans doute 'expérience de la vie
ne m’a que trop appris que le vice n’est pas puni, ni la vertu
récompensée. Et cependant avec quelle émotion, en parcou-
rant une vieille bibliothéque, n’ai-je pas retrouvé les traces
des larmes que me fit verser ce livre, non pas sur mes péchés,
mais sur les malheurs et les infortunes de tel héros ou de telle
héroine! Je défie aucun de nos augustiniens en jaquette d’en
avolr versé de plus chaudes, de plus abondantes sur leurs pé-
chés, qu’ils déplorent dans leurs gais refrains. Cette morale
relachée, si vous voulez, mais profondément humaine, trouve
beaucoup plus le chemin du cceur que ces psaumes de la pe-
nitence mis dans la bouche d’enfants qui heureusement ne
connatssent guére le mal que comme peccadille. Il m’est arrivé
plus d’'une fois de me demander ce (ue je serais devenu au



252 J.-F. ASTIE

plus fort des crises qu’il a fallu traverser, si, au lieu de m’abor-
der sous la vieille forme de la piété huguenote, fort peu dog-
matique, nullement renfrognée, ni formaliste, me laissant au
contraire pleine et entiere liberté, la religion m’avait été im-
posée sous la robe étriquée du piétisme dogmatisant, faisant
appel aux miracles, aux prophéties, le tout garanti par une in-
spiration pléniere infaillible !

Mais que faire ? dira-t-on sans doute. Faut-il se laisser ber-
cer par un doux optimisme qul laissera sommeiller le senti-
ment du péché ? Ne convient-il pas d’instruire le jeune enfant
deés I’entrée de sa voie ? Qui, sans doute, mais 1l convient de
faire tout cela avec mesure, en homme de bon sens. Dresser
les enfants aux raffinements d’une piété qui n’est pas de leur
age, leur faire réciter, chanter des expériences qu’ils ne peu-
vent avoir faites, ruine aussi sirement leur conscience reli-
gieuse que les sucreries de tout genre et les bonbons abiment
leur estomac.

En tout ceci nous ne nous sommes pas écarté un instant de
M. Harnack. Il a, en effet, prononcé le mot de la situation
quand il a écrit : « Tout mirement considéré, il se pourrait
bien qu’en matiere religieuse il n’y elit pas d’impression seule
bonne, aucune théorie seule autorisée des facteurs concourant
au développement religieux. De méme que I’nomme a besoin
de dormir et de veiller, de méme aussi, pour maintenir sa vie
morale et religieus: en état de santé, il convient que le senti-
ment de sa force, de sa liberté, alterne avec celui de son es-
clavage et de son impuissance ; on peut osciller entre le senti-
ment de sa compléete responsabilité morale et la certitude d’étre
un enfant de Dieu recu en grice. Ou bien y aurait-il moyen de
concevoir les impressions et la fagcon de penser d’Augustin de
maniére & permettre de présenter la foi comme le plus puissant
levier de la vie morale ? Les objections contre sa maniére de
concevoir la piété tiendraient-elles & ce qu’il n’a peut-étre pas
développé sa pensée dans toute sa force et toute sa pureté!?»

U 11 est intéressant de remarquer que, en dépit de toutes les lacunes

de la dogmatique d’Augustin, le souffle de piété individuelle qui aurait
dt en animer toutes les parties n'abdique jamais completement. On en



LA FIN DES DOGMES? 253

Quoi qu’il en soit, il est impossible de fermer les yeux de-
vant les réalités qui nous étreignent : désarconné quant aux
doctrines objectives, héritées des Grecs, le dogmatisme tradi-

jugera par le passage suivant qui, bien loin de contredire la these de
Harnack la confirme, en montrant qu’il y avait bien deux hommes chez
I'évéque d'Hippone, le théologien et I'homme pieux qui n'avaient pas
abouti & se fondre en un seul. C'était peut-étre une épave de son mani-
cnéisme. Voicl la requéte qu’il adresse & Dieu pour en obtenir des lu-
mieres sur le mystere de la création : « Aunom de ce Verbe par qui vous
avez fait toutes choses,.. je vous conjure, par Celui qui siége & votre
droite... et en qui sont cachés tous les trésors de la science et de la sa-
gesse; ¢c'est lui-méme que je cherche dans vos livres. Moise a parlé de
lui; car c'est lui-mé&me qui le dit: c’est done la vérité qui le dit. Faites-
moi écouter et comprendre comment il a fait dans le principe le ciel et
la terre. Voila ce qu'a éerit Moise ; 1l a éerit cette pavole et il est disparu:
il a passé de cette terre aupres de vous, et il n’est plus maintenant en ma
présence, car, s'il y était, je le retiendrais, je 'interrogerais, je le conju-
reraisen votre nom de m’expliquer ces paroles, et je préterais une oreille
attentive aux paroles qui s'échapperaient de sa bouche. §8’il me répon-
dait en langue hébraique, ce serait en vain que sa voix frapperait mes
sens, elle ne parviendrait pas jusqu'a ma pensée. Si, au contraire, 1l par-
lait latin, je le comprendrais. Mais comment saurais-je s’il dit vrai? Si
méme je le savais, serait-ce de lui que je I'apprendrais ¥ Non, mais au-
dedans de moi-méme, dans le sanctuaire de ma pensée, la vérité, qui
n'est ni hébraique, ni grecque, ni latine, ni barbare, la vérité me le dirait,
sans avolr besoin d’organes et sans faire entendre awcun bruit ; elle me di-
rait : Il dit vrai. Kt aussitdt, plein d’espérance, je dirais 4 cet homme
votre serviteur : Fous dites vrai. Mais puisque je ne peux pas l'interro-
ger, c'est vous, 0 vérité! qui l'inspiriez quand il disait vrai, c’est vous,
mon Dien, que j'implore ; pardonnez & mes péchés, comme vous avez
donné i votre serviteur le don de dire ces choses, accordez-moi de les
comprendre. »

Ce curienx passage nous permet de jeter un coup d'ceil furtif jusque
sur la derniere assise de la conscience religieuse de saint Augustin. Ne
voit-on pas le scepticisme ressortir comme une tache d’huile ? Ni 1'Eeri-
ture, ni 'Eglise ne sauraient lui communiquer la certitude dont il a be-
soin. [1 doit la recevoir non de Moise, mais de la vérité méme, « la vérité
me le dirait sans avoir besoin d'organes; » et cette voix de la conscience
donnerait sa sanction h la déclaration de Moise, sans faire entendre au-
cune voix, « elle me dirait: 11 dit vral. » Faute de Moise, il s’adresse o
Dien. « C'est vous, 6 vérité ! qui 'inspiriez quand il disait vrai, ¢'est vous,
mon Dieu, que j'implore. » [’élément individualiste pratique et person-
nel persiste donc chez Augustin. En dépit de sa théorie des sacrements



254 I.-F. ASTIE

tionnel recoit également un accroc sur le terrain de la simple
piété et de la subjectivité; I'héritage, si précieux d’ailleurs
qu’Augustin nous a légué, pour rester encore fécond, ne saurait
étre accepté que sous bénéfice d’inventaire. Un vent nouveau
ne soufflera-t-il pas dans nos auditoires ol tout sent trop l'arti-
ficiel, le conventionnel, exactement comme dans un couvent ?
Pour peu qu’on soit habitué & analyser ce qu'on entend, il est
impossible de ne pas étre frappé des perpétuelles redites de
nos prieres, de nos prédications. C’est exactement la méme
monotonie que dans les Confessions de saint Augustin dont on
se borne trop & donner la paraphrase. Deux ou trois sentiments
principaux font tous les frais de nos discours : le péché, 'in-
capacité de 'homme & s’en délivrer, la toute puissance de la
grice divine. Et 'on va ainsi durant des années, durant la vie
entiere, piétinant sans cesse sur place, au cliquetis des mémes
clichés, sans la conscience d’avoir fait le moindre pas en avant.
Le sentiment du péché, qui fait presque entierement défaut
dans la piété de I’'Orient, étouffe un peu trop celle de I'Occi-
dent, comme un cauchemar perpétuel dont il n’est guére pos-
sible de se débharrasser. Il n’y a ni progrés effectif, ni phases
diverses dans la vie chrétienne; les ravons de soleil sont rares,

et de I'Eglise, quand il rentre en lui-méme, il affirme ne pouvoir perce-
voir la vérité que parun contact pratique, personnel avecla vérité méme:
« Au-dedans de moi-méme, dans le sanctuaire de ma pensée. » La religion
n'est pas une affaire objective s'imposant du dehors; il faut la saisir par
toutes les forces vives de son 4me; on ne saurait nous l'appliquer du de-
hors par les divers procédés de la méthode d’autorité. Il n’est pas sans
quelque intérét cde voir le pere du sacramentalisme, ce saint Augustin,
qui a mis Rome sur la voie du matérialisme religieux, auquel elle a abouti
en plein de nos jours, maintenir les droits fondamentaux de 'expérience
personnelle, au moment méme on il devient infidéle & son principe. La
certitude est donc un fait individuel et moral. Il n’y a qu'un reméde aw scep-
ticisme 1 obéir & la voix de la conscience nous conduisant ¢ la vérité.

En dehors de cette méthode, on s'engage dans des discussions sans fin,
qui n’ont pour unique résultat que de perpétuer inutilement les querelles.
Bien qu'il ne l'ait pas laissé déployer toutes les consdquences logiques
qu'il renfermait, Augustin est cependant resté fidtle au principe fonda-
mental qui a été le centre de sa vie, sinon de sa pensée : Mihi adhaerere
Deo bonum est.



LA FIN DES DOGMES ? 255

les accents de sainte joie font défaut ; nous sommes tristes,
abattus, conlristés ; pour tracer le tableau, il n'y a guére sur
la palette qu’'une unique couleur grisaille, toujours la méme.
Par peur de la propre justice, au terme de la carriére, le fidele
le plus avancé croit devoir avouer le sentiment du péché avec
la méme intensité que le lendemain méme de sa conversion.
« Je ne sais quelle ame insipide et quelle vie factice, dit Vinet,
menacent incessamment de prendre la place de notre Ame et
de notre vie. Je ne sais quelle force magique nous fait recueil-
lir comme lanaive inspiration de notre conscience, et défendre
avec la chaleur de la conviction des systémes et des formules
(qui sont nés hors de nous, du conflit des idées et du cours des
événements. On observe, on imite, on répéte et U'on croit ex-
périmenter. »

Il faut ici rendre hautement justice aux darbystes. On trouve
chez eux comme une perle au milieu de bien d’autres choses.
Ils semblent parfois avoir voulu réagir contre la piété trop mo-
nacale d’Augustin, en insistant sur les privileges des fidéles
déja assis avec Christ dans les lieux célestes, en célébrant par
anticipation les joies du triomphe déja assuré. Je suis heureux
de le proclamer : un éclair incontestable de lumiére authenti-
que a traverseé cet amas d’idées archaiques de la chambre
haute, ot s’étale avec complaisance un prophétisme raison-
neur, j’ai presque dit un enthousiasme & froid, médiocrement
charitable. Malheureusement tout cela est encore mal équili-
bré ;le balancier a cessé d’osciller pour se fixer dans une seule
direction. Le darbysme ergotant en dépit des faits n’est qu’une
plante parasite, entretenue par la logique et les espérances
eschatologiques juives, croissant sur l'arbre antique de l'au-
custinisme traditionnel. Vinet semble avoir fort bien senti le
caractére désespérément monotone de notre piété, quand il a
écrit ces mots qui ont un accent incontestable de reproche :
« Une des plus funestes illusions, en méme temps qu'une des
plus mélancoliques, serait de remplacer la continuité du pro-
grés par la perpétuité des regrets, et de croire qu’il suffit, si
'on n’avance pas, de dire tous les jours & Dieu avec une dou-
leur qui, prenez-y garde, s’affaiblit tous les jours: Mon Dieu,



256 J.-F. ASTIE

je le confesse, je suis le méme aujourd’hui qu’hier, et je serai
demain le méme qu’aujourd’hui. N’est-ce pas & cette douleur
que se réduit aujourd’hui le christianisme de beaucoup de per-
sonnes ? »

L’augustinisme ne saurait donc étre accepté sans réserve. Il
est intéressant de voir M. Harnack, qui certes a placé la piété
de I'évéque d’'Hippone assez haut, proclamer, avec une égale
impartialité, qu’elle n’a pourtant pas atteint ces hauteurs se-
reines ol toute opposition disparait, ol tous les brouillards se
dissipent, pour laisser la vérité briller seule de son pur et
éternel éclat. La direction qu’Augustin a imprimée a la piété
occidentale n’a donc pas été 4 tous égards bénie. Il a fait sentir
aux fideles que la rédemption ne doit pas étre congue comme
une intervention unique, ayant lieu une fois pour toutes dans
la vie de 'homme (par le baptéme), mais comme un élément
dans lequel 'ame vit et respire, et que partant la grice du
baptéme déploie toujours sa force. Mais voici ce qui arrive.
Les particularités individuelles sont en dehors, au dessus de
la sphére de la vérité et de l'erreur: elles ne rentrent pas
dans la catégorie du vrai ni du faux; vues du dehors, elles
peuvent étre fausses, tout en étant vraies, considérées du de-
dans. Les particularités peuvent ainsi étre nuisibles comme
influences, car, lorsqu’elles viennent introduire un élément
nouveau dans une masse, il faut se demander quel sera le ré-
sultat du mélange. Ne pourra-t-il pas produire un état mala-
dif ? Une chose demeure incontestable : Augustin a donné au
sentiment religieux antérieur un correctif, comme on ne peut
en imaginer de plus important et dont les bénédictions ne sau-
raient étre contestées, quon accepte ou non sa réformation
sans reserve.

Et pourtant, hitons-nous d’ajouter : Augustin ne pensait, en
aucune maniére, & corriger la tradition ecclésiastique ! Et, ¢’il I'a
fait cependant d’une facon si effective, ¢’est dans le sentiment
de pénétrer toujours plus avant dans la foi de ’Eglise. Conduit
par le scepticisme a I'Eglise catholique, Augustin regardait
celle-ci comme le roc ferme sur lequel sa foi était assise. De
sorte que nous nous trouvons en face d'un curieux probléme :



LA FIN DES DOGMES ? 257

Comment la piété la plus vivante peut-elle reposer sur deux
bases : I’expérience interne et la justification tout extérieure?
Il faut dire plus encore : c’est Augustin, le premier, qui a fait
de I'autorité de I’Eglise une puissance religieuse. 1l a effectué,
dans le sein de la conscience chrétienne, I’étrange mélange du
sentiment du péché et de la grice de Dieu d’une part et de
Pautorité extérieure de ’Eglise de l'autre. Il ne faut pas, pour
se rendre compte de son influence sur I’Eglise, en général, et
sur I’histoire des dogmes, en particulier, tenir seulement compte
de ses doctrines du péché et de la grice : il a accepté, en outre,
des éléments traditionnels qu’il a transformés a sa facon. C’est
ainsi qu’il est arrivé & donner a ses contemporains pleine et
entiere conscience de ce (u’ils sentaient. Remaniant tout du
point de vue de la doctrine du péché et de la grice, il a puis-
samment agi sur la dogmatique, en lui imprimant cette forme
qui lui a permis de s’emparer du ceeur, sans provoquer de ré-
volution, sans rupture violente avec la tradition.

Deux principes ont conduit Augustin a faire de 'autorité de
I’Eglise une grande puissance religieuse. Dans ses luttes avec
lui-méme, il s’était convaincu de la corruption de la nature
humaine ; son manichéisme avait completement ébranlé sa foi
en la vérité du christianisme. Depuis, il n’a jamais reconquis
la conviction que la religion chrétienne soit rationnelle ; il n’a
jamais pu admettre que tout ce qui se trouve dans les deux
Testaments soit sans aucune contradiction et parfaitement dé-
montrable. Que lui restait-il & faire ? Il n’avait plus qu’a se je-
ter dans les bras de 'Eglise, bien convaincu qu’il lui fallait
son autorité pour ne pas devenir la proie du scepticisme ou du
nihilisme. L’Eglise lui garantit la vérité de la foi, quand l'in-
dividu ne peut la trouver. En s’exprimant ainsi, Augustin affiche
son scepticisme comme penseur, tout en montrant, comme
homme, son amour de la veérité. Renoncant & justifier sa foi
par des sophismes, il déclare, qu’en bien des cas, il ne croit
que sur l'autorité de 1'glise; il ne croit méme en ’Evangile
qu’a cause de l'autorité de 'Eglise. Et voila I'Eglise ainsi revé-
tue par Augustin de la grande autorité qu’elle a conservée jus-
qua présent! L’Eglisc prendra deés lors sur elle une grande

THEOL. ET PHIL. 1891. 17



258 J-T. ASTIE

partie de la responsabilité qui jusque-la avait pesé sur les
épaunles de l'individu. I’Eglise devient désormais un collabo-
rateur indispensable dans chaque acte de fol. Les actes de foi
deviennent en méme temps des actes d’obéissance. Le secret
de tout le monde est désormais trahi : 'individu renonce en
partie & la fol individuelle pour y substituer I'obéissance. La
doctrine de I’Ecriture et de I’Eglise obliennent une autre si-
gnification ; Augustin devient ainsi le pére de ce qu’on a ap-
pelé la foi implicite, fides implicita. Au simple fidele, il adjoint
I'Eglise ; il croit avec elle; elle croit pour lui, en tenant lieu et
place, en bien des cas, d’un élé¢ment psychologique de la foi,
savoir de la conviction intérieure. En agissant ainsi, Augustin
a puissamment déchargé la fo1 individuelle, en la lancant dans
un domaine ou elle se mouvra & I'aise, mais il asemé en méme
temps les germes de toutes les ficheuses conséquences résul-
tant de la fo1 d’autorité.

Apres avoir établi I'autorité de I'Eglise comme indispensa-
ble, Augustin substilue aux rapports personnels du fidele avec
Dieu Pintermédiaire d’'une gréice sacramentelle. Dans le milieu
d’Augustin, on c¢tait traditionnellement habitué & entrer en
rapport avec Dieu par des lois et des movens de grice. Augus-
tin se conforme a l'usage. Il ne sait pas faire entrer dans sa
dogmatique l'idée vivante et vraie que Dieu lui-méme, tel qu’il
nous est apparu en Christ, est le souverain bien de Pdme. Il a
laissé subsister les vieux clichés en vertu desquels Dieu vient
au secours des hommes, comme un bon juge, au moyen d’actes
de miséricorde, ou comme un médecin, au moyen de médica-
ments. Dieu agit toujours & ses yeux pav des moyens de grice
mystérieux et tout-puissants. La grice demeure toujours pour
lui quelque chose d’objectif, de matéricl. Dans ses contro-
verses contre les donatistes et les pélagiens, il formule com-
pletement cette doctrine, en la mettant en rapport avec celle
de I'Eglise et des sacrements. Son épo-jue pouvait comprendre,
non sans peine, il est vrai, ce qu’il disait sur la grice comme
communication sacramentelle ct ecclésiastique. Elle rabaissait
la conception d’Augustin & son propre niveau, a elle. L’él¢-
ment de magie qui s’attachait & cette conception, la fermeté



LA FIN DES DOGMES ? 20

extérieure, I’élément palpable, tangible, qui fut accusé dans
cette notion de la grice sacramentelle; la facilité qu’elle offrait
d’ouvrir un compte par doit et avoir & propos du péché et de
la gréice, tous ces éléments-1a furent recus avec avidité par les
contemporains d’Augustin. C’est donc par sa faute que le Dieu
vivant et la personne de Jésus-Christ ont été refoulés & Par-
riére-plan dans la conscience de I'Eglise qu’il a formée. Le fi-
dele s'inquiete de Uhéritage, du legs laissé par Christ, de son
mérite, mais non de Christ lui-méme. Le bon Dieu est infusé
dans I’ame par parcelles. Mais Augustin ne s’est pas le moins
du monde douté que la dogmatique demeure incompleéte, qu’elle
devient un obstacle pour la religion aussi longtemps que ne
régne pas en souverain le grand principe : Inquietum est cor
nostrum, donec requiescat in te.

Dans la théorie dogmatique d’Augustin, on ne trouve pas
d’échos bien francs du grand ébranlement qu’il avait lui-méme
ressenti, de la grande crise qu’il avait traversée alors qu’il
s’agissait de savoir s’il trouverait Dieu comme son Dieu. En
mettant le vin nouveau dans les vieux vaisseaux, il a eu le
tort de contribuer puissamment & formuler cette doctrine de
la gréce, qui est peut-éire ce qu’il y a de plus révoltant dans
la dogmatique catholique : Corruptio optims pessima. Le pro-
testantisme lui-méme, malgré ses prétentions, est loin d’étre
indemne de ce crime. Au moyen de la grice et du sacrement,
on court le danger de jeter un voile sur le Christ personnel ;
d’élever, justement au moyen de la grice, une haie entre soi
et le Dieu vivant, d’établir un compte courant & propos des
matieres les plus saintes et les plus libres et de lancer I'ame
dans l'indifférence ou dans le désespoir.

Dans le systéme d’Augustin, il régne aussi de I'incertitude
sur I'essence de la foi et du pardon des péchés. Ce pére parle
moins de la foi que de l'amour. Il enseigne une sanctification
graduelle et progressive dont les degrés sont marqués par la
foi, I'amour, les mérites; il subordonne I'élément religieux &
I'élément moral ; sa piété n’est pas encore assez simple.

Enfin Augustin n’est pas au clair sur importance de la vie
actuelle. Il va sans dire qu’il a une conception pessimiste de



260 J.-F. ASTIE

Iexistence présente; il ne partage pas l'illusion de quelques
protestants contemporains qui s’imaginent qu’on peut faire du
christianisme une religion exclusivement terrestre. Mais en
général 'importance de la vie actuelle lui échappe. II professe
les anciennes idées eschatologiques; de sorte qu’il se trouve
avoir préparé les voies pour l'avenement du monachisme.

II

Telle fut la piété d’Augustin. Autour du grand fait de sa con-
version, qui l'avait fait passer de l'esclavage & la liberté en
Dieu, viennent se grouper toutes les diverses expériences reli-
gieuses et les réflexions morales de I'ancien monde : tout est
mis & contribution : les Psaumes et saint Paul, Platon et les
néoplatoniciens, les moralistes, Tertullien et Ambroise. Seu-
lement I’évéque d’Hippone ne réussit pas & faire passer dans
ses théories les impressions psychologiques personnelles dans
lesquelles il se trouvait. En d’autres termes, sans s’en douter,
il dut compter avec les idées vulgaires qui avalent cours au-
tour de lui. C’est, hélas! & cela que sont réduits tous les hom-
mes supérieurs ; sous peine de ne pas agir sur leurs contem-
porains, desquels 1ils se trouveraient trop éloignés, ils doivent
payer tribut aux erreurs du temps. Aussi est-ce moins pour
leurs qualités, qui ne sont pas appréciées, que pour les conces-
sions qui leur sont arrachées et que le public estime d’accord
avec ses propres idées traditionnelles, qu’ils réussissent & agir
sur les contemporains. Ce fut la le sort d’Augustin plus que
d’aucun autre. Voild pourquoi il est devenu le théologien par
excellence de I’Eglise catholique qui le révere de fort loin,
plus pour ses défauts que pour ses qualités, se réservant a
I’occasion, tout en demeurant plus ou moins fidele & la lettre,
de persécuter les disciples selon ’esprit. A tous égards, 'ceuvre
a tourné exactement en sens contraire des intentions expresses
de I'’homme foncierement chrétien qui entreprit. G’est en
vain qu’on chercherait dans le sacramentalisme romain, qui a
abouti au matérialisme, au fétichisme, les moindres restes de
cette piété individuelle vivante et personnelle qui ne pouvait



LA FIN DES DOGMES ? 2061

trouver son bonheur qu’en Dieu, saisi par le coeur et la con-
science, indépendamment de tout intermédiaire d’aucun
genre.

Il suffira d’avoir signalé le grand role historique d’Augustin.
Il ne peut étre question de résumer ici ses luttes avec les do-
natistes et avec les pélagiens que Harnack expose largement.
Nous regrettons surtoul de ne pouvoir donner la critique qu’il
fait des doctrines du péché, de la prédestination. Il démontre
que I’évéque d’Hippone a toujours conservé dans sa concep-
tion un certain levain de dualisme et de manichéisme.

Du reste, c’est en vain qu’on chercherait une unité dogma-
tique dans ces fragments divers que ce pére de I'’Eglise a em-
pruntés de toutes parts. Augustin n’a pas de systéme. Tout est
pour lui sur le méme plan ; il n'y a ni organisme, ni pers-
pective ; voild pourquol on trouve chez ce pere tant d’anti-
nomies, d’autithéses, disons le mot, de contradictions. Toute-
fois ce qui importe ce n’est pas ce quun homme sait et dit,
mais ce qu’il aime; Augustin aima Dieu, son Eglise, il fut
vrai. Telle est I'attitude qu’il prend dans tous ses écrits. Qu’il
parle comme néoplatonicien, comme ci-devant manichéen,
comme paulinien, comme évéque catholique ou comme bibli-
ciste, c’est toujours 1a le souffle qui I'inspire. Ge souffle com-
municque & tous ses travaux une unité qui se sent clairement,
bien qu’elle ne puisse étre prouvée dans les doctrines. Cela
explique pourquoi les tendances les plus diverses qui se sont
réclamées de lui ou qui ont appris de lui ont toujours réussi a
retrouver ’homme complet qui leur a communiqué sa force.
Il ne serait pas devenu le docteur de 'avenir s’il n’avait posé
devant lui, comme personnalité chrétienne, imprimé son ca-
chet, communiqué de la force et du poids & une parole quel-
conque, quelle qu’en soit la tendance. Comme prédicateur de
la fo1, de I'amour, de I'ordre de la grice, il a jusqu’a aujour-
d’hul dominé la piété catholique ; par le ton fondamental de sa
piété : Mihi adhaerere deo bonum est, ainsi que par sa distinc-
tion entre la loi et ’'Evangile, la lettre et I'esprit, et par son
assertion que Dieu produit en nous la foi et la bonne volonté,
il 'a provoqué la réformation évangélique du seizieme siécle ;



262 J.-F. ASTIE

par sa doctrine de l'autorité de I'Eglise et de ses moyens de
grice, il a constitué le catholicisme rornain; il a méme créé
I'institution hiérarchique sacramentelle; par son biblicisme, il
a réveillé les réformateurs avant la réforme et préparé la criti-
que de toutes les traditions ecclésiastiques extérieures ; par sa
vigueur de spéculation, la pénétration de son entendement, la
finesse de son observation et de son expérience, il n’a pas seu-
lement provoqué, mais créé la scholastique avec toutes ses
tendances, sans en excepter le nominalisme, et par conséquent
aussi la théorie moderne de la connaissance et la psychologie;;
par son néoplatonisme et son enthousiasme prédestinatien, il
a provoqué la mystique, ainsi que 'opposition anticléricale du
moven dge; par sa conception de I'Eglise et de I'idéal du bon-
heur, il a fortifié le sentiment catholique vulgaire, le mona-
chisme; il I'a intronisé dans 'Eglise, il I'a par cela méme ré-
veillé et rendu capable de vaincre et de dominer le monde
hostile & I'kglise ; enfin par sa capacité unique de mettre au
dehors toutes les richesses de son esprit, et d’imprimer & cha-
que mot un cachet individuel, il a concouru, pour sa part, a
I’avénement de la renaissance et de ’esprit moderne.

On voit le secret de la puissance d’Augustin. Il a fait subir
une modification radicale & Pancienne conception dogmati-
que du christianisme dogmatique. Il a reconnu que le chris-
tianisme est tout autre chose que ce qu’on appelle ordinaire-
ment doctrine. La loi est doctrine ; 'lEvangile est force. La loi
éclaire, I’llvangile procure la paix. Voila ce qu’Augustin a
clairement reconnu, et, en le proclamant, il a introduit la re-
ligion dans la spheére de lexpérience vivante, intime, en 'ar-
rachant au monde de la science ct de la logique. Sans doute il
a fait descendre sa nouvelle connaissance au niveau des an-
ciennes idées. Comment ne laurait-il pas fait, puisqu’il était
un chrétien catholique? Mais le fail qu’il s’est rattaché au
passé, — condition imposée & tout réformateur qui veut exer-
cer de l'influence, — ne doit pas empécher de signaler en lui
ce quil y a d’original. A Pappui de son dire, Harnack cite
quelques beaux passages d’Augustin élablissant clairement
qu’il a sorti la religion du domaine de ce qu'on appelle ensei-



LA FIN DES DOGMES ? 263

gnement de doctrine pour la transporter sur le domaine de la
vie pratique!. (P. 126.) De méme qu’on a dit de Socrate qu’il a
fait descendre la philosophie du ciel surla terre, remarque ail-
leurs Harnack, ainsi peut-on affirmer qu’Augustin a fait des-
cendre la dogmatique. du ciel sur la terre. Il a détourné I’at-
tention des spéculations sur linfini et le fini, sur Dieu, le

1 Solil. I, 5 : « Je n’al rien d'autre gqu'nne volonté; je ne sais rien
d’autre que la convenance de mépriser ce qui est éphémbire et périssable
et d'aspirer i ce qui est éternel et certain.... Si c'est par la foi que te
trouvent ceux qui cherchent aupres de toi leur refuge, donne-leur la foi;
sic’est par la vertu qu’ils te trouvent, donne-leur la vertu; si c'est par la
sclence, la science. Augmente-moi la fol, angmente-moi l'espérance, ang-
mente-moi la charité. »

De IEsprit et de la Lettre, 5 : « Or, nous disons que la volonté de
I'homme recoit, pour pratiquer la justice, des secours d’en haut, consis-
tant non seulement en ce que 'homme a ét€, par création, doué d’un libre
arbitre de volonté et a ensuite regu instruction sur la maniere dont il
doit vivre; mais, de plus, en ce qu'il regoit, directement d'en haut, un
esprit saint qui inspire a son dme le goit dominant et 'amowr de cet im-
muable et souverain bien qui n’est autre que Diew, dont il jouit, ainsi déjd
maintenant qu’il marche encore par la foi et non par la vue, afin que, ayant
Ia comme des arrhes du don gratuit d’en haut, il s'attache vivement au
Créateur, briile d'arriver a jouir, lui aussi, de sa vraie lumiere et sente
que ce qui fait le bonheur de son existence lul vient de Celui a qui il doit
I'existence méme. Aussi longtemps, en effet, que demeure cachée & nos
yeux la voie de la vérité, le libre arbitre ne peut nous servir & quoi que
ce soit qu'h pécher. Et, en fussions-nous venus & ne plus ignorer quel
bien nous avons & faire, A quel but nous avons i tendre, ce bien, ce but, &
moins d'y prendre plaisir par amour, on ne le réalise pas, on n’en entre-
prend pas méme la réalisation, on n'en vit pas comme il faut. Et c’est
pour nous le faire aimer que 'amour de Dieu est répandu dans nos cceurs,
par Ueffet, non d’un libre arbitre ayant en nous ga source, mais d'un saint
esprit qui nous est donné. »

L. ¢. 22: « Ce que la loi des ceuvres commande en menagant, la loi de
la fol l'obtient en y faisant croire. Voila précisément cette sagesse, nom-
mée piété, adoratrice du Pbre des lumieres, source de toute grace excel-
lente et de tout don parfait.... Par la loi des ceuvres, Dieu dit : Fais ce
que je commande. Par la loi de la foi, on dit & Dieu: Donne-mo1 de faire
ce que tu commandes.... Ce n'est pas l'esprit mondain que nous avons
regu, dit cet apdtre, le plus constant prédicateur de la gréce, c’est un
esprit qui procede de Dieu que nous avons regu, afin que nous sachions
quels dons Dieu nous a faits. Et l'esprit du monde, qu'est-il d’autre



2064 J.-F. ASTIE

Logos, la créature, le mortel et I'immortel, pour la concentrer
sur les problemes du bien moral, de la liberté et de la félicité.
Le bien fut, & ses yeux, 'angle sous lequel il considéra les
biens divers : le bien moral et le salut ne sont plus en corres-
pondance, mais ils se couvrent et coincident : Ipsa virtus et
preemium virtutis. « Le catholicisme vulgaire dans sa théologie
avait deux centres : la force transformatrice de la rédemption
et la recherche libre de la volonté. Des deux poéles, Augustin
n’a fait qu'un centre; il a transformé lellipse en cercle :
Dieu, dont la grace affranchit la liberté et rend capable de
faire le bien. » Voila ce qui constitue 'importance religieuse
d’Augustin dans ’histoire de la religion chrétienne. Mais il
n’a pas permis a l'élément nouveau de se déployer d’une
facon conséquente ; une portion de ’ancien édifice a subsisté
dans le nouveau ; dans la nouvelle cathédrale qu’il a élevée,
Pancien édifice a formé en quelque sorte le Saint des saints,
dans lequel on ne pénétre que rarement.

Cette derniére image explique assez bien ce que devinrent
les anciens dogmes de I’Eglise grecque, aprés la réforme d’Au-
gustin. Faute d’étre I'expression de la piété de 'époque, ils
passent & l'arriére-plan; ils deviennent raides et froids, de
sorte gqu’ils n’auront bientdt plus en leur faveur que le droit
historique que la tradition leur confére. En revanche, les
dogmes nouveaux, les doctrines du péché et de la grace, dont
la piété se nourrissait, n’obtinrent pas le prestige des anciens,
faute d’avoir été formulés avec rigueur. De sorte que, grice a
Augustin, il ne fut pas possible de fixer ni I’étendue, ni I'im-
portance de la doctrine ecclésiastique dans le cours de I'his-
toire des dogmes. D’une part, elle fut ramenée & I'Evangile
lui-méme ; d’autre part elle se distingua d’une fagon beaucoup
moins précise que jadis de la théologie, parce que les pensées

qu'un esprit d'orgueil. Or, c’est précisément par cet esprit-la que sont
séduits ceux qui, ignorant la justice de Dieu et voulant établir la leur
propre, restent insoumis & celle de Dieu. Aussi tiens-je pour enfant de
Dieun, bien plutdt un homme qui sait an moins de qui il peut attendre ce
qu'il n’a pas encore, que celul qui s’attribue ce qu'il n’a pas. Nous con-
cluons que I'homme est justifié non par la lettre, mais par 'esprit, non
par un mérite d’ceuvres, mais par une grice toute gratuite. »



LA FIN DES DOGMES ? 265

nouvelles n’étaient pas clairement formulées. Autour de ’an-
cien dogme, qui conservait toujours sa valeur comme tradi-
tion, froide et roide, il se forma tout un cercle d’enseigne-
ments vagues, dont se nourrissaient les pensées les plus im-
portantes de la foi, que nul ne pouvait ni contermpler dans son
ensemble, ni systématiser. Telle est la position du dogme au
moyen age. A cdté de la pétrification commence le proces de
la réfutation, de la désagrégation intime.

Voici donc la position historique d’Augustin. Au milieu des
orages de l’émigration des peuples, immédiatement avant
I’heure ou la barbarie va tout recouvrir de son flot montant,
Dieu I’a donné & son Eglise comme un homme jugeant spiri-
tuellement des choses spirituelles et devant apprendre & la
chrétienté ce qu’est la piété. Autant que nous pouvons en ju-
ger, les jeunes nations germano-romaines auraient été com-
pletement impuissantes & s’assimiler le christianisme, qui leur
était présenté comme loi et culte, sous des formes arrétées.
Pour qu’ils pussent pénétrer de I’écorce au noyau, il fallait
qu’Augustin ft transmis aux barbares comme le commenta-
teur, le vivant interpréte de ce christianisme ecclésiastique.
Le courage de réformer I’Eglise, la force de se réformer eux-
memes, tout cela les peuples modernes 'ont puisé dans saint
Augustin, ou mieux dans I’Evangile auquel Augustin les a ra-
menes.

Au fond, toutes les luttes du moyen 4ge, — dont nous ne
résumerons pas l'histoire, — ont lieu & propos de l'augusti-
nisine, c’est-a-dire de ce qu’il y a d’original et de chrétien chez
Augustin et de I’élément traditionnel qu’il avait emprunté aux
Grecs. D’un coté, Augustin avait fortifié le dogme traditionnel,
c’est-d-dire qu'il avait présenté comme faisant autorité et con-
stituant le bien le plus précieux de I'Eglise. Mais, d'un autre
coté, 1l I'avait fort étendu et transformé. Ce dogme qui, pour
sa conception et sa construction, est une ceuvre de l’esprit
grec sur le terrain de ’Evangile (comme nous 'avons montré),
a persisté. Quand on parlait de dogme, on entendait cette con-
naissance surnaturelle révélée de Dieu, déposée dans des doc-
trines immuables pour régler la vie entiére des chrétiens. Mais



2606 J.-F. ASTIE

dans cette connaissance surnaturelle sont admirablement en-
trelacés, par Augustin, les principes résultant de I'expérience
chrétienne qu’il a faite, en qualité de fils de I'Eglise catholi-
que, d’éléeve de saint Paul et des platoniciens 1.

1 Sans répudier la christologie traditionnelle, Augustin met cependant
laccent sur I'humanité du Seigneur et spécialement sur 1'humilité. 11 con-
naissait bien les néo-platoniciens, mais Jeur science ne suffisait pas pour
l1ui donner le repos.... « Et je cherchais le moyen de me procurer la force
nécessaire pour jouir de vous, mais je ne pouvais la trouver qu'en em-
brassant le « Médiateur des dieux et des hommes, Jésus-Christ, homme
lui-méme, qui est en méme temps Dieu au-dessus de toutes choses, et
béni dans tous les siecles; » Jésus-Christ qui nous appelle et qui nous
dit : « Je suis la voie, la vérité et la vie; Jésus-Christ, qui a mélé i la
chair cette nourriture divine, alors trop forte pour moi; » car, « le verbe
s'est fait chair, » afin que notre confiance fiit nourrie du lait de votre
sagesse, de cette sagesse méme par laquelle vous avez fait toutes choses.
Je n'étais pas assez humble pour comprendre votre humble Maiire, le Sei-
gneur Jésus; et jignorais quelle legcon il avait voulu nous donner en descei-
dant & ce degré de bassesse. Car votre verbe, qui est 1'éternelle vérité, et
qui est au-dessus des plus parfaites de vos créatures, éleve jusqu'a lui
ceux qui s'éloignent, et il s’est choisi parmi nous une humble demeure, faite
de notre boue, afin de nous abattre et de nous arracher & nous-mémes
pour nous attirer & lui, apportant & la fois un remede pour l'orgueil et
une nourriture pour 'amour. » (Livre VII, chap. 1X.)

Les platoniciens lul ont sans doute fait connaitre 1'essence de Dieu,
mais « je parlais avec assurance comme un savant; et sije n’eusse cher-
ché votre voie dans le Christ Sauveur, j’aurais, non la science, mais ma
perte. (Non peritus, sed periturus, le rhéteur persiste.) Car je commencais
& vouloir passer pour sage, plein de mon propre chitiment, je ne pleu-
rais pas mes fautes et j’étais enflé de ma vaine science. Ot était donc
cette charité qui batit sur les fondements de I'humilité, ¢’est-a-dire sur
Jésus-Christ? Quand l'eussé-je apprise dans ces livres (des philosophes ») ?
C'est de la Bible qu'il apprit «la différence de la présomption et de la pé-
nitence, de la science qui nous montre ou il faut aller, sans nous en
montrer le chemin, et de la vraie voie qui conduit véritablement & cette
patrie bienheureuse, que nous ne devons pas seulement voir, mais encore
habiter. » Il lut alors saint Paul. « Ces chastes Ecritures n'eurent plus &
mes yeux qu'un seul esprit, et mon cceur tressaillit de joie en tremblant.
Et je commengai & reconnaitre que tout ce que j'avais lu dans les livres
des philosophes, je le trouvais également dans vos Kcritures, mais avec
le secours de votre gréce, afin que celui qui voit la vérité ne se glorifie
pas, comme s'il n'avait pas recu de vous, non seulement la vérité elle-
méme, mais encore la puissance de l'apercevoir (et « qu'a-t-il, en effet,



LLA FIN DES DOGMES? 207

Toute I'histoire intérieure du christianisme occidental est
déterminée par cet apport, cette adjonction venant d’Augustin
qui continue d’agir comme base permanente; aucun élément
nouveau essentiel ne fait son apparition dans les mille ans qui

qu'il n'ait point re¢u ? ») afin qu’il ne soit pas seulement averti par vous,
qui Ctes toujonrs le méme, de vous contempler, mails encore qu'il soit
guéri pour vous posséder, et afin que celuil qui est trop loin pour vous
apercevoir, entre cependant dans la voie par laquelle on vient & vous, on
vous trouve et I'on vous possede. Car, « encore que I'homme se plaise en
la loi de Dieu selon I'homme intérieur, que fera-t-il de cette autre loi
qu’il ressent dans ses membres, et qui, ge soulevant sans cesse contre
celle de son esprit, le fait esclave de la loi du péché qui est répandue
dans tout son corps.... Que fera done cet homme misérable, et qui le dé-
livrera de ce corps de mort, si ce n'est votre grice par Jésus-Christ notre
Seigneur.... » Voild ce que ces livres ne nous disent pas. Aucune de ces
pages ne contient la trace de la piété chrétienne, des larmes de la com=-
passion, de votre divin sacrifice, des tribulations de 'esprit, d'un ceeur
brisé et humilié.... Personne n'y entonne ce chant : « Mon fime ne sera-
t-elle pas soumise au Seigneur? C'est de lui que viendra ma délivrance.
Car si Dieu lui-méme est mon salut et mon protecteur, je ne tremblerai
plus. » La, chez les philosophes, on n'entend pas cefte voix: « Venez @
moi vous qui souffrez. » Et ils dédaignent d’apprendre qu'#l est dowx et
hwmble de ceeur, car « vous avez caché ces choses aux sages et aux sa-
vants, et vous les avez révélées aux humbles et aux petits. » Autre chose
est de voir, du haut d’'une montagne sauvage, la patrie de la paiz,
sans savoir trouver le chemin qui y mene.... Autre chose est de tenir la
vraie voie. »

Augustin, on le voit, fait deux parts dans la christologie tradition-
nelle : le Logos, I'élément divin, métaphysique qu'il dit avoir appris
des platoniciens; puis 'élément humain, religieux, '’humanité et I'humi-
lité, qu'il déclare tenir de I'Ecriture: « Jelus encore dans les mémes livres,
(des philosophes) dit-il, que Dieu le Verbe n’est pas né de la chair, ni du
gang, ni de la volonté de I'homme, ni de la volonté de la chair, mais de
Dieu. » Mais « que le Verbe se soit fait chair et @it habité parmi nous, » voild
ce que je Wai pas lu. J'ar trouvé aussi, dans les mémes livres, exprimé de
mille manigres, « que le Fils a la m&me essence que le Pere, qu'il n'a rien
usurpé en se faisant égal & lui, puisqu'il est le méme par nature. » Mais
« qu'tl se soit andanti lui-méme en prenant la forme d’un esclave, qu'il se soit
abaissé @ Uimage de Phomme, et qu'il ait été pris & Uextérieur pour un
homme, quil se soit humilié et ait poussé Uobéissance jusqu'a la mort et
la mort de la croiz; que Dieu, en récompense, Uait ressuscité d’entre les
morts, et lui ait donné un nom qui est au-dessus de tout nom, le nom de Jésus,
devant lequel toute puissance céleste, tervestre et infernale, doit courber les



268 J.-F. ASTIE

séparent ’évéque d’'Hippone du quinziéme siécle. Mais voici. Le
theme qu’Augustin a présenté ne se répete pas seulement dans
des centaines de cas variés : il y a un vral développement.
Chacun des éléments de ce theme a son histoire particuliére et
s'accuse. Voild pourquoi une crise était inévitable. L’unité du
dogme, des prétentions de la raison, des droits ecclésiastiques,
des principes de la vie chrétienne individuelle qui reparait
chez Augustin devint intenable. Chacun des éléments tira de
son coOté sous laction d’une force centrifuge & laquelle ils
obéirent tous : chacun dans sa raideur prétendit & une domi-
nation exclusive.

Tout cela amena vers la fin du quinziéme siecle un état trés
complexe rappelant « I’ére de 'enthousiasme » dont nous avons
déja parlé. Deux grandes puissances sont en présence et se
disputent la chrétienté : la Cour de Rome qui prétend ramener
tout ce qui concerne la religion & un pur mécanisme, & une

genoux, et que toute langue doit confesser, parce que le Seigneur Jésus-
Christ est dans la gloire de son Pere, » voila ce que ces Livrres ne savent pas.
1ls disent encore « que votre Fils unique demeure immuablement coéter-
nel & son Pere, avant tous les temps est an-dessus de tous les temps;
que c'est de sa plénitude que les &mes recoivent leur bonheur, et que
c’est par la participation de sa sagesse permanente que leur sagesse est
renouvelée. » Mais « que lui-méme descendu dans le temps, soit mort pour
les impies, que vous n’ayez pas épargné votre Fils unique, et que vous Uayez
livré aux hommes pour leur salut, » c'est ce que je n’y ai point vu. « Vous
avez caché ces mysteres aux sages, et vous les avez révélés aux pefits,
afin qu'ils vinssent i vous fatigués, harassés, et que vous les releviez ;
parce que votre Verbe est doux et humble de ceeur, » car « il dirige les
humbles dans la justice, et enseigne ses voles i ceux qui sont doux; nous
remettant nos péchés, lorsqu’il nous voit humiliés et affligés, mais ceux
qui, s'élevant sur le cothurne de leurs doctrines magnifiques, n’ont point
entendu ces paroles : « Apprenez que je suis doux et humble de cceur, et
vous trouverez le repos pour vos ames, » ceux-li, « Tout en connaissant
Dieu, ne le glorifient pas comme Dieu, mais ils s'évanouissent dans leurs
penscées; leur cceur s’obscurcit dans sa folie, et, en se disant sages, ils
deviennent insensds. » (Conf. Livre VI, chap. IX.) Onle voit, Augustin
met 'acceat sur 1'élément religieux, humain en christologie; il le dé-
clare le plus excellent et le plus caractéristique; c'est la sainte Ecriture
qui le lui arévélé. Ne peut-on pas dire avec raison que I'évéque d’Hippone
est tout  fait dans le courant de la christologie contemporaine, ferme-
ment assise sur la base du Christ historique ?



LA FIN DES DOGMES? 269

réglementation extérieure et formaliste, & une bureaucratie
soutenue par la force extérieure et par de fortes contributions
pécuniaires. Les peuples avaient le sentiment que ce régime
avait son centre & Rome, & la cour papale. A leurs yeux, la
mondanisation de l'Eglise était devenue un lourd fardeau,
n’écrasant pas seulement la conscience, mais étouffant toute
vigueur, tout intérét supérieur. Pour le parti qui pratiquait
cette politique ecclésiastique, sans pudeur ni vergogne, il n'y
avait qu'un seul dogme : les usages de I’Eglise de Rome sont
la vérité méme. L’ancien dogme n’avait de valeur et de signifi-
cation que parce qu’il faisait partie des usages de I'Eglise ro-
maine. (’est assez dire que ce parti avait le plus grand intérét
a mettre, en fait d’autorité et de valeur, les décisions récentes
de Rome exactement sur le méme pied que les vieux dogmes;
s’il y avait une antique tradition, un passage de I'Ecriture, une
décision dogmatique, quoi que ce fat de génant, c’est & Rome
quappartenait le droit d’interprétation. On habituait ainsi les
peuples a tenir les décisions récentes de Rome comme tout
aussi saintes que les décisions des grands conciles. Vers 1500,
ce quiproquo était assez généralement admis, bien que ce ne fut
pas sans provoquer d’énergiques protestations. Apres I’échec
des conciles réformateurs de Constance et de Béle, il ne resta
plus qu'a s’incliner devant lautorité de Rome; les princes
préoccupés du seul soin de gouverner leurs Ltats, laissérent
libre carriere A 'arbitraire romain, en tout ce qui concernait
la foi, les meceurs et les usages; ce qui favorisa I'idée de la sou-
veraineté et de l'infaillibilité du siége de Rome. Le vieux dogme
avait perdu toute autorité, il ne restait plus que 1’Eglise, c’est-
a-dire Rome. Ce sont la les derniers fruits de l'autorité de
PEglise & laquelle Augustin avait eu recours pour couper court
a tout scepticisme. Il ne se doutait pas des révoltantes supersti-
tions qu’on abriterait un jour sous le manteau de sa téméraire
sentence : Quod universa frequentat ecclesia, quin ita facien-
dum sit, disputare insolintissimce insanice est.

L’opposition qui s’¢levait contre la cour de Rome n’était pas
groupée autour d’une seule idée ; il y avait des mobiles politi-
ques, sociaux, religieux et scientifiques. Mais tous les adver-



[a]

70 J.~F. ASTIE

saires étalent d’accord pour affirmer que les habitudes de
I’Eglise romaine étalent devenues une tyrannie et que le témoi-
gnage de l'antiquité ecclésiastique déposait contre elles. On
prétendait de plus que les décisions de la papauté n’avaient
pas la valeur de déclarations dogmatiques; que Rome ne possé-
dait pas seule le droit d’interpréter U'Ecriture et les péres;
que le concile, qui était au-dessus du pape, devait réformer
I'Eglise dans son chef et dans ses membres, et que 1'Eglise, en
face des innovations papales, dans la dogmatique, dans le culte
et dans le droit ecclésiastique, devait revenir aux principes pri-
mitifs et aux conditions d’autrefois. Les hussites, les Vaudois,
n’étaient pas seuls & insister sur ces réclamations; elles se
trouvaient dans la bouche d’évéques, de facultés de théologie,
de moines d’une orthodoxie irréprochable, des fils les plus
légitimes de I'Eglise; quant & la théologie, elle était tombée
dans le plus grand discrédit. Si quelqu’un s’avisait de soulever
le moindre probleme quis’y rapportait, on lui fermait la bouche
avec la formule consacrée : « Querelle de moines! » Tout le
monde réclamait un christianisme pratique : le cri de rallie-
ment était : Retournons @ Augustin! Retournons a Augustin !

Apres avoir établi qu’un pareil retour n’aurait pas suffi pour
sauver I'Eglise, Harnack signale les trois issues seules possi-
hles pour sortir d’embarras : le catholicisme, tel qu’il se for-
mula a Trente, le socinianisme, la réformation. Le premier sanc-
tionna et moditia toutes les erreurs du moyen édge et prépara
le concile du Vatican qui a couronné I’édifice, en lui imprimant
le sceau de Pinfaillibilité papale; le second, en renoncant au
dogme, abandonna également ’élément religieux ; la troisieme
revint tout simplement & I’Evangile. Le trait commun & ces
trois solutions, c’est qu’elles mettent un terme & I'histoire des
dogmes.

Nous ne nous arréterons pas & montrer comment le concile
de Trente en sanctionnant toules les erreurs du moyen age
coupa court a I'histoire des dogmes. Les suites du concile
eurent pour effet d’amener le triomphe définitif de I'ultramonta-
nisme, la défaite d’Augustin et de saint Paul, et la victoire du
jésuitisme. « En France, la piété disparait avec les jansénistes



LA FIN DES DOGMES? 271

et les gallicans, dit Harnaclk ; le peuple francais passa désor-
mais sous le joug des encyclopédistes et de Voltaire. » La France
hait les jésuites. Mais comme on peut bannir la crainte de Dieu
et non la peur qu’il inspire, le peuple francais appartiendra
désormais a cette Eglise jésuitique qu’il hait et qu'il tourne en
ridicule.

Dans un tel état des esprits, comment le concile du Vatican
aurait-il pu faire défaut? Toutes les autorités étaient renver-
sées, celle des ¢véques, autorité des conciles, celle de la tradi-
tion, celle d’Augustin et celle de la consclence. Evidemment 1l
fallait une autorité nouvelle & une Lglise reposant sur 'auto-
rité. Pourquol toutes les autorités précédentes avalent-elles pu
étre renversées ? Clest qu’on en avait unc autre in petto et
(quon manceuvrait en vae de 'établir. Il n’y avait plus qu’une
chose & faire. Il fallait, — c¢’était inévitable, — proclamer
solennellement 'évéque universel, la tradition vivante, le maitre
infaillible de la doctrine et des mceeurs, le confesseur absolu.
Contrairement & 'opinion commune qui estime que le moment
a été mal choist pour proclamer linfaillibilité du pape, Har-
nack estime, sc placant au point de vue de I’histoire des
dogmes, que 'heure était venue : les temps ¢taient accomplis.
Toutes les lignes internes et externes du développement con-
vergeaient admirablement pour en amener la proclamation. Les
princes étalent faibles, craintifs; les peuples étaient indiffé-
rents. Kt voila pourcuoi notre siécle accepte, presque sans dire
mot, ce qu’on naurait os¢ proposer dans aucun siécle anté-
rieur, sous peine de voir I'llurope entiere en armes appeler au
combat catholiques et protestants. Comment parler d’histoire
des dogmes dans une Eglise soumise aux volontés, aux caprices
d’un seul individu, maitre absolu et infaillible ?

A Tlautre extrémité de la ligne, le socinianisme, & sa tagon,
met aussi fin & Uhistoire des dogmes. Du méme coup, Harnack
rehabilite le socinianisme et lul fait un enterrement de premicre
classe. Les sociniens ont eu le courage de simplifier ie pro-
bléeme de l'essence et du contenu de la religion ; secouant le
joug de la tradition, ils ont conquis le droit pour lindividu de
ne consulter que les documents classiques de I'Evangile ct



272 J.-F. ASTIE

I’Evangile lui-méme. Ils ont rompu 'ancienne alliance avec la
religion et la philosophie, en substituant la morale & la méta-
physique comme canevas des idées religieuses. Il est vrai, la
substitution n’a pas réussi : la métaphysique a plutot été sub-
stilisée qu’éconduite. Mais ils ont puissamment contribué &
Paffaiblir par la forte opposition au platonisme qui avait envahi
la dogmatique chrétienne. Le socinianisme a préparé le public
religieux & comprendre que la religion chrétienne ne saurait
étre formulée en paradoxes incompréhensibles et contradic-
toires ; qu’il faut arriver & des formules certaines, puisant leur
force dans leur clarté.Ne se bornant pas & affranchir I’étude de
I'Ecriture du joug de la dogmatique, & divers égards, cette
école a ouvert la voie & une exégése saine et historique. Sans
doute, la médaille a son revers : il serait aisé de montrer que
sous tous ses rapporls, le socinianisme a fortifié d’antiques
erreurs. Mais enfin il a fait ce qu’il a pu & son jour et & son
heure; par son alliance avec I'arminianisme et aussi par son
action isolée et directe, il a, dans le bon comme dans le mau-
vals sens, propagé les lumieéres dans le sein du protestantisme.

Harnack n’en confesse pas moins que le triomphe du soci-
nianisme au seiziemesic¢cle et fait échouer la réformation. Cela
tient & ce que le sentiment religieux faisait décidément défaut
a celte école. Les sociniens ne sont nullement des ultra-protes-
tants comme on le pense en général; mais bien des revenants
du moyen dge, des disciples de Duns Scott. « La religion chré-
tienne est, avant tout, foi, rapport de personne & personne ; elle
est, par conséquent, supérieure a la raison; elle ne vit pas de
commandements, d’espérances, mais de la force de Dieu en
Jésus-Christ ; elle saisit comme Pére le Seigneur du ciel et dela
terre. » C’est justement la ce dont le socinianisme ne se doute
pas. Avec le vieux dogme, il a répudi¢ 'Evangile comme reli-
gion. Culpabilité et repentance, foi et grice, sont des notions
(qu’il maintient encore en partie par une heurcuse inconsd-
quence, par respect pour les écrits du Nouveau Testament.
(Zest dans ces Inconséquences (ue git tout le christianisme des
sociniens. Ils mettent donc, eux aussi, un terme a l'histoire
des dogmes, en répudiant ct les dogmes et I’'Evangile.




	La fin des Dogmes? [suite]

