
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des Dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA EIN DES DOGMES?

J.-F. ASTIE1

Saint Augustin.

Deux gros volumes de l'histoire des dogmes de Harnack, —
auxquels nous ne voudrions point retrancher une page. — ont
déjà été parcourus à grands pas, — nous nous garderions bien
de dire analysés; — nous avons avancé de cime en cime, laissant

tout au plus deviner les mines abondantes cachées jusque
dans les derniers recoins des vallées. Il s'agit d'aborder le
dernier volume qui traite de matières nous touchant de plus
près, les commencements de l'Eglise latine, le moyen âge et
la réformation.

Nous sommes censés en avoir fini avec l'Orient, mais il n'en

projette pas moins son ombre sur l'Occident, comme on le voit
par Augustin, le grand personnage qui domine toute la période
jusqu'à la réformation. La position tragique de ce père de

l'Eglise est décrite de la façon la plus saisissante : L'évêque
d'Hippone réagit, en qualité d'occidental, contre les travers de

l'esprit hellénique ; mais, faute d'être remonté jusqu'à la racine
du mal, il se trouve au fond avoir préparé le développement
subséquent des travers contre lesquels il a protesté d'intention.

Ce qui fit la grandeur d'Augustin c'est qu'il connut son cœur
comme ce qu'il y avait de pire et le Dieu vivant comme le

bien suprême; il vécut dans l'amour de Dieu et il posséda une

1 Voir Revue de théologie, livraisons de janvier et mars 1891.



240 J--F. ASTIÉ

facilité entraînante pour exprimer les observations intérieures

auxquelles il se livrait sur lui-même. En faisant cela, il enseigna

au monde que la suprême, la plus douce jouissance doit
être cherchée dans le sentiment des douleurs de l'âme apaisées,

de l'amour de Dieu, source du bien et, par conséquent,
dans le sentiment de la certitude de la grâce. Les théologiens
avant lui s'étaient imaginé que pour pouvoir être heureux,
l'homme devait devenir autre chose; Augustin enseigna que
l'homme peut devenir autre, quand il se laisse trouver par
Dieu et que du sein de la dissipation il retrouve lui-même et

son Dieu.
Il dissipe l'erreur de l'antique psychologie populaire et de

la morale ; il rompt avec l'intellectualisme des siècles passés ;

mais il le laisse de nouveau revivre dans la pensée de l'homme

pieux qui a trouvé dans le Dieu vivant le vrai être, le bien

suprême. Le premier il sépare le monde de la nature de celui
de la grâce, mais il réunit la religion et la moralité et donne

un contenu nouveau à l'idée du bien. Le premier il mesure la

portée de la force du sentiment et de la volonté et en dérive
ce que les moralistes et les penseurs qui s'étaient occupés de

philosophie religieuse s'étaient imaginé comprendre et n'avaient
jamais compris : il impose un but ferme aux efforts sans but
de l'ascétisme; le perfectionnement dans l'amour de Dieu, la

suppression de l'égoïsme, l'humilité. Après avoir provoqué les

frayeurs résultant du péché et de la culpabilité, il sut les unir,
les concilier avec l'heureux sentiment d'une misère toujours
consolée et d'une grâce ne tarissant jamais. C'est lui qui le

premier met la dernière main au pessimisme chrétien dont les

représentants s'étaient jusque-là réservé une conception très

optimiste de l'humanité. Mais, tout en indiquant le mal radical
comme le ressort de toute action humaine, Augustin enseigne
la renaissance de la volonté, grâce à laquelle l'homme se

trouve à l'aise dans la vie heureuse. Pour la sensation et la

représentation, il ne jeta pas un pont sur l'abîme que la
tradition chrétienne creuse entre l'en deçà et l'au delà ; mais il
rendit un témoignage si saisissant de la félicité éprouvée par
l'homme ayant trouvé son repos en Dieu, qu'il ne reste plus



LA FIN DES DOGMES? 241

pour l'au delà qu'une vision de Dieu, une contemplation
indescriptible. Mais par-dessus tout cela, et en tout cela, il fit briller
aux yeux de chaque âme sa gloire et sa responsabilité : Dieu
et l'âme, l'âme et son Dieu. Il arrache la religion, —
monachisme éclairé, dominé par des pensées positives et la
confiance en Christ, — aux formes du culte pour la placer dans le

cœur des individus comme tâche à accomplir; il annonce une
humilité sans fraude ne fleurissant que sur des ruines, le
renversement de la propre justice; mais justement dans cette

humilité, il trouve la lettre d'affranchissement de l'âme. Et,
même quand il fait intervenir l'autorité de l'Eglise pour
ordonner et prescrire, ce n'est jamais finalement que pour
donner à l'âme individuelle cette certitude qu'elle ne saurait
se procurer par aucun effort, par aucune grâce qu'elle s'accorderait

à elle-même. Voilà pourquoi Augustin n'est ni un
pédagogue ni un docteur, mais un père de l'Eglise. Il fut un arbre
planté près des ruisseaux d'eau dont les feuilles ne flétrissent
point et dans les branches duquel les oiseaux des cieux font
leurs nids. Sa voix a retenti dans l'Eglise durant des siècles et

il a prêché à la chrétienté sur ce texte : Heureux les hommes

qui le prennent pour leur force et qui marchent dans tes

sentiers de tout leur cœur.
Après avoir fait remarquer qu'un tel homme ne pouvait

accepter la tradition de l'Eglise grecque que sous bénéfice
d'inventaire et pour lui imprimer le sceau de sa puissante
individualité, Harnack indique en quoi Augustin se distingue
de ses grands prédécesseurs, les théologiens qui vivaient à

Alexandrie vers l'an 200.

Quand il réfléchit sur Dieu et sur Christ, Augustin pense au

péché ; et il a en vue le Dieu vivant, qui nous a créés et sauvés,

quand il réfléchit au mal. La fermeté avec laquelle il place
tous ces facteurs en rapport les uns avec les autres, est
l'élément nouveau qui le distingue de tous ses prédécesseurs. Mais

elle n'est pas moins nouvelle, pour la piété pratique, l'énergie
avec laquelle Augustin groupe et pénètre les unes par les

autres les notions Deus, Christus, verbum Dei, Sacramenta,
ecclesia catholica. Tout ce qu'il y a de plus vivant, de plus

THÉOL. ET PHIL. 1891. 16



242 J.-F. ASTIÉ

libre, la possession de Dieu, devient entre ses mains en quelque
sorte un bien concret et saisissable, confié à une institution,
l'Eglise. S'il a fait sentir que la piété chrétienne n'est après
tout que la douleur du péché ayant trouvé sa consolation, il a

d'autre part insisté fortement sur l'idée que ce libre abandon
à Dieu s'allie d'une façon très étroite à une soumission à l'Eglise,
comme institution chargée d'administrer les moyens de grâce.
C'est à lui que remonte ce dernier trait qui caractérise à un si

haut degré le catholicisme occidental.

Augustin fut donc avant tout un réformateur de la piété
chrétienne. Avant lui, la piété était sans cesse hésitante, oscillante

entre l'espérance et la crainte. On savait bien sans doute

que Jésus accepte les pécheurs, mais c'était par le baptême

qu'il les acceptait. L'œuvre de Dieu s'épuisait en quelque sorte
dans cet acte. La dogmatique entière (trinité, christologie),
avait atteint son but pratique suprême en insistant sur l'effet
subséquent que produirait, dans tout le cours de la vie, la

bénédiction reçue au baptême. Etait-ce tout? On craignait le

juge et on espérait, avec plus ou moins de confiance, en une

grâce encore présente. La crainte du juge poussait à jeûner, à

faire l'aumône et à prier; et l'espérance vacillante faisait l'essai

de nouveaux moyens de grâce. On oscillait entre l'assurance

en ses propres forces et l'espérance en la grâce inépuisable de

Christ. N'avait-on pourtant pas la foi? On l'avait, on l'appréciait

comme un bien très précieux. Toutefois on ne voyait en

elle qu'une condition, comme la carte d'entrée indispensable.
Mais pour entrer de fait, en réalité, il y avait encore beaucoup
d'autres conditions différentes. La piété, quand elle réfléchissait

à la tâche du temps présent, ne vivait pas dans la foi. La

piété se traduisait dans l'âme comme manque de repos, agitation,

c'est-à-dire par la crainte et par l'espérance. On plaçait sa

confiance dans la liberté ; mais que faire si, en réalité, elle
n'aboutissait qu'à une série de défaites? Il n'y avait qu'à se

repentir et à faire mieux. On ne doutait nullement que la

repentance ne fût suffisante, quand il s'agissait de péchés contre
le prochain, lorsqu'on pouvait réparer le dommage. La repentance

et la réparation étaient donc les grands remèdes en face

du péché. Le péché est un acte mauvais, la repentance et la



LA FIN DES DOGMES 243

réparation le font disparaître. Le prochain peut nous pardonner

le péché que nous avons commis contre lui et le péché
n'existe plus; l'Eglise peut pardonner, en tant qu'elle a élé
atteinte, et la culpabilité est effacée. Mais le baptisé pèche
aussi contre Dieu. L'Eglise a beau élargir le cercle des péchés
dans lequel elle est atteinte et où elle a le droit de juger et de

disposer de moyens de grâce; il reste toujours des péchés
contre Dieu et des fautes irréparables. Qui réparera le meurtre
et l'adultère? qui réparera la vie d'un baptisé décidément
manquée?Il se pourrait bien que le cas ne fût pas aussi désespéré

qu'il semble; Dieu peut-être n'impute pas ces fautes au

baptisé Mais ce serait là tomber dans l'erreur épicurienne ; il
se pourrait bien que l'Eglise ne fût pas impuissante en face du

fait définitivement accompli ; il se pourrait bien qu'il y eût
d'autres moyens de grâce, outre le baptême. Mais qui peut le

savoir?L'Eglise créa une espèce de sacrement de la pénitence
dans le troisième et le quatrième siècle, mais elle ne dit pas
clairement dans quel cas on pourrait recourir à ce sacrement.
Réconcilie-t-il avec l'Eglise ou avec Dieu? efface-t-il le péché,
la culpabilité ou la punition Est-il agissant par les œuvres

que le pénitent accomplit, ou par la puissance de la grâce?
Est-il nécessaire? Y a-t-il donc un état de péché qui persiste,
quand la disposition a changé, lorsque la volonté tend de

nouveau de toutes ses forces vers le bien? Y a-t-il en réalité

culpabilité? Tout ce que l'homme peut faire, conformément à

ses dispositions, ne rentre-t-il pas dans cette éternelle
alternance de bonnes et de mauvaises actions qu'on désigne, par
la connaissance, la repentance et l'effort? Le savoir et l'action
décident. L'homme d'aujourd'hui qui fait le bien n'a rien de

commun avec l'homme d'hier qui était adonné au mal. Et

toutefois, les péchés contre Dieu frappent par derrière. D'où
vient la crainte, la crainte persistante L'Eglise ouvre largement

ses portes ; elle pardonne les péchés, tous les péchés.
Les hommes sérieux ne s'enfuyent pas moins dans le désert.
Ils font là les mêmes expériences que dans le monde, et l'état
d'âme demeure toujours le même, sans cesse le fidèle est
ballotté entre l'espérance et la crainte.

Tel fut l'état psychologique des anciens chrétiens à partir



244 J.-F. ASTIÉ

du jour où nous pouvons les observer dans les vastes cercles

de l'empire romain, jusqu'à l'époque dont nous sommes
actuellement occupés à signaler l'avènement. Rien de plus
déplacé que les idées « évangéliques » qu'on prête avec
complaisance aux fidèles de ces temps-là. Les deux facteurs les

plus troublants qui puissent agiter le cœur de l'homme, ont
dominé les chrétiens, l'espérance, la crainte. Ces deux éléments

ont ébranlé le monde et fondé l'Eglise. Sans doute on avait
une foi, on se fit une dogmatique ; mais elles ne reposaient ni
sur la vie de tous les jours, ni sur la vie en général. Elles
donnaient des ailes à l'espérance, mais, quant à la crainte, elles ne
la dissipaient pas. Elles ne donnaient aucune information ni sur
les péchés avec lesquels le chrétien doit lutter tous les jours,
ni sur ce que Christ a fait pour ces péchés-là. La solution de

ces questions était abandonnée à la conscience individuelle :

et les réponses données par la pratique ecclésiastique n'étaient

pas de nature à apaiser le cœur. La dogmatique entière ne
connaissait pas d'autre expédient que le baptême. Quant à

celui qui voulait s'élever plus haut, il n'avait plus qu'à faire
son chemin tout seul. Dès qu'il réfléchissait sérieusement, il
devait s'avouer que l'Eglise, elle, ne pouvait lui fournir que
des béquilles.

Il était indispensable de bien se rendre compte de ce qu'était
la piété chrétienne avant Augustin pour comprendre la
révolution accomplie par ce père. Aussi avons-nous donné en

entier, et non par une simple analyse, le vivant tableau que
Harnack en a dressé. Tenant compte de l'Ecriture, des
considérations les plus profondes sur la nature humaine, des études
des premières et des dernières choses, Augustin forme du tout
une harmonie aux accents fort différents : « C'est contre toi
seul que j'ai péché, ô Seigneur Tu nous a créés pour toi et
notre cœur est agité jusqu'à ce qu'il ait trouvé en toi le repos »

Da quod jubés, et jubé quod vis (celui qui est juste par la foi
vivra) ; eo quod quisque novit, non fruitur, nisi et id diligit,
neque quisquam in eo quod percipit permanet nisi dilectione.
Dans l'esprit vide de Dieu tout est péché ; il n'y a de bon en
lui que le fait d'exister. Le péché est la sphère dans laquelle



LA FIN DES DOGMES? 245

se meut la vie intérieure de tout homme naturel. A la base de

l'histoire actuelle de l'humanité se trouve une grande chute.
Cette chute persiste encore aujourd'hui dans chaque homme
naturel et le condamne. Voilà la base de tout sentiment
religieux et de toute pensée théologique. La chute, qui pour les

pères apologètes était une donnée incertaine, pour Origene une
destinée antérieure au temps, devient pour Augustin le fait le

plus vivant du moment présent ; exerçant son action dès le

commencement, elle détermine la vie de chaque individu et de

la race entière. En outre, tout péché est péché contre Dieu, car
l'esprit créé n'a qu'un rapport durable, le rapport avec Dieu.
Le péché est l'affirmation de soi, l'égoïsme, la fière attitude du

cœur, l'orgueil : aussi se produit-il sous la forme des désirs et
de l'agitation. Dans cette agitation se manifestent le désir qui
n'est jamais satisfait et la crainte. La crainte est le mal. Mais
dans cette agitation, dans ce manque de repos, se manifeste
aussi le bien inamissible des esprits sortis de la main de Dieu :

Felices esse volumus, et infelices esse nolumus, sed nec velie

possumus. Nous devons aspirer vers les biens, vers la félicité ;

mais il n'y a qu'un seul bien, une seule félicité, un unique
repos : Mihi adhaerere deo bonum est. Tout est compris là
dedans. L'âme ne vit que dans l'élément divin. « Qui me donnera

de me reposer en vous Qui me donnera de vous recevoir
en mon cœur enivré, et d'oublier tous mes maux en embrassant

mon seul et unique bien? Que m'ètes-vous, Seigneur?
Faites-moi la grâce que je puisse le dire. Que vous suis-je
donc pour m'ordonner de vous aimer, et si je vous désobéis

pour vous irriter contre moi, et me menacer des plus grandes
misères?... Dites-moi, Seigneur, mon Dieu, au nom de vos

miséricordes, dites-moi, ce que vous m'êtes, dites à mon âme :

Je suis ton salut;... après cette parole puissé-je courir vers

vous, et m'attacher à vous Ne me cachez pas votre face ; que
je meure pour la voir et pour ne pas mourir

» Mon âme est pour vous une demeure bien étroite que
vous veniez y habiter : élargissez-la. Elle tombe en ruines :

réparez-la. Elle a, je le sais, je l'avoue, des taches qui offensent

vos yeux. Mais qui la purifiera, si ce n'est vous? et à quel



246 J.-F. ASTIÉ

autre que vous pourrai-je crier : Purifiez-moi, Seigneur, de

mes souillures cachées et épargnez celles d'autrui à votre
serviteur. » (Conf. livre Ier, chap. V.)

Le Dieu qui nous a créés nous a rachetés par Jésus-Christ.

Qu'est-ce à dire? si ce n'est qu'il nous a de nouveau admis
dans la communion avec lui. Le fait a eu lieu par la grâce et

par l'amour et de nouveau par la foi et par l'amour. Par la

grâce qui nous saisit et qui ex nolentibus fait des volentes, qui
nous donne un nouvel être incompréhensible, en nous enfantant

de nouveau, et par l'amour qui fortifie l'esprit défaillant
et le remplit de forces pour le bien. Par la foi qui s'en tient à la

parole quod scriptum est et apostolica; disciplinée robustissima
auctoritate firmatum : « L'homme juste par la foi vivra ; » et par
l'amour, qui humblement renonce à tout ce qui lui est propre,
et trouve plaisir en Dieu et en la loi. La foi et l'amour procèdent

de Dieu, car ce sont les moyens par lesquels le Dieu
vivant se donne à nous. Ces biens, dans lesquels elle a obtenu
tout ce que Dieu réclame, l'âme les contemple comme un don

permanent et comme un secret mystère ; en effet, un cœur
enrichi de foi et d'amour accomplit cette justice qui justifie
devant Dieu. La paix de Dieu est répandue dans l'âme qui a pour
ami le Dieu vivant, elle s'est élevée de l'agitation au repos; elle

ne cherche plus, elle a trouvé: elle a passé, de la fausse liberté
à la libre nécessité, de la crainte à l'amour, car le parfait
amour bannit la crainte. Cette âme ne saurait oublier un seul

instant qu'elle est engagée dans le monde et dans le péché
aussi longtemps qu'elle est sur cette terre ; mais elle ne peut
un seul instant penser au péché sans penser en môme temps
au Dieu vivant qui est sa force. Vaincre par la foi, l'humilité et
l'amour la misère du péché, voilà ce qui constitue la piété
chrétienne. Voilà l'état d'âme dans lequel le chrétien doit
vivre. Il doit constamment éprouver la douleur que le péché
prépare, la séparation d'avec Dieu; mais il doit aussi se consoler

par la pensée que la grâce de Dieu s'est emparée de lui ;

que le Seigneur du ciel et de la terre a répandu son amour
dans son cœur et que cet amour agit aujourd'hui avec autant
de puissance qu'au baptême.



LA FIN DES DOGMES? 247

On voit le grand changement effectué par Augustin. Aux
impressions provenant du baptême, — la crainte et l'espérance,
— les facteurs de l'agitation, il a substitué les éléments du

repos, la foi, l'amour ; il a remplacé une notion vague et flottante
du péché par la connaissance du péché, de ses frayeurs ; en
lieu et place d'une notion encore incertaine de la grâce, il en a

enseigné la toute-puissance. Il n'a pas déraciné l'espérance ;

il a, au contraire, fortifié ce vieux sentiment de la façon la

plus vigoureuse : cette vie n'est pas digne de la gloire qui
doit être manifestée en nous. Mais en faisant l'expérience du

repos que confèrent la foi et l'amour, il a mis un terme à la

puissance tumultueuse et fanatique de l'espérance pour y
substituer une certitude douce et ferme.

Voilà sans contredit le trait dominant de la piété d'Augustin,

tel surtout qu'il nous apparaît dans les Confessions. Il nous
a légué là un héritage que toute la chrétienté occidentale a

accepté, sans guère réclamer le bénéfice d'inventaire. Toutes les
idées qui nous sont familières : la religion se mouvant entre le

pôle du péché et celui de la grâce; la subordination de la
morale à la foi; négation de toute morale indépendante; le fait

que nous insistons plus sur l'essence du péché que sur ses

modes de manifestation ; l'état général de péché, présupposition

de la religion ; ne compter en rien sur nos propres forces;
faire consister tous les moyens de salut dans la pensée de la

grâce de Dieu et de la foi; en lieu et place de la crainte, de la

repentance et de l'espérance, prêcher la foi et l'amour de

Dieu ; quand nous distinguons entre la loi et la grâce, entre
les dons et les tâches que Dieu donne, en tout cela nous
exprimons les sentiments, les pensées d'Augustin dans les termes
mêmes que nous lui empruntons.

Nul ne contestera que c'est là un progrès acquis qu'Augustin

a fait faire à la manière de comprendre et de sentir la
religion. Il semble que la piété ne saurait se développer au delà

de ces limites-là. Le même type se retrouve chez tous les

personnages pieux, catholiques ou protestants, qui ont exercé de

l'influence dans l'histoire religieuse de l'Occident. Un profond
sentiment du péché, une complète renonciation à ses propres



248 J.-F. ASTIÉ

forces, confiance en la grâce divine, au Dieu puissant qui s'est

révélé miséricordieux dans l'humilité de Christ, c'est dans ces

sentiments que sont élevés les jeunes chrétiens ; c'est de ce

souffle que la dogmatique s'inspire. Cette conception est tellement

saisissante aujourd'hui encore que, même lorsque
quelqu'un ne l'a entendu exposer que comme expérience d'autrui,

il ne saurait l'oublier dès qu'il a été en contact avec elle:
de jour elle l'accompagne comme ombre, de nuit comme
lumière; celui qui s'imagine avoir rompu avec elle la voit
reparaître tout à coup.

Il est vrai, à partir de Leibnitz et du dix-huitième siècle

allemand, la conception d'Augustin a vu surgir un terrible
adversaire, un ennemi qui pendant un siècle a paru l'avoir fait
oublier. La religion chrétienne paraissait ramenée à l'action
puissante et présentée sur la trame d'un joyeux optimisme.
Cette nouvelle manière de sentir reléguait le Dieu vivant dans

le lointain et subordonnait la religion à la morale. De nos jours,
du moins dans le sein des Eglises, les circonstances ont
redonné la victoire aux idées d'Augustin, sans qu'il soit possible
de décider à qui l'avenir appartiendra. En fait, dans le sein
des Eglises, la controverse paraît tranchée dans le sens
d'Augustin ; la pensée de la rédemption (par Dieu lui-même) dans

le sens de la nouvelle naissance domine tout : c'est l'idée
chrétienne par excellence.

Tout en faisant ces concessions, Harnack ne peut retenir
une observation qui fait réfléchir. Cette conception augustinienne

ne s'appuie pas sur des expressions positives de Jésus;
l'ancienne Eglise et l'Eglise grecque ne l'ont pas connue. Les

conséquences de l'augustinisme sont loin d'être rassurantes.
Un élément quiétiste est contenu en lui, ou du moins l'accompagne

sans qu'on s'en aperçoive.
Cette conception recèle un certain quelque chose qui

menace de paralyser les forces, de détendre le ressort de la
volonté, de substituer le sentiment à l'action. Est-il donc sans

danger de mettre une conscience générale de péché en lieu et

place d'inclinations mauvaises, claires et précises, de paroles
dures et d'actions déshonorantes? Est-il sans danger de se



LA FIN DES DOGMES? 249

confier en une grâce toujours agissante, alors qu'il s'agit d'être

parfait et saint comme Dieu Toutes les forces de l'âme sont-
elles largement déployées quand on vit constamment dans les

dispositions qui animent les Confessions La crainte et l'espérance

doivent-elles disparaître sans retour devant la foi et
l'amour?

Fallût-il résoudre tous ces problèmes dans le sens de

l'augustinisme, il resterait toujours un scrupule. Est-il convenable,

à toutes les phases de développement intérieur, de faire
abstraction des divers tempéraments humains pour présenter
cet idéal comme but à atteindre? Là, du moins, la réponse ne
saurait être douteuse. Ce qui, pour le fidèle avancé, riche en

expériences, sera le dernier terme qu'il aura atteint, deviendra
du raffinement pour l'homme qui est encore dans le cours du

développement. Or, une piété, une morale raffinées sont
toujours nuisibles : elles ne reposent, en effet, plus sur le devoir,
ni sur la conscience. Cette conception donne le change sur les

besoins et sur les moyens d'y donner satisfaction. Et, comme
elle a suffisamment d'énergie pour fasciner et pour être
comprise, à l'état de doctrine, même par un homme peu avancé ; et

comme une fois comprise elle ne saurait disparaître, une telle
conception peut devenir dangereuse pour la morale et pour la

piété. Car, au fait, qu'est-ce qui a finalement de la valeur sur
le terrain de la piété et de la morale? Ce qui communique des

forces pour le bien : tout le reste n'est que du brouillard
empoisonné.

On le voit, les critiques de Harnack vont au fond des choses.
Nous avouons ne pas avoir attendu la lecture de son chef-
d'œuvre pour les faire, ou mieux, afin de présenter notre
observation sous un jour moins avantageux, nous avouons, à

notre honte, pour peu qu'on y tienne, que les Confessions de

saint Augustin ne furent jamais notre livre de chevet. Nous
n'avons jamais compris l'admiration traditionnelle qu'elles
provoquent chez des personnes qui ne les ont pas comprises,
si tant est qu'elles les aient méditées. Sans être le moins du

monde pélagien, nous ne réussissons pas à retrouver en elles

l'écho de nos expériences personnelles, comme chez Pascal et



250 J.-F. ASTIÉ

chez Vinet. Harnack nous a aidé à nous rendre compte de

l'absence d'enthousiasme que nous avons toujours constatée

en nous à la lecture des Confessions. Au fond, — c'est là leur
fort et leur faible, — elles ne développent que les lieux
communs de notre piété courante, ordinaire, je ne dirai pas
vulgaire, mais recherchée, de haut goût et de haut ton. Or, cette

piété est-elle normale et saine? Comment le soutenir encore
en constatant la plus récente transformation de l'augustinisme
à l'usage des enfants, non pas précisément à la mamelle, mais

de ceux qui se trouvent entre l'époque de la dentition et l'âge
de discrétion En entendant des garçons et des fillettes chanter

à gorge déployée et sur les airs de Malbrought s'en va-t-en

guerre ou de Ah! vous dirai-je maman! leur perdition
éternelle, par suite de leur totale corruption, si Jésus-Christ n'était
venu les sauver, les laver dans son sang, on ne peut s'empêcher

de songer aux appels contrastants du Maître, qui, — ne
sachant découvrir sur le front des enfants aucune trace de la

tache originelle, — reprend ses disciples qui les éloignent en

leur disant: « Laissez venir à moi les petits enfants et ne les en

empêchez point, car le royaume des cieux est à eux et à ceux

qui leur ressemblent. » Quels soins les dogmaticiens et les

exégètes orthodoxes prennent d'établir que Jésus, en parlant
ainsi, ne s'est pas écarté de la plus stricte orthodoxie En
entendant cette dogmatique classique sortir des bouches
vermeilles de ces jeunes augustiniens, espiègles, d'ailleurs, et

bruyants, aux joues roses et n'engendrant nullement la mélancolie,

on se demande avec anxiété combien de ces fruits
précieux parviendront à maturité? La piété raffinée, artificielle,
apprise par cœur est le plus infaillible moyen d'empêcher la

piété réelle et personnelle de naître. Ces petits amours de

piétistes bien dressés qui font l'ornement et l'espérance
d'Israël, dans ces réunions de réveil ou de consécration, risquent
bien, quand les jeux de l'enfance auront pris fin, d'entonner
des chants moins châtiés et moins orthodoxes. Toute cette

piété disparaîtra avec l'enfance, justement parce que des
docteurs graves en auront fait des amusements d'enfants, de

l'enfantillage. Et l'Evangile tout entier risquera de ne plus avoir



LA FIN DES DOGMES? 251

de prise, de passer pour un jeu, pour un langage qu'on reproduit

traditionnellement d'âge en âge, et au moyen duquel on

est censé obtenir le salut, en répétant ce qui chez Augustin
était une poignante vérité, cruellement expérimentée; tandis

que, chez les enfants de six à huit ans, il ne peut être question
de se frapper la poitrine à propos d'un état de péché dont on

n'a pas même le moindre soupçon. Ah qui nous débarrassera
de l'augustinisme trop précoce qui engendre le puritanisme
en éducation Il nous fait toujours penser à ce vicaire, sorti
de la charrue, grossier et ignare, qui n'ayant vu le monde qu'à
travers les grilles du grand et du petit séminaire, se croit
obligé, pour être fidèle à sa mission, de débiter à do jeunes
pénitents ou pénitentes tout ce long chapelet des questions
médiocrement congrues dans l'ordre où les indique un
volume — rien moins que chaste, et qu'il a fallu écrire en

latin, — le manuel du confesseur, approuvé par monseigneur
l'évêque du diocèse. En face de ces abus criants, auxquels
nous prêtons tous plus ou moins la main, je ne puis assez me

réjouir d'avoir appris à lire à une époque où le piétisme
anglais n'avait pas pénétré, avec le thé, dans les derniers recoins
de nos provinces Mon premier livre de lecture fut la Morale
en action, ouvrage oublié, que nos autorités théologiques du

jour ne manqueraient pas de répudier comme un écrit péla-
gien, pour ne pas dire païen. Sans doute l'expérience de la vie
ne m'a que trop appris que le Alce n'est pas puni, ni la vertu
récompensée. Et cependant avec quelle émotion, en parcourant

une vieille bibliothèque, n'ai-je pas retrouvé les traces
des larmes que me fit verser ce livre, non pas sur mes péchés,
mais sur les malheurs et les infortunes de tel héros ou de telle
héroïne! Je défie aucun de nos augustiniens en jaquette d'en
avoir versé de plus chaudes, de plus abondantes sur leurs
péchés, qu'ils déplorent dans leurs gais refrains. Cette morale
relâchée, si vous voulez, mais profondément humaine, trouve
beaucoup plus le chemin du cœur que ces psaumes de la

penitence mis dans la bouche d'enfants qui heureusement ne

connaissent guère le mal que comme peccadille. Il m'est arrivé
plus d'une fois de me demander ce que je serais devenu au



252 J.-F. ASTIÉ

plus fort des crises qu'il a fallu traverser, si, au lieu de m'abor-
der sous la vieille forme de la piété huguenote, fort peu
dogmatique, nullement renfrognée, ni formaliste, me laissant au

contraire pleine et entière liberté, la religion m'avait été

imposée sous la robe étriquée du piétisme dogmatisant, faisant

appel aux miracles, aux prophéties, le tout garanti par une
inspiration plénière infaillible

Mais que faire? dira-t-on sans doute. Faut-il se laisser bercer

par un doux optimisme qui laissera sommeiller le sentiment

du péché? Ne convient-il pas d'instruire le jeune enfant
dès l'entrée de sa voie Oui, sans doute, mais il convient de

faire tout cela avec mesure, en homme de bon sens. Dresser
les enfants aux raffinements d'une piété qui n'est pas de leur
âge, leur faire réciter, chanter des expériences qu'ils ne peuvent

avoir faites, ruine aussi sûrement leur conscience

religieuse que les sucreries de tout genre et les bonbons abîment
leur estomac.

En tout ceci nous ne nous sommes pas écarté un instant de

M. Harnack. Il a, en effet, prononcé le mot de la situation
quand il a écrit : « Tout mûrement considéré, il se pourrait
bien qu'en matière religieuse il n'y eût pas d'impression seule

bonne, aucune théorie seule autorisée des facteurs concourant
au développement religieux. De même que l'homme a besoin
de dormir et de veiller, de même aussi, pour maintenir sa vie
morale et religieuse en état de santé, il convient que le sentiment

de sa force, de sa liberté, alterne avec celui de son
esclavage et de son impuissance ; on peut osciller entre le sentiment

de sa complète responsabilité morale et la certitude d'être
un enfant de Dieu reçu en grâce. Ou bien y aurait-il moyen de

concevoir les impressions et la façon de penser d'Augustin de

manière à permettre de présenter la foi comme le plus puissant
levier de la vie morale? Les objections contre sa manière de

concevoir la piété tiendraient-elles à ce qu'il n'a peut-être pas

développé sa pensée dans toute sa force et toute sa pureté1 »

' Il est intéressant de remarquer que, en dépit de toutes les lacunes
de la dogmatique d'Augustin, le souffle de piété individuelle qui aurait
dû en animer toutes les parties n'abdique jamais complètement. On en



LA FIN DES DOGMES 253

Quoi qu'il en soit, il est impossible de fermer les yeux
devant les réalités qui nous étreignent : désarçonné quant aux
doctrines objectives, héritées des Grecs, le dogmatisme tradi-

jugera par le passage suivant qui, bien loin de contredire la thèse de

Harnack la confirme, en montrant qu'il y avait bien deux hommes chez

l'évêque d'Hippone, le théologien et l'homme pieux qui n'avaient pas
abouti a se fondre en un seul. C'était peut-être une épave de son
manichéisme. Voici la requête qu'il adresse à Dieu pour en obtenir des

lumières sur le mystère de la création : « Au nom de ce Verbe par qui vous
avez fait toutes choses,... je vous conjure, par Celui qui siège à votre
droite... et en qui sont cachés tous les trésors de la science et de la
sagesse ; c'est lui-même que je cherche dans vos livres. Moïse a parlé de

lui; car c'est lui-même qui le dit : c'est donc la vérité qui le dit. Faites-
moi écouter et comprendre comment il a fait dans le principe le ciel et
la terre. Voilà ce qu'a écrit Moïse ; il a écrit cette parole et il est disparu :

il a passé de cette terre auprès de vous, et il n'est plus maintenant en ma
présence, car, s'il y était, je le retiendrais, je l'interrogerais, je le conjurerais

en votre nom de m'expliquer ces paroles, et je prêterais une oreille
attentive aux paroles qui s'échapperaient de sa bouche. S'il me répondait

en langue hébraïque, ce serait en vain que sa voix frapperait mes

sens, elle ne parviendrait pas jusqu'à ma pensée. Si, au contraire, il parlait

latin, je le comprendrais. Mais comment sawais-je s'il dit vrai? Si

même je le savais, serait-ce de lui que je l'apprendrais Non, mais au-
dedans de moi-même, dans le sanctuaire de ma pensée, la vérité, qui
n'est ni hébraïque, ni grecque, ni latine, ni barbare, la vérité me le dirait,
sans avoir besoin d'organes et sans faire entendre aucun bruit ; elle me
dirait : Il dit vrai. Et aussitôt, plein d'espérance, je dirais k cet homme

votre serviteur : Vous dites vrai. Mais puisque je ne peux pas l'interroger,

c'est vous, ô vérité! qui l'inspiriez quand il disait vrai, c'est vous,
mon Dieu, que j'implore ; pardonnez à mes péchés, comme vous avez
donné à votre serviteur le don de dire ces choses, accordez-moi de les

comprendre. »

Ce curieux passage nous permet de jeter un coup d'œil furtif jusque
sur la dernière assise de la conscience religieuse de saint Augustin. Ne

voit-on pas le scepticisme ressortir comme une tache d'huile Ni l'Ecriture,

ni l'Eglise ne sauraient lui communiquer la certitude dont il a
besoin. Il doit la recevoir non de Moïse, mais de la vérité même, « la vérité
me le dirait sans avoir besoin d'organes ; » et cette voix de la conscience

donnerait sa sanction à la déclaration de Moïse, sans faire entendre
aucune voix, « elle me dirait : 11 dit vrai. » Faute de Moïse, il s'adresse à
Dieu. « C'est vous, ô vérité qui l'inspiriez quand il disait vrai, c'est vous,
mon Dieu, que j'implore. » L'élément individualiste pratique et personnel

persiste donc chez Augustin. En dépit de sa théorie des sacrements



254 J.-F. ASTIÉ

tionnel reçoit également un accroc sur le terrain de la simple
piété et de la subjectivité; l'héritage, si précieux d'ailleurs
qu'Augustin nous a légué, pour rester encore fécond, ne saurait
être accepté que sous bénéfice d'inventaire. Un vent nouveau
ne soufflera-t-il pas dans nos auditoires où tout sent trop l'artificiel,

le conventionnel, exactement comme dans un couvent
Pour peu qu'on soit habitué à analyser ce qu'on entend, il est

impossible de ne pas être frappé des perpétuelles redites de

nos prières, de nos prédications. C'est exactement la même

monotonie que dans les Confessions de saint Augustin dont on

se borne trop à donner la paraphrase. Deux ou trois sentiments

principaux font tous les frais de nos discours : le péché,
l'incapacité de l'homme à s'en délivrer, la toute puissance de la

grâce divine. Et l'on va ainsi durant des années, durant la vie

entière, piétinant sans cesse sur place, au cliquetis des mêmes

clichés, sans la conscience d'avoir fait le moindre pas en avant.
Le sentiment du péché, qui fait presque entièrement défaut
dans la piété de l'Orient, étouffe un peu trop celle de l'Occident,

comme un cauchemar perpétuel dont il n'est guère
possible de se débarrasser. Il n'y a ni progrès effectif, ni phases
diverses dans la vie chrétienne; les rayons de soleil sont rares,

et de l'Eglise, quand il rentre en lui-même, il affirme ne pouvoir percevoir

la vérité que par un contact pratique, personnel avec la vérité même:
< Au-dedans de moi-même, dans le sanctuaire de ma pensée. » La religion
n'est pas une affaire objective s'imposant du dehors; il faut la saisir par
toutes les forces vives de son âme; on no saurait nous l'appliquer du
dehors par les divers procédés de la méthode d'autorité. Il n'est pas sans

quelque intérêt de voir le père du sacramentalisme, ce saint Augustin,
qui a mis Rome sur la voie du matérialisme religieux, auquel elle a abouti
en plein de nos jours, maintenir les droits fondamentaux de l'expérience
personnelle, au moment même où il devient infidèle a son principe. La
certitude est donc un fait individuel et moral- Il n'y a qu'un remède au
scepticisme '¦ obéir à la voix de la conscience nous conduisant à la vérité-

En dehors de cette méthode, on s'engage dans des discussions sans fin,
qui n'ont pour unique résultat que de perpétuer inutilement les querelles.
Bien qu'il ne l'ait pas laissé déployer toutes les conséquences logiques
qu'il renfermait, Augustin est cependant resté fidèle au principe
fondamental qui a été le centre de sa vie, sinon de sa pensée : Mihi adhaerere
Deo bonum est.



LA FIN DES DOGMES 255

les accents de sainte joie font défaut ; nous sommes tristes,
abattus, contristés; pour tracer le tableau, il n'y a guère sur
la palette qu'une unique couleur grisaille, toujours la même.
Par peur de la propre justice, au terme de la carrière, le fidèle
le plus avancé croit devoir avouer le sentiment du péché avec
la même intensité que le lendemain même de sa conversion.
« Je ne sais quelle âme insipide et quelle vie factice, dit Vinet,
menacent incessamment de prendre la place de notre âme et
de notre vie. Je ne sais quelle force magique nous fait recueillir

comme la naïve inspiration de notre conscience, et défendre
avec la chaleur de la conviction des systèmes et des formules
qui sont nés hors de nous, du conflit des idées et du cours des

événements. On observe, on imite, on répète et l'on croit
expérimenter. »

Il faut ici rendre hautement justice aux darbystes. On trouve
chez eux comme une perle au milieu de bien d'autres choses.
Ils semblent parfois avoir voulu réagir contre la piété trop
monacale d'Augustin, en insistant sur les privilèges des fidèles

déjà assis avec Christ dans les lieux célestes, en célébrant par
anticipation les joies du triomphe déjà assuré. Je suis heureux
de le proclamer : un éclair incontestable de lumière authentique

a traversé cet amas d'idées archaïques de la chambre
haute, où s'étale avec complaisance un prophétisme raisonneur,

j'ai presque dit un enthousiasme à froid, médiocrement
charitable. Malheureusement tout cela est encore mal équilibré

; le balancier a cessé d'osciller pour se fixer dans une seule

direction. Le darbysme ergotant en dépit des faits n'est qu'une
plante parasite, entretenue par la logique et les espérances
eschatologiques juives, croissant sur l'arbre antique de

l'augustinisme traditionnel. Vinet semble avoir fort bien senti le

caractère désespérément monotone de notre piété, quand il a

écrit ces mots qui ont un accent incontestable de reproche :

« Une des plus funestes illusions, en même temps qu'une des

plus mélancoliques, serait de remplacer la continuité du progrès

par la perpétuité des regrets, et de croire qu'il suffit, si

l'on n'avance pas, de dire tous les jours à Dieu avec une douleur

qui, prenez-y garde, s'affaiblit tous les jours : Mon Dieu,



256 J.-F. ASTIÉ

je le confesse, je suis le même aujourd'hui qu'hier, et je serai

demain le même qu'aujourd'hui. N'est-ce pas à cette douleur

que se réduit aujourd'hui le christianisme de beaucoup de

personnes »

L'augustinisme ne saurait donc être accepté sans réserve. Il
est intéressant de voir M. Harnack, qui certes a placé la piété
de l'évêque d'Hippone assez haut, proclamer, avec une égale

impartialité, qu'elle n'a pourtant pas atteint ces hauteurs
sereines où toute opposition disparaît, où tous les brouillards se

dissipent, pour laisser la vérité briller seule de son pur et
éternel éclat. La direction qu'Augustin a imprimée à la piété
occidentale n'a donc pas été à tous égards bénie. Il a fait sentir
aux fidèles que la rédemption ne doit pas être conçue comme
une intervention unique, ayant lieu une fois pour toutes dans

la vie de l'homme (par le baptême), mais comme un élément
dans lequel l'âme vit et respire, et que partant la grâce du

baptême déploie toujours sa force. Mais voici ce qui arrive.
Les particularités individuelles sont en dehors, au dessus de

la sphère de la vérité et de l'erreur : elles ne rentrent pas
dans la catégorie du vrai ni du faux ; vues du dehors, elles

peuvent être fausses, tout en étant vraies, considérées du
dedans. Les particularités peuvent ainsi être nuisibles comme
influences, car, lorsqu'elles viennent introduire un élément

nouveau dans une masse, il faut se demander quel sera le
résultat du mélange. Ne pourra-t-il pas produire un état maladif?

Une chose demeure incontestable : Augustin a donné au

sentiment religieux antérieur un correctif, comme on ne peut
en imaginer de plus important et dont les bénédictions ne
sauraient être contestées, qu'on accepte ou non sa reformation
sans réserve.

Et pourtant, hâtons-nous d'ajouter : Augustin ne pensait, en

aucune manière, à corriger la tradition ecclésiastique Et, s'il l'a
fait cependant d'une façon si effective, c'est dans le sentiment
de pénétrer toujours plus avant dans la foi de l'Eglise. Conduit

par le scepticisme à l'Eglise catholique, Augustin regardait
celle-ci comme le roc ferme sur lequel sa foi était assise. De

sorte que nous nous trouvons en face d'un curieux problème :



LA FIN DES DOGMES 257

Comment la piété la plus vivante peut-elle reposer sur deux
bases : l'expérience interne et la justification tout extérieure?
Il faut dire plus encore : c'est Augustin, le premier, qui a fait
de l'autorité de l'Eglise une puissance religieuse. Il a effectué,
dans le sein de la conscience chrétienne, l'étrange mélange du
sentiment du péché et de la grâce de Dieu d'une part et de

l'autorité extérieure de l'Eglise de l'autre. Il ne faut pas, pour
se rendre compte de son influence sur l'Eglise, en général, et

sur l'histoire des dogmes, en particulier, tenir seulement compte
de ses doctrines du péché et de la grâce : il a accepté, en outre,
des éléments traditionnels qu'il a transformés à sa façon. C'est
ainsi qu'il est arrivé à donner à ses contemporains pleine et

entière conscience de ce qu'ils sentaient. Remaniant tout du

point de vue de la doctrine du péché et de la grâce, il a

puissamment agi sur la dogmatique, en lui imprimant cette forme

qui lui a permis de s'emparer du cœur, sans provoquer de

révolution, sans rupture violente avec la tradition.
Deux principes ont conduit Augustin à faire de l'autorité de

l'Eglise une grande puissance religieuse. Dans ses luttes avec
lui-même, il s'était convaincu de la corruption de la nature
humaine ; son manichéisme avait complètement ébranlé sa foi
en la vérité du christianisme. Depuis, il n'a jamais reconquis
la conviction que la religion chrétienne soit rationnelle ; il n'a
jamais pu admettre que tout ce qui se trouve dans les deux
Testaments soit sans aucune contradiction et parfaitement
démontrable. Que lui restait-il à faire Il n'avait plus qu'à se

jeter dans les bras de l'Eglise, bien convaincu qu'il lui fallait
son autorité pour ne pas devenir la proie du scepticisme ou du

nihilisme. L'Eglise lui garantit la vérité de la foi, quand
l'individu ne peut la trouver. En s'exprimant ainsi, Augustin affiche

son scepticisme comme penseur, tout en montrant, comme
homme, son amour de la vérité. Renonçant à justifier sa foi

par des sophismes, il déclare, qu'en bien des cas, il ne croit
que sur l'autorité de l'Eglise ; il ne croit même en l'Evangile
qu'à cause de l'autorité de l'Eglise. Et voilà l'Eglise ainsi revêtue

par Augustin de la grande autorité qu'elle a conservée
jusqu'à présent! L'Eglise prendra dès lors sur elle une grande

THÉOL. ET PHIL. 1891. 17



258 J.-F. ASTIÉ

partie de la responsabilité qui jusque-là avait pesé sur les

épaules de l'individu. L'Eglise devient désormais un collaborateur

indispensable dans chaque acte de foi. Les actes de foi

deviennent en même temps des actes d'obéissance. Le secret
de tout le monde est désormais trahi : l'individu renonce en

partie à la foi individuelle pour y substituer l'obéissance. La

doctrine de l'Ecriture et de l'Eglise obtiennent une autre
signification ; Augustin devient ainsi le père de ce qu'on a

appelé la foi implicite, fides implicita. Au simple fidèle, il adjoint
l'Eglise ; il croit avec elle; elle croit pour lui, en tenant lieu et

place, en bien des cas, d'un élément psychologique de la foi,
savoir de la conviction intérieure. En agissant ainsi, Augustin
a puissamment déchargé la foi individuelle, en la lançant dans

un domaine où elle se mouvra à l'aise, mais il a semé en même

temps les germes de toutes les fâcheuses conséquences résultant

de la foi d'autorité.
Après avoir établi l'autorité de l'Eglise comme indispensable,

Augustin substitue aux rapports personnels du fidèle avec
Dieu l'intermédiaire d'une grâce sacramentelle. Dans le milieu
d'Augustin, on était traditionnellement habitué à entrer en

rapport avec Dieu par des lois et des moyens do grâce. Augustin

se conforme à l'usage. Il ne sait pas faire entrer dans sa

dogmatique l'idée vivante et vraie que Dieu lui-même, tel qu'il
nous est apparu en Christ, est le souverain bien de l'âme. Il a

laissé subsister les vieux clichés en vertu desquels Dieu vient
au secours des hommes, comme un bon juge, au moyen d'actes
de miséricorde, ou comme un médecin, au moyen de médicaments.

Dieu agit toujours à ses yeux pat des moyens de grâce
mystérieux et tout-puissants. La grâce demeure toujours pour
lui quelque chose d'objectif, de matériel. Dans ses controverses

contre les donatistes et les pélagiens, il formule
complètement cette doctrine, en la mettant en rapport avec celle
de l'Eglise et des sacrements. Son époque pouvait comprendre,
non sans peine, il est vrai, ce qu'il disait sur la grâce comme
communication sacramentelle et ecclésiastique. Elle rabaissait
la conception d'Augustin à son propre niveau, a elle. L'élément

de magie qui s'attachait à cette conception, la fermeté



LA FIN DES DOGMES 25

extérieure, l'élément palpable, tangible, qui fut accusé dans
cette notion de la grâce sacramentelle; la facilité qu'elle offrait
d'ouvrir un compte par doit et avoir à propos du péché et de
la grâce, tous ces éléments-là furent reçus avec avidité par les
contemporains d'Augustin. C'est donc par sa faute que le Dieu
vivant et la personne de Jésus-Christ ont été refoulés à l'ar-
rière-plan dans la conscience de l'Eglise qu'il a formée. Le
fidèle s'inquiète de l'héritage, du legs laissé par Christ, de son
mérite, mais non de Christ lui-même. Le bon Dieu est infusé
dans l'âme par parcelles. Mais Augustin ne s'est pas le moins
du monde douté que la dogmatique demeure incomplète, qu'elle
devient un obstacle pour la religion aussi longtemps que ne
règne pas en souverain le grand principe : Inquietum est cor
nostrum, donec requiescat in te.

Dans la théorie dogmatique d'Augustin, on ne trouve pas
d'échos bien francs du grand ébranlement qu'il avait lui-même
ressenti, de la grande crise qu'il avait traversée alors qu'il
s'agissait de savoir s'il trouverait Dieu comme son Dieu. En

mettant le vin nouveau dans les vieux vaisseaux, il a eu le

tort de contribuer puissamment à formuler cette doctrine de

la grâce, qui est peut-être ce qu'il y a de plus révoltant dans
la dogmatique catholique : Corruptio optimi pessima. Le
protestantisme lui-même, malgré ses prétentions, est loin d'être
indemne de ce crime. Au moyen de la grâce et du sacrement,
on court le danger de jeter un voile sur le Christ personnel ;

d'élever, justement au moyen de la grâce, une haie entre soi
et le Dieu vivant, d'établir un compte courant à propos des

matières les plus saintes et les plus libres et de lancer l'âme
dans l'indifférence ou dans le désespoir.

Dans le système d'Augustin, il règne aussi de l'incertitude
sur l'essence de la foi et du pardon des péchés. Ce père parle
moins de la foi que de l'amour. Il enseigne une sanctification
graduelle et progressive dont les degrés sont marqués par la

foi, l'amour, les mérites ; il subordonne l'élément religieux à

l'élément moral ; sa piété n'est pas encore assez simple.
Enfin Augustin n'est pas au clair sur l'importance de la vie

actuelle. Il va sans dire qu'il a une conception pessimiste de



260 J.-F. ASTIÉ

l'existence présente ; il ne partage pas l'illusion de quelques

protestants contemporains qui s'imaginent qu'on peut faire du

christianisme une religion exclusivement terrestre. Mais en

général l'importance de la vie actuelle lui échappe. Il professe
les anciennes idées eschatologiques ; de sorte qu'il se trouve
avoir préparé les voies pour l'avènement du monachisme.

Il

Telle fut la piété d'Augustin. Autour du grand fait de sa

conversion, qui l'avait fait passer de l'esclavage à la liberté en

Dieu, viennent se grouper toutes les diverses expériences
religieuses et les réflexions morales de l'ancien monde : tout est

mis à contribution : les Psaumes et saint Paul, Platon et les

néoplatoniciens, les moralistes, Tertullien et Ambroise.
Seulement l'évêque d'Hippone ne réussit pas à faire passer dans

ses théories les impressions psychologiques personnelles dans

lesquelles il se trouvait. En d'autres termes, sans s'en douter,
il dut compter avec les idées vulgaires qui avaient cours
autour de lui. C'est, hélas à cela que sont réduits tous les hommes

supérieurs; sous peine de ne pas agir sur leurs contemporains,

desquels ils se trouveraient trop éloignés, ils doivent

payer tribut aux erreurs du temps. Aussi est-ce moins pour
leurs qualités, qui ne sont pas appréciées, que pour les concessions

qui leur sont arrachées et que le public estime d'accord

avec ses propres idées traditionnelles, qu'ils réussissent à agir
sur les contemporains. Ce fut là le sort d'Augustin plus que
d'aucun autre. Voilà pourquoi il est devenu le théologien par
excellence de l'Eglise catholique qui le révère de fort loin,
plus pour ses défauts que pour ses qualités, se réservant à

l'occasion, tout en demeurant plus ou moins fidèle à la lettre,
de persécuter les disciples selon l'esprit. A tous égards, l'œuvre
a tourné exactement en sens contraire des intentions expresses
de l'homme foncièrement chrétien qui l'entreprit. C'est en

vain qu'on chercherait dans le sacramentalisme romain, qui a

abouti au matérialisme, au fétichisme, les moindres restes de

cette piété individuelle vivante et personnelle qui ne pouvait



LA FIN DES DOGMES 261

trouver son bonheur qu'en Dieu, saisi par le cœur et la
conscience, indépendamment de tout intermédiaire d'aucun

genre.
Il suffira d'avoir signalé le grand rôle historique d'Augustin.

Il ne peut être question de résumer ici ses luttes avec les do-
natistes et avec les pélagiens que Harnack expose largement.
Nous regrettons surtout de ne pouvoir donner la critique qu'il
fait des doctrines du péché, de la prédestination. Il démontre

que l'évêque d'Hippone a toujours conservé dans sa conception

un certain levain de dualisme et de manichéisme.
Du reste, c'est en vain qu'on chercherait une unité dogmatique

dans ces fragments divers que ce père de l'Eglise a

empruntés de toutes parts. Augustin n'a pas de système. Tout est

pour lui sur le même plan ; il n'y a ni organisme, ni
perspective ; voilà pourquoi on trouve chez ce père tant
d'antinomies, d'antithèses, disons le mot, de contradictions. Toutefois

ce qui importe ce n'est pas ce qu'un homme sait et dit,
mais ce qu'il aime; Augustin aima Dieu, son Eglise, il fut
vrai. Telle est l'attitude qu'il prend dans tous ses écrits. Qu'il
parle comme néoplatonicien, comme ci-devant manichéen,
comme paulinien, comme évêque catholique ou comme bibli-
ciste, c'est toujours là le souffle qui l'inspire. Ce souffle

communique à tous ses travaux une unité qui se sent clairement,
bien qu'elle ne puisse être prouvée dans les doctrines. Cela

explique pourquoi les tendances les plus diverses qui se sont
réclamées de lui ou qui ont appris de lui ont toujours réussi à

retrouver l'homme complet qui leur a communiqué sa force.
Il ne serait pas devenu le docteur de l'avenir s'il n'avait posé
devant lui, comme personnalité chrétienne, imprimé son
cachet, communiqué de la force et du poids à une parole
quelconque, quelle qu'en soit la tendance. Comme prédicateur de

la foi, de l'amour, de l'ordre de la grâce, il a jusqu'à aujourd'hui

dominé la piété catholique ; par le ton fondamental de sa

piété : Mihi adhaerere deo bonum est, ainsi que par sa distinction

entre la loi et l'Evangile, la lettre et l'esprit, et par son
assertion que Dieu produit en nous la foi et la bonne volonté,
il a provoqué la réformation évangélique du seizième siècle ;



262 J.-F. ASTIÉ

par sa doctrine de l'autorité de l'Eglise et de ses moyens de

grâce, il a constitué le catholicisme romain ; il a même créé

l'institution hiérarchique sacramentelle; par son biblicisme, il
a réveillé les réformateurs avant la réforme et préparé la critique

de toutes les traditions ecclésiastiques extérieures ; par sa

vigueur de spéculation, la pénétration de son entendement, la

finesse de son observation et de son expérience, il n'a pas
seulement provoqué, mais créé la scholastique ave; toutes ses

tendances, sans en excepter le nominalisme, et par conséquent
aussi la théorie moderne de la connaissance et la psychologie;
par son néoplatonisme et son enthousiasme prédestinatien, il
a provoqué la mystique, ainsi que l'opposition anticléricale du

moyen âge ; par sa conception de l'Eglise et de l'idéal du
bonheur, il a fortifié le sentiment catholique vulgaire, le
monachisme; il l'a intronisé dans l'Eglise, il l'a par cela même
réveillé et rendu capable de vaincre et de dominer le monde
hostile à l'Eglise ; enfin par sa capacité unique de mettre au

dehors toutes les richesses de son esprit, et d'imprimer à chaque

mot un cachet individuel, il a concouru, pour sa part, à

l'avènement de la renaissance et de l'esprit moderne.
On voit le secret de la puissance d'Augustin. Il a fait subir

une modification radicale à l'ancienne conception dogmatique

du christianisme dogmatique. Il a reconnu que le

christianisme est tout autre chose que ce qu'on appelle ordinairement

doctrine. La loi est doctrine ; l'Evangile est force. La loi
éclaire, l'Evangile procure la paix. Voilà ce qu'Augustin a

clairement reconnu, et, en le proclamant, il a introduit la

religion dans la sphère de l'expérience vivante, intime, en
l'arrachant au monde de la science et de la logique. Sans doute il
a fait descendre sa nouvelle connaissance au niveau des
anciennes idées. Comment ne l'aurait-il pas fait, puisqu'il était
un chrétien catholique1' Mais le fait qu'il s'est rattaché au

passé, — condition imposée à tout réformateur qui veut exercer

de l'influence, — ne doit pas empêcher de signaler en lui
ce qu'il y a d'original. A l'appui de son dire, Harnack cite
quelques beaux passages d'Augustin établissant clairement
qu'il a sorti la religion du domaine de ce qu'on appelle ensei-



LA FIN DES DOGMES 263

gnement de doctrine pour la transporter sur le domaine de la
vie pratique1. (P. 126.) De même qu'on a dit de Socrate qu'il a

fait descendre la philosophie du ciel sur la terre, remarque
ailleurs Harnack, ainsi peut-on affirmer qu'Augustin a fait
descendre la dogmatique, du ciel sur la terre. Il a détourné
l'attention des spéculations sur l'infini et le fini, sur Dieu, le

1 Sohl. I. 5 : « Je n'ai rien d'autre qu'une volonté ; je ne sais rien
d'autre que la convenance de mépriser ce qui est éphémère et périssable
et d'aspirer à ce qui est éternel et certain.... Si c'est par la foi que te
trouvent ceux qui cherchent auprès de toi leur refuge, donne-leur la foi ;

si c'est par la vertu qu'ils te trouvent, donne-leur la vertu ; 3Ì c'est par la
science, la science. Augmente-moi la foi, augmente-moi l'espérance,
augmente-moi la charité. »

De l'Esprit et de la Lettre, 5 : « Or, nous disons que la volonté de

l'homme reçoit, pour pratiquer la justice, des secours d'en haut, consistant

non seulement en ce que l'homme a été, par création, doué d'un libre
arbitre de volonté et a ensuite reçu instruction sur la manière dont il
doit vivre ; mais, de plus, en ce qu'il reçoit, directement d'en haut, un
esprit saint qui inspire à son âme le goût dominant et l'amour de cet

immuable et souverain bien qui n'est autre que Dieu, dont il jouit, ainsi déjà
maintenant qu'il marche encore par la foi et non par la vue, afin que, ayant
la comme des arrhes du don gratuit d'en haut, il s'attache vivement au
Créateur, brûle d'arriver à jouir, lui aussi, de sa vraie lumière et sente

que ce qui fait le bonheur de son existence lui vient de Celui à qui il doit
l'existence même. Aussi longtemps, en effet, que demeure cachée à nos

yeux la voie de la vérité, le libre arbitre ne peut nous servir à quoi que
ce soit qu'à pécher. Et, en fussions-nous venus a ne plus ignorer quel
bien nous avons à faire, à quel but nous avons à tendre, ce bien, ce but, a
moins d'y prendre plaisir par amour, on ne le réalise pas, on n'en entreprend

pas même la réalisation, on n'en vit pas comme il faut. Et c'est

pour nous le faire aimer que l'amour de Dieu est répandu dans nos cœurs,

par l'effet, non d'un libre arbitre ayant en nous sa source, mais d'un saint
esprit qui noua est donné. »

L. c. 22 : « Ce que la loi des œuvres commande en menaçant, la loi de

la foi l'obtient en y faisant croire. Voila précisément cette sagesse, nommée

piété, adoratrice du Père des lumières, source de toute grâce excellente

et de tout don parfait... Par la loi des œuvres, Dieu dit : Fais ce

que je commande. Par la loi de la foi, on dit à Dieu : Donne-moi de faire
ce que tu commandes.... Ce n'est pas l'esprit mondain que nous avons

reçu, dit cet apôtre, le plus constant prédicateur de la grâce, c'est un
esprit qui procède de Dieu que nous avons reçu, afin que nous sachions

quels dons Dieu nous a faits. Et l'esprit du monde, qu'est-il d'autre



264 J.-F. ASTIÉ

Logos, la créature, le mortel et l'immortel, pour la concentrer
sur les problèmes du bien moral, de la liberté et de la félicité.
Le bien fut, à ses yeux, l'angle sous lequel il considéra les

biens divers : le bien moral et le salut ne sont plus en

correspondance, mais ils se couvrent et coïncident : Ipsa virtus et

prœmium virtutis. « Le catholicisme vulgaire dans sa théologie
avait deux centres : la force transformatrice de la rédemption
et la recherche libre de la volonté. Des deux pôles, Augustin
n'a fait qu'un centre ; il a transformé l'ellipse en cercle :

Dieu, dont la grâce affranchit la liberté et rend capable de

faire le bien. » Voilà ce qui constitue l'importance religieuse
d'Augustin dans l'histoire de la religion chrétienne. Mais il
n'a pas permis à l'élément nouveau de se déployer d'une
façon conséquente ; une portion de l'ancien édifice a subsisté
dans le nouveau ; dans la nouvelle cathédrale qu'il a élevée,
l'ancien édifice a formé en quelque sorte le Saint des saints,
dans lequel on ne pénètre que rarement.

Cette dernière image explique assez bien ce que devinrent
les anciens dogmes de l'Eglise grecque, après la réforme
d'Augustin. Faute d'être l'expression de la piété de l'époque, ils

passent à l'arrière-plan ; ils deviennent raidcs et froids, de

sorte qu'ils n'auront bientôt plus en leur faveur que le droit
historique que la tradition leur confère. En revanche, les

dogmes nouveaux, les doctrines du péché et de la grâce, dont
la piété se nourrissait, n'obtinrent pas le prestige des anciens,
faute d'avoir été formulés avec rigueur. De sorte que, grâce à

Augustin, il ne fut pas possible de fixer ni l'étendue, ni
l'importance de la doctrine ecclésiastique dans le cours de l'histoire

des dogmes. D'une part, elle fut ramenée à l'Evangile
lui-même; d'autre part elle se distingua d'une façon beaucoup
moins précise que jadis de la théologie, parce que les pensées

qu'un esprit d'orgueil. Or, c'est précisément par cet esprit-là que sont
séduits ceux qui, ignorant lajustice de Dieu et voulant établir la leur

propre, restent insoumis à celle de Dieu. Aussi tiens-je pour enfant de

Dieu, bien plutôt un homme qui sait au moins de qui il peut attendre ce

qu'il n'a pas encore, que celui qui s'attribue ce qu'il n'a pas. Nous
concluons que l'homme est justifié non par la lettre, mais par l'esprit, non

par un mérite d'œuvres, mais par une grâce toute gratuite. »



LA FIN DES DOGMES 265

nouvelles n'étaient pas clairement formulées. Autour de l'ancien

dogme, qui conservait toujours sa valeur comme tradition,

froide et roide, il se forma tout un cercle d'enseignements

vagues, dont se nourrissaient les pensées les plus
importantes de la foi, que nul ne pouvait ni contempler dans son

ensemble, ni systématiser. Telle est la position du dogme au

moyen âge. A côté de la pétrification commence le procès de

la réfutation, de la désagrégation intime.
Voici donc la position historique d'Augustin. Au milieu des

orages de l'émigration des peuples, immédiatement avant
l'heure où la barbarie va tout recouvrir de son flot montant,
Dieu l'a donné à son Eglise comme un homme jugeant
spirituellement des choses spirituelles et devant apprendre à la

chrétienté ce qu'est la piété. Autant que nous pouvons en

juger, les jeunes nations germano-romaines auraient été

complètement impuissantes à s'assimiler le christianisme, qui leur
était présenté comme loi et culte, sous des formes arrêtées.
Pour qu'ils pussent pénétrer de l'écorce au noyau, il fallait
qu'Augustin fût transmis aux barbares comme le commentateur,

le vivant interprète de ce christianisme ecclésiastique.
Le courage de réformer l'Eglise, la force de se réformer eux-
mêmes, tout cela les peuples modernes l'ont puisé dans saint

Augustin, ou mieux dans l'Evangile auquel Augustin les a

ramenés.

Au fond, toutes les luttes du moyen âge, — dont nous ne
résumerons pas l'histoire, — ont lieu à propos de l'augustinisme,

c'est-à-dire de ce qu'il y a d'original et de chrétien chez

Augustin et de l'élément traditionnel qu'il avait emprunté aux
Grecs. D'un côté, Augustin avait fortifié le dogme traditionnel,
c'est-à-dire qu'il l'avait présenté comme faisant autorité et
constituant le bien le plus précieux de l'Eglise. Mais, d'un autre
côté, il l'avait fort étendu et transformé. Ce dogme qui, pour
sa conception et sa construction, est une œuvre de l'esprit
grec sur le terrain de l'Evangile (comme nous l'avons montré),
a persisté. Quand on parlait de dogme, on entendait cette
connaissance surnaturelle révélée de Dieu, déposée dans des
doctrines immuables pour régler la vie entière des chrétiens. Mais



266 J.-F. ASTIÉ

dans cette connaissance surnaturelle sont admirablement
entrelacés, par Augustin, les principes résultant de l'expérience
chrétienne qu'il a faite, en qualité de fils de l'Eglise catholique,

d'élève de saint Paul et des platoniciens1.

1 Sans répudier la christologie traditionnelle, Augustin met cependant
l'accent sur l'humanité du Seigneur et spécialement sur l'humilité. 11

connaissait bien les néo-platoniciens, mais leur science ne suffisait pas pour
lui donner le repos.... « Et je cherchais le moyen de me procurer la force
nécessaire pour jouir de vous, mais je ne pouvais la trouver qu'en
embrassant le « Médiateur des dieux et des hommes, Jésus-Christ, homme

lui-même, qui est en même temps Dieu au-dessus de toutes choses, et
béni dans tous les siècles; » Jésus-Christ qui nous appelle et qui nous
dit : « Je suis la voie, la vérité et la vie; Jésus-Christ, qui a mêlé à la
chair cette nourriture divine, alors trop forte pour moi; » car, « le verbe
s'est fait chair, » afin que notre confiance fût nourrie du lait de votre

sagesse, de cette sagesse même par laquelle vous avez fait toutes choses.

Je n'étais pas assez humble pour comprendre votre humble Maître, le
Seigneur Jésus ; et j'ignorais quelle leçon il avait voulu nous donner en descendant

à ce degré de bassesse. Car votre verbe, qui est l'éternelle vérité, et

qui est au-dessus des plus parfaites de vos créatures, élève jusqu'à lui
ceux qui s'éloignent, et il s'est choisi parmi nous une humble demeure, faite
de notre boue, afin de nous abattre et de nous arracher à nous-mêmes

pour nous attirer à lui, apportant à la fois un remède pour l'orgueil et
une nourriture pour l'amour. » (Livre VII, chap. IX.)

bes platoniciens lui ont sans doute fait connaître l'essence de Dieu,
mais « je parlais avec assurance comme un savant; et si je n'eusse cherché

votre voie dans le Christ Sauveur, j'aurais, non la science, mais ma

perte. (Nonperitus, sedperiturus, le rhéteur persiste.) Car je commençais
à vouloir passer pour sage, plein de mon propre châtiment, je ne pleurais

pas mes fautes et j'étais enflé de ma vaine science. Où était donc
cette charité qui bâtit sur les fondements de l'humilité, c'est-à-dire sur
Jésus-Christ? Quand l'eussé-je apprise dans ces livres (des philosophes »)

C'est de la Bible qu'il apprit « la différence de la présomption et de la
pénitence, de la science qui nous montre où il faut aller, sans nous en

montrer le chemin, et de la vraie voie qui conduit véritablement à cette

patrie bienheureuse, que nous ne devons pas seulement voir, mais encore
habiter.» Il lut alors saint Paul. « Ces chastes Ecritures n'eurent plus à

mes yeux qu'un seul esprit, et mon cœur tressaillit de joie en tremblant.
Et je commençai à reconnaître que tout ce que j'avais lu dans les livres
des philosophes, je le trouvais également dans vos Ecritures, mais avec
le secours de votre grâce, afin que celui qui voit la vérité ne se glorifie
pas, comme s'il n'avait pas reçu de vous, non seulement la vérité elle-
même, mais encore la puissance de l'apercevoir (et « qu'a-t-il, en effet,



LA FIN DES DOGMES? 267

Toute l'histoire intérieure du christianisme occidental est

déterminée par cet apport, cette adjonction venant d'Augustin
qui continue d'agir comme base permanente; aucun élément

nouveau essentiel ne fait son apparition dans les mille ans qui

qu'il n'ait point reçu ï ») afin qu'il ne soit pas seulement averti par vous,
qui êtes toujours le même, de vous contempler, mais encore qu'il soit
guéri pour vous posséder, et afin que celui qui est trop loin pour vous
apercevoir, entre cependant dans la voie par laquelle on vient à vous, on

vous trouve et l'on vous possède. Car, « encore que l'homme se plaise en
la loi de Dieu selon l'homme intérieur, que fera-t-il de cette autre loi
qu'il ressent dans ses membres, et qui, se soulevant sans cesse contre
celle de son esprit, le fait esclave de la loi du péché qui est répandue
dans tout son corps.... Que fera donc cet homme misérable, et qui le
délivrera de ce corps de mort, si ce n'est votre grâce par Jésus-Christ notre
Seigneur.... » Voilà ce que ces livres ne nous disent pas. Aucune de ces

pages ne contient la trace de la piété chrétienne, des larmes de la
compassion, de votre divin sacrifice, des tribulations de l'esprit, d'un cœur
brisé et humilié.... Personne n'y entonne ce chant : « Mon âme no sera-
t-elle pas soumise au Seigneur? C'est de lui que viendra ma délivrance-
Car si Dieu lui-même est mon salut et mon protecteur, je ne tremblerai
plus. » bà, chez les philosophes, on n'entend pas celte voix : « Venez à

moi vous qui souffrez. » Et ils dédaignent d'apprendre qu'il est doux et

humble de cœur, car « vous avez caché ces choses aux sages et aux
savants, et vous les avez révélées aux humbles et aux petits. » Autre chose
est de voir, du haut d'une montagne sauvage, la patrie de la paix,
sans savoir trouver le chemin qui y mène.... Autre chose est de tenir la
vraie voie. »

Augustin, on le voit, fait deux parts dans la christologie traditionnelle

: le Logos, l'élément divin, métaphysique qu'il dit avoir appris
des platoniciens; puis l'élément humain, religieux, l'humanité et l'humilité,

qu'il déclare tenir de l'Ecriture : « Je lus encore dans les mêmes livres,
(des philosophes) dit-il, que Dieu le Verbe n'est pas né de la chair, ni du

sang, ni de la volonté de l'homme, ni de la volonté de la chair, mais de

Dieu. » Mais « que le Verbe se soit fait chair et ait habité parmi nous, » voilà
ce que je n'ai pas lu. Vai trouvé aussi, dans les mêmes livres, exprimé de

mille manières, « que le Fils a la même essence que le Père, qu'il n'a rien
usurpé en se faisant égal à lui, puisqu'il est le même par nature. » Mais
« qu'il se soit anéanti lui-même en prenant la forme d'un esclave, qu'il se soit
abaissé à l'image de l'homme, et qu'il ait été pris à l'extérieur pour un
homme, qu'il se soit humilié et ait poussé l'obéissance jusqu'à la mort et à

la mort de la croix; que Dieu, en récompense, l'ait ressuscité d'entre les

morts, etlui ait donné un nom qui est au-dessus de tout nom, le nom de Jésus,
devant lequel toute puissance céleste, terrestre et infernale, doit courber les



268 J.-F. ASTIÉ

séparent l'évêque d'Hippone du quinzième siècle. Mais voici. Le

thème qu'Augustin a présenté ne se répète pas seulement dans

des centaines de cas variés : il y a un vrai développement.
Chacun des éléments de ce thème a son histoire particulière et

s'accuse. Voilà pourquoi une crise était inévitable. L'unité du

dogme, des prétentions de la raison, des droits ecclésiastiques,
des principes de la vie chrétienne individuelle qui reparaît
chez Augustin devint intenable. Chacun des éléments tira de

son côté sous l'action d'une force centrifuge à laquelle ils
obéirent tous : chacun dans sa raideur prétendit à une
domination exclusive.

Tout cela amena vers la fin du quinzième siècle un état très

complexe rappelant « l'ère de l'enthousiasme » dont nous avons

déjà parlé. Deux grandes puissances sont en présence et se

disputent la chrétienté : la Cour de Rome qui prétend ramener
tout ce qui concerne la religion à un pur mécanisme, à une

genoux, et que toute langue doit confesser, parce que le Seigneur Jésus-

Christ est dans la gloire de son Père, » voilà ce que ces livres ne savent pas.
Ils disent encore « que votre Fils unique demeure immuablement coéter-
nel à son Père, avant tous les temps est au-dessus de tous les temps ;

que c'est de sa plénitude que les âmes reçoivent leur bonheur, et que
c'est par la participation de sa sagesse permanente que leur sagesse est
renouvelée. » Mais « que lui-même descendu dans le temps, soit mort poulies

impies, que vous n'ayez pas épargné votre Fils unique, et que vous l'ayez
livré aux hommes pour leur salut, » c'est ce que je n'y ai point vu. « Vous

avez caché ces mystères aux sages, et vous les avez révélés aux petits,
afin qu'ils vinssent à vous fatigués, harassés, et que vous les releviez ;

parce que votre Verbe est doux et humble de cœur, » car « il dirige les

humbles dans lajustice, et enseigne ses voies à ceux qui sont doux; nous
remettant nos péchés, lorsqu'il nous voit humiliés et affligés, mais ceux
qui, s'élevant sur le cothurne de leurs doctrines magnifiques, n'ont point
entendu ces paroles : « Apprenez que je suis doux et humble de cœur, et
vous trouverez le repos pour vos âmes, » ceux-là, « Tout en connaissant
Dieu, ne le glorifient pas comme Dieu, mais ils s'évanouissent dans leurs
pensées; leur cœur s'obscurcit dans sa folie, et, en se disant sages, ils
deviennent insensés. » (Conf. Livre Vil, chap. IX.) On le voit, Augustin
met l'accent sur l'élément religieux, humain en christologie ; il le
déclare le plus excellent et le plus caractéristique; c'est la sainte Ecriture
qui le lui a révélé. Ne peut-on pas dire avec raison que l'évêque d'Hippone
est tout à fait dans le courant de la christologie contemporaine, fermement

assise sur la base du Christ historique



LA FIN DES DOGMES? 269

réglementation extérieure et formaliste, à une bureaucratie
soutenue par la force extérieure et par de fortes contributions
pécuniaires. Les peuples avaient le sentiment que ce régime
avait son centre à Rome, à la cour papale. A leurs yeux, la
mondanisation de l'Eglise était devenue un lourd fardeau,
n'écrasant pas seulement la conscience, mais étouffant toute
vigueur, tout intérêt supérieur. Pour le parti qui pratiquait
cette politique ecclésiastique, sans pudeur ni vergogne, il n'y
avait qu'un seul dogme : les usages de l'Eglise de Rome sont
la vérité même. L'ancien dogme n'avait de valeur et de signification

que parce qu'il faisait partie des usages de l'Eglise
romaine. C'est assez dire que ce parti avait le plus grand intérêt
à mettre, en fait d'autorité et de valeur, les décisions récentes
de Rome exactement sur le même pied que les vieux dogmes;
s'il y avait une antique tradition, un passage de l'Ecriture, une
décision dogmatique, quoi que ce fût de gênant, c'est à Rome

qu'appartenait le droit d'interprétation. On habituait ainsi les

peuples à tenir les décisions récentes de Rome comme tout
aussi saintes que les décisions des grands conciles. Vers 1500,

ce quiproquo était assez généralement admis, bien que ce ne fût
pas sans provoquer d'énergiques protestations. Après l'échec
des conciles réformateurs de Constance et de Eâle, il ne resta
plus qu'à s'incliner devant l'autorité de Rome ; les princes
préoccupés du seul soin de gouverner leurs Etats, laissèrent
libre carrière à l'arbitraire romain, en tout ce qui concernait
la foi, les mœurs et les usages; ce qui favorisa l'idée de la
souveraineté et de l'infaillibilité du siège de Rome. Le vieux dogme
avait perdu toute autorité, il ne restait plus que l'Eglise, c'est-
à-dire Rome. Ce sont là les derniers fruits de l'autorité de

l'Eglise à laquelle Augustin avait eu recours pour couper court
à tout scepticisme. Il ne se doutait pas des révoltantes superstitions

qu'on abriterait un jour sous le manteau de sa téméraire
sentence : Quod universa fréquentât ecclesia, quin ita faciendum

sit, disputare insolintissimce insania; est.

L'opposition qui s'élevait contre la cour de Rome n'était pas

groupée autour d'une seule idée ; il y avait des mobiles politiques,

sociaux, religieux et scientifiques. Mais tous les adver-



270 J.-F. ASTIÉ

saires étaient d'accord pour affirmer que les habitudes de

l'Eglise romaine étaient devenues une tyrannie et que le témoignage

de l'antiquité ecclésiastique déposait contre elles. On

prétendait de plus que les décisions de la papauté n'avaient

pas la valeur de déclarations dogmatiques ; que Rome ne possédait

pas seule le droit d'interpréter l'Ecriture et les pères;
que le concile, qui était au-dessus du pape, devait réformer
l'Eglise dans son chef et dans ses membres, et que l'Eglise, en

face des innovations papales, dans la dogmatique, dans le culte
et dans le droit ecclésiastique, devait revenir aux principes
primitifs et aux conditions d'autrefois. Les hussites, les Vaudois,
n'étaient pas seuls à insister sur ces réclamations; elles se

trouvaient dans la bouche d'évèques, de facultés de théologie,
de moines d'une orthodoxie irréprochable, des fils les plus
légitimes de l'Eglise; quant à la théologie, elle était tombée
dans le plus grand discrédit. Si quelqu'un s'avisait de soulever
le moindre problème qui s'y rapportait, on lui fermait la bouche

avec la formule consacrée : « Querelle de moines 1 » Tout le

monde réclamait un christianisme pratique : le cri de ralliement

était : Retournons à Augustin! Retournons à Augustin!
Après avoir établi qu'un pareil retour n'aurait pas suffi pour

sauver l'Eglise, Harnack signale les trois issues seules possibles

pour sortir d'embarras : le catholicisme, tel qu'il se
formula à Trente, le socinianisme, la réformation. Le premier
sanctionna et modifia toutes les erreurs du moyen âge et prépara
le concile du Vatican qui a couronné l'édifice, en lui imprimant
le sceau de l'infaillibilité papale ; le second, en renonçant au

dogme, abandonna également l'élément religieux ; la troisième
revint tout simplement à l'Evangile. Le Irait commun à ces

trois solutions, c'est qu'elles mettent un terme à l'histoire des

dogmes.
Nous ne nous arrêterons pas à montrer comment le concile

de Trente en sanctionnant toutes les erreurs du moyen âge

coupa court à l'histoire des dogmes. Les suites du concile

eurent pour effet d'amener le triomphe définitif de l'ultramonla-
nisme, la défaite d'Augustin et de saint Paul, et la victoire du

jésuitisme. « En France, la piété disparaît avec les jansénistes



LA FIN DES DOGMES? 271

et les gallicans, dit Harnack; le peuple français passa désormais

sous le joug clés encyclopédistes et de Voltaire. » La France
hait les jésuites. Mais comme on peut bannir la crainte de Dieu

et non la peur qu'il inspire, le peuple français appartiendra
désormais à cette Eglise jésuitique qu'il hait et qu'il tourne en

ridicule.
Dans un tel état des esprits, comment le concile du Vatican

aurait-il pu faire défaut? Toutes les autorités étaient renversées,

celle des évêques, l'autorité des conciles, celle de la tradition,

celle d'Augustin et celle de la conscience. Evidemment il
fallait une autorité nouvelle à une Eglise reposant sur l'autorité.

Pourquoi toutes les autorités précédentes avaient-elles pu
être renversées C'est qu'on en avait une autre in petto et

qu'on manœuvrait en vue de l'établir. Il n'y avait plus qu'une
chose à faire. Il fallait, — c'était inévitable, — proclamer
solennellement l'évêque universel, la tradition vivante, le maître
infaillible de la doctrine et des mœurs, le confesseur absolu.
Contrairement à l'opinion commune qui estime que le moment
a été mal choisi pour proclamer l'infaillibilité du pape,
Harnack estime, so plaçant au point de vue de l'histoire des

dogmes, que l'heure était venue : les temps étaient accomplis.
Toutes les lignes internes et externes du développement
convergeaient admirablement pour en amener la proclamation. Les

princes étaient faibles, craintifs ; les peuples étaient indifférents.

Et voilà pourquoi notre siècle accepte, presque sans dire

mot, ce qu'on n'aurait osé proposer dans aucun siècle
antérieur, sous peine de voir l'Kurope entière en armes appeler au

combat catholiques et protestants. Comment parler d'histoire
des dogmes dans une Eglise soumise aux volontés, aux caprices
d'un seul individu, maître absolu et infaillible?

A l'autre extrémité de la ligne, le socinianisme, à sa façon,
met aussi fin à l'histoire des dogmes. Du même coup, Harnack
réhabilite le socinianisme et lui lait un enterrement de première
classe. Les sociniens ont eu le courage de simplifier ie

problème de l'essence et du contenu de la religion ; secouant le

joug de la tradition, ils ont conquis le droit pour l'individu de

ne consulter que les documents classiques de l'Evangile et



272 J.-F. ASTIÉ

l'Evangile lui-même. Ils ont rompu l'ancienne alliance avec la

religion et la philosophie, en substituant la morale à la
métaphysique comme canevas des idées religieuses. Il est vrai, la

substitution n'a pas réussi : la métaphysique a plutôt été sub-
stilisée qu'éconduite. Mais ils ont puissamment contribué à

l'affaiblir par la forte opposition au platonisme qui avait envahi
la dogmatique chrétienne. Le socinianisme a préparé le public
religieux à comprendre que la religion chrétienne ne saurait
être formulée en paradoxes incompréhensibles et contradictoires;

qu'il faut arriver à des formules certaines, puisant leur
force dans leur clarté. Ne se bornant pas à affranchir l'étude de

l'Ecriture du joug de la dogmatique, à divers égards, cette
école a ouvert la voie à une exégèse saine et historique. Sans

doute, la médaille a son revers : il serait aisé de montrer que
sous tous ses rapports, le socinianisme a fortifié d'antiques
erreurs. Mais enfin il a fait ce qu'il a pu à son jour et à son

heure; par son alliance avec l'arminianisme et aussi par son

action isolée et directe, il a, dans le bon comme dans le mauvais

sens, propagé les lumières dans le sein du protestantisme.
Harnack n'en confesse pas moins que le triomphe du

socinianisme au seizième siècle eût fait échouer la réformation. Cela

tient à ce que le sentiment religieux faisait décidément défaut
à cette école. Les sociniens ne sont nullement des ultra-protestants

comme on le pense en général; mais bien des revenants
du moyen âge, des disciples de Duns Scott. « La religion
chrétienne est, avant tout, foi, rappot t de personne à personne ; elle

est, par conséquent, supérieure à la raison ; elle ne vit pas de

commandements, d'espérances, mais de la force de Dieu en

Jésus-Christ ; elle saisit comme Père le Seigneur du ciel et de la

terre. » C'est justement là ce dont le socinianisme ne se doute

pas. Avec le vieux dogme, il a répudié l'Evangile comme
religion. Culpabilité et repentance, foi et grâce, sont des notions

qu'il maintient encore en partie par une heureuse inconséquence,

par respect pour les écrits du Nouveau Testament.
C'est dans ces inconséquences que gît tout le christianisme des

sociniens. Ils mettent donc, eux aussi, un terme à l'histoire
des dogmes, en répudiant et les dogmes et l'Evangile.


	La fin des Dogmes? [suite]

