
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Études critiques de dogmatique protestante. Seconde étude, La
question christologique

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

DE DOGMATIQUE PROTESTANTE

P. LOBSTEIN

SECONDE ÉTUDE

La question christologique2.

La crise que traverse actuellement notre dogmatique protestante

ne se révèle nulle part avec une plus irrésistible
évidence que dans les doctrines qui ont pour objet la personne et
l'œuvre de Jésus-Christ. Il semble que sur ce point l'illusion
soit impossible. Les esprits les plus aveugles et les plus pré-

1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, janvier 1891.

- La personne de Jésus-Christ et la théorie de la kénosis, étude présentée

par M. Recolin à l'assemblée des conférences pastorales générales
de Paris le jeudi 20 juin 1889, et lue aux étudiants de la Faculté de

théologie de Montauban, le mardi 6 et le mercredi 7 mai 1890. (Revue

théologique de Montauban, XVIe année, p. 97-119; 220-249.) L'étude de

M. Recolin a été publiée à part, Paris, Grassart 1890. — Exposé de

théologie systématique, par A. Gretillat, professeur de théologie a la Faculté
indépendante de Neuchâtel. Tome quatrième : Dogmatique. II Sotériologie.

Eschatologie. 1 vol. in-8°, G39 pages. Neuchâtel 1890. — Manuel de

dogmatique ou exposition méthodique et raisonnée des doctrines chrétiennes,

p.ir E. Arnaud. 1 vol. in-8°. 599 pages. Paris, 1890. — Il faut ajouter à

ces études deux chapitres du vaste et solide ouvrage que M. le pasteur
Bertrand vient de consacrer à la théologie de Ritschl et qu'il a présenté
à la Faculté de théologie de Montauban pour obtenir le grade de docteur
en théologie, Une nouvelle conception de la Rédemption, Paris 1891, 1 vol.

in-8, 505 pages. Voy. pages 53-62, 189-223.



172 P. LOBSTEIN

venus sont contraints d'avouer que les formes élaborées par
les anciens conciles ont fait leur temps, que les solutions
inventées par la scolastique catholique et protestante sont
irrémédiablement condamnées, que nos confessions de foi, dominées

par le désir d'affirmer leur accord avec l'ancienne
Eglise, ne répondent plus aux besoins religieux et scientifiques
de la conscience protestante. S'agit-il cependant d'aller de

l'avant, de tirer les conséquences, de dégager les enseignements

que renferment l'histoire du passé et la situation
présente, aussitôt l'entente s'évanouit, l'hésitation commence,
les prétendus adversaires des errements d'autrefois n'arrivent
pas à se reconnaître et à s'accorder. Bien de plus curieux et de

plus instructif que le spectacle que nous donne la théologie
contemporaine. Il n'est plus personne qui ose se déclarer sans
restriction ou sans réticence pour la doctrine des deux natures

du Christ. '. Presque tous les théologiens ont perdu la
confiance qu'inspiraient à nos pères les grandes constructions
métaphysiques du passé. A leur insu même et parfois malgré
eux ils ont été entamés par l'atmosphère ambiante ; s'ils répudient

les principes et la méthode de la critique moderne qu'ils
appellent sommairement la critique négative, aucun d'eux
n'est resté absolument inaccessible à l'intelligence historique
des Ecritures; ils n'ont pas rompu avec la méthode d'autorité,
mais ils préconisent les procédés rigoureux et patients de

l'analyse et de l'expérience; si parfois ils se laissent gagner
encore par le dangereux attrait et les ambitieuses témérités de

la spéculation pure, ils cherchent à donner satisfaction aux

exigences d'une science plus positive et d'une piété plus
immédiate. De là des tâtonnements pénibles, des compromis
stériles, des replâtrages éphémères. On déclare insoutenable le

point de vue de l'ancienne orthodoxie, et l'on se refuse à

appliquer au dogme christologique la méthode qui seule peut en

assurer la solution. Ou plutôt, on se doute à peine qu'il existe
une méthode et qu'il s'agit de la pratiquer avec décision et
conséquence. En étudiant les essais christologiques tentés

1 Lire les déclarations si nettes et si franches de M. Recolin. Revue

citée, p. 98-100.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 173

par les héritiers de la théologie du Béveil ou par nos
modernes scolastiques, on admire le sérieux de l'effort, mais on

déplore la pauvreté des résultats ; il en coûte de soumettre au

scalpel de la critique une théologie qui, à vrai dire, est moins
une œuvre scientifique qu'un phénomène psychologique, et

religieux, la confidence personnelle d'une âme résolue à ne pas
voir les difficultés et à prendre ses besoins intimes, ses

sympathies ou ses antipathies pour des arguments et des raisons.
Mais la polémique loyale et sincère est, après tout, un
hommage rendu à la droiture.et au courage de ceux que l'on
discute ou que l'on attaque, et ce serait mal servir la cause de la

vérité que de perpétuer les équivoques et d'aggraver les
malentendus en redoutant la controverse et en se dérobant à la

bataille.

1

Les pays de langue française nous ont donné, l'année
dernière, trois exposés christologiques, dont l'un n'étudie qu'un
problème spécial, tandis que les deux autres traitent le dogme
dans sa totalité. S'il fallait assigner un rang à ces travaux, je
donnerais san s hésiter la préférence au rapport de M. Becolin.
L'ordonnance générale de son étude, le caractère historique
qui la distingue, la marche habilement graduée de l'argumentation,

la sage réserve dont l'auteur fait preuve en formulant
ses conclusions dogmatiques, expliquent et justifient l'excellent

accueil que l'on a fait à son essai. L'ouvrage de M.

Arnaud et celui de M. Gretillat offrent de nombreuses et

frappantes analogies ; le manuel de M. Arnaud n'est pas destiné,
comme l'exposé de M. Gretillat, aux théologiens de profession ;

mais dans le groupement des matières, dans l'usage des

Ecritures, dans les résultats généraux, les deux auteurs se rencontrent

si fréquemment qu'il est permis de les réunir et de les

considérer comme les interprètes et les porte-voix d'une
même doctrine. A ce titre, leursidéessont intéressantes à

étudier, et je ne saurais partager l'opinion de ceux qui estiment

qu'il faut faire promptement justice des « revenants. »

Outre que ce procédé sommaire serait peu scientifique, il se



174 P. LOBSTtlN

pourrait bien que ces revenants fussent des êtres en chair et
en os, et que l'on fût en droit de nous répondre : « Les gens
que vous tuez se portent assez bien. » M. Gretillat et M.
Arnaud sont, en effet, les représentants d'une classe très
nombreuse et très vivante de théologiens qui, comme eux, procèdent

assez directement du Réveil et se réclament exclusivement

du témoignage et de l'autorité de la Bible. L'examen de

leur christologie nous permettra d'apprécier le caractère et la

valeur de notre orthodoxie contemporaine L

Le but que poursuit M. Arnaud ne comportait pas une incursion

dans le domaine de l'histoire du dogme christologique. Par
contre M. Gretillat ouvre son article premier (De la personne
du Christ) par un résumé historique2. Il est vrai que ce résumé

paraît sacrifié par l'auteur qui ne semble pas y attacher
d'importance. M. Gretillat néglige de recueillir et d'exploiter
les féconds et précieux enseignements de l'histoire ; il ne montre

pas que cette histoire renferme la meilleure critique du

dogme, critique positive qui en dégage les facteurs religieux
et l'intérêt chrétien, critique négative qui en met à nu les
difficultés insurmontables et les insolubles contradictions. Dans

l'exposition personnelle de ses idées, l'auteur fait complètement

abstraction de tout le travail dogmatique du passé; ses

recherches, comme celles de M. Arnaud, ne paraissent avoir
d'autre ambition que celle d'être simplement et sévèrement

bibliques. Il importe de voir si cette prétention est justifiée.
Les deux auteurs traitent d'abord de la personne du Christ

et ensuite de son œuvre3. Il ne leur semble pas nécessaire de

justifier la marche de leur exposition LNi l'un ni l'autre ne font

1 II ne pourra être question du rapport de M. Recolin que dans la seconde

partie de cette étude; j'y aborderai directement la théorie de lakénosis.
2 P. 146-168.
3 M. Gretillat, p. 145-258 (Article premier: De la personne de Christ);

p. 258-513 (Article second : De l'œuvre de Christ). — M. Arnaud, p. 74-117

(Divinité de Jésus-Christ) ; cet article fait partie du chapitre consacré il la
Trinité; p. 241-257 (Noms et titres de Jésus-Christ, le Fils de l'homme
ou l'incarnation) ; ces deux articles précédent immédiatement celui qui
traite de la Rédemption.

'' « Cet ordre, dit M. Gretillat (p. 144), me paraît si rationnel queje crois



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 175

saisir le lien qui rattache l'œuvre rédemptrice à la personne
du Bédempteur et la corrélation intime qui règne entre la
christologie et la sotériologie. Bien plus, ils étudient d'abord
le problème de la divinité du Christ et leurs premières
investigations portent sur le Fils de Dieu dans son état divin, sur le
Verbe préexistant et éternel, sur le Logos en soi.

Cette tentative d'étudier la personne ou la nature du Fils de

Dieu considéré en lui-même et isolé de son œuvre rédemptrice,

ne dépasse-t-elle pas les limites imposées à notre
connaissance? La question ainsi posée revient à celle-ci : Pouvons-
nous atteindre et saisir l'être pur? La « chose en soi. »

dépouillée de toute relation avec nous-mêmes, est-elle accessible
à notre intelligence? Grave et délicat problème que nos deux
auteurs ne s'attardent pas à discuter et qu'ils trouvent inutile
de poser sans doute, parce qu'ils en admettent la solution affir-

pouvoir me dispenser de le justifier, et je n'aurais pas cru qu'il fût
possible de l'intervertir, si Gess ne l'avait fait dans le plan, sinon dans le

titre de son ouvrage : Das Dogma lieber Christi Person und Werk. » M.

Gretillat n'a pas cru devoir examiner ou discuter les raisons très sérieuses

qui ont déterminé M. Gess à adopter la marche qu'il a suivie dans son
livre. Chose curieuse, M. Gretillat rend indirectement justice au théologien

allemand et il recommande même implicitement sa méthode. Relisez

plutôt l'entrée en matière du chapitre de M. Gretillat : « Comme

l'accomplissement du salut dans l'Evangile, en tant que rédemption et

création, a dû être une œuvre à la fois divine et humaine, la personne de

Christ qui a été elle-même le don de Dieu à l'humanité avant d'être
l'agent de Dieu envers l'humanité, a dû porter ce double caractère. La
personne de Christ comme son œuvre a été à la fois divine et humaine. »

(p. 145). Si j'ai bien compris ce début, M. Gretillat va de la sotériologie
a la christologie et il apprécie la valeur de la personne du Sauveur par
les effets de l'œuvre du Sauveur. Ou je me trompe fort, ou le voilà
engagé dans la voie qui tout à l'heure lui semblait « irrationnelle. » 11 faut
ajouter que l'auteur se ravise et qu'il retourne aux principes qu'il avait
énoncés d'abord. — M. Bertrand est également d'avis qu'il serait plus
logique d'analyser l'œuvre de la Redemption avant de parler de la
personne du Rédempteur ; mais il n'admet cet orche qu'en principe : de fait,
il no pense pas que « la sotériologie n'est que la christologie appliquée,
développant et réalisant son contenu, car l'œuvre ne révèle pas tout
l'ouvrier et la signification de l'un ne se confond pas avec celle de l'autre.
Par delà les manifestations multiples de l'activité religieuse du Christ, il
y a eu. clans sa personne, un surplus qui se dérobe aux prises de notre-



176 p. lobstein

mative1. Aussi ne craignent-ils pas d'établir d'abord les bases

métaphysiques de la christologie et les prémisses spéculatives
du dogme indépendamment de l'apparition historique de

Jésus-Christ. Se transportant au sein même de la vie divine, ils
opèrent à priori, sans se placer sur le terrain solide de la
révélation historique et sans descendre vers les réalités positives
de la vie et de l'œuvre du Sauveur. En d'autres termes, leurs
premières déductions ne sont qu'un chapitre du dogme de la

Trinité2. Puisque celle-ci est, à leurs yeux, le substratum di-

entendement. des richesses spirituelles ou métaphysiques que Jésus n'a

pas déployées entièrement dans son ministère terrestre, mais qui, pour
échapper en partie à l'analyse empirique, peuvent n'en être pas moins de

vivantes réalités. » Une nouvelle conception de la Rédemption, p. 189-193.)

— J'accorde volontiers à, M. Bertrand qu' « un être moral ne donne jamais
toute sa mesure ou ne se livre jamais tout entier dans ses actes, si
parfaits et si merveilleux soient-ils» (p. 191); seulement ce que j'affirme,
c'est que nous ne connaissons un être pareil que par ses manifestations
et par ses actes. M. Bertrand en convient lui-même assez clairement; il
n'a pas réussi a nous dire ce qu'il entend par ce « substratum qui ne s'est

pas pleinement fait connaître à nous dans les modes ou les attributs de

l'existence historique du Christ » (p. 193). Dès lors, quelles sont la signification

et la valeur de nos affirmations touchant ce nescio quid qui échappe
a notre expérience et a notre analyse? A quoi bon discuter sur co «

surplus qui se dérobe aux prises de notre entendement? » — « A quoi bon »

A nous ménager la possibilité d'affirmer la préexistence du Fils de Dieu,
et de plier la méthode expérimentale, qu'on adopte « en principe, » aux
exigences de la doctrine traditionnelle Voy. plutôt la page curieuse et

instructive dans laquelle M. B. passe de la question de principe à la
discussion des textes bibliques (p. 193-194) : au problème de la nature et des

limites de la connaissance religieuse il substitue une argumentation
exégétique souvent saine et judicieuse, mais qui ne donne pas la solution

des difficultés soulevées d'abord.
1 Le premier chapitre de la théologie de M. Gretillat prend son point

de départ dans la distinction entre « le moi nu, absolument simple et

identique à lui-même, » et la nature composée des qualités et facultés
« multiples et diverses qui environnent le moi au début de son
existence. » Tome III, p. 511. Tome IV, p. 169-170. Kn note : « Le moi existe

par ce qu'il est et non pas par ce qu'il a. » Nous savons gré à M.
Arnaud de nous épargner les casse-tête que nous inflige M. Gretillat ; c'est

toujours une humiliation d'avouer qu'on n'entend rien a ce que d'autres
affirment avec assurance ou expliquent avec conviction.

2 Voy. surtout le manuel de M. Arnaud, p. 74 ss.; cf. M. Gretillat, IV,



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 177

vin et éternel de l'incarnation du Verbe et de l'accomplissement
du salut, ils essayent l'un et l'autre de s'élever tout d'abord

sur les sommets de l'être pur, de prendre leur point d'appui
dans l'essence de la divinité et d'envisager Dieu et l'humanité
sub specie seternitatis.

Cette ascension périlleuse ne semble pas avoir donné le vertige

aux deux courageux explorateurs. M. Gretillat surtout se

meut avec aisance sur les cimes les plus escarpées, et il
n'éprouve aucun trouble à planer dans les espaces sans limites
tangibles et sans atmosphère respirable. Qu'ils daignent l'un et
l'autre avoir compassion de ceux dont l'haleine est plus courte
et l'envergure moins puissante ; qu'ils leur permettent au

préalable de s'orienter un peu et de s'assurer si la route où
l'on nous invite ne mène pas aux abîmes.

La « Théologie spéciale » de M. Gretillat et le chapitre trinitaire

de M. Arnaud nous enseignent bien des choses sur l'existence

« ante-temporelle et intradivine » du Fils de Dieu ; ils
déterminent les rapports des personnes de la Trinité; ils
décrivent les attributs et les fonctions du Verbe préexistant ; ils
établissent à la fois l'éternité et la subordination du Logos
divin '. — Cela est fort bien, mais où donc nos dogmaticiens
ont-ils puisé leurs assertions? Sur quel fondement reposent
leurs thèses spéculatives? Par quels arguments nous a-t-on
démontré et justifié le dogme trinitaire et la christologie
métaphysique? M. Gretillat et M.Arnaud, qui se piquent d'être
scrupuleusement bibliques, se sont bornés à recueillir les
données scripturaires ; mais leur argumentation, commune
d'ailleurs à tous les dogmaticiens des anciennes écoles, a Je tort
capital de tourner dans un cercle vicieux. Qu'on la réduise à

sa plus simple expression, et l'on verra que la statue d'or élevée

par nos spéculatifs repose sur un socle d'argile.
145 -. « Nous avons à montrer ici que la seconde personne divine que nous
avons appelée le Fils duns la théologie spéciale (Tome III, p. 170, sq.)
se trouve être identique à la personne appelée Jésus-Christ, dont
l'apologétique a dû démontrer la réalité historique; que la seconde personne
de la Trinité, le Fils de Dieu, est devenu l'Homme-Dieu. »

1 M. Gretillat. t, 111, 170-214; M. Arnaud, p. 112 sq., 129 sq.
2 Cf. M. Gretillat, t. III. 177, 180, 184, 201-203, 205, 208.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 12



178 P. LOBSTEIN

C'est sur la foi des déclarations de Jésus que vous croyez à

la préexistence éternelle du Verbe divin. Mais sur quel fondement

croyez-vous à ces déclarations? La foi en la divinité
métaphysique du Logos suppose nécessairement la soumission à

l'autorité morale et religieuse du Christ. Or ce Christ, me
l'avez-vous fait suffisamment connaître? Ne surgit-il pas, dans

l'économie de notre argumentation spéculative, comme un

étranger dont j'ignore s'il mérite ma créance? Quels titres a-t-
il à ma confiance et que vaut sa parole? Les droits qu'il s'arroge

ne sont-ils pas usurpés?
M. Gretillat et M. Arnaud ont mieux senti que la plupart des

dogmaticiens orthodoxes le poids et la portée d'une objection
pareille. Mais quelle est leur réponse? Pour établir la validité
du témoignage de Jésus, avant de nous avoir fait connaître sa

personne et son œuvre, M. Arnaud nous renvoie à son chapitre
préliminaire consacré à l'inspiration1 ; M. Gretillat nous
rassure en nous promettant que l'apologétique qu'il fera paraître
prochainement établira scientifiquement la « réalité historique
de Jésus-Christ2. »

J'avoue que cette double déclaration n'a pas dissipé mes

scrupules ni calmé mes inquiétudes. Le nerf de la preuve de

M. Arnaud consiste à dire que les apôtres qui nous ont transmis

le témoignage de Jésus-Christ sont dignes d'être crus,
parce que le Saint-Esprit qui les remplissait nous est une
garantie de leur bonne foi et de leurs lumières3; ainsi la question

se déplace, et le débat s'ouvre sur la nature et l'étendue
de l'inspiration apostolique. Mais comment espérer une solution

aussi longtemps qu'on envisage le problème d'une manière
tout abstraite et qu'en parlant des disciples on ignore
systématiquement l'œuvre et la personne du Maître Nous voilà donc
ramené à notre point de départ et enfermé de nouveau dans le
cercle d'airain d'où il s'agissait de sortir. — Quant aux
assurances données par M. Gretillat, nous pensons qu'aucun de

ses lecteurs n'a besoin d'une apologétique particulière pour
admettre « la réalité historique de Jésus-Christ, » et que c'est

1 M. Arnaud, p. 82, renvoyant à p. 22. — - M. Gretillat. t. IV, p. 145.
1 P. 25.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 179

enfoncer une porte ouverte que de s'arrêter à une démonstration

pareille. La preuve qu'il nous promet ne comblera d'ailleurs

en aucune façon la lacune qui est à la base de toute sa
théorie. Aussi bien sommes-nous contraint de répéter notre
question : N'est-ce pas commettre un acte d'incroyable légèreté

que d'ajouter foi au témoignage le plus inouï, avant de

nous être parfaitement assurés de la véracité et de la compétence

du témoin Et comment parvenir à cette certitude sans

prendre d'abord pied sur le terrain de l'histoire évangélique
et sans faire de la personnalité humaine du Christ et de l'œuvre
positive du Sauveur le premier et principal objet de son

enquête? Procéder autrement, commencer par une théorie
sur la Trinité et sur le Logos, c'est construire ses affirmations
en l'air, c'est renverser les principes essentiels et les conditions
élémentaires de toute méthode scientifique.

Mais ce n'est pas tout. Dans la méthode pratiquée par
l'orthodoxie courante et adoptée par nos deux dogmaticiens, il y
a autre chose qu'une faute de logique. Procéder à priori, par
voie deductive prendre sa base d'opération dans la sphère
suprasensible des entités métaphysiques, faire abstraction des

réalités historiques et des faits rédempteurs, anéantir par la

pensée l'œuvre positive et la personnalité vivante du Sauveur

pour contempler d'abord les idées éternelles et le Logos divin
qui s'est incarné en Jésus de Nazareth, c'est méconnaître la

notion vraie de la piété chrétienne, c'est trahir les intérêts les

plus sacrés de la foi évangélique, c'est, en conséquence, porter
atteinte aux lois fondamentales de toute dogmatique soucieuse
de la mission qui 1 ti revient dans le travail de la pensée

théologique et dans les fonctions de la vie de l'Eglise. Je

m'explique.

La dogmatique protestante est l'exposition scientifique de la

foi protestante ; la dogmatique n'a sa raison d'être et sa sanction

que dans la foi ; il faut qu'elle en traduise avec fidélité les

affirmations et qu'elle en suive rigoureusement la marche ; il

faut qu'elle en reçoive les inspirations et qu'elle en sauvegarde

les postulats. La dogmatique, il faut le répéter toujours parce

que toujours on l'oublie, la dogmatique ne crée rien; elle ne



180 P. LOBSTEIN

fait que formuler les problèmes dont les éléments lui sont fournis

par la conscience chrétienne, par la piété des fidèles, par
l'expérience religieuse du croyant en présence des réalités
vivantes de l'Evangile du Christ. Partant, la christologie n'a

d'autre mission que de donner un langage précis et une

expression complète au sentiment qui, antérieur à toute
réflexion et à tout système, attire le chrétien vers son Seigneur,
l'enchaîne à sa personne et le courbe à ses pieds. Remonter

par delà les explications secondaires et complexes jusqu'aux
faits primitifs et irréductibles, ressaisir dans son originalité vraie
et sa pureté native le fonds essentiel de la piété chrétienne,
retrouver la source vive et limpide qui a jailli de l'apparition
historique du Sauveur et qui, en dépit des obstacles qui en ont
fait dévier le cours, malgré les affluents qui en ont terni la
pureté, n'a jamais cessé d'alimenter la foi de l'Eglise, telle est la

première condition que doit remplir la dogmatique protestante.
Posée dans ces termes, la question se simplifie aussitôt. Il
n'est pas difficile, en effet, de découvrir les racines de la foi

primitive en Jésus-Christ. Il suffit de lire les Evangiles et les

Epitres, de contempler la personne et l'œuvre du Seigneur,
d'analyser le témoignage religieux des apôtres. Cette étude

nous trace une marche bien différente de celle qu'ont suivie
M. Gretillat et M. Arnaud.

S'il est un fait élevé au-dessus de toute contestation, c'est

que la foi des premiers témoins du Christ a été réveillée
dans leur âme par la contemplation de la personne et de l'œuvre

du Sauveur, par l'initiation à son esprit, par la communion
avec sa vie. « Seigneur, à qui irions-nous? Tu as des paroles
de vie éternelle, et nous avons connu et nous avons cru que
tu es le Saint de Dieu i » Tel est le cri spontané de leur cœur
en présence de la grande et saisissante révélation de Dieu en

Jésus-Christ, telle est l'affirmation triomphante de leur
expérience et le centre invariable de leur témoignage. Ce qu'ils ont
entendu, ce qu'ils ont vu de leurs yeux, ce que leurs mains
ont touché, c'est ce qu'ils nous ont annoncé2, et si leur parole
a rencontré de l'écho, si leur ministère n'est pas resté stérile,

1 Jean VI, 68-69. - s 1 Jean I, 1-4.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 181

si leur activité apostolique continue, à travers tous les âges et

sur les terrains les plus divers, de porter des fruits bienheureux

et bénis, c'est parce que la prédication des témoins du
Christ est une évocation de la personne du Sauveur, c'est

parce qu'ils ont mis sous nos yeux l'image de Jésus-Christ
crucifié1, c'est parce que chaque âme convaincue est une âme

vaincue par le doux et puissant attrait de Celui qui allait de

lieu en lieu en faisant du bien, qui, outragé, n'a point rendu

l'outrage et qui, maltraité, n'a point fait de menaces, qui a été

le bon berger donnant sa vie pour ses brebis2. Combien ces

simples paroles en disent plus que les spéculations téméraires
et les théories ambitieuses sur le Verbe préexistant, sur le moi
ou la nature du Fils de Dieu, sur la Trinité, ses attributs et

ses relations Comme cette figure du Christ vivant s'est gravée
en traits ineffaçables dans d'innombrables cœurs altérés de

pardon et de paix, ignorant les raffinements et les subtilités
d'une scolastique aride et d'une métaphysique stérile et creuse
Heureux le théologien qui n'éprouve qu'un désir et ne tente
qu'un effort, celui de se faire l'interprète docile et fidèle de

cette foi d'enfant, dont le Seigneur a béni la bienheureuse

simplicité et qu'avec les accents d'une joyeuse gratitude il a

opposée à la sagesse des sages et à la science des docteurs3
Quel est donc le caractère propre et l'essence intime de

cette foi? Elle n'est pas une opération intellectuelle, elle
est un acte de volonté ; la foi, dont nos réformateurs ont
ressaisi et remis en lumière la vraie nature, n'est autre chose

qu'une confiance filiale, un abandon du cœur au Père céleste

révélé par Jésus-Christ à l'âme malheureuse et coupable. Pour

triompher de tous les démentis cruels ou ironiques que lui
oppose l'expérience de chaque jour, la foi s'autorise du témoignage

et du ministère de Jésus-Christ ; la vie et l'œuvre du

Sauveur, vie d'amour et de dévouement, œuvre de salut et de

rédemption sont pour le croyant la manifestation et le gage de

l'éternelle miséricorde ; la foi s'en empare, elle s'y appuie, elle

y puise le courage dont elle a besoin pour affirmer, à rencontre
1 Gal. Ill, 1. — 2 Act. X, 38; 1 Pier, lì, 21-23; Jean X, 11, 15. - 3 Mat.

XI, 25-26.



18i P. LOBSTEIN

de tous les obstacles et de toutes les contradictions, que la

giace divine surabonde là où abonde le péché, que toutes
choses concourent au bien de l'enfant de Dieu, que rien ne

saurait lui nuire, puisque la croix et la mort même servent à

son salut et qu'il n'y a nulle chose bonne ou mauvaise au

monde qui ne travaille à sa félicité'. Voilà la substance de

l'Evangile, la bonne et joyeuse nouvelle que le Christ est venu

apporter au monde, qu'il a incarnée dans sa personne et
réalisée par son œuvre.

Si telle est la nature de la foi et si tel en est l'objet, il faut

que la dogmatique se conforme scrupuleusement aux indications

fournies par la conscience chrétienne. En conséquence,
il ne lui est pas permis de s'élever de prime abord dans la

sphère de l'absolu et de débuter par des réflexions sur la

nature divine du Logos ou sur les relations immanentes de la

Trinité. S'il est vrai que la foi vient de la prédication et que la

prédication doit avoir pour contenu l'Evangile, c'est-à-dire
l'œuvre positive du Sauveur et sa personnalité vivante, la

dogmatique ne commet-elle pas la plus grave des erreurs en
prenant le contre-pied de la foi et en faisant d'abord abstraction
des faits et des expériences qui constituent la révélation
chrétienne? « Connaître le Christ, c'est connaître ses bienfaits; »

ses bienfaits sont l'objet propre de la foi, et partant la
matière première de la dogmatique. Exposer d'abord, comme
le fait M. Gretillat, « l'état préexistant de la seconde personne
divine2, » développer ensuite la théorie de la kénose3 et
n'arriver qu'après ce long détour à la personnalité terrestre du

Christ4, c'est renverser complètement les termes du problème
religieux, c'est mettre à la base de l'édifice ce qui, en tout état
de cause, ne saurait en être que le couronnement5.

La marche suivie par nos deux auteurs est de tout point

1 Voy. par exemple. Luther, De la liberté chrétienne (trad, de M. Kuhn,
Paris 1883, pag. 39-40). - a P. 170 sq. - s P. 180 sq. — < P. 199 sq.

5 Cf. la marche analogue de M. Arnaud, p. 74 sq., 241 sq. 11 est vrai que
tous les articles concernant la perfection morale et la sainteté de Jésus
rentrent dans le chapitre sur la divinité du Christ, mais ce chapitre est
indépendant de celui qui est consacré a l'œuvre du Sauveur.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 183

opposée à celle que recommandent nos réformateurs. Celui

d'entre eux qui a exprimé avec le plus de simplicité et

d'énergie les caractères essentiels de la foi évangélique, Luther,
persifle et combat tour à tour les essais aventureux des modernes

sophistes qui, au lieu de s'élever de la crèche de Bethlehem

ou de la croix du Calvaire au trône du Seigneur et à la gloire
du Verbe incréé, portent leurs investigations téméraires sur
« Dieu en soi, » sur l'essence éternelle du Fils non encore
manifesté en chair et sur les mystères insondables de la Trinité
divine.

Gardons-nous de cette curiosité orgueilleuse qui dédaigne
la voie tracée par Dieu lui-même Que diriez-vous de l'architecte

qui s'aviserait de fabriquer le toit de sa construction
avant d'en avoir assuré les fondements? Ne serait-il pas puni
de sa folie en se rompant les os et en se cassant le cou
Arrière donc cette présomption insensée qui causa la chute
irréparable de l'ange de lumière et qui entraînerait après lui tous

ceux qui brisent d'une main imprudente ou profane l'échelle
offerte par la grâce divine à notre faiblesse pour monter
jusqu'à l'Eternel1

1 In locum Iesaiae Cap. IX Enarratio 1543 (Ed. Eri. opera latina XXIII,
399-400) : Hic orcio diligente!- servandus est. Non ascendendum ad majes-
tatis divinee inqnisitionem. antequam infantulum hunc bene comprehen-
derimus, sed ascendendum est in ccelum illa scala quse nobis proposita
est, his gradibns utendum, quos Deus ad eum ascensum paravit et applicava.

Noluit Filius Dei videri et inveniri in ccelo. Atque ideo descendit
e ccelis ad hœc infima, venitque ad nos in carnem nostrani, et posuit se

in gtemium matris, in prœsepe et in crucem. Hanc scalam posuit in his
terris, qua ad Deum ascenderemus. Haec via ingrediendu, est. Si hac via
relieta et sine hac srala de majestatis divinte gloria speculari tentaveris,
speculaberis mirabilia super te, sed tuo maximo damno. Qnare moneo.
ut hac via insistas et hac scala utaris, nec majestatem illam scrutari
tentes. Philosopha, priecipue Platonici, multa de divinitate imaginan-
tur, quomodo Dens sit mens quaedam, quas gubernet mundum, et causa
sit omnis boni in natura, sed tandem volentes esse eapientes stulti facti
sunt. Omnia enim quas do Deo dixerunt, semper vertiginosam quandam
imaginationem rcsipiunt... Tu vero, qui impingere non vis, appréhende
primum parvulum ilium, nec ab eo oculos deflecte. Cresce cum eo et

augesce, ac te exerce in fide illius, tunc invenies Deum.... Predigt über
Micha V, 1 (1532) : Du sollst mir Gott zufrieden lassen, Gott mit deinem



184 P. LOBSTEIN

Moins pittoresque dans son langage, moins paradoxal dans

ses affirmations, Mélanchton est aussi catégorique que Luther
dans sa condamnation de la méthode deductive pratiquée par
la scolastique1. Il serait facile de recueillir dans ses ouvrages

Dichten und Spekuliren ohn Schaden und Gefahr nicht erkennen, es sei

denn class du dich zur Krippen haltest, und zum ersten die Geburt von
der Jungfrauen recht anschaust ; denselbigen Sohn von der Jungfrauen,
der ihr an den Brüsten sauget, -welcher zu Bethlehem geboren ist, lern
zum ersten recht wohl erkennen. Bleibst du bei dieser Mutter Sohn, so

wird der Text von ihm selbst fliessen und schliessen, dass dieser Sohn
sei auch vor der Welt geboren, das wird alsdann von ihm selbst folgen.
Wirst du es aber umkehren und von Gott anheben, so wirst du alsbald
den Hals brechen und vom Himmel herabgestürzt werden, wie Lucifers
Fall gewesen ist. Denn das heisst oben anheben und das Dach bauen
ehe du den Grund hast. (Eri. Ausg. XVIIP, 177-178. — Auslegung über
etliche Capitel des andern Buchs Mosi, 1524-1526 (E. A. XXXV, 207):
Also haben die Sophisten Christum gemalet, wie er Mensch und Gott
sei, zählen seine Bein und Arm, mischen seine beiden Naturen
wunderlich ineinander, welches denn nur eine sophistische Erkenntniss
des Herrn Christi ist. Denn Christus ist nicht darum Christus genennet,
dass er zwo Naturen hat. Was gehet mich dasselbige an Sondern er

trägt diesen herrlichen Namen von dem Ampt und Werk, so er auf sich

genommen hat ; dasselbige gibt ihm den Namen. Dass er von Natur
Mensch und Gott ist, das hat er für sich ; aber dass er sein Ampt dahin
gewendet und seine Liebe ausgeschüttet, und mein Heiland und Erlöser
wird, das geschieht mir zu Trost und zu Gut. — Predigt über Mat. XXII,
34-46. An. 1526 (E. A. XVII, 265) : Wer nun Christum also erkennet, dass

er ihm alle seine Sund, Tod und Teufel hat hingenommen, umbsunst
durch sein beiden, der hat ihn recht erkennt als einen Sohn Gottes.

1 Declamatiuncula in D. Pauli doctrinam (25 Jan. 1520) : Christum novisse,

non modo est res ejus gestas tenere, sed grato animo beneficium com-
plecti, quod per ipsum ccelestis pater in universum terrarum orbem

effudit, quo solo inter impias gentes et vere christianos animos inter-
noscitur. Neque efficacius nobis divina ratio ulla commendavit, quam
hujus beneficii multo maximi memoria. — Loci communes. Prafat: Hoc

est Christum cognoscere, beneficia ejus cognoscere, non, quod isti docent
ejus naturas, modos incarnationis contueri. Ni scias in quem usuni
carnem induerit et cruci adfixns sit Christus, quid proderit ejus historiam
novisse? An vero medico satis est novisse herbarum figuras, colorem,
lineamenta? Vim scire nativam nihil refert? Ita Christum, qui nobis
remedii est, et ut scripturie verbo utar (Luc 11,30; 111,6; Act. XX VIII, 28),
salutaris vice donatus est, oportet alio modo cognoscamus, quam
exhibent scolastici. (Ed. Putt-Kolde, Erlangen 1890, p. 64). — Cf. Locus de



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 185

une série de paroles lumineuses et profondes, qui suffiraient
à renouveler l'ancienne méthode christologique et à tracer à la

théologie protestante un programme d'une simplicité admirable
et d'une merveilleuse richesse.

Je ne saurais mieux résumer les critiques formulées contre
la méthode traditionnelle qu'en transcrivant une page
empruntée à un auteur qui, tout en maintenant sur bien des

points les positions de l'ancienne théologie, a su apprendre, à

l'école de Ritschl, les principes d'une méthode plus saine et

plus féconde que celle de l'orthodoxie vulgaire ou de la théologie

du Réveil: « A nos yeux, la conscience que Jésus a eue

de sa personne et de son œuvre est la norme suprême de la

foi chrétienne. Nous estimons qu'après avoir reconnu en

Christ le Saint et le Juste par excellence, après avoir trouvé
dans l'Evangile une réponse aux besoins les plus nobles, aux

aspirations les plus hautes de sa conscience, après avoir
éprouvé les salutaires effets de la Rédemption dont Jésus est

l'auteur, le croyant a le droit ou plutôt le devoir de s'en

rapporter simplement au jugement souverain que le Sauveur a

porté sur lui-même. Celui qui a fait l'intime expérience de la

divinité du christianisme (Jean VII, 17), doit accepter comme
infaillibles les déclarations du témoin fidèle qui ne saurait
mentir et dont toutes les paroles portent le sceau de la sincérité

la plus scrupuleuse. On le voit, nous croyons à la préexis-

justificatione et fide (Même édition, p. 190). — Confessio Augustana. Pars II,
Art. 3, § 31-32 : Id est meminisse Christi, beneficia meminisse, ac sentire
quod vere exhibeatur nobis. Nec satis est historiam recordari, quia banc
etiam Judœi et impii recordari possunt. —Apolog. Conf. Aug 11,46:
Fides est vera cognitio Christi, et utitur beneficiis Christi, et régénérât
corda, et prsecedit legis impletionem. — II, 101 : Quid estnotitia Christi,
nisi nosse beneficia Christi, promissiones, quas per evangelium sparsit in
mundum? Et hœc beneficia nosse, proprie et vere est credere inChristum,
credere quod quœ promisit Deus propter istum certo prœstat.—11,33:
Mulier (bue VII) venit hanc afterens de Christo opinionem, quod apud
ipsum quasrenda esset remissio peccatoruru. Hic cultus est sumnius cul-
tus Christi. Nihil potuit majus tribuere Christo. Hoc erat vere Messiam

agnoscere, quœrere apud eum remissionem peccatorum. — XII, 72:

Meminisse Christi non eatotiosa spectacnli celebratio.... sed est meminisse
beneficia Christi, eaqne fide accipere, ut per ea vivificemur.



186 P. LOBSTEIN

tence du Christ d'une manière, pour ainsi dire, médiate et

dérivée. Nous estimons qu'il faut établir la vérité de cette

doctrine, non par voie deductive, mais par voie régressive. La

sotériologie est donc, pour nous, un terminus a quo, c'est-à-
dire le point de départ, la base même de la christologie (1 Cor.

XV, 3-4). Mais nous ne craignons pas d'ajouter, d'autre part,
que la foi en Jésus-Christ comme fils unique de Dieu découle

logiquement de la foi vivante en lui comme Rédempteur du

monde. C'est parce que je sais ce que Jésus a fait pour moi

que je m'en rapporte à son témoignage quand il me dit nettement

ce qu'il est pour moi, et quand il revendique pour sa

personne l'adoration due par l'homme à Dieu seul1. » On peut
n'être pas d'accord avec l'auteur sur les applications et les

résultats de sa méthode expérimentale et régressive; la
méthode elle-même est d'une justesse si rigoureuse et d'une telle
fécondité qu'elle finira par s'imposer aux esprits les plus
réfractaires et aux scolastiques les plus endurcis.

II

Sans nous arrêter aux questions de détail, abordons maintenant

un problême auquel la théologie conservatrice de nos

jours attache une importance souveraine. Il s'agit des «

éléments de contrastes entre l'état terrestre de Christ et l'état
préexistant2, » ou de la doctrine de la kénosis.

Sur ce point la pensée de M. Arnaud me semble manquer
de clarté et de précision. L'auteur ne veut pas aller jusqu'à
dire avec F. Bonifas que le Verbe a renoncé à ses attributs
divins, et avec MM. Godet et Tait, qu'il s'est dépouillé de tout
sauf de l'amour3. En d'autres termes il repousse la théorie de

la kénosis, il blâme la prétention des théologiens à répondre à

des problèmes dont la solution exigerait la connaissance de

1 M. Bertrand, Une nouvelle conception de la Rédemption, Paris 1891,

p. 203-204.
2 La formule est de M. Gretillat, p. 180. Quant au terme de kénosis

kénose, les discussions de ces dernières années l'ont naturalisé dans la
théologie de langue française.

3 Manuel de dogmatique chrétienne, p. 247.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 187

l'essence divine en soi et celle de la nature humaine dans sa

perfection '. Mais quelle est l'explication personnelle de

M. Arnaud? Il est d'autant plus difficile de le démêler que le

dogmaticien n'a pas rompu avec la doctrine des deux natures
et qu'il opère avec les formules physiques et métaphysiques
de l'ancienne théologie grecque; il cherche à sortir des
difficultés de la conception traditionnelle en en voilant les
contradictions ou en se réfugiant dans le mystère « dont les anges
eux-mêmes essayent en vain de sonder la profondeur. » « Le

Verbe, en s'incarnant, s'est nécessairement limité.... Le Fils
de Dieu, en s'incarnant, a perdu une partie de ses attributs
divins.... Il s'est dépouillé pour un temps, par amour, d'une

part de ses attributs divins.... Jésus n'a conservé des attributs
divins qu'il possédait auprès du Père avant son incarnation
que ce qui était compatible et conciliable avec la nature
nécessairement bornée et finie qu'il avait revêtue.... Les deux natures
ne sont pas juxtaposées, distinctes el indépendantes l'une de

l'autre, mais étroitement unies clans une même individualité,
une seule personne, un seul moi -. » Ces déclarations marquent
à la fois un retour à la christologie de Chalcédoine et un
mouvement très accentué vers l'explication de la kénose. Les

impossibilités des deux théories contradictoires viennent se

rejoindre et s'aggraver sous la plume du dogmaticien qui ne

parait pas se douter de l'incompatibilité des opinions qu'il
professe alternativement ou qu'il affirme d'une seule haleine.
Retenons cependant une précieuse et féconde indication qui
renferme une critique très fondée à l'adresse de la doctrine de la

kénose. M. Arnaud soutient que la divinité du Christ a dû

persister dans son humanité3. Ce postulat de la conscience

chrétienne se traduit chez notre auteur d'une manière
singulièrement défectueuse4, mais il est ici maintenu en principe,
et il y a dans cette déclaration une vérité qu'il faut recueillir
et qu'il importe de défendre contre toutes les atteintes de

l'explication « kénosiste ». La foi religieuse du chrétien qui a

1 Manuel de dogmatique chrétienne, p. 249. —-P. 246-249. passim. — 3 P. 247.

'' « Un fait demeure, c'est que, tandis que Jésus est sur la terre il est

pourtant au ciel. » (Jean III, 13.) p. 248.



188 P. LOBSTEIN

fait l'expérience personnelle du Bùq h (•» xPmTV ' ne saurait se

contenter du Christ « réduit à l'état humain » dont Luther
aurait dit avec non moins de raison que du Christ de la théologie

réformée : « Ce Christ-là, je n'en veux pas, il ne vaut pas
mieux que le premier saint venu2 » Le problème théologique

que la foi de l'Eglise pose à la dogmatique chrétienne consiste

à trouver une formule pour exprimer la présence et l'action
divine dans la personnalité humaine et l'œuvre historique du

Christ 3. Si les Pères grecs ont échoué dans leur tentative de

constituer le dogme christologique, c'est parce qu'ils ont
essayé de renfermer la foi chrétienne en Dieu dans des

catégories empruntées à une métaphysique d'origine païenne;
mais Athanase et ses disciples ont eu le mérite de sauvegarder

avec une indomptable énergie les intérêts sacrés de la

piété chrétienne qui a besoin de trouver Dieu en Jésus-Christ.
En éliminant de l'apparition historique du Sauveur le facteur
divin réduit à un pur néant par l'incarnation du Verbe, la théorie

de la kénose cesse de répondre aux imprescriptibles
exigences de la foi chrétienne ; sa mutilation du Christ durant son
existence terrestre équivaut à une négation de la divinité du
Sauveur. Tel est bien, si je ne m'abuse, le reproche qui se

dissimule sous les observations d'ailleurs un peu entortillées
de M. Arnaud, et ce reproche est pleinement justifié.

J'ai parlé plus haut de l'étude de M. Recolin. C'est un adroit
et brillant plaidoyer en faveur de la doctrine de la kénosis.
L'auteur essaie d'abord de préciser l'état actuel de la question
christologique ; dans cette revue de la théologie moderne, il
examine tour à tour les solutions proposées par Gess, Dornet',
Rothe et le « camp libéral, » dans lequel M. Recolin fait rentrer

Ritschl et son école4. Des discussions christologiques qui
1 2 Cor. V, 19.

2 M. Ehrhardt, Revue de théologie et de philosophie, 1884, p. 131.
3 Voir comment M. Kattenbusch vient de formuler le problème, Lehrbuch

der vergleichenden Confessionskunde, Freiburg i. B. 1890, p. 24. Cf. p. 37, note.
'' On pourrait chercher plus d'une querelle à M. B. apropos de ses assertions

historiques et montrer que son érudition est quelquefois en défaut ;

mais ses conclusions générales ne seraient pas modifiées par ces discussions

et ces rectifications.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 180

ont eu lieu pendant ces dernières années. M. Recolin dégage
deux points communs qui, dit-il, demeurent acquis aux débats ' :

1° Le Christ historique a été réellement et pleinement homme.
L'ancien docétisme a été vaincu sous toutes les formes, et tout
système qui tendrait à le faire revivre serait convaincu d'erreur

2. 2° Si le Christ a été pleinement homme, il a été l'homme
saint, réalisant par des moyens moraux, la foi, la prière et la

lutte, l'idéal moral dans toute sa pureté ot la vocation humaine
dans toute sa grandeur. — Dans le cours de son étude M. Recolin

n'insiste pas sur ces deux points qui, selon lui, sont élevés
au-dessus de toute contestation. Ses recherches ultérieures

portent sur trois questions. 1° Le Christ est-il le Fils de Dieu

dans toute sa plénitude? Devons-nous reconnaître et confesser

son entière divinité? 2° Le Fils de Dieu qui est apparu en

Jésus, a-t-il réellement et personnellement préexisté avant sa

vie terrestre? 3° Dans ce cas, y a-t-il eu dépouillement de ses

attributs divins, une vraie kénosis, comme l'affirment Gess et

son école — La gradation d'après laquelle sont échelonnées ces

trois questions est habile et a quelque chose de spécieux. Le

champ des investigations va chaque fois se resserrant davantage.

De la question plus importante et plus élevée de la divinité

du Christ l'auteur descend au problème plus ardu et plus
controversé de la préexistence du Verbe ; enfin il passe à

l'hypothèse de la kénosis qui forme le couronnement de son édifice

christologique.
C'est dans les écrits du Nouveau Testament que M. Recolin

cherche les éléments essentiels de la solution de ce triple
problème. Il est amené ainsi à donner, dans le second chapitre
de son étude, l'esquisse d'une christologie biblique. Ici se

révèle l'incontestable supériorité de l'essai de notre auteursur
les ouvrages de MM. Arnaud et Gretillat. Ceux-ci n'ont pas

rompu avec la méthode atomistique, qui se contente d'accumuler

sur chaque point un certain nombre de passages
scripturaires arrachés à leur contexte pour en faire des dicta pro-

1 P. 17.
2 Nous essayerons de montrer plus bas que la doctrine de la kénose est

loin d'avoir rompu complètement avec le docétisme.



190 P. LOBSTEIN

bantia ; M. Recolin préconise et pratique la méthode organique
appliquée à l'explication des Ecritures. Tout en proclamant
l'unité de l'enseignement apostolique, il reconnaît la diversité
des types que contient cet enseignement et le développement
progressif auquel il a été soumis. En conséquence, l'auteur
examine successivement les données christologiques des

Evangiles synoptiques, des documents judéo-chrétiens (Apocalypse,

Jacques), des épîtres pauliniennes (ce auxquelles se

rattachent étroitement l'épître aux Hébreux et la première épître
de saint Pierre »), des écrits johanniques (Evangile et Epitres).
L'étude de ces différents types christologiques est invariablement

dominée par les préoccupations de l'auteur qui, dans les

documents qu'il analyse, cherche en première ligne la réponse
aux trois questions formulées au début de ses recherches

bibliques. Là réside, si je ne me trompe, le défaut principal de

sa méthode, d'ailleurs si scrupuleuse et si sage. Il aborde les

textes avec un schéma construit à l'avance, et il se demande si

ces textes lui fourniront la matière propre à remplir son cadre

préconçu. Ainsi, en discutant le problème de la divinité du

Christ, M. Recolin admet implicitement que sa notion de la

divinité est parfaitement correcte, etil ne commence point par
rechercher si les documents scripturaires ne renferment pas
sur ce point capital des indications bien différentes de celles

que nous fournit la tradition dogmatique et que M. Recolin a

maintenues sans examen préalable. «Le Christ est-il le Fils de

Dieu dans toute sa plénitude?» Question d'une importance
souveraine, mais dont l'examen repose sur une perpétuelle
équivoque aussi longtemps que l'on n'a pas analysé les éléments

primitifs et irréductibles du problème : la divinité est-elle une
entité métaphysique accessible à la spéculation rationnelle ou

une réalité spirituelle percevable uniquement par la foi? Pour
n'avoir pas opté entre les deux termes de ce dilemme préliminaire,

l'argumentation de M. Recolin s'agite le plus souvent
dans d'insolubles malentendus, et, dans sa polémique contre
l'école de Ritschl, elle reste presque toujours à côté de la question.

Oui, dirons-nous avec M. Recolin, « nous devons reconnaître

et confesser l'entière divinité du Christ : » seulement



ÉTUDFS CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 191

nous trouvons dans nos textes bibliques une notion différente
de la divinité et nous appuyons notre affirmation religieuse
sur une base tout autre que celle de la tradition scolastique.
Je sais fort bien que les adeptes de la métaphysique grecque,
théologiens des écoles orthodoxes ou du « camp libéral, » nous
accuseront déjouer avec les mots, de créer gratuitement
d'inextricables équivoques, de détourner les termes de leur acception

véritable. A leur point de vue ils ont pleinement raison,
parce que leur conception de la divinité est un résidu de la

spéculation antique combinée avec la foi chrétienne ; mais nous
qui estimons que cette conception est condamnée par l'Evangile,

nous qui croyons au Père céleste révélé par Jésus-Christ
et non à l'absolu rêvé par les spéculatifs, nous revendiquons
le privilège de confesser à bon escient la divinité du Sauveur,
sans que les protestations de droite ou de gauche puissent
ébranler notre conviction ou troubler notre foi L

Parlerai-je longuement encore de la préexistence du Fils de
Dieu'2 M. Recolin ne veut pas que l'on fasse de cette thèse la

traduction théologique d'une affirmation religieuse, et il me
fait l'honneur de combattre l'essai que j'ai publié pour
démontrer le caractère relatif et secondaire de la notion de la

préexistence. Malgré mon désir bien sincère de me laisser
instruire et éclairer, je n'ai pas découvert, dans l'exposé
exégétique de mon adversaire, un seul argument décisif contre

1 Sur la conception religieuse de la divinité de Jésus-Christ, voir la
lucide et chaleureuse conférence que vient de publier M. Ü. Dreyer : Das

Dogma von der Person Christi und seine religiöse Bedeutung (Prot. Kirchenzeitung,

28 Januar 1891, Col. 77-86). — Cf. aussi les observations de M. Ch.

Secrétan, Revue chrétienne. 1884, N° X, p. 617-618. — Si je ne me trompe, la

page qu'on vient de lire plus haut renferme la i-éponse aux critiques de

M. Bertrand, Une nouvelle conception de la Rédemption, p. 212-216. Où

M. Bertrand a-t-il trouvé que Ritschl enseigne que Jésus homme est

devenu Dieu et qu'il attribue au Christ une divinité acquise (p. 216-217)?

Entre le Seigneur glorifié et le Christ terrestre Kitschl n'établit nullement

la solution de continuité que suppose gratuitement M. Bertrand;
loin de là, dans l'apparition historique du Sauveur et dans son œuvre

humaine, le chrétien saisit les attributs essentiels de la divinité accessibles

à la foi. Voy. l'exposé de M. Bertrand lui-mênie, p. 59 et suiv.
5 P. 48.



192 p. lobstein

la solution que j'ai essayé de soutenir. Que dis-je? Il m'a semblé

parfois qu'en m'attaquant avec une franchise et une
courtoisie dont je garderai le plus reconnaissant souvenir, M. Re-

colin m'a ménagé quelques intelligences dans la place dont il
s'est constitué le défenseur. Pour saint Paul, dit-il, la thèse de

la préexistence est « comme le couronnement de sa doctrine
christologique1» : c'est aussi ce que j'avais essayé de montrer,
tout en osant prétendre que l'édifice était achevé, dans ses traits
essentiels, sans ce «couronnement» métaphysique. Quant

au quatrième Evangile, M. Recolin pense que la notion de la

préexistence du Logos est « la base2 » de sa christologie ; mais

l'exègète constate loyalement « certaines oscillations de la pensée

johannique qui tiennent au point de vue métaphysique où

l'auteur s'est placé dès l'abord et au but qu'il poursuit. » N'est-
il pas à craindre que ces oscillations fassent crouler non pas la

construction christologique de l'écrivain sacré, mais la bâtisse

trop hâtive de ses interprètes?
La troisième partie du travail de M. Recolin renferme les

conclusions de son étude biblique. Elle est rédigée sous « une
forme aphoristique qui coupe court aux longs développements
et, qui est très propre à mettre en saillie la pensée 3. » Amis et

adversaires de l'auteur ont regretté la brièveté de ces thèses

finales formulées d'ailleurs avec une précision et une lucidité
remarquables. Le dirai-je cependant? Cette brièveté même

me semble digne de tous les éloges; elle procède d'une réserve
et d'une sagesse qui font grand honneur à l'auteur. « La notion
de la kénosis, dit M. Recolin4, nous apparaît plutôt comme une
hypothèse qui peut le mieux rendre compte des textes et des

faits, que comme une doctrine proprement dite essentielle à la

1 Les objections exégétiques de M. Bertrand contre la christologie de

Ritschl sont la plupart d'une incontestable justesse (ouv. cité, p. 194 sq.);
seulement il me semble que le critique a fait trop bon marché des
arguments tirés du milieu intellectuel et religieux des apôtres et de la
première génération chrétienne. Est-ce aveuglement ou présomption de ma
part de penser qu'il n'a nullement réfuté les observations que j'ai essayé
de motiver dans la seconde de mes études sur la méthode de la dogmatique

protestante, p. 51-53. (Revue de théologie, 1885, 595-597) '!

2 Ibid., p. 48. — 3 P. 47. - i P. 51.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 193

foi etàlaviereligieuse. »Cette distinction à elle seule révèle chez

celui qui l'a faite une des qualités les plus précieuses du théologien,

je veux dire la conscience nette et saine de la ligne de

démarcation qui sépare la religion de la dogmatique, et le règne de

la foi du domaine de la science. Rien de plus rare que cette

intelligence du rôle particulier qui revient à chacune des deux

puissances. Elever une hypothèse scientifique à la hauteur
d'un dogme religieux, la transformer en un élément constitutif

de la révélation chrétienne, imposer cette explication de

l'école à la foi de l'Eglise et la placer sous la sanction de

l'autorité divine, c'est commettre un abus et une usurpation contre

lesquels il faut protester au nom même de la piété des fidèles

et de la simplicité de l'Evangile. C'est un des plus sérieux

dangers pour la foi que cette prétention de la théologie à

confondre les solutions toujours imparfaites de la science avec
les oracles de la vérité éternelle, et à faire justice des scrupules
d'une raison droite ou d'une conscience délicate en invoquant
la sagesse de Dieu et en alléguant l'insondable profondeur de

ses mystères. Ce procédé mène droit au catholicisme qui fait
consister la foi en un sacrificium intellectus el qui érige en

croyance méritoire et en œuvre pie le credo quia absurdum.
M. Recolin ne fait qu'effleurer les objections élevées contre

l'hypothèse de la kénosis, et, à vrai dire, il n'essaye pas d'en
donner une réfutation complète. Il reconnaît que « toutes les

explications humaines du fait, divin demeurent insuffisantes1.»
« L'essentiel pour la vie du croyant et de l'Eglise, c'est avec
la foi au Fils de Dieu, au Rédempteur, la conscience du salut

qui est en lui et de la vie nouvelle qui en découle2. » Telle est

la conclusion pratique et religieuse de l'auteur. A ses yeux, la
foi chrétienne est indépendante de la solution du problème
théologique, et la théorie de la kénose n'est pas pour lui le

palladium de l'Eglise évangélique3.
1 P. 54. - 2 P. 5b
3 Tel paraît être aussi le point de vue de M. Bertrand qui a trop

pratiqué la théologie de Ritschl pour donner dans les aventures scolastiques
et spéculatives de M. Gretillat. Son chapitre christologique est d'une
sobriété significative sur le problème de la kénose. Cf. p. 194, 201-202,216-
217.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 13



194 P. LOBSTEIN

Bien moins réservée est l'attitude de M. Gretillat qui, lui, a

embrassé avec ardeur et reproduit avec conviction l'explication

proposée par MM. Gess et Godet. C'est chez lui qu'on saisit

le mieux l'état actuel de la question dogmatique et de

l'hypothèse « kénosiste » prise dans son ensemble et dans ses

détails.
Pour établir sa théorie, M. G. s'attache d'abord à montrer

par des témoignages scripturaires que les attributs essentiels

à une personne divine, l'éternité, la toute-présence, la

toute-science, la toute-puissance, n'ont pas appartenu au Fils
dans son état terrestre1 : il essaye ensuite de prouver que tous
les renoncements particuliers qui apparaissent au cours de

l'existence terrestre de Christ étaient renfermés dans le
renoncement initial à « l'état divin tout entier échangé contre l'état
humain tout entier, et où le Fils éternel du Père, enfermé dans

un embryon humain, a abandonné pour un temps jusqu'à la

conscience de soi-même2. »

Bien que M. G. trouve l'incarnation enseignée dans une
série de passages (1 Tim. Ill, 16; Rom. Vili, 3; Héb. II. 14 ;

Jean XVI, 28; 2 Cor. VIII, 9), tout le poids de sa discussion

porte sur deux textes, Jean I, 14 et Philip. II, 7. Le mystère de

l'incarnation a consisté, d'après lean, dans le fait qu'une
personne divine s'est séparée du mode de l'existence divine pour
s'approprier le mode de l'existence humaine3. De la parole de

l'apôtre Paul il est possible de dégager une formule encore plus
précise : Le Fils de Dieu a abdiqué la forme divine qu'il
possédait avant l'incarnation pour l'échanger contre la forme, l'état

(<syßpa) et la ressemblance (ôpotapa) de l'humanité, ne
conservant de l'état divin en passant dans l'état humain que la

pure identité du moii : eWôu èxÉvwae. C'est par cette interprétation

du texte paulinien que M. G. s'acquitte de l'engagement

pris au début de son étude sur la kénose : « Nous avons
vu que cette kénose avait été entendue5 d'une renonciation de

1 P. 181-184. - 2 P. 184. — 3 P. 188. — '' P. 190. C'est nous qui
soulignons.

5 Allusion à la controverse qui éclata, au commencement du xvtie siècle,

entre quelques théologiens de Giessen et de Tubingue.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 195

la nature humaine non à la possession mais à l'usage de la
nature divine. Nous avons à établir qu'il y a eu renonciation du
moi divin à la fois à l'usage et à la possession des attributs de

cette nature. »

L'auteur termine son article sur la kénose par l'examen des

objections faites à cette doctrine. Ces objections ne sont pas,
selon M. G., empruntées à l'exégèse biblique, elles sont
tirées de prémisses philosophiques ou psychologiques que l'auteur

décore du nom de préjugés. Elles peuvent être groupées
sous trois chefs principaux. La première objection est alléguée
au nom de l'immutabilité divine; elle n'émeut point M. G.,
puisqu'il a montré précédemment en quoi l'identité divine,
définie selon l'Ecriture, est compatible avec des transformations
volontaires opérées dans l'essence divine '. La seconde objection,

l'objection psychologique dérivée de l'impossibilité de
concevoir la substance du moi séparée de ses attributs
fondamentaux n'embarrasse pas davantage M. G. : l'état
d'âme de l'enfant, le double cas du sommeil quotidien ou de la

perturbation accidentelle, ne prouvent-ils pas que la conscience
du moi est loin de constituer l'essence du moi2? La troisième
objection, l'objection utilitaire, s'autorise du témoignage de

l'expérience chrétienne et soutient que la doctrine de la

kénose est indifférente à la vie religieuse : à cette raison
M. G. oppose à son tour la preuve expérimentale en
affirmant que la suppression de ce dogme et l'élimination de l'idée
de la préexistence du Christ amèneraient un appauvrissement
de la vie de l'Eglise 3.

Telle est l'argumentation par laquelle M. G. s'efforce d'é-

tayer la théorie de la kénose. Il suffit de cette analyse
sommaire pour se convaincre que l'auteur n'a apporté aucune
nouvelle preuve aux essais par lesquels, dans les pays de langue

1 P. 180. — 2 P. 194. Voy. Tome III, p. 232.
3 P. 197. 11 convient de prendre acte de la déclaration finale de M.

Gretillat, p. 198 : « Si une atteinte portée à la doctrine de la déité essentielle
de Christ peut rester inoffensive pour la piété individuelle et se rencontrer

même avec une piété vivante, elle se traduira inévitablement à la
longue par une déperdition de force et de vie pour l'Eglise. » Cf. M.

Bertrand, ouv- cit.. p. 211.



196 P. LORSTEIN

française, MM. Godet, de Pressensé, Wennagel, ont reproduit
et développé la doctrine professée en Allemagne avec le plus
d'éclat par Thomasius et M. Gess. Il me serait donc permis,
à mon tour, de renvoyer à la critique de MM. Astié, Secrétan,

Ehrhardt', et de constater que cette critique n'a pas été réfutée

par la réponse que M. G. essaye d'y opposer. Quelques
observations, cependant, ne paraîtront pas superflues.

Bendons d'abord hommage à l'intention qui a inspiré l'étrange
et aventureuse explication des théologiens «kénosistes». M.

G. s'est fait l'interprète des préoccupations légitimes qui
dominent tous les essais sortis de cette école. « La conscience

moderne, saturée de fictions, avide de réalités concrètes,
redemande par toutes les voix de l'Eglise et du siècle le Christ
humain des Evangiles que l'Eglise s'est si longtemps obstinée à lui
dérober, et lorsque quelque romancier frivole lui a présenté, à la

place de cet être composite, fantastique, impossible, sorti des

officines conciliaires, qui tout ensemble sait et ne sait pas, peut
et ne peut pas, une figure imaginaire aussi, mais vivante et

animée, un personnage mangeant et buvant, délibérant et

agissant, capable d'opposer à de nouveaux faits de nouveaux
conseils, accessible aux affections contraires de la tristesse et de

la joie, la génération contemporaine s'est laissée prendre à cette

image, et elle a acclamé le jeune rabbi de la Galilée..., entouré
de « merles bleus» et monté sur une mule « dont l'œil noir
» ombragé de longs cils avait beaucoup de douceur2. »

Telle est la valeur critique de la théorie de la kénosis, réaction

très justifiée contre le docétisme de l'ancienne théologie.

1 Voy. Revue de Lausanne, 1874, p. 161-245; 1883, p. 552-557; 1884, p.
127-129. — Revue chrétienne, 1884, N° 10, p. 620. — Encyclopédie des sciences

religieuses, Tome III, p. 152-154. —En Allemagne, la théorie de la kénose

a été vivement attaquée et soumise à une critique serrée et incisive par
Baur, Rothe, Dorner, et plus récemment par Biedermann, Christliche
Dogmatik, Zurich, 1869, § 376-377. M. Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen

Dogmatik 1876. § 579;M.H.Schultz,DieLehrevon der Gottheit
Christi, Gotha 1881, p. 277-299, p. 65, 541, 682.

2 P. 167-168. Cf. M. Recolin, étude citée, p. 7-8. Cf. les observations de

M. Weizsaecker, Untersuchungen über die evangelische Geschichte, ihre Quellen

und den Gang ihrer Entwickelung, Gotha 1864, p. XI.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 197

Cependant là ne se bornent pas les assertions de M. Gretillat
et des partisans de la doctrine de « l'anéantissement » du

Logos. Ils se retranchent derrière les témoignages de l'Ecriture

sainte; ils affirment que leur dogme de prédilection n'est

pas une invention de la théologie moderne ' ; ils la dégagent
des épîtres de saint Paul et du quatrième évangile; ils la

découvrent, comme on l'a vu tout à l'heure, toute faite et clairement

formulée, dans une expression de l'épître aux Philippiens

et dans quelques versets de saint Jean; tous les passages
du Nouveau Testament dans lesquels il est question de l'abaissement

ou de l'état d'humilité du Fils de Dieu, toutei les
indications qui enseignent sa préexistence sont exploitées au profit
de la théorie de la kénosis et sont interprétées dans le sens de

cette théorie ; à l'aide de ces procédés exégétiques et dogmatiques

il n'est pas étonnant qu'on arrive à ce résultat déterminé

d'avance et d'autant plus décisif, c'est que la notion de

la kénose est « le point culminant de cette sagesse chrétienne

que Paul enseignait parmi les parfaits2. » (1 Cor. II, 6.)
A cette argumentation nous ferons une triple réponse.
D'abord, le caractère biblique d'une doctrine ne résulte pas

delà présence d'un ou de plusieurs textes susceptibles
d'interprétations fort différentes ; il ne peut être établi que par
l'ensemble et le consensus religieux des auteurs sacrés 3. Or s'il
est vrai que chacun des types doctrinaux du Nouveau Testament

admet la préexistence du Fils de Dieu, il est non moins
incontestable qu'aucun des écrivains bibliques n'a essayé de

rendre compte du passage du Logos divin à l'état humain
et terrestre. Ce silence caractéristique s'explique aisément
dès qu'on prend la peine de se rendre compte de la valeur
et de la portée de la thèse de la préexistence. Une exégèse

1 M. Godet, Revue chrétienne, 1884, p. 758.
2 M. Godet, ibid., p. 759.
3 ba théologie johannique, par exemple, n'enseigne nullement Vabais-

sementet le dépouillement du Logos divin; l'incarnation du Verbe est tout
autre chose, aux yeux du quatrième évangile, qu'une kénosis, une inanitio.
Les observations de M. R. ne sauraient infirmer la signification de la
doctrine johannique sur ce point caractéristique. (Ouv. cité, p. 46-47.)



198 P. LOBSTEIN

saine et indépendante est forcée de convenir que la place
attribuée à cette thèse par la théologie biblique ne répond
nullement au rôle que lui assigne l'orthodoxie traditionnelle. Loin
d'être le point de départ de la christologie scripturaire, la
notion de la préexistence du Fils de Dieu est le terminus ad

quem de la réflexion dogmatique de l'Eglise primitive. Dès

lors, si la méthode pratiquée par la scolastique est contraire à

la marche suivie par la foi, il n'est pas étonnant que le
problème qui a sollicité la curiosité de l'école a été à peine
effleuré par la pensée religieuse et théologique des auteurs
sacrés. Ces considérations générales suffiraient à elles seules

pour enlever à l'hétérodoxie moderne de la kénose le prestige
dont elle s'entoure en se donnant comme divinementinspirée1.

Cette prétention orgueilleuse échoue contre une seconde

objection. Les adhérents de la théorie que j'essaye de
combattre prennent le contre-pied de l'enseignement unanime
du Nouveau Testament. Ils détournent nos regards du contenu

clair et positif de la révélation de Dieu en Jésus-Christ

pour les porter sur les attributs et les relations du Deus

absconditus, sur des objets que l'Eternel n'a point révélés à la

foi et qui se dérobent à l'expérience chrétienne2. Je n'insisterai

pas sur le silence observé par Jésus dans le témoignage
direct et habituel que nous ont conservé, les synoptiques3. Je

me borne à rappeler que les auteurs chez lesquels se rencontrent

les déclarations les plus nombreuses et les plus précises
touchant la préexistence du Fils de Dieu s'interdisent de sonder

le mystère auquel s'élève leur méditation; l'intelligence
de l'œuvre rédemptrice réalisée par le Christ est le centre
de leur intérêt religieux et l'objectif de leur pensée théo-
logique; l'auteur du quatrième Evangile lui-même, en appliquant

à Jésus la notion du Logos, n'a emprunté cette idée
1 L'usage que M. Bertrand fait a ce propos de l'argumentum e silentio

semblera k bien des lecteurs passablement hasardé. Ouv. cit., p. 202-203.
2 J'ai essayé de préciser et de motiver ce reproche dans la seconde de

mes études sur la méthode christologique. (Revue de théologie, 1885, voy.
surtout p. 583-592.)

3 Les observations contraires de M. Bertrand (p. 196) ne m'ont
aucunement convaincu.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 199

métaphysique à la spéculation contemporaine que pour la
mettre au service de sa foi religieuse et de sa conscience
chrétienne. Et la théorie qui renverse tous les termes de

l'enseignement biblique, la théorie qui méconnaît le caractère dominant

et l'inspiration permanente et générale de tout le Nouveau

Testament, a le courage de revendiquer pour elle-même
l'honneur d'être l'interprète fidèle et docile de la révélation

Enfin les adeptes de l'idée de la kénose se séparent du point
de vue biblique par une troisième inconséquence. Alors même

que nos auteurs sacrés font des incursions dans le domaine dé

la spéculation, leur base d'opération se maintient sur le terrain
éthique et religieux ; jamais ils n'opèrent avec les catégories
physiques et métaphysiques de la substance, de l'essence, de

l'être, avec les notions abstraites et vides de l'absolu saisi en

lui-même ou du moi dépouillé de ses attributs. Nos modernes
kénosistes ont une prédilection particulière pour ces termes et

ces formules, je ne dis pas pour ces idées, parce que je suis
incapable de découvrir les idées qui se cachent sous les mots
employés par nos adversaires1. Il faut admettre cependant que

1 Je me console de cette impuissance lorsque je vois l'un des philosophes

les plus éminents de notre temps, un penseur auquel personne ne
refusera la profondeur spéculative et la vigueur dialectique, opposer à

la théorie de la kénose une fin de non-recevoir catégorique, enveloppée
modestement dans un aveu qui est la meilleure des critiques : « Quant à

critiquer à notre tour la doctrine du professeur Gess, nous ne le saurions,

parce qu'il nous est impossible de l'entendre : une personne d'origine
divine, dans un autre sens que nous (qui ne sommes pas d'origine divine
suivant M. Godet, quoique de race divine, suivant nos traductions de

saint Paul), une personne d'origine divine et dépouillée de la sainteté
divine, un sujet dépouillé de tous les modes qui constituent son être
divin, sont autant de mots dont nous ne pouvons rien tirer. Ne sachant
ce qu'ils signifient, et doutant même qu'ils puissent signifier quoi que ce

soit, il m'est impossible de dire s'ils sont ou non contradictoires: mais je
constate un vico profond, commun d'ailleurs à nombre de spéculations
dogmatiques, dans l'opération de raisonner sur des termes qu'on avoue ne

point entendre, absolument comme s'ils étaient compris. Nous avons une
idée de la sainteté, nous n'avons aucune idée d'un sujet dépouillé de tons
les modes qui constituent son être. Mais comme en fait l'habitude est
dûment prise de tirer des conséquences de principes inintelligibles, et clés

conséquences de ces conséquences, nous ajouterons que toute doctrine qui



200 P. LOBSTEIN

Thomasius, Gess et leurs disciples attachent à ces mots une
signification qui leur est intelligible; ce qu'il est permis d'affirmer,

c'est que leur théorie, tout en ayant l'air de sauvegarder
le développement humain et le caractère moral de Jésus,
substitue à l'intérêt éthique et religieux de l'évangile l'idée de je
ne sais quel processus métaphysique ou physique absolument

étranger au christianisme. Ou bien le moi nu que pose la théorie

de la kénose n'est qu'une abstraction vide de sens et un

fantôme dépourvu de réalité1, ou bien ce germe divin, déposé
dans le sein de l'humanité, s'épanouissant graduellement dans

l'homme Jésus, prenant conscience de lui-même sous une
forme humaine tout en maintenant son identité divine, ce

germe-là est éclos dans l'imagination de quelque gnostique,
qui ne conçoit les réalités vivantes de la foi chrétienne que
sous l'enveloppe des religions de la nature et sous le symbole
des mythologies païennes.

Après cela je crois qu'il est inutile de passer en revue les
variétés et les nuances qui distinguent les différentes modifications

de la théorie delà kénose; il n'est que d'un intérêt
médiocre de savoir si M. G. a reproduit fidèlement les idées de

M. Godet, s'il se rapproche de Gess plus que de Thomasius, et
si sa terminologie est parfaitement correcte et conséquente2.

tend à faire imaginer quelque chose au-dessus de la sainteté renferme
un danger manifeste pour la morale et, par conséquent, pour la religion.»
(M. Secrétan, Revue chrétienne, 1884, N" 10, p. 620.) Voici la réponse de

M. Godet a l'objection de M. Secrétan : « Disons... que l'être divin B'est

réduit à l'état humain, en renonçant momentanément à son mode d'être
divin, afin d'élever la race humaine à cet état divin qui est sa sublime
destination. Si M. Secrìtan ne sait ce que de telles paroles signifient et
ne peut y attacher aucun sens, c'est tout simplement que la sagesse de
saint Jean et de saint Paul,— ou plutôt celle de Dieu même dont voila,
le plan, — surpasse celle de l'homme autant que le ciel est élevé au-
dessus de la terre. La comparaison est d'Esaïe LV, 8-9.» (Revue chrétienne,
10 décembre 1884, p. 758-759.)

1 Lire les excellentes observations de M. Ehrhardt, Revue de théologie et
de philosophie, 1884, p, 128-129.

2 M. Wennagel nous donne k entendre qu'il se rencontre des expressions
dissonantes chez certains auteurs plus ou moins strictement rattachés à
la véritable kénose. Il faut croire, d'après cela, qu'il y a différentes espèces



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 201

Pour se livrer à cette délicate et minutieuse opération, il
faudrait être bien sûr de comprendre ce que les auteurs ont
voulu dire, et le plus souvent je serais obligé de confesser mon
impuissance radicale à saisir l'intention des écrivains ou la

signification de leurs formules.
Deux remarques encore, et je laisse la kénose.
Ma première observation porte sur les origines et les

antécédents historiques de la fameuse théorie ; la seconde en
motivera l'insuffisance religieuse et dogmatique.

Pour justifier et recommander la solution kénosisle, on a

souvent répété qu'elle n'est pas une invention de la théologie
moderne. Peut-être, mais à coup sûr elle n'est ni conforme
à l'ensemble des données bibliques, ni en harmonie avec la
tradition de l'Eglise chrétienne. Faut-il lui chercher des ancêtres1

On ne les trouvera ni parmi les Pères de l'Eglise, ni

parmi les Réformateurs. Les gnostiques valentiniens et quelques

disciples d'Apollinaire semblent avoir enseigné quelque
chose d'approchant. Au xvie siècle, Schwenkfeld, un enfant

perdu de la réforme mystique, et Menno Simons, l'un des chefs
de l'anabaptisme, peuvent être considérés comme les précurseurs

de Thomasius et de Gess. Plusieurs anciens théologiens
réformés ont accidentellement émis des opinions voisines de

celles qui ont fait fortune dans les rangs de la théologie
moderne, et l'on rencontre aussi chez Zinzendorf quelques passages

qui pourraient au besoin servir de dicta probantia à l'appui
de la kénose. Voulez-vous d'autres preuves encore, des preuves

de kénose, et il n'est pas facile de trouver laquelle est la vraie. (La
logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, Strasbourgj
1883, p. 57.)— Sur les variations qu'a subies la pensée de Thomasius lui-
même, voy. Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, Berlin 1881, Bd

II, 1, 369-371.
1 Lire, sur ce point, des renseignements curieux quoique encore très

incomplets chez Schneckenburger, Zur kirchlichen Christologie, 2 Aufl. 1861,.

Beilage, S. 196 sq. ; Dorner, Die Lehre von der Person Christi. Bd. II, S.
625 sq.; M. H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, 1881, pg. 279-
282. Le créateur de la théorie kénotique dans sa forme moderne est
Liebner qui l'a développée dans son ouvrage resté inachevé. Die christlï
che Dogmatik aus dem christologischen Prinzip dargestellt, 1849.



202 P. LOBSTEIN

plus décisives de l'origine suspecte, lâchons le mot, du caractère

hétérodoxe et hérétique de la kénose*? Elles nous sont
fournies par les réformateurs et les symboles des églises
protestantes '. Ils ont clairement et fortement condamné l'horri-
bilis et blasphéma interpretatio, l'impia doctrina, d'après
laquelle le Fils de Dieu, en s'incarnant, se serait dépouillé de

ses attributs divins qu'il aurait reconquis par la résurrection
et l'exaltation céleste2. Il faut bien qu'en présence de pareilles
déclarations les adeptes de la kénose se résignent à se voir

ranger parmi les fauteurs d'opinions sectaires et qu'ils renoncent

à l'honneur et à la prétention de continuer la tradition
réformatrice de l'Eglise protestante. Cette enquête ouverte sur
l'extrait de naissance de la fameuse théorie ouvrira-t-elle les

yeux à nos adversaires et les amènera-t-elle à résipiscence?
Cela n'est guère probable, hélas! Peut être se prendront-ils

'En particulier de l'église luthérienne. De là aussi les protestations
d'un grand nombre de théologiens de l'orthodoxie confessionnelle. Broe-

mel, Was lehrt Professor Thomasius von der Person Christi im Stand der

Erniedrigung Schwerin 1857; Philippi, Kirchliche Glaubenslehre, Bd. IV,
1, 371.

- Voyez par exemple un sermon de Luther pour le premier dimanche
après la fête de l'Epiphanie, sur Luc 11, 41-52, prononcé en 1534. (E. A-.
IV, 232-242.) Cf. suit. Formula Concordine, Epitome Art. Vili, § 39 (Edit.
Hase, pag. 612) : Rejicimus etiam damnamusque, quod dictum Christi
(Matth. XXVIII, 18): Mihi data est omnis potestas in coelo et in terra,
borribili et blasphéma interpretatione a quibusdam depravatur in
hanc senfentiam : quod Christo secundum divinali] suam naturam in
resurrectione et adscensione ad ccelos iterum restituta fuerit omnis

potestas in ccelo et in terra, perinde quasi, dum in statu humiliationis
erat, earn potestatera, etiam secundum divinitatem, deposuisset et

exuisset. Hac enim doctrina non modo verba Testamenti Christi falsa
explicatione pervertuntur : verum etiam dudum damnata? Arianœ hœ-

resi via de novo sternitur, ut tandem astenia Christi divinitas negetur,
et Christus totus, quantus quantus est, una cum salute nostra amitta-
tur, nisi huic impiaa doctrinae ex solidis verbis Dei et fidei nostrse catholic«

fundamentis constante!- contradieattir. Cf. Form. Concord, Solida
declaratio, Art. Vili, § 49 (Bd. Hase 773) : Quantum ergo ad divinam in
Christo naturam attinet, cum in ipso nulla sit (ut Jacobus 1. 17 testatur)
transmutatio, divinie Christi natura per incarnationem nihil (quoad
essentiam et proprietates ejus) ve] accessit vel clecessit, et perenni in se.

vel per se, neque diminuta neque aucta est.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 203

d'un plus fort amour pour la pauvre persécutée, et la
commisération s'ajoutant à l'enthousiasme, ils se feront les champions

trois fois plus ardents et plus fidèles de la kénose honnie
et découronnée.

Cette fidélité, dirai-je, ou cette obstination n'aurait pas
d'inconvénients et serait parfaitement inoffensive si l'essai de

solution kénosiste était considéré par ses inventeurs et ses

apôtres comme une simple hypothèse théologique, aussi discutable

que les explications métaphysiques proposées dans le

cours des siècles pour constituer le dogme christologique1.
Malheureusement la théorie de la kénosis est beaucoup moins
innocente qu'elle en a l'air; transformée en dogme, elle ne

répond nullement au postulat religieux de la conscience
chrétienne et de la piété évangélique.

Et d'abord, le docétisme dont souffre la christologie
traditionnelle des anciens conciles n'est ici vaincu qu'en apparence ;

l'existence du Jésus de la kénosis n'est pas moins inconcevable

que celle du Christ de l'Eglise. Le moi identique du Logos
éternel et du Fils de l'Homme terrestre est une abstraction

impossible à penser; veut-on essayerde le saisir, il s'évanouit
et se résout en une formule vide de sens. Aussi n'est-il pas
étonnant que plusieurs théologiens de l'école aient formulé le

problème d'une manière différente. Ils parlent d'un germe
divin qui s'est développé dans uns forme d'existence humaine.
Si je ne me trompe, nous voilà retombés dans l'hérésie d'Apollinaire,

laquelle n'est autre chose qu'une édition légèrement
modifiée de l'ancien docétisme : ce Christ qui, par delà sa

conscience humaine, recèle dans les obscures profondeurs de son
être un substratum divin, un moi céleste à l'état latent, une
virtualité qui est la seconde personne de la Trinité, ce Christ
là n'est pas véritablement et pleinement homme; il n'a de

l'humanité que la forme extérieure et l'apparence sensible ;

c'est an étranger à notre race, et il n'est pas vrai qu'il a été

fait semblable à nous en toutes choses, hormis le péché.
D'autre part, la doctrine de la kénose, dans ses différentes

1 Tel est, comme on l'a vu plus haut, le point de vue de MM. Recolin
et Bertrand.



204 P. LOBSTEIN

modifications, ne prend pas franchement au sérieux la divinité
du Christ. Je sais bien que les adhérents de la théorie kéno-
siste affirment qu'ils maintiennent intégralement « la déité >¦

du Fils de Dieu: n'enseignent-ils pas sa préexistence personnelle

et éternelle? Il n'en est pas moins vrai que cette déité

qui s'anéantit au point d'être une simple possibilité métaphysique,

l'identité abstraite du moi céleste et du moi terrestre, la

puissance qui n'est pas encore réalisée en acte, que sais-je?
quelque chose de plus insaisissable encore, cette déité-là a

bien l'air d'une fiction dogmatique, à laquelle manquent la vie,
le mouvement et l'être. Sans doute les formules imaginées par
les dogmaticiens de ce camp sont infiniment différentes, et il
serait vraisemblablement possible d'en découvrir une qui
sonnerait mieux à l'oreille et peut-être au cœur ; mais cet anéantissement

de Ih divinité dépourvue de tout contenu positif et de

toute action vivante, ne répond pas à l'intérêt religieux qui
doit rencontrer son expression dans le dogme christologique.
Ne voyez-vous pas que votre solution supprime, de fait, l'un
des termes du problème, puisque vous éliminez le divin actuel
et présent, agissant et vivant dans la personnalité terrestre et

historique du Sauveur? Non, la divinité seule accessible à la
foi chrétienne et à l'expérience religieuse n'est pas absente de

la vie ou de la conscience du Christ que nous révèlent les

Evangiles ; elle n'est pas non plus latente au fond de son âme

et derrière les manifestations de son humanité ; elle inspire et
elle domine la personne et l'œuvre de Celui qui a pu dire:
« Celui qui m'a vu a vu le Père 1 » Le Père, c'est-à-dire
l'amour qui se donne, la grâce qui sauve, la miséricorde qui
guérit, pardonne et relève, le Père, qui seul connaît le Fils et
seul est connu de lui, le Père est toujours avec Celui qu'il a

envoyé, il habite en lui, parson esprit qu'il lui a communiqué
sans mesure, il veut que nous ayons communion avec lui
comme il est lui-même un avec son Christ. Voilà le témoignage
religieux dont notre conscience a besoin et qui rencontre un
écho au plus profond de notre cœur Voilà l'affirmation
bienheureuse de la conscience chrétienne qui a trouvé Dieu en
Jésus-Christ et qui ne veut pas d'autre Dieu que celui que le



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 205

Fils lui a « montré » Voilà la vérité simple et sublime que
l'humble fidèle, le chrétien croyant et fervent saisit et
embrasse par delà les formules inintelligibles d'une spéculation
surannée ou d'une métaphysique d'invention moderne
Gardons-nous de voiler ou d'affaiblir cet Evangile qui renferme la
seule chose nécessaire Ne le cachons pas aux yeux et à la

piété de nos frères en l'enveloppant dans le linceul de nos
explications obscures et de nos théories scolastiques. Toute
doctrine qui ne met pas en pleine lumière les vivantes réalités
de la foi, les révélations morales et religieuses qui tombent
sous l'œil de la conscience, les loci salutares retrouvés par
nos réformateurs, s'éloigne de la voie royale et droite que
nous a tracée l'Evangile. Si donc nous nous élevons contre une
christologie qui mêle ses hypothèses et ses abstractions aux
intérêts féconds et pratiques de la religion et de la morale,
c'est bien moins à cause des difficultés qu'elle soulève au

nom de la raison qu'à cause du danger qu'elle fait courir à la

foi et à la piété.

III

Les ouvrages que nous essayons de caractériser ne nous
laissent plus grand'chose à dire sur le dogme christologique.

Une fois qu'à l'aide de textes bibliques et d'arguments
dogmatiques ils ont établi la divinité et l'humanité de Jésus-

Christ, leur christologie a accompli sa tâche; le contenu en
est épuisé ; le travail dogmatique se réduit à démontrer que
le Fils de Dieu a préexisté éternellement, qu'il s'est incarné,
qu'il a revêtu notre nature et qu'il est devenu véritablement
homme. Tout ce qui reste, tout ce qu'il importe après cela de

connaître et de croire, rentre à vrai dire dans la doctrine de

l'œuvre du Sauveur. La christologie, ainsi disjointe de la

sotériologie, est d'une pauvreté désespérante ; elle ne renferme

que quelques renseignements plus ou moins abstraits sur les

attributs du Logos divin ou la nature du Jésus terrestre. Cette

incurable sterilite de l'exposition doctrinale qui s'agite dans

des discussions purement formelles, n'est-elle pas une condam-



206 P. LOBSTEIN

nation décisive de la méthode traditionnelle? La personne du
Christ envisagée en elle-même et isolée de son œuvre, se

trouve placée en dehors et au delà de toute observation
concrète, de toute connaissance expérimentale; bien plus, affranchie

de toute relation avec nous et reléguée dans la sphère
inaccessible de l'être pur. elle cesse d'avoir pour notre foi
un intérêt religieux et une valeur dogmatique, car elle ne

nous touche véritablement que par ce qu'elle a fait pour
nous.

Le Manuel de M. Arnaud et l'Exposition de M. Gretillat
apportent à ces remarques la justification la plus complète et la

plus péremptoire. Quelles données christologiques trouvons-
nous, dans le premier ouvrage, entre le chapitre sur la Trinité
et celui qui est consacré à la Rédemption? Quelques pages sur
les noms et titres de Jésus-Christ, puis sur le Fils de l'Homme
et l'incarnation. Ce dernier sujet rentre encore dans la partie
spéculative et métaphysique du problème ; quant à la nomenclature

des différentes « appellations » qui, dans l'Ecriture
sainte, sont décernées au Christ, elle n'a de valeur qu'à la
condition qu'on développe et qu'on explique la signification de

chacun des titres mentionnés par l'auteur. C'est bien peu
assurément pour combler la lacune laissée par une méthode qui,
en étudiant la personne du Sauveur, commence par faire
abstraction de l'œuvre du salut

M. Gretillat paraît avoir mieux senti le vide creusé par la

théologie traditionnelle autour du Christ de la métaphysique.
Ce vide, il essaye de le remplir en nous donnant un chapitre
intitulé: « Des déterminations delà nature humaine de Christ
dans son existence temporelle '. » L'auteur examine d'abord les

rapports du Christ et de l'humanité ; la nature humaine du

Christ est à la fois semblable à l'humanité générale par certains

éléments9, et distincte de l'humanité empirique par un carac-

i P. 199-258.
2 Pt. 200-208 : Les principaux caractères communs à Christ et à

l'humanité générale peuvent se résumer dans les suivants : la relativité, la
perfectibilité, la corporalità, la solidarité spécifique, la passibilité, la fail-
libilité.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 207

tère absolument propre à elle de normalité absolue1. Le
premier de ces deux paragraphes n'enrichit en rien la notion
d'humanité déjà établie précédemment et appliquée à la

personne du Christ; le second est dépourvu de toute valeur
probante, parce qu'il est impossible d'arriver à la conviction delà
sainteté de Jésus sans connaître encore la portée et le caractère

de son œuvre. Les pages qui suivent sont employées à

décrire les degrés successifs de la nature humaine du Christ.
Le dogmaticien suit le cours de la vie de Jésus, et il la

prolonge par delà l'existence terrestre pour s'élever jusqu'à la

résurrection, l'ascension et la parousie.
A première vue, cet aperçu de la vie historique de Jésus

répond aux exigences de la dogmatique contemporaine qui, en

élaborant le dogme christologique, a besoin de prendre pied
sur le sol de l'histoire de peur de substituer au Christ des Evangiles

un fantôme spéculatif ou mystique. Cependant la prévention

favorable que l'entreprise de M. G. avait fait naître d'abord
s'évanouit rapidement à la lumière d'un examen plus sérieux.

L'auteur ne borne pas son ambition à évoquer devant nous
l'image simple et sublime qui a projeté son ineffaçable
empreinte dans l'âme des premières générations chrétiennes. Il
commence par construire un cadre très artificiel, dans lequel
il enchâsse une série de faits empruntés à la tradition évangélique

et choisis sous l'empire de préoccupations dogmatiques
et théosophiques 2.

De même que M. G. a réussi à faire entrer dans la trame de

1 P. 208-217: l'exemption du péché qui a pour corollaire l'exemption
de l'erreur.

- L'auteur distingue trois degrés successifs dans le développement de

la nature humaine de Christ: 1° La période de formation de la nature
humaine do Christ, son état psychique, s'ouvre par la naissance, se

résume dans le fait caractéristique de la circoncision, et rencontre la
réalisation phénoménale de son idée (sic) dans le premier séjour de Jésus

au temple. 2° La période de consécration de la nature humaine de Christ,
ou état psychico-pneumatique, s'ouvre par le baptême d'esprit, se résume
dans la tentation messianique et atteint son point culminant dans la
transfiguration. 3° ba période de glorification de la nature humaine de

Christ ou état pneumatique, s'ouvre par la descente aux enfers, trouve



208 P. LOBSTEIN

son exposition dogmatique toute l'histoire du peuple d'Israël
et tous les documents de la littérature hébraïque, ainsi il fait
de la vie de Jésus un chapitre du dogme christologique. Il est
facile de monlrer les graves inconvénients que présente une
méthode qui ne sait pas faire le départ entre les problèmes de

la critique historique et les vérités de la doctrine chrétienne.
Ces inconvénients sont particulièrement sensibles dans la
présente étude sur « les degrés successifs de la nature humaine
de Christ. » A lire les développements de M. G., on pourrait
croire que chacun des faits de la vie de Jésus a un intérêt
religieux et, par conséquent, une importance dogmatique. La

circoncision de Jésus, « son premier séjour dans le temple, »

la transfiguration, sont, aux yeux de l'auteur, des éléments

intégrants du dogme christologique. Us viennent prendre leur
place, dans la chaîne des traditions évangéliques, entre la

naissance miraculeuse de Jésus, sa passion, sa résurrection.
A ce compte, on serait tenté d'admettre qu'il y a identité
foncière entre la science historique qui étudie la vie de Jésus et la

théologie systématique qui traile de la personne et de l'œuvre
du Christ.

Est-ce bien là le fond de la pensée de M. G. Sa méthode

nous force à répondre affirmativement. Mais la pratique
montre combien une théorie pareille est inadmissible et sur
quelle pente rapide elle mènerait aux conséquences les plus
absurdes. En dépit de toutes les préventions dogmatiques,
personne ne soutiendra que tous les faits de l'histoire de Jésus de

Nazareth ont indifféremment droit de cité dans la dogmatique

l'expression de son essence spirituelle dans l'effusion du Saint-Esprit au

jour de la Pentecôte, et s'élève au fait culminant de l'ascension. Notons
enfin que chacune de ces trois périodes est close par un fait qui fraie
on même temps les voies à la suivante : la période de formation, par le

baptême d'eau ; la période de consécration, par la mort ; et la période de

glorification, par la parousie. » — N'est-ce pas la un chef-d'œuvre
d'ingéniosité savante? N'appliquons pas les procédés indiscrets d'une critique

difficultueuse à l'ordonnance symétrique de cette spirituelle
construction. Essayons plutôt de ressentir par sympathie quelque chose du

plaisir que l'auteur a dû éprouver en combinant avec cet art consommé
les pièces respectives de son histoire psychico-pneumatique.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 209

chrétienne. Comment M. G. oserait-il affirmer que la
circoncision de Jésus ou « son premier séjour dans le temple »

sont aussi importants que la mort du Christ sur la croix? Il a

beau faire les efforts les plus ingénieux pour canoniser, dans

son ensemble et ses détails, le développement de la vie historique

de Jésus; il a beau transformer en dogmes les faits isolés

et les actes particuliers de la carrière messianique du Christ.
Cette tentative échoue fatalement contre un insurmontable
obstacle, je veux dire la résistance de la conscience chrétienne

qui fait instinctivement un triage dans la tradition évangélique.

Il est une série de récits qui lui sont indifférents; il y a,

par contre, des faits qu'elle distingue, qu'elle place au-dessus
des autres, auxquels elle attribue une valeur capitale et décisive.

La dogmatique chrétienne ne procède pas autrement. Il suit
de là que la tâche du dogmaticien ne saurait consister à

enregistrer complètement et scrupuleusement les histoires rapportées

par nos évangiles. Ce qui importe à la dogmatique, ce n'est

pas la constatation matérielle et extérieure des faits, c'est leur
signification religieuse et morale. Il ne suffit pas de les considérer

en eux-mêmes et d'établir leur réalité documentaire, il
faut les envisager relativement à nous et déterminer leur
efficacité pratique.

Est-ce sa notion de l'inspiration absolue du Nouveau
Testament qui a empêché M. G. d'aborder le problème, dont
nous venons d'indiquer les termes Cela ne me paraît pas
douteux. Un coup d'œil sur les débats de la théologie actuelle
aurait pu l'avertir cependant de la gravité de cette question et
de la nécessité d'y répondre. Il ne s'agit pas ici d'une théorie
plus ou moins abstraite, d'une discussion purement académique,

ou d'une hypothèse éclose dans le cerveau de quelque
théologien isolé. Non, le développement extraordinaire des

études historiques, l'importance qu'ont prise les recherches

sur la vie de Jésus, la multiplicité des problèmes que soulèvent
la critique des documents et la critique des faits, la science

elle-même met le dogmaticien en demeure de se prononcer.
N'y a-t-il aucun lien de solidarité entre les travaux historiques
concernant la vie de Jésus et l'intérêt religieux qui s'attache à

théol. et phii.. 1891. 14



210 P. LOBSTEIN

la personne et à l'œuvre du Christ? Si la solidarité existe, est-
il possible de maintenir les intérêts de la foi en face des

exigences de la science? Si la solidarité n'existe pas, est-il possible

de tracer une ligne de démarcation entre le domaine qui
relève de la science et la sphère où règne la foi C'est là
assurément un problème dont l'actualité pratique s'impose à

quiconque n'entend pas sacrifier la vérité historique et tient avec
non moins d'énergie à sauvegarder la vérité religieuse L

Ainsi formulée, la question s'élargit aussitôt et finit par se

résoudre en un problème général qui touche aux principes
les plus essentiels et les plus élevés de la théologie chrétienne.
Quelle est la signification ou la valeur de l'élément historique
dans la religion chrétienne? Quel est, eu particulier, le rôle
de la personnalité historique de Jésus, je ne dis pas dans le

développement du christianisme, mais dans le sanctuaire de la

vie chrétienne? Y a-t-il lieu de distinguer entre le principe
spirituel de la religion du Christ et l'apparition concrète de la

personne de Jésus? Toutes ces questions agitent aujourd'hui
la christologie dogmatique, et il n'est pas permis de les ignorer.

On peut hésiter entre les solutions proposées, on peut se

mettre à chercher une solution nouvelle, mais il faut marquer
la position qu'on a choisie : refuser de prendre un parti au
milieu de ces débats, c'est se condamner à « courir à l'aventure
et à frapper dans le vide. » (1 Cor. IX, 2G.)

Si M. G. n'avait pas une prédilection exclusive pour la

tractation scolastique et abstraite des sujets dogmatiques, s'il
dédaignait moins la méthode historique, s'il voulait s'inspirer

davantage de l'étude du passé, il trouverait sans doute dans
les écrits de nos réformateurs les éléments précieux, sinon
complets, d'une réponse à la question soulevée ici. Cette

réponse nous est fournie par la notion protestante de la foi, à la

fois connexe et distincte de la croyance historique. Non satis est

credere, quod Christus natus, passas, resuscitatus sit, nisi ad-
dimus et hune articulum, qui est causa finalis historiœ : Re-

1 Cf. M. H. Schultz, Der christliche Glaube an Jesus und die geschichtliche

Frage des Lebens Jesu (Wissenschaftliche Vorträge überReligionsfragen)
Francturt a. M., 1878.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 211

missionem peccatorum. Ad hune articulum referri cœtera

oportet L Si je ne me trompe, ces sages et fortes paroles
renferment la clef de toutes les difficultés. Elles condamnent à la
fois les spéculatifs qui font évanouir en idées abstraites les
réalités positives de la révélation chrétienne, et les prétendus
orthodoxes2, qui identifient la fides historica et la fides salvifica

; elles indiquent aussi le critérium qui sert à faire le
départ entre les faits contingents de l'histoire évangélique et
les facteurs constitutifs de la doctrine chrétienne. Ad hune
articulum referri cœtera oportet : telle est la mesure qu'il
convient d'appliquer à la tradition historique de la vie de Jésus

pour en tirer les éléments qui ont une valeur permanente pour
la foi chrétienne. Qu'on pousse les recherches dans cette direction,

qu'on tire résolument les conséquences du principe énoncé

par Mélanchton, et l'on ne risquera pas de s'égarer dans le
dédale des récits contenus dans nos évangiles. Que si, au
contraire, l'on abandonne la voie tracée par les initiateurs de notre
théologie protestante, si l'on oublie que l'intérêt religieux et
moral doit être l'objectif constant et l'âme inspiratrice de la

christologie, la dogmatique ne réussira point à constituer un
dogme fécond et viable. La christologie sera perpétuellement
menacée d'un double danger : tantôt elle se perdra dans les
subtilités purement formelles d'une métaphysique stérile et

1 Mélanchton, Apolog. Confess, augustanœ. Art. II (de justificatione)
§51. Cf. Conf. august- Art. XX, § 23. Admonentur etiam homines, quod hic
nomen fidei non significat tantum historian notitiam, qualis est in impiis
et diabolo, sed significat fidem, quœ credit non tantum historiam sed

etiam effectum historiae, videlicet hune articulum, remissionem
peccatorum, quod videlicet per Christum habeamus gratiam, justitiam et
remissionem peccatorum. Ibid. § 26. Apolog. II, 48; III, 216. — C'est de ce

point de vue que M. Lipsius a esquissé sa magistrale étude sur la signification

de l'élément historique dans la religion chrétienne (Protest. Kirchen-

Zeitung, 1881, Num. 43 et 44.). Cf. aussi M. Herrmann, Warum bedarf
unser Glaube geschichtlicher Thatsachen? Halle, 1884. Voy. enfin l'opuscule

de M. Hase (le fils de l'historien), Die Bedeutung des Geschichtlichen

in der Religion, 1874.
'2 Si l'orthodoxie dépend de l'accord des doctrines avec les idées

maîtresses de la Réforme, il est bien évident que la notion courante de la

foi ne mérite en aucune façon l'épithète d'orthodoxe.



212 P. LOBSTEIN

surannée, tantôt elle se réduira à un agrégat de notices
historiques dépourvues de toute valeur religieuse et de toute autorité

dogmatique. Le plus souvent elle donnera à la fois dans

les deux errements : pour ranimer les abstractions de sa

spéculation transcendante, elle empruntera à l'histoire évangélique

quelques traits et quelques couleurs, mais elle ne réussira

pas à faire monter une sève régénérante et rénovatrice dans

un corps dont la vie s'est retirée. « Les dogmes ressemblent
alors à ces vieilles armures de nos musées qui, dressées contre
la muraille, dessinent encore la forme d'un guerrier d'autrefois.

Heurtez-les ; elles sont vides et sonnent creux1. »

1 M. Sabatier, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d'évolution,
Paris 1889, p. 10.


	Études critiques de dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique

