Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Etudes critiques de dogmatique protestante. Seconde étude, La
guestion christologique

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES
DE DOGMATIQUE PROTESTANTE

P. LOBSTEIN !

SECONDE ETUDE

La question christologique 2.

La crise que traverse actuellement notre dogmatique protes-
tante ne se révele nulle part avec une plus irrésistible évi-
dence que dans les doctrines qui ont pour objet la personne et
'ccuvre de Jésus-Christ. Il semble que sur ce point 'illusion
soit impossible. Les esprits les plus aveugles et les plus pré-

' Voy. Revue de théologie et de philosophie, janvier 1891.

2 La personne de Jésus-Christ et la théorie de la kénosis, étude présen-
tée par M. Recouiy & l'assemblée des conférences pastorales générales
de Paris le jeudi 20 juin 1889, et lue aux étudiants de la Faculté de
théologie de Montauban, le mardi 6 et le mercredi 7 mai 1890. (Revue
théologique de Montauban, XVI¢ année, p. 97-119; 220-249.) [’étude de
M. RecoLiv a été publiée & part, Paris, Grassart 1890. — Exposé de théo-
logie systématique, par A. GRETILLAT, professeur de théologie & la Faculté
indépendante de Neuchatel. Tome cquatrieme : Dogmatique. 11 Sotériolo-

gie. Fschatologie. 1 vol. in-8°, 639 pages. Neuchatel 1890. — Manuel de
dogmatique ou exposition méthodique et raisonnde des doctrines chrétiennes,
pir E. Arwaup. 1 vol. in-8°. 599 pages. Paris, 1890. — Il faut ajouter a

ces étndes deux chapitres dn vaste et solide ouvrage que M. le pasteur
BerTrAND vient de consacrer & la théologie de RirscuL et qu'il a présenté
A la Facuité de théologie de Montauban pour obtenir le grade de docteur
en théologie, Une nowvelle conception de la Rédemption, Paris 1891, 1 vol,
in-8, 505 pages. Voy. pages 53-62, 139-223.



172 P. LOBSTEIN

venus sont contraints d’avouer que les formes élaborées par
lesanciens conciles ont fait leur temps, que les solutions in-
ventées par la scolastique catholique et protestante sont irré-
médiablement condamnées, que nos confessions de foi, domi-
nées par le désir d’affirmer leur accord avec l'ancienne
Eglise, ne répondent plus aux besoins religieux et scientifiques
de la conscience protestante. S’agit-il cependant d’aller de
lavant, de tirer les conséquences, de dégager les enseigne-
ments que renferment 'histoire du passé et la situation pré-
sente, aussitot l'entente s’évanouit, ['hésitation commence,
les prétendus adversaires des errements d’autrefois n’arrivent
pas & se reconnaitre et a s’accorder. Rien de plus curieux et de
plus instructif que le spectacle que nous donne la théologie
contemporaine. Il n’est plus personne qui ose se déclarer sans
restriction ou sans réticence pour la doctrine des deux natu-
res du Christ 1. Presque tous les théologiens ont perdu la con-
fiance qu'inspiraient & nos peéres les grandes constructions
métaphysiques du passé. A leur insu méme et parfois malgreé
eux ils ont été entamés par 'atmosphere ambiante ; s’ils répu-
dient les principes et la méthode de la critigue moderne qu’ils
appellent sommairement la critique négative, aucun d’eux
n’est resté absolument inaccessible & I'intelligence historique
des Ecritures; ils n'ont pas rompu avec la méthode d’autorité,
mais ils préconisent les procédés rigoureux et patients de
Panalyse et de 'expérience; si parfois ils se laissent gagner
encore par le dangereux attrait et les ambitieuses témérités de
la spéculation pure, ils cherchent 4 donner satisfaction aux
exigences d’'une science plus positive et d’une piété plus im-
mediate. De 1a des titonnements pénibles, des compromis sté-
riles, des replatrages éphéméres. On déclare insoutenable le
point de vue de 'ancienne orthodoxie, et 'on se refuse & ap-
pliquer au dogme christologique la méthode qui seule peut en
assurer la solution. Ou plutét, on se doute & peine qu’il existe
une méthode et qu’il s'agit de la pratiquer avec décision et
conséquence. En étudiant les essais christologiques tentés

! Lire les déclarations si nettes et si franches de M. Recorin. Revue
citée, p. 98-10).



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 173

par les héritiers de la théologie du Réveil ou par nos mo-
dernes scolastiques, on admire le sérieux de l'effort, mais on
déplore la pauvreté des résultats; il en cotte de soumettre au
scalpel de la critique une théologie qui, & vrai dire, est moins
ane ceuvre scientifique qu’un phénomeéne psychologique et re-
ligieux, la confidence personnelle d'une &me résolue & ne pas
voir les difficultés et & prendre ses besoins intimes, ses sym-
pathies ou ses antipathies pour des arguments et des raisons.
Mais la polémique loyale et sincére est, apres tout, un hom-
mage rendu a la droiture et au courage de ceux que l'on dis-
cute ou que l'on attaque, et ce serait mal servir la cause de la
vérité que de perpétuer les équivoques et d’aggraver les mal-
entendus en redoutant la controverse et en se dérobant & la
bataille.
1

Les pays de langue francgaise nous ont donné, I'année der-
niére, trois exposés christologiques, dont I’un n’étudie qu'un
probléme spécial, tandis que les deux autres traitent le dogme
dans sa totalité. S’il fallait assigner un rang & ces travaux, je
donnerais sans hésiter la préférence au rapport de M. Recolin.
L’ordonnance générale de son-étude, le caractere historique
qui la distingue, la marche habilement graduée de 'argumen-
tation, la sage réserve dont lauteur fait preuve en forrmulant
ses conclusions dogmatiques, expliquent et justifient l'excel-
lent accueil que P'on a fait & son essai. L’ouvrage de M. Ar-
naud et celui de M. Gretillat offrent de nombreuses et frap-
pantes analogies ; le manuel de M. Arnaud n’est pas destiné,
comme 'exposé de M. Gretillat, aux théologiens de profession;
mais dans le groupement des matiéres, dans 'usage des Ecri-
tures, dans les résultats généraux, les deux auteurs se rencon-
trent si fréquemment qu’il est permis de les réunir et de les
considérer comme les interprétes et les porte-voix d’une
méme doctrine. A ce titre, leursidées sont intéressantes a étu-
dier, et je ne saurais partager l'opinion de ceux qui estiment
qu’il faut faire promptement justice des « revenants. »
Outre que ce procédé sommaire serait peu scientifique, 1l se



174 P. LOBSTEIN

pourrait bien que ces revenants fussent des étres en chair et
en os, et que l’on fat en droit de nous répondre : « Les gens
gque vous tuez se portent assez bien. » M. Gretillat et M. Ar-
naud sont, en effet, les représentants d’une classe trés nom-
breuse et trés vivante de théologiens qui, comme eux, procé-
dent assez directement du Révell et se réclament exclusive-
ment du témoignage et de Pautorité de la Bible. L’'examen de
leur christologie nnus permettra d’apprécier le caractére el la
valeur de notre orthodoxie contemporaine 1.

Le but que poursuit M. Arnaud ne comportait pas une incur-
sion dans le domaine de I'histoire du dogme christologique. Par
contre M. Gretillat ouvre son article premier (De la personne
du Christ) par un résumé historique?. Il est vrai que ce résu-
mé parait sacrifié par lauteur qui ne semble pas y attacher
d’importance. M. Gretillat néglige de recueillir et d’exploiter
les féconds et précieux enseignements de I’histoire ; il ne mon-
tre pas que celte histoire renferme la meilleure critique du
dogme, critique positive qui en dégage les facteurs religieux
et intérét chrétien, critique négative qui en met & nu les dif-
ficultés insurmontables et les insolubles contradictions. Dans
’exposition personnelle de ses idées, l'auteur fait compléte-
ment abstraction de tout le travail dogmatique du passé; ses
recherches, comme cellesde M. Arnaud, ne paraissent avoir
d’autre ambition que celle d’étre simplement et sévérement
bibliques. Il importe de voir si cette prétention est justifiée.

Les deux auteurs traitent d’abord de la personne du Christ
et ensuite de son ceuvres. Il ne leur semble pas nécessaire de
justifier la marche de leur exposition . Ni 'un ni 'autre ne font

1 [l ne pourra étre question du rapportde M. RecoLix que dansg la seconde
partie de cette étude; j'y aborderai directement la théorie de la kénosis.

2 P. 146-168.

3 M. GRETILLAT, . 145-258 (Article premier: De la personne de Christ);
p- 258-513 (Article second : De I'cenvre de Christ). — M. Arxaup, p. 74-117
(Divinité de Jésus-Christ) ; cet article fait partie du chapitre consacré o la
Trinité ; p. 241-257 (Noms et titrez de Jésus-Christ, le IFils de 'homme
ou 'ilncarnation) ; ces deux articles précedent immédiatement celui qui
traite de la Rédemption.

4« Cet ordre, dit M. Gretmear (p. 144), me parait sirationnel queje crois



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 175

saisir le lien qui rattache I'ceuvre rédemptrice & la personne
du Rédempteur et la corrélation intime qui régne entre la
christologie et la sotériologie. Bien plus, ils étudient d’abord
le probléme de la divinité du Christ et leurs premiéres inves-
tigations portent sur le Fils de Dieu dans son état divin, sur le
Verbe préexistant et éternel, sur le Logos en soi.

Cette tentative d’étudier la personne ou la nature du Fils de
Dieu considéré en lui-méme et isolé de son ceuvre rédemp-
trice, ne dépasse-t-elle pas les limites imposées & notre con-
naissance ? L.a question ainsi posée revient acelle-ci: Pouvons-
nous atteindre et saisir I’étre pur? La « chose en soi, » dé-
pouillée de toute relation avec nous-mémes, est-elle accessible
a notre intelligence ? Grave et délicat probleme que nos deux
auteurs ne s’attardent pas & discuter et qu’ils trouvent inutile
de poser sans doute, parce qu’ils en admettent la solution affir-

pouvoir me dispenser de le justifier, et je n’aurais pas cru qu'il fiit pos-
sible de I'intervertir, s1 Gess ne 'avait fait dans le plan, sinon dans le
titre de son ouvrage: Das Dogma ueber Christi Person und Werk. » M. Gre-
TILLAT n'a pas cru devolr examiner ou discuter les raisons tres sérieuses
qui ont déterminé M. Gess & adopter la marche qu'il a suivie dans son
livre. Chose curieuse, M. GRETILLAT rend indirectement justice au théolo-
gien allemand et il recommande méme implicitement sa méthode. Reli-
sez plutdt I'entrée en matiere du chapitre de M. GrETILLAT : « Comme
l'accomplissement du salut dans I'Evangile, en tant que rédemption et
création, a dii étre une ceuvre i la fois divine et humaine, la personne de
Christ qui a été elle-méme le don de Dieu & I’humanité avant d’étre 'a-
gent de Dieun envers 'humanité, a di porter ce double caractere. La per-
sonne de Christ comme son ceuvre a été & la fois divine et humaine. »
(p. 145). Si j'ai bien compris ce début, M. GReTiLLaT va de la sotériologie
4 la christologie et il apprécie la valeur de la personne du Sauveur par
les effets de 1’ceuvre du Sauveur. Ou je me trompe fort, ou le voiliv en-
gagé dans la voie qui tout & I'heure lui semblait « irrationnelle. » Il faut
ajouter que auteur se ravise et qu'il retourne aux principes qu'il avait
énoncés d’'abord. — M. Berrtranp est égaiement d’avis qu'il serait plus
logique d’analyser I'euvre de la Rédemption avant de parler de la per-
sonne du Rédempteur ; mais il n'admet cet ordre qu'en principe: de fait,
il ne pense pas que « la sotériologie n'est quela christologie appliquée, dé-
veloppant et réalisant son contenu, car I'ccuvre ne révele pas fout I'on-
vrier et la signification de I'un ne se confond pas avec celle de I'autre.
Par delh les manitestations multiples de 'activité religieuse du Christ, il
y a eu, dans sa personne, un surplus qui se dérobe aux prises de notre-



176 P. LOBSTEIN

mative 1. Aussi ne craignent-ils pas d’établir d’abord les bases
meétaphysiques de la christologie et les prémisses spéculatives
du dogme indépendamment de l'apparition historique de Jé-
sus-Christ. Se transportant au sein méme de la vie divine, ils
opérent & priori, sans se placer sur le terrain solide de la ré-
vélation historique et sans descendre vers les réalités positives
de la vie et de I'ceuvre du Sauveur. En d’autres termes, leurs
premiéres déductions ne sont qu’un chapitre du dogme de la
Trinité2, Puisque celle-ci est, & lears yeux, le substratum di-

entendement, des richesses spirituelles ou métaphysiques que Jésus n'a
pas déployces entierement dans son ministere terrestre, mais qui, pour
échapper en partie & I'analyse empirique, peavent n’en étre pas moins de
vivantes réalités. » (Une nouvelle conception de la Rédemption, p. 189-193.)
— J'accorde volontiers & M. BERTRAND qu’ « un &fre moral ne donne jamais
toute sa mesure ou ne se livre jamais tout entier dans ses actes, si par-
faits et si merveilleux soient-ils » (p. 191); seulement ce que j'affirme,
c’est que nous ne connaissons un &tre pareil que par ses manifestations
et par ses actes. M. BErTrAND en convient lui-méme assez clairement; il
n’a pas réussi a nous dire ce qu'il entend par ce « substratum qui ne s’est
pas pleinement fait connaitre & nous dans les modes ou les attributs de
’existence historique du Christ » (p.193). Des lors, quelies sont la signifi-
cation et la valeur de nos affirmations touchunt ce nescio quid qui échappe
a notre expérience et & notre analyse? A quoi bon discuter sur ce « sur-
plus qui se dérobe aux prises de notre entendement? » — « A quoi bon ?»
A nous ménager la possibilité d’affirmer la préexistence du Fils de Dieu,
et de plier la méthode expérimentale, qu'on adopte « en principe, » aux
exigences de la doctrine traditionnelle! Voy. plutét la page curieuse et
instructive dans laquelle M. B. passe de la question de principe & la dis-
cussion des textes bibliques (p. 193-194) : au probleme de la nature et des
limites de la connaissance religieuse il substitue une argumentation
exégétique souvent saine et judicieuse, mais qui ne donne pas la solu-
tion des difficultés soulevées d’abord.

! Le premier chapitre de la théologie de M. GRETILLAT prend son point
de départ dans la distinction entre « le moi nu, absolument simple et
identique & lui-méme, » et la nature composée des qualités et facultés
« multiples et diverses qui environnent le moi au début de son exis-
tence. » Tome [lI, p. 511. Tome IV, p.169-170. En note : « Le moi existe
par ce qu’il est et non pas par ce qu’il a. » Nous savons gré i M. Ar-
NAUD de nous épargner les casse-téte que nous inflige M. GRETILLAT ; c¢’est
toujours une humiliation d'avouer qu'on n'entend rien & ce que d’autres
affirment avec assurance ou expliquent avec conviction.

2 Voy. surtout le manuel de M. Arnaubp, p. 74 ss.; of. M. GreTiLLAT, 1V,



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 177

vin et éternel de I'incarnation du Verbe et de 'accomplissement
du salut, ils essayent I'un et 'autre de s’élever tout d’abord
sur les sommets de ’étre pur, de prendre leur point d’appui
dans I'essence de la divinité et d’envisager Dieu et 'humanité
sub specie eternitatis.

Cette ascension périlleuse ne semble pas avoir donné le ver-
tige aux deux courageux explorateurs. M. Gretillat surtout se
meut avec aisance sur les cimes les plus escarpées, et il n’é-
prouve aucun trouble a planer dans les espaces sans limites
tangibles et sans atmosphére respirable. Qu’ils daignent 1'un et
I'autre avoir compassion de ceux dont 'haleine est plus courte
et 'envergure moins puissante ; qu’ils leur permettent au
préalable de s’orienter un peu et de s’assurer si la route ou
I’on nous invite ne méne pas aux abimes.

La « Théologie spéciale » de M. Gretillat et le chapitre trini-

taire de M. Arnaud nous enseignent bien des choses sur |'exis-
tence « ante-temporelle et intradivine » du Fils de Dieu; ils
déterminent les rapports des personnes de la Trinité; ils dé-
crivent les attributs et les fonctions du Verbe préexistant ; ils
établissent & la fols Uéternité et la subordination du Logos
divinl. — Cela est fort bien, mais olt donc nos dogmaticiens
ont-ils puisé leurs assertions? Sur (uel fondement reposent
leurs theses spéculatives? Par quels arguments nous a-t-on
démontré et justifié le dogme trinitaire et la christologie méta-
physique? M. Gretillat et M. Arnaud, qui se piquent d’éire
scrupuleusement bibliques, se sont bornés & recueillir les don-
nées scripturaires; mais leur argumentation, commune d’ail-
leurs & tous les dogmaticiens des anciennes écoles, a le tort
capital de tourner dans un cercle vicieux. Qu’on la réduise a
sa plus simple expression, et I'on verra que la statue d’or éle-
vée par nos spéculatifs repose sur un socle d’argile.
145 : « Nous avons & montrer ici que la seconde personne divine que nous
avons appelée le Fils duns la théologie spéciale (Tome 111, p. 170, sq.)
se trouve étre identique a la personne appelée Jésus-Christ, dont 'apo-
logétique a di démontrer la réalité historique; que la seconde personne
de la Trinité, le Fils de Dieu, est devenu ’Homume-Dieu. »

! M. GreTiLLAT, t. 111, 170-214; M. Ar~aup, p. 112 sq., 129 sq.

2 Cf. M. GreriLLat, t. 11, 177, 180, 184, 201-203, 205, 208.

THEOL. ET PHIL. 1891. 19



178 P. LOBSTEIN

C’est sur la foi des déclarations de Jésus que vous croyez &
la préexistence éternelle du Verbe divin. Mais sur quel fonde-
ment croyez-vous a ces déclarations? La foi en la divinité mé-
taphysique du Logos suppose nécessairement la soumission &
Pautorité morale et religieuse du Christ. Or ce Christ, me
Iavez-vous fait suffisamment connaitre ? Ne surgit-il pas, dans
Péconomie de notre argumentation spéculative, comme un
étranger dont j’'ignore s’il mérite ma créance? Quels titres a-t-
il 4 ma confiance et que vaut sa parole? Les droits qu’il s’ar-
roge ne sont-ils pas usurpés ?

M. Gretillat et M. Arnaud ont mieux senti que la plupart des
dogmaticiens orthodoxes le poids et la portée d’'une objection
pareille. Mais quelle est leur réponse ? Pour établir la validité
du témoignage de Jésus, avant de nous avoir fait connaitre sa
personne et son ceuvre, M. Arnaud nous renvoie & son chapitre
préliminaire consacré a I'inspiration?!; M. Gretillat nous ras-
sure en nous promettant que 'apologétique qu’il fera paraitre
prochainement établira scientifiquement la « réalilé historique
de Jésus-Christ 2. »

JIavoue que cette double déclaration n’a pas dissipé mes
scrupules ni calmé mes inquiétudes. Le nerf de la preuve de
M. Arnaud consiste & dire que les apdtres qui nous ont trans-
mis le témoignage de Jésus-Christ sont dignes d’étre crus,
parce que le Saint-Esprit qui les remplissait nous est une ga-
rantie de leur bonne foi et de leurs lumiéres?; ainsi la ques-
tion se déplace, et le débat s’ouvre sur la nature et ’'étendue
de Pinspiration apostolique. Mais comment espérer une solu-
tion aussi longtemps qu’on envisage le probléme d’une maniere
tout abstraite et qu’en parlant des disciples on ignore systéma-
tiquement l'ceuvre et la personne du Maitre ? Nous voila done
ramené a notre point de départ et enfermé de nouveau dansle
cercle d’airain d’olt il s’agissait de sortir. — Quant aux assu-
rances données par M. Gretillat, nous pensons qu’aucun de
ses lecteurs n’a besoin d’une apologélique particuliere pour
admettre « la réalité historique de Jésus-Christ, » et que c’est

! M. Arvaup, p. 82, renvoyant & p. 22. — 2 M. Grerivnar, t. 1V, p. 145,

% P, 25



ETUDES GRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 179

enfoncer une porte ouverte que de s’arréter 4 une démonstra-
tion pareille. La preuve qu’il nous promet ne comblera d’ail-
leurs en aucune fagon la lacune qui est a la base de toute sa
théorie. Aussi bien sommes-nous contraint de répéter notre
question : N’est-ce pas commettre un acte d’incroyable lége-
reté que d’ajouter fol au témoignage le plus inoui, avant de
nous étre parfaitement assures de la véracité et de la compé-
tence du témoin ? Kt comment parvenir a cette certitude sans
prendre d’abord pied sur le terrain de T’histoire évangélique
et sans faire de la personnalité humaine du Christ et de I'ceuvre
positive du Sauveur le premier et principal objet de son
enquéte? Procéder autrement, commencer par une théorie
sur la Trinité et sur le Logos, c¢’est construire ses affirmations
en air, ¢’est renverser les principes essentiels et les conditions
élémentaires de toute méthode scientifique.

Mais ce n’est pas tout. Dans la méthode pratiquée par I'or-
thodoxie courante et adoptée par nos deux dogmaticiens, il y
a autre chose qu’une faute de logique. Procéder & priori, par
voie déductive , prendre sa base d'opération dans la sphére
suprasensible des entités métaphysiques, faire abstraction des
réalités historiques et des faits rédempteurs, anéantir par la
pensée l'ceuvre positive et la personnalité vivante du Sauveur
pour contempler d’abord les idées éternelles et le Logos divin
qui s'est incarné en Jésus de Nazareth, c’est méconnaitre la
notion vraie de la piété chrétienne, c’est trahir les intéréts les
plus sacrés de la foi évangélique, ¢’est, en conséquence, porter
atteinte aux lois fondamentales de toute dogmatique soucieuse
de la mission qui lui revient dans le travail de la pensée théo-
logique et dans les fonctions de la vie de I'Eglise. Je m’ex-
plique.

La dogmatique protestante est I'exposition scientifique de la
foi protestante ; la dogmaticue n’a sa raison d’étre et sa sanc-
tion que dans la foi; il faut qu’elle en traduise avec fidélité les
affirmations et qu’elle en suive rigoureusement la marche ; il
faut qu’elle en recoive les inspirations et qu’elle en sauvegarde
les postulats. La dogmatique, il faut le répéter toujours parce
que toujours on loublie, la dogmatique ne crce rien; elle ne



180 P. LOBSTEIN

fait que formuler les problémes dont les éléments lui sont four-
nis par la conscience chrétienne, par la piété des fideles, par
I’'expérience religieuse du croyant en présence des réalités
vivantes de I'Evangile du Christ. Partant, la christologie n’a
d’autre mission que de donner un langage précis et une
expression compléte au sentiment (ui, antérieur & toute ré-
flexion et a tout systéme, attire le chrétien vers son Seigneur,
I’enchaine & sa personne et le courbe a ses pieds. Remonter
par dela les explications secondaires et complexes jusqu’aux
faits primitifs et irréductibles, ressaisir dans son originalité vraie
et sa pureté native le fonds essentiel de la piélé chrétienne,
retrouver la source vive et limpide qui a jailli de 'apparition
historique du Sauveur et qui, en dépit des obstacles (ui en ont
fait dévier le cours, malgré les affluents qui en ont terni la pu-
reté, n’a jamais cessé d’alimenter la foi de I'Eglise, telle est la
premiére condition que doit remplir la dogmatique protestante.
Posée dans ces termes, la question se simplifie aussitot. Il
n'est pas difficile, en effet, de découvrir les racines de la foi
primitive en Jésus-Christ. Il suftit de lire les Evangiles et les
Epitres, de contempler la personne et 'ceuavre du Seigneur,
d’analyser le témoignage religieux des apodtres. Cette étude
nous trace une marche bien différente de celle qu’ont suivie
M. Gretillat et M. Arnaud.

S'il est un fait élevé au-dessus de toute contestation, c’est
que la foi des premiers témoins du Christ a été réveillée
dans leur Ame par la contemplation de la personnc et de 'ceu-
vre du Sauveur, par linitiation 4 son esprit, par la communion
avec sa vie. « Seigneur, & qul irions-nous? Tu as des paroles
de vie éternelle, et nous avons connu et nous avons cru que
tu es le Saint de Dieut!! » Tel estle cri spontané de leur cceur
en présence de la grande et saisissante révélation de Dieu en
Jésus-Christ, telle est l'affirmation triomphante de leur expé-
rience et le centre invariable de leur témoignage. Ge qu’ils ont
entendu, ce qu’ils ont vu de leurs veux, ce que leurs mains
ont touché, c’est ce qu’ils nous ont annoncé 2, et si leur parole
a rencontré de I’écho, si leur ministere n’est pas resté stérile,

t Jean VI, 68-69. — 21 Jean I, 1-4.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 181

si leur activité apostolique continue, & travers tous les dges et
sur les terrains les plus divers, de porter des fruits bienheu-
reux et bénis, c’est parce que la prédication des témoins du
Christ est une évocation de la personne du Sauveur, c’est
parce qu’ils ont mis sous nos yeux l'image de Jésus-Christ cru-
cifié 1, c’est parce que chaque d&me convaincue est une ame
vaincue par le doux et puissant attrait de Celui qui allait de
lieu en lieu en faisant du bien, qui, outragé, n’a point rendu
I'outrage et qui, maltraité, n’a point fait de menaces, qui a été
le bon berger donnant sa vie pour ses brebis 2. Combien ces
simples paroles en disent plus que les spéculations téméraires
et les théories ambitieuses sur le Verbe préexistant, sur le moi
ou la nature du Fils de Dieu, sur la Trinité, ses attributs et
sesrelations ! Comme cette figure du Christ vivant s’est gravée
en traits ineffacables dans d’innombrables cceurs altérés de
pardon et de paix, ignorant les raffinements et les subtilités
d’une scolastique aride et d’'une métaphysique stérile et creuse !
Heureux le théologien qui n’éprouve qu’un désir et ne tente
qu'un effort, celui de se faire l'interpréte docile et fidele de
cette foi d’enfant, dont le Seigneur a béni la bienheureuse
simplicité et qu’avec les accents d’'une joyeuse gratitude il a
opposée a la sagesse des sages et a la science des docteurs3!

Quel est donc le caractére propre et I’essence intime de
cette foi? Elle n’est pas une opération intellectuelle , elle
est un acte de volonté ; la foi, dont nos réformateurs ont res-
saisi et remis en lumiére la vraie nature, n’est autre chose
qu'une confiance filiale, un abandon du ceceur au Pere céleste
révélé par Jésus-Christ & I’ame malheureuse et coupable. Pour
triompher de tous les démentis cruels ou ironiques que lui
oppose 'expérience de chaque jour, la foi s’autorise du témoi-
gnage et du ministere de Jésus-Christ; la vie et I’ceuvre du
Sauveur, vie d’amour et de dévouement, ceuvre de salut et de
rédemption sont pour le croyant la manifestation et le gage de
I'éternelle miséricorde ; la foi s’en empare, elle s’y appuie, elle
y puise le courage dont elle a besoin pour affirmer, & I’encontre

1 Gal. IIL, 1. — 2 Act. X, 88; 1 Pier. L[, 21-23; Jean X, 11, 15. — 3 Mat.
X1, 25-26.



182 P. LOBSTEIN

de tous les obstacles et de toutes les contradictions, que la
grace divine surabonde ld ou abonde le péché, que toutes
choses concourent au bien de Uenfant de Dieu, que rien ne
saurait lul nuire, puisque la croix et la mort méme servent a
son salut et qu’il n’y a nulle chose bonne ou mauvaise au
monde qui ne travaille & sa félicité 1. Voila la substance de
I’Evangile, la bonne et joyeuse nouvelle que le Christ est venu
apporter au monde, qu’il a incarnée dans sa personne et réa-
lisée par son ceuvre.

Si telle est la nature de la foi et sitel en est 'objet, il faut
que la dogmatique se conforme scrupuleusement aux indica-
tions fournies par la conscience chrétienne. En conséquence,
il ne lui est pas permis de s’élever de prime abord dans la
sphére de ’absolu et de débuter par des réflexions sur la na-
ture divine du Logos ou sur les relations immanentes de la
Trinité. S’il est vrai que la foi vient de la prédication et que la
prédication doit avoir pour contenu I’Evangile, c’est-a-dire
I'ceuvre positive du Sauveur et sa personnalité vivante, la dog-
matique ne commet-elle pas la plus grave des erreurs en pre-
nant le contre-pied de la fol et en faisant d’abord abstraction
des faits et des expériences qui constituent la révélation chré-
tienne ? « Connaitre le Christ, c’est connaitre ses bienfaits; »
ses bienfaits sont l'objet propre de la foi, et partant la ma-
tiere premiére de la dogmatique. Exposer d’abord, comime
le fait M. Gretillat, « I’état préexistant de la seconde personne
divine 2, » développer ensuite la théorie de la kénose 3 et n’ar-
river qu'apres ce long detour & la personnalité terrestre du
Christ4, c¢’est renverser complétement les termes du probléme
religieux, c’est mettre & la base de I’édifice ce qui, en tout état
de cause, ne saurait en étre que le couronnement 5.

La marche suivie par nos deux auteurs est de tout point

t Voy. par exemple, Lutner, De la liberté chrétienne (trad. de M. Kuny,
Paris 1883, pag. 39-40). — 2 P. 170 sq. — 3 P. 180 sq. — 4 P. 199 sq.

> Cf. la marche analogue de M. ArNaup, p. 74 sq., 241 sq. 11 est vrai que
tous les articles concernant la perfection morale et la sainteté de Jésus
rentrent dans le chapitre sur la divinité du Christ, mais ce chapitre est
indépendant de celui qui est consacré & I'ceuvre du Sauveur.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 183

opposée & celle que recommandent nos réformateurs. Celui
d’entre eux qui a exprimé avec le plus de simplicité et d’é-
nergie les caractéres essentiels de la foi évangélique, Luther,
persifle et combat tour & tour les essais aventureux des moder-
nes sophistes qui, au lieu de s'élever de lacréche de Bethléhem
ou de la croix du Calvaire au trone du Seigneur et a la gloire
du Verbe incréé, portent leurs investigations téméraires sur
« Dieu en soi, » sur ’essence éternelle du Fils non encore ma-
nifesté en chair et sur les mysteres insondables de la Trinité
divine.

Gardons-nous de cette curiosité orgueilleuse qui dédaigne
la voie tracée par Dieu lui-méme ! Que diriez-vous de l'archi-
tecte (ui s’aviserait de fabriquer le toit de sa construction
avant d’en avoir assuré les fondements ? Ne serait-il pas puni
de sa folie en se rompant les os et en se cassant le cou ? Ar-
riere donc cette présomption insensée qui causa la chute irré-
parable de 'ange d2 lumiére et ui entrainerait aprés lui tous
ceux qui brisent d’une main imprudente ou profane 'échelle
offerte par la grice divine & notre faiblesse pour monter
jusqu’a I'Eternel !

1 In locum Iesaiae Cap. IX Enarratio 1543 (Ed. Erl. opera latina XXIII,
399-400) : Hic ordo diligenter servandus est. Non ascendenddim ad majes-
tatis divinee inquisitionem, antequam infantulum hunc bene comprehen-
derimus, sed ascendendum est in ccelum illa scala quee nobis proposita
est, his gradibus utendum, quos Deus ad eum ascensum paravit et appli-
cavit. Noluit Filius Dei videri et inveniri in ceelo. Atque ideo descendit
e ccelis ad hec infima, venitque ad nos in carnem nostram, et posuit se
in gremium matris, in presepe et in crucem. Hanc scalam posuit in his
terris, qua ad Deum ascenderemus. Hee via ingredienda est. 81 hac via
relicta et sine hac scala de majestatis divinee gloria speculari tentaveris,
speculaberis mirabilia super te, sed tuo maximo damno. Quare moneo,
ut hac via insistas et hac scala utaris, nec majestatem illam scrutari
tentes. Philosophi, preecipue Platonici, multa de divinitate imaginan-
tur, quomodo Deus sit mens quedam, que gubernet mundum, et causa
sit omnis boni in natura, sed tandem volentes esse sapientes stulti facti
sunt. Omnia enim quee de Deo dixerunt, semper vertiginosam quandam
imaginationem resipiunt... Tu vero, qui impingere non vis, apprehende
primum parvulum illum, nec ab eo oculos deflecte. Cresce cum eo et

augesce, ac te exerce in fide illius, tunc invenies Deum.... Predigt iiber
Miche V, 1 (1532): Du sollst mir Gott zufrieden lassen, Gott mit deinem



184 P. LOBSTEIN

Moins pittoresque dans son langage, moins paradoxal dans
ses affirmations, Mélanchton est aussi catégorique que Luther
dans sa condamnation de la méthode déductive pratiquée par
la scolastiquel. Il serait facile de recueillir dans ses ouvrages

Dichten und Spekuliren ohn Schaden und Gefahr nicht erkennen, es sei
denn dass du dich zur Krippen haltest, und zum ersten die Geburt von
der Jungfrauen recht anschaust ; denselbigen Sohn von der Jungfrauen,
der ihr an den Briisten saugat, welcher zu Bethlehem geboren ist, lern
zum ersten recht wohl erkennen. Bleibst du bei dieser Mutter Sohn, so
wird der Text von ihm selbst fliessen und schliessen, dass dieser Sohn
seiauch vor der Well geboren, das wird alsdann von ihm selbst folgen.
Wirst du es aber nmkehren und von Gott anheben, so wirst du alsbald
den Hals brechen und vom Himmel herabgestiirzt werden, wie Lucifers
Fall gewesen ist. Denn das heisst oben anheben und das Dach bauen
ehe du den Grund hast. (Exrl. Ausg. XVIII2 177-178. — Auslegung iiber
etliche Capitel des andern Buchs Mosi, 1524-1526 (E. A. XXXV, 207):
Also haben die Sophisten Christum gemalet, wie er Mensch und Gott
sei, zithlen seine Bein und Armn, mischen seine beiden Naturen wun-
derlich ineinander, welches denn nur eine sophistische Erkenntniss
des Herrn Christi ist. Denn Christus ist nicht darum Christus genennet,
dass er zwo Naturen hat. Was gehet mich dasselbige an? Sondern er
triigt diesen herrlichen Namen von dem Ampt und Werk, so er auf sich
genommen hat; dasselbige gibt ihm den Namen. Dass er von Natur
Mensch und Gott ist, das hat er fir sich; aber dass er sein Ampt dahin
gewendet uné seine Liebe ausgeschiittet, und mein Heiland und Erloser
wird, das geschieht mir zu Trost und zu Gut. — Predigt iiber Mat. XXII,
34-46. An. 1526 (E. A. XVII, 265): Wer nun Christum also erkennet, dass
er ihm alle seine Siind, Tod und Teufel hat hingenommen, umbsunst
durch sein Leiden, der hat ihn recht erkennt als einen Sohn Gottes.

1 Declamatiuncula in D. Pauli doctrinam (25 Jan. 1520) : Christum novisse,
non modo est res ejus gestas tenere, sed grato animo beneficium com-
plecti, quod per ipsum ccelestis pater in universum terrarum orbem
effudit, quo solo inter impias gentes et vere christianos animos inter-
noscitur. Neque efficacius nobis divina ratio ulla commendavit, quam
hujus beneficii multo maximi memoria. — Loci communes. Preefat: Hoe
est Christum cognoscere, beneficia ejus cognoscere, non, quod isti docent
ejus naturas, modos incarnationis contueri. Ni scias in quem usum
carnem induerit et cruci adfixus sit Christus, quid proderit ejus historiam
novisse? An vero medico satis est novisse herbarum figuras, colorem,
lineamenta? Vim scire nativam nihil refert? lta Christum, qui nobis
remedii est, et ut scripturee verbo utar (Luc 11,80; I11,6; Act. XX VIII, 28),
salutaris vice donatus est, oportet alio modo cognoscamus, quam ex-
hibent scolastici. (Ed. Prirt-KoLpe, Erlangen 1890, p. 64). — Cf. Locus de



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 185

une série de paroles lumineuses et profondes, qui suffiraient
a renouveler ancienne méthode christologique et & tracer & la
théologie protestante un programme d’une simplicité admirable
et d’'une merveilleuse richesse.

Je ne saurais mieux résumer les critiques formulées contre
la méthode traditionnelle qu’en transcrivant une' page em-
pruntée & un auteur qui, tout en maintenant sur bien des
points les positions de l'ancienne théologie, a su apprendre, &
I’école de Ritschl, les principes d'une méthode plus saine et
plus féconde que celle de 'orthodoxie vulgaire ou de la théo-
logie du Réveil: « A nos yeux, la conscience que Jésus a eue
de sa personne et de son ceuvre est la norme supréme de la
foi chrétienne. Nous estimons qu’aprés avoir reconnu en
Christ le Saint et le Juste par excellence, aprés avoir trouve
dans ’Evangile une réponse aux besoins les plus nobles, aux
aspirations les plus hautes de sa conscience, aprés avoir
éprouvé les salutaires effets de la Rédemption dont Jésus est
lauteur, le croyant a le droit ou plutot le devoir de s’en rap-
porter simplement au jugement souverain que le Sauveur a
porté sur lui-méme. Celui qui a fait 'intime expérience de la
divinité du christianisme (Jean VII, 17), doit accepter comme
infaillibles les déclarations du témoin fidéle qui ne saurait
mentir et dont toutes les paroles portent le sceau de la sincé-
rité la plus scrupuleuse. On le voit, nous croyons & la préexis-

justificatione et fide (Méme édition, p. 190). — Confessio Augustana. Parsll,
Art. 3,§381-32: Id est meminisse Christi, beneficia meminisse, ac sentire
quod vere exhibeatur nobis. Nec satis est historiam recordari, quia hane
etiam Judw@i et impii recordari possunt. — dpolog. Conf. Aug 11, 46:
Fides est vera cognitio Christi, et utitur beneficiis Christi, et regenerat
corda, et preecedit legis impletionem. — 1I, 101 : Quid est notitia Christi,
nisi nosse beneficia Christi, promissiones, quas per evangelium sparsit in
mundum ? Et haee beneficia nosse, proprie et vere est credere in Christum,
credere quod quee promisit Deus propter istum certo preestat. —II, 33:
Mulier (Lue VII) venit hanc afterens de Christo opinionem, quod apud
ipsum queerenda esset remissio pececatorum. Hic cultus est summus cul-
tus Christi. Nihil potuit majus tribuere Christo. Hoc erat vere Messiam
agnoscere, querere apud eum remissionem peccatorum. — XII, 72:
Meminisse Christi non est otiosa spectaculi celebratio.... sed est meminisse
beneficia Christi, eaque fide accipere, ut per ea vivificemur.



186 P, LOBSTEIN

tence du Christ d’'une maniere, pour ainsi dire, médiate et
dérivée. Nous estimons qu’il faut établir la vérité de cette
doctrine, 1on par vole déductive, mais par voie régressive. La
sotériologie est donc, pour nous, un terminus a quo, c’est-a-
dire le point de départ, la base méme de la christologie (1 Cor.
XV, 3-4). Mais nous ne craignons pas d’ajouter, d’autre part,
que la foi en Jésus-Christ comme fils unique de Dieu découle
logiquement de la foi vivante en lui comme Rédempteur du
monde. (Cest parce que je sals ce que Jésus a fait pour mol
gue je m’en rapporte & son témoignage quand il me dit nette-
ment ce qu’il est pour moi, et quand il revendique pour sa
personne 'adoration due par ’homine a Dieu seull. » On peut
n’étre pas d’accord avec l'auteur sur les applications et les
résultats de sa méthode expérimentale et régressive; la mé-
thode elle-méme est d’une justesse sl rigoureuse et d’une telle
fécondité qu’elle finira par s’imposer aux esprits les plus
réfractaires et aux scolastiques les plus endurcis.

I

Sans nous arréter aux questions de détail, abordons mainte-
nant un probléme auquel la théologie conservatrice de nos
jours attache une importance souveraine. Il s’agit des « élé-
ments de contrastes entre 'état terrestre de Christ et I'état
préexistant 2, » ou de la doctrine de la kénosis.

Sur ce point la pensée de M. Arnaud me semble manquer
de clarté et de précision. L’auteur ne veut pas aller jusqu’a
dire avec F. Bounifas que le Verbe a renoncé a ses attributs
divins, et avec MM. Godet et Tait, qu’il s’est dépouillé de tout
sauf de 'amour 3. En d’autres termes il repousse la théorie de
la kénosis, il blame la prétention des théologiens a répondre &
des problémes dont la solution exigerait la connaissance de

1 M. BerTtraND, Une nouvelle conception de la Rédemption, Paris 1891,
p- 203-204.

2 La formule est de M. GrericLaT, p. 180. Quant au terme de Aiénosis
kénose, les discussions de ces dernieres annédes l'ont naturalisé dans la
théologie de langue frangaise.

3 Manuel de dogmatique chrétienne, p. 247.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE i87

I’essence divine en soi et celle de la nature humaine dans sa
perfection 1. Mais quelle est 'explication personnelle de
M. Arnaud ? Il est d’autant plus difficile de le déméler que le
dogmaticien n’a pas rompu avec la doctrine des deux natures
et qu’il opére avec les formules physiques et métaphysiques
de I'ancienne théologie grecque; il cherche & sortir des diffi-
cultés de la conception traditionnelle en en voilant les contra-
dictions ou en se réfugiant dans le mystére « dont les anges
eux-mémes essayent en vain de sonder la profondeur. » « Le
Verbe, en s’incarnant, s’est nécessairement limité.... Le Fils
de Dieu, en s’incarnant, a perdu une partie de ses attributs
divins.... Il s’est dépouillé pour un temps, par amour, d’une
part de ses attributs divins.... Jésus n’a conservé des attributs
divins quil possédait aupres du Pére avant son incarnation
(ue ce qui était compatible et conciliable avec la nature néces-
sairement bornée et finie qu’il avait revétue.... Les deux natures
ne sont pas juxtaposées, distinctes el indépendantes 'une de
Pautre, mais étroitement unies dans une méme individualité,
une seule personne, un seul moi?2. » Ces déclarations marquent
a la fois un retour a la christologie de Chalcédoine et un mou-
vement trés accentué vers 'explication de la kénose. Les im-
possibilités des deux théories contradictoires viennent se
rejoindre et s’aggraver sous la plume du dogmaticien qui ne
parait pas se douter de 'incompatibilité des opinions qu’il pro-
fesse alternativement ou qu’il affirme d’une seule haleine. Re-
tenons cependant une précieuse et féconde indication qui ren-
ferme une critique trés fondée & 'adresse de la doctrine de la
kénose. M. Arnaud soutient que la divinité du Christ a da
persister dans son humanité®. Ce postulat de la conscience
chrétienne se traduit chez notre auteur d’une maniére singu-
lierement défectueuse , mais il est ici maintenu en principe,
et il y a dans cetle déclaration une vérité qu’il faut recueillir
et qu'il importe de défendre contre toutes les atteintes de
I'explication « kénosiste ». La foi religieuse da chrétien qui a

t Manuel de dogmatique chrétienne, p. 249, — 2 P. 246-249, passim. — P. 247,
i « Un fait demeure, c¢'est que, tandis que Jésus est sur la terre il est
pourtant au ciel. » (Jean 11, 13.) p. 248.



183 P. LOBSTEIN

fait I'expérience personnelle du 6ebs 7 é» xporp ! e saurait se
contenter du Christ « réduit & ’état humain » dont Luther
aurait dit avec non moins de raison que du Christ de la théo-
logie réformée : « Ce Christ-14, je n’en veux pas, il ne vaut pas
mieux que le premier saint venu?! » Le probléme théologique
que la foi de I'Eglise pose & la dogmatique chrétienne consiste
4 trouver une formule pour exprimer la présence et 'action
divine dans la personnalité humaine et 'ceuvre historique du
Christ 3. Si les Peres grecs ont échoué dans leur tentative de
constituer le dogme christologique, c’est parce qu’ils ont
essayé de renfermer la foi chrétienne en Dieu dans des calé-
gories empruntées & une métaphysique d’origine paienne;
mais Athanase et ses disciples ont eu le mérite de sauvegar-
der avec une indomptable énergie les intéréts sacrés de la
piété chrétienne qui a besoin de trouver Dieu en Jésus-Christ.
En éliminant de I'apparition historique du Sauveur le facteur
divin réduit & un pur néant par 'incarnation du Verbe, la théo-
rie de la kénose cesse de répondre aux imprescriptibles exi-
gences de la fol chrétienne ; sa mutilation du Christ durant son
existence tlerrestre équivaut & une négation de la divinité du
Sauveur. Tel est bien, si je ne m’abuse, le reproche qui se
dissimule sous les observations d’ailleurs un peu entortillées
de M. Arnaad, et ce reproche est pleinement justifié.

J’ai parlé plus haut de ’étude de M. Recolin. C’est un adroit
et brillant plaidoyer en faveur de la doctrine de la kénosis.
L’auteur essaie d’abord de préciser I'état actuel de la question
christologique ; dans cette revue de la théologie moderne, il
examine tour a tour les solutions proposées par Gess, Dorner,
Rothe et le « camp libéral, » dans lequel M. Recolin fait ren-
trer Ritschl et son école 4. Des discussions christologiques qui

12 Cor. V, 19.

* M. EnruarDT, Revue de théologie et de philosophie, 1584, p. 131.

3 Voir comment M. Karrensuscr vient de formuler le probleme, Lefirbuch
der vergleichenden Confessionskunde, Freiburg 1. B. 1890, p. 24. Cf. p. 37, note.

% On pourrait chercher plus d'une querelle & M. R. a propos de ses asser-
tions historiques et montrer que son érudition est quelquefoisen défaut ;

maly ses conclusions générales ne seraient pas modifiées par ces discus-
sions et ces rectifications.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 189

ont eu lieu pendant ces dernieres aunées, M. Recolin dégage
deux points communs qui, dit-il, demeurent acquis aux débats ! :
10 Le Christ historique a été réellement et pleinement homme.
L’ancien docétisme a été vaincu sous toutes les formes, et tout
systeme qui tendrait & le faire revivre serait convaincu d’er-
reur 2, 20 Si le Christ a été pleinement homme, il a été 'homme
saint, réalisant par des moyens moraux, la foi, la priére et la
lutte, I'idéal moral dans toute sa pureté et la vocation humaine
dans toute sa grandeur. — Dans le cours deson étude M. Reco-
lin n’insiste pas sur ces deux points qui, selon lui, sont élevés
au-dessus de toute contestation. Ses recherches ultérieures
portent sur trois questions. 1° Le Christ est-il le Fils de Dien
dans toute sa plénitude 7 Devons-nous reconnaitre et confesser
son entiere divinité? 20 Le Fils de Dieu qui est apparu en
Jésus, a-t-il réellement et personnellement préexisté avant sa
vie terrestre? 3° Dans ce cas, y a-t-il eu dépouillement de ses
attributs divins, une vraie kénosis, comme 'affirment Gess et
son école 7 - Lagradation d’aprés laquelle sont échelonnées ces
trois questions est habile et a quelque chose de spécieux. Le
champ des investigations va chaque fois se resserrant davan-
tage. De la question plus importante et plus élevée de la divi-
nité du Christ I’auteur descend au probleme plus ardu et plus
controversé de la préexistence du Verbe ; enfin il passe & I'hy-
pothése de la kénosis qui forme le couronnement de son édifice
christologicque.

C’est dans les écrits du Nouveau Testament que M. Recolin
cherche les éléments essentiels de la solution de ce triple pro-
bléme. Il est amené ainsi & donner, dans le second chapitre
de son étude, I'esquisse d’une christologie biblique. Ici se
révele I'incontestable supériorité de ’essal de notre auteur sur
les ouvrages de MM. Arnaud et Gretillat. Ceux-ci n’ont pas
rompu avec la méthode atomistique, qui se contente d’accu-
muler sur chaque point un certain nombre de passages scrip-
turaires arrachés i leur contexte pour en faire des dicta pro-

L BT
2 Nous essayerons de montrer plus bas que la doctrine de la kZénose est

loin d’avoir rompu completement avec le docétisme.



190 P. LOBSTEIN

bantia ; M. Recolin préconise et pratique la méthode organique
appliquée 4 lexplication des Ecritures. Tout en proclamant
I'unité de Penseignement apostolique, il reconnait la diversité
des types que contient cet enseignement et le développement
progressif auquel il a été soumis. En conséquence, I'autcur
examine successivement les données christologiques des
Evangiles synoptiques, des documents judéo-chrétiens (Apoca-
lypse, Jacques), des épitres pauliniennes (« auxquelles se rat-
tachent étroitement 'épitre aux Hébreux et la premiére épitre
de saint Pierre »), des écrils johanniques (Evangile et Epitres).
L’étude de ces différents types christologiques est invariable-
ment dominée par les préoccupations de 'auteur qui, dans les
documents qu’il analyse, cherche en premiére ligne la réponse
aux trois questions formulées au début de ses recherches
bibliques. La réside, si je ne me trompe, le défaut principal de
sa meéthode, d’ailleurs si scrupuleuse et si sage. Il aborde les
textes avec un schéma construit & 'avance, et il se demande si
ces textes lui fourniront la matiére propre & remplir son cadre
préconcu. Ainsi, en discutant le probleme de la divinité du
Christ, M. Recolin admet impliciternent que sa notion de la
divinité est parfaitement correcte, etil ne commence point par
rechercher si les documents scripturaires ne renferment pas
sur ce point capital des indications bien différentes de celles
que nous fournit la tradition dogmatique et que M. Recolin a
maintenues sans examen préalable. «Le Christ est-il le Fils de
Dieu dans toute sa plénitude ? » Question d’une importance
souveraing, mais dont I’examen repose sur une perpétuelle
¢quivoque aussi longtemps que 'on n’a pas analysé les éléments
primitifs et irréductibles du probléme : la divinité est-elle une
entité métaphysique accessible & la spéculation rationnelle ou
une réalité spirituelle percevable uniquement par la foi? Pour
n’avoir pas opté entre les deux termes de ce dilemme prélimi-
naire, I'argumentation de M. Recolin s’agite le plus souvent
dans d’insolubles malentendus, et, dans sa polémique contre
I'école de Ritschl, elle reste presque toujoursa coté de la ques-
tion. Oui, dirons-nous avec M. Recolin, « nous devons recon-
naitre et confesser l'entiere divimté du Christ; » seulement



LETUDFS CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 191

nous trouvons dans nos textes bibliques une notion différente
de la divinité et nous appuyons notre affirmation religieuse
sur une base tout autre cue celle de la tradition scolastique.
Je sais fort bien que les adeptes de la métaphysique grecque,
théologiens des écoles orthodoxes ou du « camp libéral, » nous
accuseront de jouer avec les mots, de créer gratuitement d’inex-
tricables équivoques, de détourner les termes de leur accep-
tion véritable. A leur point de vue ils ont pleinement raison,
parce que leur conception de la divinité est un résidu de la
spéculation antique combinée avec la foi chrétienne ; maisnous
qui estimons que cette conception est condamnée par I’Evan-
gile, nous qui croyons au Pére céleste révélé par Jésus-Christ
et non & 'absolu révé par les spéculatifs, nous revendiquons
le priviléege de confesser & bon escient la divinité du Sauveur,
sans (ue les protestations de droite ou de gauche puissent
ébranler notre conviction ou troubler notre foi 1.

Parlerai-je longuement encore de la préexistence du Fils de
Dieu? ? M. Recolin ne veut pas que 'on fasse de cette theése la
traduction théologique d’une affirmation religicuse, et il me
fait ’honneur de combattre ’essai que j’ai publié pour dé-
montrer le caractere relatif et secondaire de la notion de la
préexistence. Malgré mon désir bien sincére de me laisser
mstruire et éclairer, je n’ai pas découvert, dans I’exposé
exégetique de mon adversaire, un seul argument décisif contre

t Sur la conception religieuse de la divinité de Jésus-Christ, voir la
lucide et chaleureuse conférence que vient de publier M. O. DREYER : Das
Dogma von der Person Christi und seine religiose Bedeutung (Prot. Kirchen-
zeitung, 28 Januar 1891, Col. 77-86). — Cf. aussi les observations de M. Ch.
SECRETAN, Revue chrétienne, 1834, Neo X, p. 617-618. — Si je ne me trompe, la
page qu'on vient de lire plus haut renferme la réponse aux critiques de
M. BerTtrAND, Une nouvelle conception de la Rédemption, p. 212-216. Ou
M. BerTRAND a-t-il trouvé que RiTscHt enseigne que Jésus homme est
devenu Dieu et qu'il attribue au Christ une divinité acquise (p. 216-217) 7
Entre le Seigneur glorifié et le Christ terrestre Rirscmi n'établit nulle-
ment fa solution de continuité que suppose gratuitement M. BERTRAND;
loin de 14, dans ’apparition higtorique du Sauveur et dans son ceuvre
humaine, le chrétien saisit les attributs essentiels de la divinité accessi-
bles i la foi. Voy. I'exposé de M. BErTRAND lui-ménie, p. 59 et suiv.

B, 4%



192 P. LOBSTEIN

la solution que j’ai essayé de soutenir. Que dis-je? Il m’a sem-
blé parfois qu’en m’attaquant avec une franchise et une cour-
toisie dont je garderai le plus reconnaissant souvenir, M. Re-
colin m’a ménagé quelques intelligences dans la place dont il
s’est constitué le défenseur. Pour saint Paul, dit-il, la thése de
la préexistence est «comme le couronnement de sa doctrine
christologique» : ¢’est aussi ce que j'avails essayé de montrer,
tout en osant prétendre que 'édifice était achevé, dans ses traits
essentiels, sans ce « couronnement » métaphysique. Quant
au quatrieme Evangile, M. Recolin pense que la notion de la
préexistence du Logos est « la base?» de sa christologie ; mais
I'exégete constate loyalement « certaines oscillations de la pen-
sée johannique qui tiennent au point de vue mélaphysique ou
I'auteur s’est placé des 'abord et au but qu’il poursuit. » N'est-
il pas 4 craindre que ces oscillations fassent crouler non pas la
construction christologique de I’écrivain sacré, mais la bétisse
trop hative de ses interpretes?

La troisieme partie du travail de M. Recolin renferme les
conclustons de son étude biblique. Elle est rédigée sous « une
forme aphoristique qui coupe court aux longs développements
et qul est trés propre & mettre en saillie la pensée 3. » Amis et
adversaires de I'auteur ont regretté la briéveté de ces théses
finales formulées d’ailleurs avec une précision et une lucidité
remarquables. Le dirai-je cependant? Cette brieveté méme
me semble digne de tous les éloges; elle procéde d’une réserve
et d'une sagesse qui font grand honneur a4 'auteur. « La notion
de la kénosis, dit M. Recolin % nous apparait plutét comme une
hypothése qui peut le mieux rendre compte des textes et des
faits, que comma une doctrine proprement dite essentielle & la

! Les objections exégétiques de M. BErTraND contre la christologie de
RirscaL sont la plupart d'une incontestable justesse (ouwv. cité, p. 194 sq.);
seulement il me semble que le critique a fait trop bon marché des argu-
ments tirés du milieu intellectuel et religieux des apdtres et de la pre-
mikre génération chrétienne. Est-ce aveuglement ou présomption de ma
part de penser qu’il n’a nullement réfuté les observations que j'ai essayé
de motiver dans la seconde de mes études sur la méthode de la dogmati-
que protestante, p. 51-53. (Revue de théologie, 1885, 595-597)

2 Ibid., p. 48. — 3 P. 47. — 4 P.51.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 193

foi et alaviereligieuse. » Cette distinction & elle seule révéle chez
celui qui I'a faite une des qualités les plus précieuses du théolo-
gien, je veux direla conscience nette et saine de la ligne de dé-
marcation qui sépare la religion de la dogmatique, et lerégne de
la foi du domaine de la science. Rien de plus rare que cette
intelligence du role particulier qui revient & chacune des deux
puissances. Elever une hypothése scientifique & la hauteur
d’un dogme religieux, la transformer en un élément constitu-
tif de la révélation chrétienne, imposer cette explication de
I’école a la foi de ’Eglise et la placer sous la sanction de I'au-
torité divine, c’est commettre un abus et une usurpation con-
tre lesquels il faut protester au nom méme de la piété des fide-
les et de la simplicité de I'Evangile. (Vest un des plus sérieux
dangers pour la foi que cette prétention de la théologie a con-
fondre les solutions toujours imparfaites de la science avec
les oracles de la vérité éternelle, et & faire justice des scrupules
d’une raison droite ou d’une conscience délicate en invoquant
la sagesse de Dieu et en alléguant l'insondable profondeur de
ses mystéres. Ce procédé mene droit au catholicisme qui fait
consister la foi en un sacrificium intellectus et qui érige en
croyance meéritoire et en ceuvre pie le credo quia absurdum.

M. Recolin ne fait qu’effleurer les objections élevées contre
Ihypothese de la kénosis, et, & vrai dire, il n’essaye pas d’en
donner une réfutation compléte. Il reconnait que « toutes les
explications humaines du fait divin demeurent insuffisantes ?. »
« L’essentiel pour la vie du croyant et de P'Eglise, c’est avec
la foi au Fils de Dieu, au Rédempteur, la conscience du salut
qui est en lui et de la vie nouvelle qui en découle?. » Telle est
la conclusion pratique et religieuse de lauteur. A ses yeux, la
foi chrétienne est indépendante de la solution du probléeme
théologique, et la théorie de la kénose n’est pas pour lui le
palladium de I'Eglise évangélique 3.

1P, 54, —2P. 5l

3 Tel parait &tre aussi le point de vue de M. BerrrarxD qui a trop pra-
tiqué la théologie de RirscHL pour donner dans les aventures scolastiques

et spéculatives de M. GrerinLaT. Son chapitre christologique est d'une

sobriété significative sur le probleme dela kénose. Ct. p. 194, 201-202, 216-
217.

THEOL. ET PHIL. 1891, 13



194 P. LOBSTEIN

Bien moins réservée est I'attitude de M. Gretillat qui, lui, a
embrassé avec ardeur et reproduit avec conviction I'explica-
tion proposée par MM. Gess et (rodet. G’est chez lui qu’on sai-
sit le mieux I'état actuel de la question dogmatique et de I'hy-
pothése « kénosiste » prise dans son ensemble et dans ses
détails.

Pour établir sa théorie, M. G. s’attache d’abord & montrer
par des témoignages scripturaires que les attributs essen-
tiels & une personne divine, ’éternité, la toute-présence, la
toute-science, la toute-puissance, n’ont pas appartenu au Fils
dans son état terrestre!: il essaye ensuite de prouvér que tous
les renoncements particuliers qui apparaissent aun cours de
I’existence terrestre de Christ étaient renfermés dans le renon-
cement initial & « I’état divin tout entier échangeé contre 1'état
humain tout entier, et oli le Fils éternel du Pére, enfermé dans
un embryon humain, a abandonné pour un temps jusqua la
conscience de soi-méme 2. »

Bien que M. G. trouve l'incarnation enseignée dans une
série de passages (1 Tim. III, 16; Rom. VIII, 3; Héb. II. 14;
Jean XVI, 28; 2 Cor. VIII, 9), tout le poids de sa discussion
porte sur deux textes, Jean I, 14 et Philip. II, 7. Le mystére de
I'incarnation a consisté, d’aprées Jean, dans le fait qu'une per-
sonne divine s'est séparée du mode de l'existence divine pour
s’approprier le mode de ’existence humaine 3. De la parole de
I’apotre Paulil est possible de dégager une formule encore plus
précise : Le Fils de Dieu a abdiqué la forme divine qu’il pos-
sédait avant I'incarnation pour ’échanger contre la forme, I'é-
tat (oyfipe) et la ressemblance (éuviwp«) de ’humanité, ne con-
servant de Uétat diwvin en passant dans 'état humain que la
pure identité du mot # : éuwtiv éxévwoe. (C'est par cette interpré-
tation du texte paulinien que M. G. s’acquilte de l'engage-
ment pris au début de son étude sur la kénose : « Nous avons
vu que cette kénose avait été entendue ® d’une renonciation de

1 P 181-184. — 2 P. 184. — 3 P. 183, — 4 P. 190. C’est nous qui souli-
gnons. _

5 Allusion i la controverse qui éclata, au commencement du xviue® siecle,
entre quelques théologiens de Giessen et de Tubingue.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 195

la nature humaine non & la possession mais & I'usage de la na-
ture divine. Nous avons & établir qu’il y a eu renonciation du
mot divin a la fois a l'usage et a la possession des attributs de
cette nature. »

L’auteur termine son article sur la kénose par I'examen des
objections faites & cette doctrine. Ces objections ne sont pas,
selon M. G., empruntées a ’exégése biblique, elles sont ti-
rées de prémisses philosophiques ou psychologiques que ’au-
teur décore du nom de préjugés. Elles peuvent étre groupées
sous trois chefs principaux. La premiére objection est alléguée
au nom de l'immutabilité divine; elle n’émeut point M. G.,
puisqu’il a montré précédemment en quoi l'identité divine, dé-
finie selon I’Ecriture, est compatible avec des transformations
volontaires opérées dans 'essence divine!. La seconde objec-
tion, l'objection psychologique dérivée de l'impossibilité de
concevoir la substance du moi séparée de ses altributs fon-
damentaux, n’embarrasse pas davantage M. G.: 'état
d’ame de I’enfant, le double cas du sommeil quotidien ou de la
perturbation accidentelle, ne prouvent-ils pas que la conscience
du moi est loin de constituer I'essence du moi2? La troisiéme
objection, I’objection utilitaire, s’autorise du témoignage de
I’expérience chrétienne et soutient que la doctrine de la
kénose est indifférente a la vie religieuse : a cette raison
M. G. oppose & son tour la preuve expérimentale en affir-
mant que la suppression de ce dogme et I’élimination de l'idée
de la préexistence du Christ ameéeneraient un appauvrissement
de la vie de ’Eglise 3.

Telle est I'argumentation par laquelle M. G. s’efforce d’é-
tayer la théorie de la kénose. Il suffit de cette analyse som-
maire pour se convaincre que l'auteur n’a apporté aucune nou-
velle preuve aux essais par lesquels, dans les pays de langue

1 P, 180, — 2 P, 194. Voy. Tome III, p. 232.

3 P.197. 11 convient de prendre acte de la déclaration finale de M. Gre-
TILLAT, p. 198 : « Si une atteinte portée & la doctrine de la déité essentielle
de Christ peut rester inoffensive pour la piété individuelle et se rencon-
trer méme avec une piété vivante, elle se traduira inévitablement X 1a

longue par une déperdition de force et de vie pour 1'Eglise.» Cf. M. BEr-
TRAND, ouv. cit.. p. 211.



196 P. LOBSTEIN

francaise, MM. Godet, de Pressensé, Wennagel, ont reproduit
et développé la doctrine professée en Allemagne avec le plus
d’éclat par Thomasius et M. Gess. Il me serait donc permis,
a4 mon tour, de renvoyer & la critique de MM. Astié, Secrétan,
Ehrhardt?, et de constater que cette critigne n’a pas été réfutée
par la réponse que M. G. essaye d’y opposer. Quelques obser-
vations, cependant, ne paraitront pas superflues.

Rendons d’abord hommage & I'intention quiainspiré I'étrange
et aventureuse explication des théologiens « kénosistes ». M.
G. s’est fait l'interprete des préoccupations légitimes qui do-
minent tous les essais sortis de cette école. « La conscience
moderne, saturée de fictions, avide de réalités concretes, rede-
mande par toutes les voix de 'Eglise et du siécle le Christ hu-
main des Evangiles que I'Eglise s’est si longtemps obstinée a lui
dérober, et lorsque quelque romancier frivole lui a présenté, ala
place de cet éire composite, fantastique, impossible, sorti des
officines conciliaires, qui tout ensemble sait et ne sait pas, peut
et ne peut pas, une figure imaginaire aussi, mais vivante et
animée, un personnage mangeant et buvant, délibérant et agis-
sant, capable d’opposer & de nouveaux faits de nouveaux con-
seils, accessible aux affections contraires de la tristesse et de
la joie, la génération contemporaine s’est laissée prendre & cette
image, el elle a acclamé le jeune rabbi de la Galilée..., entouré
de « merles bleus » et monté sur une mule « dont I'eil noir
» ombragé de longs cils avait beaucoup de douceur?, »

Telle est la valeur critique de la théorie de la kénosis, réac-
tion tres justifiée contre le docétisme de l'ancienne théologie.

1 Voy. Revue de Lausanne, 1874, p. 161-245; 1883, p. 552-557; 1834, p.
127-129. — Revue chrétienne, 1884, N° 10, p. 620. — Encyclopédie des sciences
religieuses, Tome II1, p. 152-154. — En Allemagne, la théorie de la kénose
a été vivement attaqudée et soumise b une critique serrée et incisive par
Baur, Rorag, Dorner, et plus récemment par BiepErmany, Christliche Dog-
matik, Zurich, 1869, § 376-377, M. Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-pro-
testantischen Dogmatil 1876. § 579; M. H. Scuurtz, Die Lehre von der Gottheit
Christi, Gotha 1881, p. 277-299, p. 65, 541, 632.

2 P.167-168. Cf. M. Recouin, étude citde, p. 7-8. Cf. les observations de
M. Werzsakeker, Untersuchungen iiber die evangelische Geschichte, thre Quel-
len und den Gang ihrer Entwickelung, Gotha 1864, p. XL



ETUDES CGRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 197

Cependant 1a ne se bornent pas les assertions de M. Gretillat
et des partisans de la doctrine de « anéantissement » du
Logos. Ils se retranchent derriére les témoignages de I'Ecri-
ture sainte; ils affirment que leur dogme de prédilection n’est
pas une invention de la théologie moderne?; ils la dégagent
des épitres de saint Paul et du quatriéme évangile; ils la dé-
couvrent, comme on ’a vu tout & I'heure, toute faite et claire-
ment formulée, dans une expression de l'épitre aux Philip-
piens et dans quelques versets de saint Jean; tous les passages
du Nouveau Testament dans lesquels il est question de 'abais-
sement ou de 'état d’humilité du Fils de Dieu, toutes les indi-
cations qui enseignent sa préexistence sont exploitées au profit
de la théorie de la kénosis et sont interprétées dans le sens de
cette théorie; & I'aide de ces procédés exégétiques et dogma-
tiques il n’est pas étonnant qu’on arrive & ce résultat déter-
miné d’avance et d’autant plus décisif, c’est que la notion de
la kénose est « le point culminant de cette sagesse chrétienne
que Paul enseignait parmi les parfaits 2. » (1 Cor. II, 6.)

A cette argumentation nous ferons une triple réponse.

D’abord, le caractére biblique d’une doctrine ne résulte pas
de la présence d’un ou de plusieurs textes susceptibles d’inter-
prétations fort différentes; il ne peut étre établi que par l'en-
semble et le consensus religieux des auteurs sacrés3. Or s'il
est vrai que chacun des types doctrinaux du Nouveau Testa-
ment admet la préexistence du Fils de Dieu, il est non moins
incontestable qu’aucun des écrivains bibliques n’a essaye de
rendre compte du passage du Logos divin & l'état humain
et terrestre. Ce silence caractéristique s’explique aisément
dés qu’'on prend la peine de se rendre compte de la valeur
et de la portée de la thése de la préexistence. Une exégese

1 M. Gobet, Revue chrétienne, 1884, p. 758.

2 M. Gongr, 7bid., p. 759.

3 La théologie johannique, par exemple, n’enseigne nullement 'abais-
sement et le dépouillement du Logos divin; I'incarnation du Verbe est tout
autre chose, aux yeux du quatrieme évangile, qu'une kénosis, une inanitio.
Les observations de M. R. ne sauraient infirmer la signification de la doc-
trine johannique sur ce point caractéristique. (Ouw. cité, p. 46-47.)



198 P. LOBSTEIN

saine et indépendante est forcée de convenir que la place at-
tribuée & cette these par la théologie biblique ne répond nul-
lement au role que lui assigne 'orthodoxie traditionnelle. Loin
d’étre le point de départ de la christologie scripturaire, la no-
tion de la préexistence du Fils de Dieu est le terminus ad
quem de la réflexion dogmatique de I'Eglise primitive. Des
lors, si la méthode pratiquée par la scolastique est contraire a
la marche suivie par la foi, il n’est pas étonnant que le pro-
bléme qui a sollicité la curiosité de I’école a été a peine ef-
fleuré par la pensée religieuse et théologique des auteurs sa-
crés. Ces considérations générales suffiraient & elles seules
pour enlever & I’hétérodoxie moderne de la kénose le prestige
dont elle s’entoure en se donnant comme divinement inspirée 1.

Cette prétention orgueilleuse échoue contre une seconde
objection. Les adhérents de la théorie que j’essaye de com-
battre prennent le contre-pied de l’enseignement unanime
du Nouveau Testament. Ils détournent nos regards du con-
tenu clair et positif de la révélation de Dieu en Jésus-Christ
pour les porter sur les attributs et les relations du Deus
absconditus, sur des objets que I’Eternel n’a point révélés & la
foi et qui se dérobent & I’expérience chrétienne 2. Je n’insis-
terai pas sur le silence observé par Jésus dans le témoignage
direct et habituel que nous ont conservé les synoptiques 3. Je
me borne & rappeler que les auteurs chez lesquels se rencon-
trent les déclarations les plus nombreuses et les plus précises
touchant la préexistence du Fils de Dieu s’interdisent de son-
der le mystére auquel s'éléeve leur méditation; l'intelligence
de I'ceuvre rédemptrice réalisée par le Christ est le centre
de leur intérét religieux et I’objectif de leur pensée théo-
logique; I'auteur du quatrieme Evangile lui-méme, en appli-
quant & Jésus la notion du Logos, n'a emprunté cette idée

! L’usage que M. BERTRAND fait & ce propos de l'argumentum e silentio
semblera & bien des lecteurs passablement hasardé. Ouw. cit., p. 202-203.

2 J'al essayé de préciser et de motiver ce reproche dans la seconde de
mes études sur la méthode christologique. (Revue de théologie, 1885, voy.

surtout p. 583-592.)

? Les observations contraires de M. Bertranp (p. 198) ne m’ont aucu-
nement convaincu.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE FROTESTANTE 199

métaphysique & la spéculation contemporaine que pour la
meltre au service de sa foi religieuse et de sa coinscience chré-
tienne. Et la théorie qui renverse tous les termes de ’ensei-
gnement biblique, la théorie qui méconnait le caractere domi-
nant et l'inspiration permanente et génerale de tout le Nou-
veau Testament, a le courage de revendiquer pour elle-méme
'honneur d’étre U'interprete fidele et docile de la révélation!
Enfin les adeptes de 'idée de la kénose se séparent du point
de vue biblique par une troisiéme inconséquence. Alors méme
(que nos auteurs sacrés font des incursions dans le domaine de
la spéculation, leur base d’opération se maintient sur le terrain
éthique et religieux; jamais ils n’opérent avec les catégories
physiques et métaphysiques de la substance, de 'essence, de
Iétre, avec les notions abstraites et vides de 'absolu saisi en
lui-méme ou du moi dépouillé de ses attributs. Nos modernes
kénosistes ont une prédilection particuliére pour ces termes et
ces formules, je ne dis pas pour cesidées, parce que je suis in-
capable de découvrirles idées qui se cachent sous les mots em-
ployés par nos adversairesi. Il faut admettre cependant que

t Je me console de cette impuissance lorsque je vois 'un des philoso-
phes les plus éminents de notre temps, un penseur auquel personne ne
refusera la profondeur spéculative et la vigueur dialectique, opposer &
la théorie de la kénose une fin de non-recevoir catégorique, enveloppée
modestement dans un aveu qui est la meilleure des eritiques : « Quant
critiquer i notre tour la doctrine du professeur GEss, nous ne le saurions,
parce qu'il nous est impossible de l'entendre : une personne d'origine
divine, dans un autre sens ¢ue nous (qui ne sommes pas d’origine divine
suivant M. Goper, quoique de race divine, suivant nos traductions de
saint Paul), une personne d’origine divine et dépouillée de la sainteté
divine, un sujet dépouwilié de tous les modes qui constituent son &tre
divin. sont autant de mots dont nous ne pouvons rien tirer. Ne sachant
ce qu'ils signifient, et doutant méme ¢u’ils puissent signifier quotl que ce
soit, il m’est impossible de dire s’ils sont ou non contradictoires; mais je
constate un vice profond, commun d’ailleurs & nombre de spéculations
dogmatiques, dans I'opération de raisonner surdes termes qu'on avoue ne
point entendre, absolument comme s'ils étaient compris. Nous avons une
idée de la sainteté, nous n’avons aucune idée d'un sujet dépouillé de tons
les modes qui constituent son ¢tre. Mais comme en fait 'habitnde est da-
ment prise de tirer des conséquences de principes inintelligibles, et des
conséquences de ces conséquences, nous ajouterons que toute doctrine qui



200 P. LOBSTEIN

Thomasius, Gess et leurs disciples attachent & ces mots une si-
gnification qui leur est intelligible; ce qu’il est permis d’affir-
mer, c’est que leur théorie, tout en ayant 'air de sauvegarder
le développement humain et le caractére moral de Jésus, sub-
stitue & l'intérét éthique et religieux de 'évangile 'idée de je
ne sais quel processus métaphysique ou physique absolument
étranger au christianisme. Ou bien le moi nu que pose la théo-
rie de la kénose n’est qu'une abstiraction vide de sens et un
fantdome dépourvu de réalité 1, ou bien ce germe divin, déposé
dans le sein de ’humanité, s’épanouissant graduellement dans
I’homme Jésus, prenant conscience de lul-méme sous une
forme humaine tout en maintenant son identité divine, ce
germe-la est éclos dans l'imagination de quelque gnostique,
qui ne congoit les réalités vivantes de la foi chrétienne que
sous ’enveloppe des religions de la nature et sous le symbole
des mythologies paiennes.

Apres cela je crois qu’il est inutile de passer en revue les
variétés et les nuances qui distinguent les différentes modifi-
cations de la théorie de la kénose; il n’est que d’un intérét me-
diocre de savoir si M. G. a reproduit fidelement les idées de
M. Godet, s’il se rapproche de Gess plus que de Thomasius, et
si sa terminologie est parfaitement correcte et conséquente 2.

tend & faire imaginer quelque chose au-dessus de la sainteté renferme
un danger manifeste pour la morale et, par conséquent, pour la religion.»
(M. SECRETAN, Revue chrétienne, 1884, N° 10, p. 620.) Voici la réponse de
M. Goper & 'objection de M. SEcRETAN : « Disons... que 1'8tre divin s'est
réduit & 1'état humain, en renongant momentanément & son mode d'étre
divin, afin d’élever la race humaine & cet état divin qui est sa sublime
destination. Si M. SecréTaN ne sait ce que de telles paroles signifient et
ne peut y attacher aucun sens, c’est tout simplement que la sagesse de
saint Jean et de saint Paul, — ou plutdt celle de Dieu méme dont voila
le plan, — surpasse celle de 'homme autant que le ciel est élevé au-
dessus de la terre. La comparaison est d’Esaie LV, 8-9.5 (Revue chrétienne,
10 décembre 1884, p. 758-759.)

! Lire les excellentes observations de M. Earuaror, Revue de théologie et
de philosophie, 1884, p, 128-129.

2 M. WenNaGeEL nous donne b entendre qu'il se rencontre des expressions
dissonantes chez certains auteurs plus ou moins strictement rattachés &
la, véritable kénose. 11 faut croire, d’apres cela, qu'il y a différentes especes.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 201

Pour se livrer & cette délicate et minutieuse opération, il fau-
drait étre bien sir de comprendre ce que les auteurs ont
voulu dire, et le plus souvent je serais obligé de confesser mon
impuissance radicale & saisir 'intention des écrivains ou la si-
gnification de leurs formules.

Deux remarques encore, et je laisse la kénose.

Ma premieére observation porte sur les origines et les anté-
cédents historiques de la fameuse théorie ; la seconde en mo-
tivera l'insuffisance religieuse et dogmatique.

Pour justifier et recommander la solution kénosiste, on a
souvent répété qu’elle n’est pas une invention de la théologie
moderne. Peut-étre, mais & coup sur elle n’est ni conforme
a I’ensemble des données bibliques, ni en harmonie avec la
tradition de I'Eglise chrétienne. IFaut-il lui chercher des ancé-
tres? ? On ne les trouvera ni parmi les Péres de 1'Eglise, ni
parmi les Réformateurs. Les gnostiques valentiniens et (uel-
ques disciples d’Apollinaire semblent avoir enseigné quelque
chose d’approchant. Au xvie siecle, Schwenkfeld, un enfant
perdu de la réforme mystique, et Menno Simons, I'un des chefs
de Panabaptisme, peuvent étre considérés comme les précur-
seurs de Thomasius et de Gess. Plusieurs anciens théologiens
réformés ont accidentellement émis des opinions voisines de
celles qui ont fait fortune dans les rangs de la théologie mo-
derne, et I'on rencuntre aussi chez Zinzendorf quelques passa-
ges qui pourraient au besoin servir de dicta probantia & 'appui
de la kénose. Voulez-vous d’autres preuves encore, des preuves

de kénose, et il n'est pas facile de trouver laquelle est la vraie. (La lo-
gique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, Strasbourg,
1833, p. 57.)— Sur les variations qu'a subies la pensée de TwuoMasius lui-
méme, voy. DoRNER, System der christlichen Glaubenslehre, Berlin 1831, Bd
11, 1, 369-371.

! Lire, sur ce point, des renseignements curieux quoique encore trbsin-
complets chez ScHNECKENBURGER, Zur kirchlichen Christologie, 2 Aufl. 1861,
Beilage, S. 196 8q. ; DornER, Die Lehre von der Person Christi. Bd. II, S.
625 8q.; M. H. Scrurtz, Die Lehre von der Gottheit Christi, 1881, pg. 279-
282. Le créateur de la théorie kénotique dans sa forme moderne est
Lieener qui 1'a développée dans son ouvrage resté inachevs, Die christli™
che Dogmatik aus dem christologischen Prinzip dargestellt, 1849.



202 P. LUBSTEIN

plus décisives de l'origine suspecte, lachons le mot, du carac-
tere hétérodoxe et hérétique de la kénose? Elles nous sont
fournies par les réformateurs et les symboles des églises pro-
testantes 1. Ils ont clairement et fortement condamné 1"horri-
bilis et blasphema interpretatio, 'impia doctrina, d’aprés
laquelle le Fils de Dieu, en s’'incarnant, se serait dépouillé de
ses attributs divins qu’il aurait reconquis par la résurrection
et I'exaltation céleste?2. Il faut bien gu’en présence de pareilles
déclarations les adeptes de la kénose se résignent a se voir
ranger parmi les fauteurs d’opinions seclaires et qu'ils renon-
cent & I'honneur et & la prétention de continuer la tradition
réformatrice de ’Eglise protestante. Cette enquéte ouverte sur
I'extrait de naissance de la fameuse théorie ouvrira-t-elle les
yeux & nos adversaires et les aménera-t-elle & résipiscence?
Cela n’est guére probable, hélas! Peut étre se prendront-ils

1 En particulier de I'église luthérienne. De la aussi les protestations
d’un grand nombre de théologiens de I'orthodoxie confessionnelle. Broe-
MEL, Was lehrt Professor Thomasius von der Person Christi im Stand der
Erniedrigung ? Schwerin 1857; Puiieet, Kirchliche Glaubenslehre, Bd. IV,
1; 87k

2 Voyez par exemple un sermon de LuTHER pour le premier dimanche
apres la féte de 'Epiphanie, sur Luc 11, 41-52, prononcé en 1534. (K. A2
1V, 232-242.) Cf. surt. Formula Concordiae, Epitome Art. VIII, § 39 (Edit.
Hasg, pag. 612): Rejicimus etiam damnamusque, quod dictum Christi
(Matth. XX VIII, 18): Mihi data est omnis potestas in coclo et in terra,
horribili et blasphema interpretatione a cuibusdam depravatur in
hane sententiam : quod Christo secundum divinam suam naturam in
resurrectione et adscensione ad ceelos iterum rvestituta fuerit ommnis
potestas in ceelo et in terra, perinde quasi, dum in statu humiliationis
erat, eam potestatem, etiam secundum divinitatem, deposuisset et
exuisset. Hac enim doctrina non modo verba Testamenti Christi falsa
explicatione pervertuntur: verum etiam dudum damnate Ariane he-
resi via de novo sternitur, ut tandem @terna Christi divinitas negetur,
et Christus totus, quantus quantus est, una cum salute nostra amitta-
tur, nisi huic impie doctrine ex solidis verbis Dei et fidei nostre catho-
lice fundamentis constanter contradicatur. Cf. Form. Concord, Solida
declaratio, Art. VIII, § 49 (Kd. Hase 773) : Quantum ergo ad divinam in
Christo naturam attinet, cum in ipso nulla sit (ut Jacobus 1. 17 testatur)
transmutatio, divine Christi nature per incarnationem nihil (quoad
essentiam ef proprietates ejus) vel accessit vel decessit, et per eam 1in se,
vel per se, neque diminuta neque aucta est.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 203

d'un plus fort amour pour la pauvre persécutée, et la commi-
sération s’ajoutant & l’enthousiasme, ils se feront les cham-
pions trois fois plus ardents et plus fidéles de la kénose honnie
et découronnée.

Cette fidélité, dirai-je, ou cette obstination n’aurait pasd’in-
convénients et serait parfaitement inoffensive si l'essai de
solution kénosiste était considéré par ses inventeurs et ses
apotres comme une simple hypothése théologique, aussi discu-
table que les explications métaphysiijues proposées dans le
cours des siecles pour constituer le dogme christologique 1.
Malheureusement la théorie de la kénosis est beaucoup moins
innocente qu’elle en a l'air; transformée en dogme, elle ne
répond nullement au postulat religieux de la conscience chré-
tienne et de la piété évangélique.

kit d’abord, le docétisme dont souffre la christologie tradi-
tionnelle des anciens conciles n’est ici vaincu qu’en apparence ;
I'existence du Jésus de la kénosis n’est pas moins inconcevable
que celle du Christ de I'Eglise. Le moi identique du Logos
éternel et du Fils de 'Homme terrestre est une abstraction
impossible & penser; veut-on essayer de le saisir, il s’évanouit
et se résout en une formule vide de sens. Aussi n’est-il pas
étonnant que plusieurs théologiens de I'école aient formulé le
probléme d’une maniére différente. Ils parlent d’'un germe
divin qui s’est développé dans une forme d’existence humaine.
Si je ne me trompe, nous voila retombés dans I'hérésie d’Apol-
linaire, laquelle n’est autre chose qu'une édition légérement
modifiée de 'ancien docétisme : ce Christ qui, par deli sa con-
science humaine, receéle dans les obscures profondeurs de son
étre un substratum divin, un moi céleste & I'état latent, une
virtualité qui est la seconde personne de la Trinité, ce Christ
14 n’est pas véritablement et pleinement homme; il n’a de
I'humanité que la forme extérieure et l'apparence sensible;
c’est un étranger i notre race, et il n’est pas vrai qu’il a été
fait semblable & nous en toutes choses, hormis le péche.

D’autre part, la doctrine de la kénose, dans ses différentes

! Tel est, comnie on I'a vu plus haut, le point de vue de MM. Recor
et BERTRAND.



204 P. LOBSTEIN

modifications, ne prend pas franchement au sérieux la divinité
du Christ. Je sais bien que les adhérents de la théorie kéno-
siste affirment qu’ils maintiennent intégralement « la déité »
du Fils de Dieu: n’enseignent-ils pas sa préexistence person-
nelle et éternelle? Il n’en est pas moins vrai que cette déité
qui s’anéantit au point d’étre une simple possibilité métaphy-
sique, l'identité abstraite du moi céleste et du moi terrestre, la
puissance qui n'est pas encore réalisée en acte, que sais-je?
quelque chose de plus insaisissable encore, cetle deité-la a
bien l'air d’'une fiction dogmatique, & laquelle manquent la vie,
le mouvement et ’étre. Sans doute les formules imaginées par
les dogmaticiens de ce camp sont infiniment différentes, et il
serait vraisemblablement possible d’en découvrir une qui son-
nerait mieux & 'oreille et peut-étre au cceur; mais cet anéantis-
sement de la divinité dépourvue de tout contenu positif et de
toute action vivante, ne répond pas a l'intérét religieux qui
doit rencontrer son expression dans le dogme christologique.
Ne voyez-vous pas que votre solution supprime, de fait, 'un
des termes du probléme, puisque vous éliminez le divin actuel
et présent, agissant et vivant dans la personnalité terrestre et
historique du Sauveur? Non, la divinité seule accessible & la
foi chrétienne et & 'expérience religieuse n’est pas absente de
la vie ou de la counscience du Christ que nous révelent les
Evangiles ; elle n’est pas non plus latente au fond de son ame
et derriere les manifestations de son humanité ; elle inspire et
elle domine la personne et I'ceuvre de Celui qui a pu dire:
« Celui qui m’a vua vu le Pere! » Le Péere, c’est-a-dire I'a-
mour qui se donne, la grice qui sauve, la miséricorde (ui
guérit, pardonne et releve, le Pere, qui seul connait le Fils et
seul est connu de lui, le Pére est toujours avec Celui qu’il a
envoyé, il habite en lui, par son esprit qu’il lui a communiqué
sans mesure, 1l veut que nous ayons communion avec lui
comme 1l est lui-méme un avec son Christ. Voila le témoignage
religieux dont notre conscience a besoin et qui rencontre un
écho au plus profond de notre cceur ! Voila laffirmation bien-
heureuse de la conscience chrétienne qui a trouvé Dieu en
Jésus-Christ et qui ne veut pas d’autre Dieu que celui que le



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 200

Fils lul a « montré »! Voila la vérité simple et sublime que
humble fidele, le chrétien croyant et fervent saisit et em-
brasse par deld les formules inintelligibles d’une spéculation
surannée ou d’'une métaphysique d’invention moderne ! Gar-
dons-nous de voiler ou d’affaiblir cet Evangile qui renferme la
scule chose nécessaire! Ne le cachons pas aux yveux et a la
picté de nos fréres en l'enveloppant dans le linceul de nos
explications obscures et de nos théories scolastiques. Toute
doctrine qui ne met pas en pleine lumiére les vivantes réalités
de la foi, les révélations morales et religieuses qui tombent
sous l'ceil de la conscience, les loct salutares retrouveés par
nos réformateurs, s’éloigne de la voie royale et droite que
nous a tracée I’Evangile. Si douc nous nous élevons contre une
christologie qui méle ses hypolhéses et ses abstractions aux
intéréts féconds et pratiques de la religion et de la morale,
¢’est bien moins & cause des difficultés qu’elle souleve au
nom de la raison qu'a cause du danger qu’elle fait courir & la
foi et & la piété.

111

Les ouvrages que nous essayons de caractériser ne nous
laissent plus grand’chose & dire sur le dogme christologi-
que. Une fois qu’a l'aide de tlextes bibliques et d'arguments
dogmatiques ils ont établi la divinité et 'humanité de Jésus-
Christ, leur christologie a accompli sa tiche; le contenu en
est épuisé ; le travail dogmatique se réduit & démontrer que
le Fils de Dieu a préexisté éternellement, qu’il s’est incarné,
quil a revétu notre nature et qu’il est devenu véritablement
homme. Tout ce qui reste, tout ce qu’il importe apres cela de
connaitre et de croire, rentre & vrai dire dans la doctrine de
I'ceuvre du Sauveur. La christologie, ainsi disjointe de la soté-
riologie, est d’une pauvreté désespérante; elle ne renferme
gque quelques renseignements plus ou moins abstraits sur les
attributs du Logos divin ou la nature du Jésus terrestre. Cette
incurable stérilité de I'exposition doctrinale qui s'agite dans
des discussions purement formelles, n’est-elle pas une condam-



206 P. LOBSTEIN

nation décisive de la méthode traditionnelle ? La personne du
Christ envisagée en elle-méme et isolée de son ceuvre, se
trouve placée en dehors et au delad de toute observation con-
crete, de toute connaissance expérimentale ; bien plus, affran-
chie de toute relation avec nous et reléguée dans la sphére
mmaccessible de l'étre pur, elle cesse d’avoir pour notre foi
un intérét religieux et une valeur dogmatique, car elle ne
nous touche véritablement que par ce quelle a fait pour
nous.

Le Manuel de M. Arnaud et 'Ewxposition de M. Gretillat ap-
portent & ces remarques la justification la plus compléte et la
plus péremptoire. Quelles dcnnées christologiques trouvons-
nous, dans le premier ouvrage, entre le chapitre sur la Trinité
et celui qui est consacré & la Rédemption ? Quelques pages sur
les noms et titres de Jésus-Christ, puis sur le Fils de 'Homme
et I'incarnation. Ce dernier sujet rentre encore dans la partie
spéculative et métaphysique du probléme ; quant & la nomen-
clature des différentes « appellations » qui, dans I’Ecriture
sainte, sont décernées au Christ, elle n’a de valeur qu’a la con-
dition qu’on développe et qu'on explique la signification de
chacun des titres mentionnés parl’auteur. C’est bien peu assu-
rément pour combler la lacune laissée par une méthode qui,
en étudiant la personne du Sauveur, commence par faire abs-
traction de I’ceuvre du salut !

M. Gretillat parait avoir mieux senti le vide creusé par la
théologie traditionnelle autour du Christ de la métaphysique.
Ce vide, il essaye de le remplir en nous donnant un chapitre
intitulé: « Des déterminations dela nature humaine de Christ
dans son existence ternporelle!. » L’auteur examine d’abord les
rapports du Christ et de I’humanité ; la nature humaine du
Clirist est & la fois semblable & I’humanité générale par certains
éléments 2, et distincte de ’humanité empirique par un carac-

1 P. 199-258.

2 Pt. 200-208: Les principaux caracteres communs & Christ et & 'hu-
manité générale peuvent se résumer dans les suivants: la relativité, la
perfectibilité, la corporalité, la solidarité spécifique, la passibilité, la fail-
libilité.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 207

tere absolument propre & elle de normalité absolue!. Le pre-
mier de ces deux paragraphes n’enrichit en rien la notion
d’humanité déja établie précédemment et appliquée a4 la per-
sonne du Christ; le second est dépourvu de toute valeur pro-
bante, parce qu’il est impossible d’arriver & la conviction dela
sainteté de Jésus sans connaitre encore la portée et le carac-
téere de son ceuvre. Les pages qul suivent sont employées a
décrire les degrés successifs de la nature humaine du Christ.
Le dogmaticien suit le cours de la vie de Jésus, et il la pro-
longe par deld Pexistence terrestre pour s’élever jusqu’a la
résurrection, 'ascension et la parousie.

A premiére vue, cet apercu de la vie historique de Jésus ré-
poud aux exigences de la dogmatique contemporaine qui, en
élaborant le dogme christologique, a besoin de prendre pied
sur le sol de ’histoire de peur de substituer au Christ des Evan-
giles un fantome spéculatif ou mystique. Cependant la préven-
tion favorable que ’entreprise de M. (. avait fait naitre d’abord
s’évanouil rapidement a la lumiére d’un examen plus sérieux.

L’auteur ne borne pas son ambition & évoquer devant nous
I'image simple et sublime qui a projeté son ineffacable em-
preinte dans I’dme des premiéres générations chrétiennes. Il
commence par construire un cadre tres artificiel, dans lequel
il enchisse une série de faits empruntés a la tradition évangé-
lique et choisis sous 'empire de préoccupations dogmatiques
et théosophiques 2.

De méme que M. G. a réussi a faire entrer dans la trame de

LP. 208-217: P'exemption du péehé qui a pour corollaire 'exemption
de 'erreur.

2 [autear distingue trois degrés successifs dans le développement de
la nature humaine de Christ: 1° La période de formation de la nature
humaine de Christ, son état psychique, s'ouvre par la naissance, se
résume dans le fait caractéristique de la circoncision, et rencontre la
réalisation phénomeénale de son idée (sic) dans le premier séjour de Jésus
au temple. 2° La période de conséeration de la nature humaine de Christ,
ou état psychico-pneumatique, s’ouvre par le baptéme d'esprit, serésume
dans la tentation messianique et atteint son point culminant dans la
transfiguration. 3° La période de glorification de la nature humaine de
Christ ou état pnewmatique, s’'ouvre par la descente aux enfers, trouve



208 P. LOBSTEIN

son exposition dogmatique toute I'histoire du peuple d’Israél
et tous les documents de la littérature hébraique, ainsi 1l fait
de la vie de Jésus un chapitre du dogme christologique. I1 est
facile de montrer les graves inconvénients que présente une
mcéthode qui ne sait pas faire le départ entre les problémes de
la critique historique et les vériiés de la doctrine chrétienne.
Ces inconvénients sont particulierement sensibles dans la pré-
sente étude sur « les degrés successifs de la nature humaine
de Christ. » A lire les développements de M. G., on pourrait
croire que chacun des faits de la vie de Jésus a un intérét
religieux et, par conséquent, une importance dogmatique. La
circoncision de Jésus, « son premier séjour dans le temple, »
la transfiguration, sont, aux veux de l'auteur, des éléments
intégrants du dogme christologique. Ils viennent prendre leur
place, dans la chaine des traditions évangéliques, entre la
naissance miraculeuse de Jésus, sa passion, sa résurrection.
A ce compte, on serait tenté d’admettre qu’il y a identité fon-
ciére entre la science historique qui étudie la vie de Jésus et la
théologie systématicque qui traite de la personne et de 'ceuvre
du Christ.

Est-ce bien 1a le fond de la pensée de M. G. ? Sa méthode
nous force & répondre affirmativement. Mais la pratique
montre combien une théorie pareille est inadmissible et sur
quelle pente rapide elle ménerait aux conséquences les plus
absurdes. En dépit de toutes les préventions dogmatiques, per-
sonne ne soutiendra que tous les faits de 'histoire de Jésus de
Nuazareth ont indifféremment droit de cité dans la dogmatique

Vexpression de son essence spirituelle dans I'effusion du Saint-Esprit au
jour de la Pentecdte, et s’éleve au fait culminant de 'ascension. Notons
enfin que chacune de ces trois périodes est close par un fait qui fraie
en méme temps les voies i la suivanie: la période de formation, par le
baptéme d’eau; la période de conséeration, par la mort ; et la période de
glorification, parla parousie. » — N'est-ce pas I un chef-d’ceuvre d'in-
géniosité savante ? N'appliquons pas les procédés indiscrets d'une criti-
que difficultuense & l'ordonnance symétrique de cette spirvituelle con-
struction. Essayons plutot de ressentir par sympathie quelque chose du
plaisir que l'auteur a dit éprouver en combinant avec cet art consommé
les pieces respectives de son histoire psychico-pneumaticue.



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 209

chrétienne. Comment M. G. oserait-il affirmer que la cir-
concision de Jésus ou « son premier séjour dans le temple »
sont aussi importants que la mort du Christ sur la croix? Il a
beau faire les efforts les plus ingénieux pour canoniser, dans
son ensemble et ses détails, le développement de la vie histo-
rique de Jésus; il a beau transformer en dogmes les faits isolés
et les actes particuliers de la carriéere messianigne du Christ.
Cette tentative échoue fatalement contre un insurmontable
obstacle, je veux dire la résistance de la conscience chrétienne
qui fait instinctivement un triage dans la tradition évangéli-
que. Il est une série de récits qui lui sont indifférents; il y a,
par contre, des faits qu’elle distingue, qu’elle place au-dessus
desautres, auxquels elle attribue une valeur capitale et décisive.

La dogmatique chrétienne ne procéde pas autrement. Il suit
de la que la tiche du dogmaticien ne saurait consister a enre-
gistrer complétement et scrupuleusement les histoires rappor-
tées par nos évangiles. Ce qui 1importe & la dogmatique, ce n’est
pas la constatation matérielle et extérieure des faits, c’est leur
signification religieuse et morale. Il ne suffit pas de les consi-
dérer en eux-mémes et d’établir leur réalité documentaire, il
faut les envisager relativement & nous et déterminer leur effi-
cacité pratique.

Est-ce s3a notion de l'inspiration absolue du Nouveau Tes-
tament qui a empéché M. G. d’aborder le probléme, dont
nous venons d’indiquer les termes ? Cela ne me parait pas
douteux. Un coup d’ceil sur les débats de la théologie actuelle
aurait pu l'avertir cependant de la gravité de cette question et
de la nécessilé d’y répondre. Il ne s’agit pas ici d’'une théorie
plus ou moins abstraite, d’'une discussion purement académi-
que, ou d’une hypothése éclose dans le cerveau de quelque
théologien isolé. Non, le développement extraordinaire des
études historiques, l'importance qu’ont prise les recherches
sur la vie de Jésus, la multiplicité des problémes que soulévent
la critique des documents et la critique des fails, la science
elle-méme met le dogmaticien en demeure de se prononcer.
N’y a-t-il aucun lien de solidarité entre les travaux historiques
concernant la vie de Jésus et l'intérét religieux qui s’attache &

THEOL. ET PHIL. 1891. 14



210 P. LOBSTEIN

la personne et & Pceuvre du Christ ? Si la solidarité existe, est-
il possible de maintenir les intéréts de la foi en face des exi-
gences de la science ? Si la solidarité n’existe pas, est-il possi-
ble de tracer une ligne de démarcation entre le domaine qui
reléve de la science et la sphére ol régne la fo1? C'est 14 assu-
rément un probléme dont l'actualité pratique s’impose & qui-
conque n’entend pas sacrifier la vérité historique et tient avec
non moins d’énergie & sauvegarder la vérité religieuse 1.

Ainsi formulée, la question s’élargit aussitdt et finit par se
résoudre en un probléme général qui touche aux principes
les plus essentiels et les plus élevés de la théologie chrétienne.
Quelle est la signification ou la valeur de I’é¢lément historique
dans la religion chrétienne? Quel est, eu particulier, le role
de la personnalité historique de Jésus, je ne dis pas dans le
développement du christianisme, mais dans le sanctuaire de la
vie chrétienne? Y a-t-il lieu de distinguer entre le principe
spirituel de la religion du Christ et I'apparition concréte de la
personne de Jésus? Toutes ces questions agitent aujourd’hui
la christologie dogmatique, et il n’est pas permis de les igno-
rer. On peut hésiter entre les solutions proposées, on peut se
mettre & chercher une solution nouvelle, mais il faut marquer
la posilion qu’on a choisie: refuser de prendre un parti au mi-
lieu de ces débats, c’est se condamner & « courir & ’aventure
et & frapper dans le vide. » (1 Cor. IX, 26.)

Si M. G. n’avait pas une prédilection exclusive pour la
tractation scolastique et abstraite des sujets dogmatiques, s’il
dédaignait moins la méthode historique, s’il voulait s’inspi-
rer davantage de I'¢tude du passé, il trouverait sans doute dans
les écrits de nos réformateurs les éléments précieux, sinon
complets, d’'une réponse & la question soulevée ici. Cette ré-
ponse nous est fournie par la notion protestante de la foi, & la
fois connexe et distincte de la croyance historique. Non satis est
credere, quod Christus natus, passus, resuscitatus sit, nisi ad-
dimus et hunc articulum, qui est causa finalis historie : Re-

U Cf. M. H. Scuunrz, Der christliche Glaube an Jesus und die geschichtliche
Frage des Lebens Jesu (Wissenschaftliche Vortriige iiberReligionsfragen)
Francturt a. M., 1878,



ETUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 211

missionem peccatorum. Ad hunc articulum referri cwctera
oporteti. Si je ne me trompe, ces sages et fortes paroles ren-
ferment la clef de toutes les difficultés. Elles condamnent 4 la
fois les spéculatifs qui font évanouir en idées abstraites les réa-
lités positives de la révélation chrétienne, et les prétendus
orthodoxes 2, qui identifient la fides historica et la fides salvi-
fica ; elles indiquent aussi le critérium qui sert a faire le
départ entre les faits contingents de I’histoire évangélique et
les facteurs constitutifs de la doctrine chrétienne. Ad hunc
articulum referri cetera oportet : telle est la mesure qu’il
convient d’appliquer & la tradition historique de la vie de Jésus
pour en tirer les éléments qui ont une valeur permanente pour
lafoi chrétienne. Qu’on pousse les recherches dans cette direc-
tion, qu’on tire résolument les conséquences du principe énoncé
par Mélanchton, et ’on ne risquera pas de s’égarer dans le
dédale des récits contenus dans nos évangiles. Que si, au con-
traire, I'on abandonne la voie tracée par les initiateurs de notre
théologie protestante, si I'on oublie que I'intérét religieux et
moral doit étre 'objectif constant et I’dme inspiratrice de la
christologie, la dogmatique ne réussira point & constituer un
dogme fécond et viable. La christologie sera perpétuellement
menacée d’'un double danger : tantdt elle se perdra dans les
subtilités purement formelles d’une métaphysique stérile st

1 MEeLancHTON, Apolog. Confess. augustane. Art. Il (de justificatione)
§51. Cf. Conf. august. Art. XX, § 23. Admonentur etiam homines, quod hic
nomen fidei non significat tantum historie notitiam, qualis est in impiis
et diabolo, sed significat fidem, que credit non tantum historiam sed
etiam effectum historiae, videlicet hune articulum, remissionem pecca-
torum, quod videlicet per Christum habeamus gratiam, justitiam et
remissionem peccatorum. 1bid. § 26. dpolog. 11, 48; 111, 216. — C'est de ce
point de vue que M. Lipsius a esquissé sa magistrale étude sur la signifi-
cation de Uélément historique dans la religion chrétienne (Protest. Kirchen-
Zeitung, 1831, Num. 43 et 44.). Cf. ausst M. Hersrmany, Warum bedarf
unser Glaube geschichtlicher Thatsachen? Halle, 1884. Voy. enfin ['opus-
cule de M. Hase (le fils de I’historien), Die Bedeutung des Geschichtlichen
in der Religion, 1874.

2 Si l'orthodoxie dépend de l'accord des doctrines avec les idées mai-
tresses de la Réforme, il est bien évident que la notion courante de la
foi ne mérite en aucune fagon I'épithete d’orthodoxe.



212 P. LOBSTEIN

surannée, tantot elle se réduira & un agrégat de notices histo-
riques dépourvues de toute valeur religieuse et de toute auto-
rité dogmatique. Le plus souvent elle donnera & la fois dans
les deux errements : pour ranimer les abstractions de sa spé-
culation transcendante, elle empruntera & I'histoire évangéli-
que quelques traits et quelques couleurs, mais elle ne réussira
pas a faire monter une séve régénérante et rénovatrice dans
un corps dont la vie s’est retirée. « Les dogmes ressemblent
alors & ces vieilles armures de nos musées qui, dressées contre
la muraille, dessinent encore la forme d’'un guerrier d’autre-
fois. Heurtez-les ; elles sont vides et sonnent creux?. »

1 M. SABATIER, De lo wie intime des dogmes et de leur puissance d’évolution,
Paris 1889, p. 10.




	Études critiques de dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique

