Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIN DES DOGMES?

PAR

J.-F. ASTIE!

SECOND ARTICLE

L’ Evangile et Uhistoire des dngmes. — L'époque de Ienthou-
stasme. — La gnose. — La spéculation sur le Logos.

Pendant que nous formions, & propos de lhistoire des
dogmes, des voeux condamnés & rester stériles longtemps en-
core, dans nos pays de langue francaise, il nous arrivait d’Al-
lemagne des volumes qui les réalisaient de la facon la plus
heureuse, la plus complete. L'histoire des dogmes que nous
avons révée existe, en effet; c’est a M. le professeur Harnack,
derniérement & Giessen, actuellement & Berlin, que la chré-
tienté en est redevable. On n’a pas assez dit quand on a
affirmé que cette publication est I'événement théologique ca-
pital de ces derniéres années; on doit ajouter: apres I'Institu~
tion de Calvin, la Dogimatique de Schleiermacher, nous ne
connaissons pas d’ouvrage plus important, plus caractéris-
tique, destiné &4 avoir un plus grand retentissement. Aussi
quel accueil enthousiaste n’a-t-il pas recu de tous les hommes
capables de le comprendre! Il faut le maudire ou le porter aux
nues: il ne laissera personne indifférent. Quant & nous, nous
avons €t¢ empoigné. Nous avons parcouru, — c’est dévoré
qu’il faut dire, — ces trois gros volumes avec ’empressement, la

! Voir Revue de théologie, livraison de janvier 1891.



136 J.-F. ASTIE

fievre, la passion que peut apporter & la lecture du roman a la
mode une jeune pensionnaire qui se voit tout & coup initiée &
un monde dont elle ne soupconnait pas 'existence. Ce n’est
pas que nous ne soupconnions les péripéties du drame que
M. Harnack déroule aux yeux de ses lecteurs haletants ; mais
tout cela, nous nous étions borné a le deviner et & le pressen-
tir. Ce qui faisait le charme de cette lecture et qui la rendait
vraiment ravissante, c’est qu’an moyen d’une érudition com-
pléte, sire et abondante, 'auteur justifiait & merveille, légiti-
mait de point en point, historiquement et a posterior:i ce que
nous n’avions fait que pressentir par une intuition a priori.
Ouli, I'histoire des dogmes de nos réves est faite, elle se preé-
sente & nous comme un monument d’érudition, de science
protestante appelé & ouvrir les yeux de ceux qui peuvent en-
core voir et les oreilles des sourds qui n’ont pas pris la réso-
lution ferme de ne rien entendre. Aussi 'appel que nous
adressions, il n’y a qu’un instant, & nos jeunes théologiens ar-
rive-t-il trop tard. Ce dont nous leur suggérions I'idée est fait,
admirablement bien fait, de main de maitre. La tiche de ceux
qui parmi nous sont encore dévoreés de la noble ambition de
se rendre compte de leur foi, en vue de la présenter 4 notre
société qui menace de s’abimer dans la décrépitude, se trouve
heureusement simplifiée. Il ne peut étre question ni de tra-
duire Harnack, — ol trouver un éditeur aux épaules assez
robustes pour porter un tel fardeau? — ni de publier 'abrégé
que l'auteur lui-méme a donné de son grand ouvrage, car on
risquerait de n’y rien comprendre; les résumés ne servent
qu'a ceux qui connaissent déja la matiére qu'on résume, et on
sait si nous sommes ignorants en ces questions! Il s’agirait
d’entreprendre une ceuvre & la fois plus forte et plus originale.
Il faudrait qu’un jeune théologien de race, assez libre d’esprit
pour rompre avec tout préjugé, possédant I'allemand comme
le francais, doué d’une pénétration suffisante pour descendre
jusqu’au nceud des problémes, d’une grande force de concen-
tration pour résumer les solutions d'une facon claire et con-
cise, se plongeit dans I’étude de ces volumes et réussit & en
saisir 'esprit et la méthode. La grandeur de I’ceuvre ne pour-



LA FIN DES DOGMES ? 137

rait manquer de venir en aide au téméraire qui oserait ’entre-
prendre : ’enthousiasme dont il serail peu & peu saisi lui
servirait a4 passer allégrement sur toutes les difficuliés de
I'entreprise. Celui qui, & la suite d'une méditation profonde et
intense, nous donnerait, en deux ou trois cents pages, le nerf,
la substance du travail de Harnack rendrait & notre théologie
souffretense le plus signalé des services. Il accomplirait une
ceuvre 4 la fois éminemment actuelle et pratique; il contribue-
rait efficacement & notre sauvetage. Car enfin, & la longue, que
peut devenir cette poignée de protestants francais, écrasés
sous le souvenir d’un glorieux passé, s’ils persistent & se divi-
ser & l'infini sur des questions dont ils ne saisissent pas le pre-
mier mot, faute de les avoir étudiées? Foi, dogme, Evangile,
philosophie chrétienne et dogmatique, simplicité de la foi
évangélique, dogmatique suintant le paganisme et lintellec-
tualisme grec : voild tout autant de termes et bien d’autres
qu'on se jette réciproquement & la téte, sans en avoir fixé la
signification, la portée. Une étude de Harnack, quelgque peu
attentive, mettrait un terme a cette confusion des langues qui
ne saurait engendrer que de stériles débats. On apprendrait
enfin ce que parler veut dire. Les mots revétiraient un sens
precis et net; on ne serait plus exposé 4 prendre la métaphy-
sique, plus ou moins barbouillée de piété chrétienne, pour cet
Evangile simple et naif dont le Seigneur, entouré d’ignorants,
disait, saisi d’enthousiasme : « Je te célebre, 6 mon Pere, Sei-
gneur du ciel et de la terre! de ce que tu as caché ces choses
aux sages et aux intelligents, et que tu les as révélées aux
petits enfants. » Au lieu de se battre les flancs, comme cet ex-
cellent et honnéte M. Bonifas, en faisant appel & toutes les res-
sources de l'art, de la poésie, de la linguistique méme, pour
nous faire accepter d’autorité des contradictions flagrantes, ne
disant rien au cceur ni & la conscience, on reconnaitrait en
elles autant de glagons amoncelés par les péres grecs sur le
sentier de I’Evangile pour en défendre les abords. De grice,
qu’on nous débarrasse une fois pour toutes des Grecs et des
Romains | Ces ancétres respectables ne doivent nous servir
qu'a une chose : nous apprendre 4 les imiter, en ne faisant pas



138 J.-F. ASTIE

comme eux : & nous servir de notre raison, plus ou moins
chrétienne, pour comprendre de notre mieux I'Evangile en
dehors de toute autorité traditionnelle, comme ils ont eux-
mémes essayé de faire. N’en finirons-nous pas enfin avec le
classicisme théologique, froid, mesuré, abstrait et archaique,
pour tenter du romantisme plus vivant, infiniment plus varie,
indiscipliné et surtout plus humain ? Par romantisme il faut
entendre la tendance qui, nous prenant tels que nous sommes,
nous hommes du dix-neuvieme siecle, avec nos miseres, nos
aspirations et nos besoins, nous ameénerait aux pieds de Jésus-
Christ, nous mettrait en mesure de nous demander si jamais
homme a parlé comme cet homme ;si ’on trouve ailleurs qu’en
lui le reméde indispensable pour imposer silence aux remords
de toute conscience honnéte, un idéal plus élevé, plus sédui-
sant que celui qu’il présente & toute ame altérée de justice, de
sainte communion avec ce Pere céleste, que tout homme en-
trevoit parfois derriére les nuages dont les orages de la vie, les
passions encombrent trop souvent notre pauvre ciel si bas et
si étroit.

Mais il est grand temps de s’arréter : le lecteur nous aura
déja pris en flagrant délit de déclamation, faute dont notre
Revue est généralement assez innocente. C’est avoir bien peu
profité de notre étude de Harnack, qui, lui, n’écrit jamais un
mot s’écartant en rien de la froide sobriété, de 'objectivité de
Ihistoire. Notre ambition unique était de donner le premier
coup de cloche: chacun sait qu’on ne saurait tirer ni trop fort
ni trop souvent, quand on a autour de soi des sourds bien dé-
cidés & ne pas entendre.

I

Il ne saurait donc étre question d’analyser un si puissant
ouvrage ; nous nous bornerons & ouvrir ¢a et la le livre qui
contient tant de trésors, espérant que le lecteur curieux sera
moins satisfait par ce que nous lui montrerons qu’alléché par
les richesses que nous laisserons deviner.

A'la fin de son livre, avant de jeter un coup d’ceil sur 'ave-
nir, auteur résume dans une forte page tout ce qu'il a lon-



LA FIN DES DOGMES? 139

guement développé dans ses trois volumes. L’Evangile fait son
entrée dans le monde non comme doctrine, mais comme bonne
nouvelle, comme force de I'Esprit de Dieu. Il n’y a trace, dés
le début, d’aucun appareil liturgique, cérémoniel ou doctrinal ;
mais exclusivement I’épanouissement d’une vie supérieure,
d’abord concentrée dans le fondateur, et que les adeptes doi-
vent s’efforcer de reproduire. Tout cela se présente, il est
vrai, primitivement sous le manteau du judaisme, mais I’Evan-
gile s’en débarrasse avec une rapidité surprenante. Arrive
alors le troisiéme acte. La religion nouvelle contracte alliance
avec la sclence grecque, avec 'empire romain el 'antique cul-
ture, avec lesquels elle se confond. Comme pour servir de
correctif & cette temporisation, 'Eglise se met & fuir le monde;
elle pale largement tribut & l'ascétisme. elle aspire & une vie
suprasensible, & la déification de I'homme. Tout ce développe-
ment est contenu dans 'ancien dogme grec; ’Evangile est de-
venu le christianisme. Le quatriéme acte s’ouvre alors avec
saint Augustin. Cet initiateur de la piété occidentale réduit a
des proportions plus modestes tout cet attirail dogmatique he-
rité des Grecs, pour le mettre au service d’'une conception
plus pure, plus vivante de la religion. Et toulefois Augustin a
finalement laissé subsister le passé, quant & sa base et & ses
aspirations. Sur les traces de l'évéque d’Hippone, dans le
moyen Aage, & partir du onziéme siécle, commence une élabo-
ration fort surprenante; les pas en arriére ne sont a divers
égards qu'apparents ou du moins compensés par de notables
progres. Mais on n’aboutit pas & un résultat satisfaisant : & coté
du dogme et en partie hostile avec lul réegne une piété pra-
tique, un jugement de soi-méme qui, en arriére el en avant,
s’oriente sur I’Evangile, mais qui secretement menace toujours
plus de se perdre dans des agitations stériles, d’aboutir &
I'épuisement. Un ecclésiasticisme désagréable et puissant est
toujours en éveil; depuis longtemps il tient en son pouvoir les
indifférents, les esprits bornés; il dispose de moyens de cal-
mer les agités, de grouper les découragés. Le dogme fait ’effet
pétrifie, — il ne reprend son élasticité qu’entre les mains de
prétres politiques, — et d’aller se perdre dans le sophisme; la



140 J.-F. ASTIE

foi Pabandonne, laissant tout Pattirail traditionnel dans les
mains des gardiens de I'Eglise. Nous voici au cinquiéme acte :
Luther arrive. Que se propose-t-il ? Ostensiblement de restau-
rer cette doctrine en laquelle personne n’a plus grande con-
fiance. Mais, en réalité, — et ceci est décisif, — cette doctrine
qu’il remet sur pied, c’est ’Evangile comme bonne nouvelle,
comme force divine. L’Evangile devient pour lul le principe
supérieur, disons mieux, I'unique principe de la théologie. Il
s’agit de dégager la vie nouvelle de la sainte Ecriture; on
ne saurait construire la force divine; il faut en faire I’expé-
rience.

« La foi en Dieu comme le pére de Jésus-Christ, qui corres-
pond A cette force, il ne peut étre question de la faire surgir
par des procédés rationnels ou autoritaires : il faut la vivre.
Tout ce qui n’est pas né de la foi est étranger & la religion
chrétienne et par le fait méme & la théologie évangélique,
qu’il s’agisse de philosophie ou d’ascétisme. Le fondement de
la foi et de la théologie réside dans ces paroles : Toutes choses
m’ont été accordées par mon Peére ; mais personne ne connait
le Fils que le Pére; et personne ne connait le Pére que le Fils,
et celui a qui le Fils aura voulu le révéler. (Mat. XI, 27.) En
faisant prévaloir cette pensée, Luther renverse l’ancienne
Eglise, lui, le plus conservateur des hommes, coupe court &
I'histoire des dogmes. L’histoire des dogmes a atteint le terme
de son développement en revenant & ’Evangile. En accomplis-
sant cette révolution, Luther n’a pas donné & la chrétienté un
résultat achevé, acquis; il lul a imposé une tdche qu’il s’agit
de déméler de maint but accessoire, de poursuivre, en con-
stante harmonie avec ’ensemble de la vie de ’esprit et la po-
sition sociale de I’humanité, pour n’en demander la réalisation
finale qu’a la foi seule. La chrétienté doit progresser et ap-
prendre que, dans la religion comme ailleurs, c’est le plus
simple qui est le plus difficile, et que tout ce qui alourdit la
religion lui enléve son sérieux. Le but de tout travail chrétien
et aussi de toute théologie ne peut donc étre que le suivant :
connaitre avec toujours plus de certitude I'Evangile simple,
sérieux, devenir toujours plus pur et plus vivant dans les dis-



LA FIN DES DOGMES? 141

positions. En fait, étre de plus en plus débordant d’amour et
de fraternité. »

Redevenu simplement ’Evangile, ce qu’il n’aurait jamais da
cesser d’étre, le christianisme abdique comme systeme et
comme édifice intellectuel : le dogme est décidément mort
sans retour : le papillon a quitté la chrysalide dans laquelle il
a été renfermé pendant des siécles pour revenir  ses origines
simples et vivantes.

(’est la partie de l'ouvrage ou Harnack montre comment
I’esprit grec s’est emparé de I'Evangile comme d'une proie
qu’il exploite & extinction, jusqu’a le rendre méconnaissable,
qui est la mieux réussie peut-étre et en tout cas la plus in-
structive. On voit le dogme se former, naitre peu a peu, len-
tement, péniblement sous ’action d’alluvions successives qui
toutes viennent d’ailleurs jusqu’a former un bloc froid et dur
de mystéres insaisissables, auquel les générations futures ne
comprendront plus rien et qu’il faudra cependant accepter de
conflance comme un spécifique unique, un talisman portant
avec lui la guérison, le salut. On éprouve un vrai soulagement
en constatant, preuves en mains, que ces éléments artificiels,
qui ne disent rien au cceur et & la conscience, bien loin d’étre
d’origine divine, sont de purs et simples commandements
d’homme. Plus d’un jeune théologien, hésitant encore et se
demandant s’il ne devait pas renoncer & I’Evangile qu'on lui
présentait dans la camisole de force, sous la rude et rugueuse
carapace de la métaphysique grecque, sera tout joyeux, respi-
rera & son aise, quand il apprendra, & ’école de Harnack, qu’il
n’y a aucune solidarité nécessaire entre I’Evangile simple, pri-
mitif et la forme que lui imposérent les péres grecs, encore
plus paiens que chrétiens, bien entendu, sous le rapport de
Iintelligence.

Avant d’aborder ’exposition de Ihistoire des dogmes, di-
sons d’abord que Harnack différe des auteurs qui ont traité ce
sujet quant &4 la méthode d’exposition d’abord et ensuite quant
au point de départ du développement. Il ne pratique pas la
meéthode usitée qui consiste & diviser I’histoire des dogmes en
générale et en spéciale. Dans cette derniére, se laissant gui-



142 J.-F. ASTIE

der par la table des matiéres d’une dogmatique protestante.
on constate ce que les diverses écoles et partis ont enseigné
sur chaque article particulier. Et ce travail va se répétant a
propos de chaque grande période. La somme de ces frag-
ments divers, arrachés & leur milieu respectif, doit consti-
tuer I’histoire des dogmes ! Il est alors de toute impossi-
bilité de comprendre le développement, de saisir les idées
fondamentales qui, & diverses époques, y ont présidé. Toute
synthése manque : le lecteur est rebuté par un travail ex-
clusivement analytique, fastidieux, inintelligent. Pour peu
qu’on soit mal disposé, rien de plus aisé que de présenter
cette histoire comme une « chambre de débarras, » pour par-
ler avec un théologien allemand, ou si 'on préfére comme un
musée de toutes les folies et absurdités humaines mises en
avant & propos de la religion chrétienne. Harnack se plonge,
lui, dans le cours du développement historique, au centre de
la conception générale du christianisme. Il signale les facteurs
divers qui ont concouru & la formation du dogme. Quand on
n’'y regarde pas de pres, 1l semble qu’il n’est question, dans
chaque grande époque formatrice, que d’'un dogme spécial.
Mais la solution qui intervient a son retentissement profond
dans le champ tout entier de la dogmatique, avec lequel ce
dogme spécial se trouve dans la plus intime union. Wendt
affirme que Harnack s’est tenu a4 ’écart de ces lois du dévelop-
pement que Baur et Biedermann empruntent & la philosophie
hégélienne pour en faire l'application au christianisme. 1l ne
cherche pas & découvrir une nécessité interne, logique, une
dialectique immanente présidant au développement historique.
(Vest s’exposer au danger d’une conception par trop abstraite de
I'histoire : au lieu de la raconter, on est exposé & la construire
1déalement.

Quand commence 'histoire des dogmes? (iette chaine traine-
t-elle & terre ou le premier anneau en serait-il peut-étre ratta-
ché & un point ferme ? En d’autres termes, quels sont les rap-
ports des dogmes avec le christianisme primitif ou mieux avec
I’Evangile?

Deux opinions extrémes se trouvent en présence. D’aprés



LA FIN DES DOGMES? 143

les uns, il y aurait identité entre I’Evangile et la dogmatique :
les dogrmes seraient alors l'expression fidele, adéquate de
I’Evangile. Telle est 'opinion de Rome et de M. Bonifas, avec
cette nuance sans importance que ce dernier trouve ces
dogmes formulés dans I’Ecriture, tandis que le catholicisme
les cherche dans les décrets des conciles. Pas plus pour 'une
des écoles que pour lautre, il ne peut y avoir d’histoire des
dogmes. D’apres les autres, 1l ne peut plus étre question ni de
dogmes, ni d’Evangile : pour eux aussi les deux facteurs, le
fond et la forme, sont liés d’une facon si intime qu’ils sont
tombés I'un avec 'autre pour ne plus se relever. Nous verrons
plus tard que c’est 14 'opinion des sociniens.

Entre ces deux extrémes se trouvent deux points de vue in-
termédiaires : les uns voient dans les dogmes une expression
imparfaite de la vérité chrétienne ; pour d’autres, ils ne sont
simplement que la forme passagére que revét un contenu
d’un prix infini. Ce n’est que si ’on se place a4 I'un de ces der-
niers points de vue qu’il peut étre question d’une histoire des
dogmes.

(’est ici que reparait la question : quels peuvent étre les
rapports de l'histoire des dogmes avec I’Evangile primitif?
quand l’histoire des dogmes commence-t-elle? Ce probléme
peut-il étre résolu historiquement, scientifiquement et d’une
maniére absolue?

On ne saurait présenter ni les quatre évangiles, ni la théolo-
gie biblique comme I’Evangile pur et simple, indemne de tout
contact humain. Les divers types d’enseignement apostolique
(Pierre, Paul, Jean) impliquent que, déjd dés la premiére
heure, il y a eu développement, tentative de dogmatique, par
conséquent histoire du dogme, méme dans ’ensemble des
écrits du Nouveau Testament. Il se trouve incontestablement
dans I'enseignement des apotres des linéaments de dogme, des
essais de formuler des dogmes, qu’on chercherait en vain dans
la prédication méme de Jésus. Ainsi I'idée de la justification
par la foi, particuliére a saint Paul, et d’autres rudiments de
doctrine auxquels les évangiles peuvent tout au plus avoir
servi d’occasion ou de prétexte. En outre, méme quand ils



144 J.-F. ASTIE

rapportent et veulent exposer Uenseignement de Jésus-Christ,
les apotres, qui 'avaient si mal compris de son vivant, peuvent
avoir été affectés par leurs idées particulieres, leurs habitudes
d’esprit. Il faut donc conclure avec Loofs que « nos sources ne
sont pas de nature & nous permettre de distinguer, avec une
streté historique parfaite, entre ce que Jésus a dit ei ce qu’on
lui a fait dire, entre ce qu’il a voulu étre et ce que la premiere
génération I'a fait. » Pas plus qu’un autre, Harnack n’a réussi
4 nous donner un Evangile primitif, historique, & tous égards
vierge de tout contact humain. Le probleme demeure donc in-
soluble historiquement. Et comment en pourrait-il étre autre-
ment? Il ne s’agit pas exclusivement de science et d’histoire.
Chacun apporte inévitablement son coefficient personnel, ses
préjugés, ses idées préconcues; il applique sans cesse l'his-
toire, il la lit, il la commente du point de vue, de la position
qu’il occupe dans la mélée théologique de I’heure présente.
Il faut donc renoncer, — tout en ayant cet idéal devant les
yeux, — 2 trouver un Evangile historique primitif, qui nous
fournirait un terrain neutre pour décider entre les prétentions
opposées des diverses écoles et en particulier de celle qui,
avec le dogme, rejette le christianisme. Personne, en effet,
n’est impartial dans le choix de ce critére historique qui ser-
virait & apprécier les opinions de chacun.

Cette réponse est bien vague! diront les amateurs d’absolu
qui veulent qu’une porte soit toujours grande ouverte ou fer-
mée, jamais entre-bdillée ; mais qu'importe s’il est établi qu’il
ne saurait s’en trouver d’autre? Le Dr Loofs rend attentif &
Pintervention d’un autre facteur qui montre qu’il doit bien en
étre ainsi. « La question des rapports des dogmes avec le chris-
tianisme primitif ('Evangile) n’est, dit-il, gu’en partie une ques-
tion purement historique. Elle est justement historique par
son coOté négatif. Que les dogmes de I'ancienne Eglise ne soient
pas identiques avec ’Evangile ; que méme le plus ancien sym-
bole ait admis des articles qui (comme trés probablement celui
de la naissance d’une vierge) étaient étrangers aux conceptions
des premiers chrétiens, tout cela peut s’établir par des preuves
exclusivement historiques. Mais quelle est la quantité plus ou



LA FIN DES DOGMES ? 145

moins grande de foi évangélique primitive qui a été retravail-
lée pendant le cours du développement de I'histoire des dog-
mes ? Cette question positive n’est purement historique que
d’une facon relative. En effet, pour y répondre convenable-
ment, il faut savoir ce qu’est la foi chrétienne, et on ne peut le
savoir que quand on en a fait ’expérience. Au fait, cette res-
triction ne porte pas plus atteinte au caractére historique de
I’histoire des dogmes que la nécessité d’avoir une culture mu-
sicale n’enléve son caractére historique a I’histoire de la mu-
sique. Tilly aurait-il pu écrire une histoire de la poésie lyrique?
ou I’histoire de la littérature cesse-t-elle pour cela d’étre une
science « purement historique? » Mais, comme lorsqu’il s’agit
du christianisme, la condition subjective garantissant une en-
tiere compétence d’appréciation est loin d’étre aussi claire;
comme, au contraire, les gens du dehors se permettent sou-
vent de porter des jugements, nous sommes complétement
justifiés de faire la distinction, fausse en soi, entre un travail
« purement historique » et un travail impliquant toutes les
conditions historiques et subjectives voulues. »

Du reste, si Harnack n’a pas jeté plus de lumiéres sur cette
question capitale des rapports de I'histoire des dogmes avec
un Evangile historique et primitif qui demeure en dehors de
cette histoire, c’est qu’il a été dispensé de la considérer en
face par la maniére méme dont il a compris son sujet. Har-
nack, en effet, ne fait pas commencer 'histoire du dogme au
siécle apostolique, mais plus tard, dans la période subsé-
quente. Et 1c1 nous voyons reparaitre les controverses entre
I’école de Tubingue et celle de Ritschl.

Baur s’est demandé : comment s’est formée cette ancienne
Eglise catholique qui, & la fin du second siecle, avait con-
science de son unité en face des hérétiques? Baur l'a fait
naitre d’'une synthése du judéo-christianisme, se réclamant
des apoOtres primitifs, et du pagano-christianisme remontant a
saint Paul. Cette explication est généralement abandonnée au-
jourd’hui, & la suite d’études plus approfondies sur toute la lit-
térature chrétienne du second siécle.

Ritschl, déja en 1857, rompit avec 1'école de Tubingue (dans

THEOL. ET PHIL. 1891. 10



146 J.~F. ASTIE

sa seconde édilion des Origines de Uancienne Eglise catholi-
que) et fonda sa réputation en proposant un point de vue con-
traire. Il ne veut voir dans cette Eglise catholique qu'un dé-
veloppement du christianisme paulinien, il est vrai dégénéré.

Voici ce qui aurait amené cet énervement du paulinisme.
Paul, par son activité énergique, avait fait triompher 'univer-
salisme de I'Evangile contre les judéo-chrétiens qui auraient
voulu réduire la nouvelle religion au simple role de secte
juive. Mais les chrétiens du second siecle, d’origine paienne,
avaient perdu le souvenir des rudes combats par lesquels
saint Paul leur avait conquis le droit de bourgeoisie dans
I’Eglise, & tel point qu’ils en étaient venus & adopter la fiction
historique qui faisait propager I'Evangile dans le monde par
l’activité des apOtres immédiats qui avaient recu de Jésus la
mission d’aller précher dans la terre entiére. De sorte que
les pagano-chrétiens du second siécle ne se faisaient plus au-
cune idée de ce qui caractérisait ’'Evangile de Paul, ni des
controverses qui avaient agité, divisé la premiére génération.
Ce fait s’explique par la circonstance que le christianisme
ayant émigré de Judée en terre paienne, ne s’était plus trouveé
en face des préjugés invétérés qu’il avait fallu surmonter au
début dans son pays d’origine.

Voila pourquoi, faute de connaitre histoire et les luttes de
saint Paul, ils en étaient venus & ne plus représenter qu’un
paulinisme plus ou moins énervé. Harnack, qui partage 'opi-
nion de Ritschl, prétend montrer que le judéo-christianisme
proprement dit, dont le trait caractéristique était de s’en tenir
aux prérogatives nationales d’Israél, & 'observation littérale
de la loi de ’Ancien Testament, était tout & fait oublié, & l'ar-
riere-plan, dans le second siécle, et hors d’état d’exercer une
influence appréciable sur la marche de la grande Eglise.

Liidemann ne tient pas compte de ces considérations. Il ne
saurait admettre que, comme le veut Harnack, le paulinisme
dégenéré ait éte le seul facteur dans la formation de I'an-
cienne Eglise catholique. Il est, selon lui, historiquement im-
possible que le paulinisme ait dégéncre spontanément, au point
de se transformer en son contraire, en un judaisme qu’il avait



LA FIN DES DOGMES? 147

toujours combattu. D’ol1 serait provenue cette décadence? Elle
ne pourrait avoir été provoquée par le paganisme lui-méme.
Le paganisme de cetie époque, avec son morne sentiment du
péché, son besoin ardent de rédemption, devait se sentir attiré
vers ’Evangile spirituel de saint Paul. Avec Baur et Hilgen-
feld, pour opérer la transformation, Liitdemann croit nécessaire
d’admettre un concours du facteur juif. Il montre que Harnack
lui-méme est obligé d’y recourir d’'une fagon détournée. Cest
le judaisme alexandrin, déjd pénétré par l'esprit grec, qui
aurait exercé une influence décisive sur les Juifs de la disper-
sion. A la suite de cette propagande, le christianisme d’origine
paienne, le paulinisme, aurait été modifié, surtout dans sa
maniére de considérer I’Ancien Testament. Lidemann voit
dans cette intervention du judaisme alexandrin une hypothése
plus que hardie. Tout ’ensemble de la conception de Harnack
n’aboutit, selon lui, qu'a diviser la chrétienté primitive en trois
troncons (le siecle apostolique, le christianisme des apodtres
primitifs, demeuré sans influence; le siécle suivant, influencé
par l'alexandrinisme hellénisant, et le gnosticisme tout & fait
grec) qui doivent aboutir & un complet éloignement de I’'Evan-
gile. Sans entreprendre pour le moment de réfuter cette concep-
tion du christianisme primitif, Lidemann tient la construction
pour tellement fragile, qu’il se croit en droit de douter forte-
ment qu’a la longue elle puisse paraitre tenable a Harnack lui-
méme.

11

La voie ainsi dégagée, revenons & notre histoire des dogmes.
Tandis que Baur en rattache le premier anneau au siécle apos-
tolique, dont il prolonge la durée jusque dans la moitié du
second siecle, Harnack admet, aprées le siécle apostolique, une
phase séparée de lul comme par un abime, dans laquelle le
dogme aurait seulement pris naissance. Cette phase est appe-
lée I'époque de 'enthousiasme. Rien de plus original, de plus
mstructif et de plus actuel pour nous que la description de
cette époque. On croit lire une page d’histoire contemporaine ,
on voit défiler les accusations que nos journaux de diverses



148 J.-F. ASTIE

tendances, — les représentants du sentiment ecclésiastique et
ceux qui insistent avant tout sur la hiberté, — se renvoient
toutes les semaines. C’est une période d’individualisme dé-
chainé : dogmatiquement et ecclésiastiquement, chacun fait un
peu ce qu'il veut, comme du temps des juges en Israél. Deve-
nus complétement étrangers & Pesprit du christianisme primi-
tifs, les chrétiens de ce temps-14 vivent sur quelques idées fort
vagues et bien pauvres. Les questions morales et eschatologi-
ques les intéressent exclusivement:il n'y a pas de dogmatique
proprement dite. Le lien commun entre ces fidéles c’était :
d’une part, la confiance en Dieu tout-puissant, en Jésus-Christ
ressuscité, qui allait bientoét revenir pour établir un nouvel
ordre de choses, et, d’autre part, un amour fraternel des plus
actifs. La communauté chrétienne était avant tout une associa-
tion libre, en vue d’une vie sainte ; on se sentait tenu de s’en-
tr’aider et de mettre tous les biens qu’on avait regus au service
de son prochain.

Aucun lien officiel et organique ne rattachait entre elles ces
congrégations isolées. En vain on chercherait 'épiscopalisme,
le presbytérianisme ou méme le congrégationalisme régulier.
L’indépendantisme, la forme rudimentaire du congrégationa-
lisme, régnait sans partage. Quant au reméde & tous les maux,
le sentiment ecclésiastique, personne n’y songeait. A telles
enseignes, qu’il ne manquait pas de bons chrétiens qui, tout
comme chez nous, n’éprouvaient aucun besoin de se rattacher
4 une communauté spéciale. Ils trouvaient moyen d’appartenir
au genre, sans se ranger dans aucune espéce! Ces chrétiens
voyageurs, ou évangélistes itinérants, indisciplinés, allaient de
ville en ville, d’assemblée en assemblée, apportant des doc-
trines particuliéres, souvent fantaisistes, sans s’inquiéter le
moins du monde de respecter 'ordre des communautés qu’ils
trounblaient. Il y avait ¢h et 1a tout bonnement des oratoires,
des conventicules.

Ces chrétiens vagabonds, réfractaires auraient, d’aprés Har-
nack, emprunté leurs allures assez excentriques aux maoeurs
grecques et romaines de I’époque. On se faisait initier & quel-
que culte mystérieux, pour prendre part, pendant quelque



LA FIN DE3 DOGMES ? 149

temps, & ses exercices. Puis, suivant le profit qu’ils avaient
retiré, — de cette retraite, pour parler avec les catholiques, de
cette réunion de Réveil ou de consécration, disent les notres, —
on n’y revenait que rarement ou méme plus du tout. Aussi,
dans plusieurs écrits de cette époque, et jusque dans 'épitre
aux Hébreux, X, 25, trouve-t-on des exhortations & ne pas s’ab-
senter des saintes assemblées, destinées & réagir contre les
allures vagabondes de ces corps-francs.

Et cependant le sentiment ecclésiastique, il est vrai, large et
spirituel, ne manquait pas précisément & ces individualistes
intransigeants. Seulement, la paroisse ne les empéchait pas de
voir I’Eglise ; ils ne se croyaient pas tenus de fraterniser avec
des incrédules, dans le sein de leur communauté, tout en refu-
sant la main d’association aux fréres qui se trouvaient en de-
hors de leur conventicule. Trait curieux, instructif et tout & fait
caractéristique : le sentiment de 'unité de la sainte Eglise chré-
tienne vivait profondément dans le coeur de ces premiers chré-
tiens, quoique, ou mieux parce qu'ils nen avaient jamais
contemplé 1I’épouvantail, la caricature dans un grand corps
organique, extérieurement uni par les liens hiérarchiques ou
Puniformité des habitudes, des ordonnances, des cérémonies,
prétendue garantie du sentiment de l'unité, qui est finalement
le plus sir moyen de la compromettre.

Mais enfin, dira quelque bon protestant du Réveil, qui dés
Penfance a contracté ’habitude de ne pas faire un seul pas
sans la Bible & la main, la Parole de Dieu était pourtant la pour
mettre un frein & ce désordre que vous paraissez décrire con-
amore, exactement comme si vous tourniez au darbysme ? —
La Parole de Dieu, soit; seulement elle n’était ni codifiée,
ni réunie en recueil, ni méme écrite sur parchemin: elle
était simplement gravée, plus ou moins profondément, dans
le ceeur de ces « enthousiastes. » Elle était en train de se
faire ; comment son autorité aurait-elle pu étre déja re-
connue?

On avait sans doute déja les écrits de I’Ancien Testament.
Mais I'interprétation allégorique, grace a laquelle on le mani-
pulait & sa guise, permettait & chacun d’en faire un peu ce qu'’il



150 J.-F. ASTIE

voulait, tout comme chez nous dans de certains milieux. Res-
taient, il est vrai, les écrits des apdtres, qui se répandaient
plus ou moins. Mais ils ne faisaient pas autorité exclusive, ni
méme spéciale. A quol bon, du reste, recourir & cette idée
d’autorité ? Dans ces jours d’enthousiasme, le méme Esprit qui
avait été dans les apotres ne cessait de donner aux fideles de
nouvelles révélations. On n’accordait pas méme aux écrits
apostoliques une autorité égale & celle des livres de I’Ancien
Testament. Comment Paurait-on fait? Chaque fidéle, selon la
promesse du Maitre, avait pleine et entiére conscience de pos-
séder le méme Esprit qui avait été chez les écrivains de la pre-
miére génération. Voici un trait plus caractéristique encore de
ces jours d’enthousiasme. Les fideles ne songeaient nullement
4 se demander si la foi dont ils vivaient était authentique ou
non. Le rationalisme, soit bibliciste, soit hétérodoxe, n’était
pas encore né: ces premiers chrétiens, de la seconde et de la
troisieme génération, étaient tout bonnement des mystiques.
La foi qu’ils possédaient spontanément était a elle-méme sa
meilleure preuve; ils ne se demandaient pas s’il pouvait y en
avoir d’autre : ils vivaient de la foi du charbonnier, immédiate,
spontanée, individuelle !

Harnack cite des faits qui prouvent avec la derniére évidence
non seulement que le biblicisme ne régnait pas sans partage,
dans ces temps reculés, mais qu’il ne pouvait pas méme en
étre cuestion. Le recueil des livres du Nouveau Testament
n’existait pas. Dans ’ensemble de la chrétienté, en 150, il ne
se trouvait aucun recueil d’écrits chrétiens qui pat étre com-
paré & celui des livres de I’Ancien Testament. Excepté les apo-
calypses, on ne possédait pas de livres chrétiens passant pour
inspirés et faisant autorité en face de tous les autres. Il est
vraisemblable que vers I'an 200 il n’existait & Antioche aucun
Nouveau Testament, pas plus qu’d Alexandrie. Il ne saurait
étre question d’entrer ici dans le détail des circonstances qui
ameneérent la fixation du Canon des Ecritures. Il suffira d’avoir
cité quelques faits caractéristiques : le lecteur en trouvera une
ample justification dans le premier volume de Harnack. Un
fait demeure bien établi : dans ces jours « d’effervescence pro-



LA FIN DES DOGMES ? 161

phétique, » le simple chrétien n’était, dans ses idées religieuses,
géné par aucune norme d’aucun genre.

Nous avons & nous en tenir plus strictement & notre sujet.
Evidemment 'enthousiasme ne saurait devenir héréditaire; cet
¢tat de choses, avec ses bons comme aussi ses mauvais cotés,
ne pouvait se prolonger. Nous signalerons dans cette période
les germes du profond changement qui se prépare.

Un des traits les plus remarquables de cette époque de tran-
sition c’est qu’on voit surgir de toutes parts des tendances
visant & hater la fusion de I'Evangile et des préoccupations
spirituelles et religieuses de I’époque. D’autre part, on constate
des essais d’arracher I’Evangile & ses premiéres origines, pour
lui substituer des bases étrangeres et hostiles. Les pierres
d’attente qui doivent aboutir & la fusion du christianisme et de
I'hellénisme se rencontrent déji dans le premier siécle. De la la
physionomie complexe et surprenante de cette époque qui nous
offre le spectacle du plus complet syncrétisme, de la juxtapo-
sition des idées les plus étranges arrivant de tous les points de
I’horizon et luttant toutes pour l'existence. On ne peut s’em-
pécher & tout propos de songer au désordre ecclésiastique et
dogmatique dont nous souffrons & I’heure présente. Cette assi-
milation n’a rien de surprenant : elle est dans la nature méme
des choses. Il y a toutefois une différence capitale entre les
deux époques; & proprement parler, il ne peut étre question
de désorganisation, de désordre dans ces premiers jours, puis-
qu’il n’y avait eu encore ni ordre ni organisation; tandis que
le mal dont nous souffrons provient de la lutte entre des prin-
cipes, des institutions ébranlées, renversées qui ne peuvent
disparaitre et d’aspirations nouvelles qui ne réussissent pas a
se substituer aux débris de tout genre qui jonchent le sol. Le
chaos régne dans ces jours reculés, parce qu'on ne. posséde
pas encore d’organisation ecclésiastique, de doctrine arrétée,
d’autorité d’aucun genre; nous nous trouvons dans le méme
état psychologique, parce que tout cela, pour nous, n’existe
plus. Il va sans dire qu’il ne peut étre question ni d’analyser
ni de résumer le tableau si saisissant que Harnack donne de
cet état des esprits jusqu’en I'an 150. Quatre grands facteurs



152 J.-F. ASTIE

concourent 4 'amener : ’Evangile qui va se propageant; I'in-
terprétation allégorique de I’Ancien Testament et les espé-
rances eschatologiques; la philosophie religieuse des Juifs hel-
lénisants; les dispositions religieuses des Grecs et des Romains;;
la philosophie religieuse greco-romaine. Il faut se borner a
signaler quelques traits qui montrent comment tout préparait
la grande transformation qui allait survenir.

L’espoir du prompt retour du Seigneur pour achever son
ceuvre était le point capital, central de la christologie des pre-
micres générations. Mais le fait n’était pas aisé¢ & établir au
moyen de ’Ancien Testament, qui, lui, ne parle pas d’une se-
conde venue du Messie. Cependant I’étude de I’Ancien Testa-
ment poussa & élargir les cadres théocraliques, pour y faire
entrer un tableau de la personne, de la dignité de Christ, qui
correspondit mieux & son grand role, non pas seulement pour
les Juifs, mais pour I’humanité entiére. De plus, la foi en I'élé-
vation de Christ & la droite de Dieu eut un effet rétroactif sur
la conception qu'on se fit de son origine: la fin servit ¢ déter-
miner le commencement. Le témoignage que Jésus s’était donné
4 lui-méme poussa aussi a se rendre compte de ses rapports
avec le Pere. C’étaient l1a tout autant de points d’attache pour
une christologie spéculative. 1l faut remarquer encore quc les
premiers écrivains chrétiens (saint Paul, 'auteur des Hébreuwx,
Jean) qui ont salué dans ’Evangile une religion dépassant celle
de ’Ancien Testament et devant la faire oublier, s’accordent &
présenter Jésus comme un étre descendu du ciel. Les apoca-
lypses juives, de leur coOté, avaient atiribué la préexistence au
Messie, et, sans prétendre d’ailleurs nier sa nature humaine,
elles lui avaient, des avant son apparition, assigné une place
dans la série des étres semblables aux anges. Nous prenons ici
sur le fait une méthode de spéculation trés répandue & cette
époque. Pour mieux rendre, faire éclater la valeur particuliere
d’un objet empirique, on distingue entre I’essence (Platon au-
rait dit I'idée) et son apparition inadéquate. L’essence devient
alors une substance qu'on place en dehorsdu temps et de l'es-
pace. Ensuite, lorsqu’un objet apparaissait dans les temps pos-
térieurs, comme la résultante de toule une série de prépara-



LA FIN DES DOGMES ? 153

sions, cet objet était aussi parfois hypostasi¢ et préordonné,
également dans l'ordre des temps, & toute la série des
préparations ; le but était concu comme existant et préposé,
en qualité de type primitif (Ur-Sache), & tous les moyens qui,
sur la terre, avaient concouru a sa réalisation. Les preuves de
cette spéculation naive et enfantine ne manquent pas. Le
monde étant créé en vue d’Israél, on en conclut que, dans
Vordre des temps, Israél est plus ancien que le monde. Le
monde est créé en vue de I'Eglise ; celle-ci est donc fort an-
cienne, antérieure a toute créalion. A cette méthode juive cor-
respond, chez les Grecs et chez les Romains de 1’époque, la
tendance & faire 'apothéose de leurs grands hommes, des hé-
ros, des génies, des chefs d’école. La spéculation tourne ainsi
a la mythologie; & mesure que les hommes qui pensent rom-
pent avec les conceptiens de ’Ancien Testament qu’ils tirent &
eux, au moyen de linterprétation allégorique, ils se rappro-
chent de l'esprit grec, qui bientot transformera la religion en
métaphysique. Toutes les spéculations auxquelles se livrent les
chrétiens d’origine paienne, — et qu’ils opposent aux enthou-
slastes ui se croient toujours inspirés de Dieu, — partent de
ce gui pour eux est ’essentiel dans le christianisme, savoir la
connaissance certaine, condition de I’éternité et de la perma-
nence. Nous ne devons pas oublier que nous sommes toujours
dans I'ére de I’enthousiasme : il n’y a ni dogmatique ni morale
d’aucun genre. Deux grandes idées font vivre ces chrétiens :
I’espérance du prompt retour du Christ et celle de la résurrec-
tion de la chair. Les prédications des « prophétes » qui, sui-
vant leur fantaisie, annoncent ou de terribles menaces ou de
précieuses consolations, sont encore considérées comme inspi-
rées de Dieu et faisant autorité. A la lettre tout se passait
comme dans les conventicules darbystes!: I’eschatologie, I'idée

! Les darbystes en sont aucore aujourdhui au moment psychologique
qui caractérise ces premiers chrétiens de 1'époque de I'enthousiasme. Eux
aussi attendent le retour immédiat, visible du Seigneur. Et il ne faut pas
croire qu'ils estiment que cet événement a lieu & la mort de chaque fidéle,
comme l'entendent certains théopneustes désireux de sauvegarder la

lettre de I'Ecritnre. Non, il s’agit bien toujours d'un retour i grand or-
chestre, ayant lieu subitement et & la fois pour la terre entiere. C'est &



154 J-F, ASTIE

du prompt retour du Seigneur n’avait pas absorbé toute la
théologie, puisqu’il n’y en avait pas encore, mais constituait
toute la théologie, tout I’Evangile. L’Ancien Testament était
I’'unique source d’édification ; il fournissait aussi le peu d’élé-
ments didactiques qui avaient cours parmi les chrétiens. Mais
grace & l'interprétation allégorique, il fournissait d’abondants
€léments & la fantaisie individuelle. Au fond, I'Eglise se consi-
dérait comme le véritable Israél selon 'esprit; les Juifs étaient
traités comme des hypocrites, une synagogue de Satan, un
peuple séduit par un ange mauvais et ayant perdu tout droit
aux promesses de I’Ancien Testament. Voila comment se pre-
pare l'attitude décidément hostile que les gnostiques prendront
a I’égard de ’ancienne révélation. C’est surtout 'interprétation
allégorique qui, chez les chrétiens d’origine paienne, aiguil-
lonne les besoins intellectuels. On était convaincu que le chris-
tianisme garantissait la connaissance parfaite et conduisait de
clarté en clarté. On en fit d’abord 'expérience en spiritualisant
tout ce qui dans ’Ancien Testament paraissait choquant pour
la conscience chrétienne. Ce besoin de spiritualiser était la
conséquence d’'une conception intellectuelle de la religion
qui venait des Grecs et de leur philosophie. Tous les faits,
toutes les déclarations de I’Ancien Testament, dont on ne pou-
vait s’accommoder, devinrent des allégories. « Rien ne fut plus
en réalité ce qu’il semblait étre & premiere vue, mais le sym-
bole de quelque chose d’invisible. L’histoire de ’Ancien Testa-
ment fut sublimée pour devenir un récit nous racontant
Pémancipation de la raison du joug de la passion. Que ce be-
soin intellectuel de comprendre s’accuse toujours plus; qu'il
ne s’exerce pas seulement sur I’histoire de 'Ancien Testament,
mais aussi sur les événements du Nouveau, alors tout se trans-
forme : la grande crise éclate. »

tel point qu'il n’est pour maints darbystes rien de moins certain que le
fait que nous mourrons tous;ils comptent encore sur l'enlevement de
I'Eglise. Aussi, méme quand la douzitme heure a sonné, il n'est pas rare
d’entendre des fréres espérer contre espérance. Le prédicateur termine
parfois le culte au domicile du défunt en ajoutant: « Avant que nous ar-
rivions au cimetiere le Seigneur peut venir et notre fréere étre enlevé en
I’air, avec 'Eglise entikre. »



LA FIN DES DOGMES ? 1556

III

Pour en bien saisir le sens et la portée, il faut se rendre
exactement compte de ’état psychologique des chrétiens au
plus fort de cette ére de I'enthousiasme. Il n’y avait ni doctrine
arrétée ni organisation ecclésiastique ; 'inspiration individuelle
des « prophétes » était la seule autorité. Il ne faut donc pas se
représenter la chrétienté de ces jours-1a comme une forteresse
aux solides remparts, épais et élevés, qui va subir l'assaut
d’un ennemi venant du dehors. Elle ressemblait au contraire &
une multitude établie sous des tentes, dans une vaste plaine,
et ayant fort peu de rapports organiques, surtout fort peu
d’idées en commun. Chaque fidéle était 14 ayant le baton de
pélerin & la main, les reins ceints et les lampes allumées, pour
recevoir 'Epoux qui ne pouvait tarder & venir. C’est du sein
méme de ce campement fort hétéroclite, des entrailles mémes
de la chrétienté, dans la premiere jeunesse, sinon encore dans
I’enfance, que s’éléeve tout & coup un vent d’orage, une espéce
de simoun, qui menace de tout emporter. Les gnostiques, qu'on
se le dise bien, ne pensent pas & mal : ils sont des gens du de-
dans et non des hommes du dehors. lls viennent répondre &
des besoins sentis par beaucoup de fidéles, quand ils entre-
prennent de mettre un terme & un état d’indécision, de désor-
ganisation et de désordre qui ne pouvait durer. L’enthousiasme
tournait déja a Taigre ; encore quelque temps, il n’allait plus
étre que de ’enthousiasme a froid, aboutissant & la superstition
et au fanatisme. Les gnostiques arrivent au bon moment pour
mettre un terme aux illusions de ’enfance et de la jeunesse, et
mprimer & PEvangile une fermeté, une consistance, une
trempe intellectuelle qui lui permette de traverser les siécles
et de devenir, & tous égards, la lumiére du monde. Disons-le
sans detour, les gnostiques sont les premiers théologiens en
date. On peut dire sur leur compte, soit en bien, soit en mal,
ce qu'on va répétant aujourd’hui a satiété sur des hommes
indépendants qui, souvent & leur dam, s’acquittent de la mis-
sion indispensable, mais délicate!, de faire passer les fidéles

! La tache des théologiens modernes est beancoup plus délicate encore.



156 J.-F. ASTIE

de la croyance innocente, héréditaire, spontanée, irréfléchie a
la foi consciente, raisonnée, selon le précepte de saint Paul
recommandant d’ajouter & la foi la science. Nous venons de le
voir : les essais dans cette direction ne mandquaient précisé-
ment pas; mais, tandis qu’on n’avait fait jusque-la de la théo-
logie qu’indirectement, sans trop s’en douter, sans s’en rendre
compte, les gnostiques abordent le probleme de front, directe-
ment ; ils prétendent expressément réconcilier la foi et la
science, arriver 4 une pénétration de toutes les facultés hu-
maines par I'esprit de 'Evangile.

» Les gnostiques, dit Harnack, ont été les théologiens du
premier siécle ; les premiersils ont transformé le christianisme
en un systeme d’enseignement (de dogmes); ils ont réduit en
systeme les éléments traditionnels; ils ont entrepris de pré-
senter le christianisme comme la religion absolue et partant
de Popposer aux autres, sans en excepter le judaisme. Mais le
contenu de cette religion absolue, ils T'ont identifié avec les
résultats de la philosophie religieuse des Grecs, 4 laquelle ils
voulaient donner la révélation pour base. Les gnostiques sont
les premiers chrétiens qui, par un rapide coup de main, ont
tenté d’identifier le christianisme avec la culture hellénique.
Toutefois il a été nécessaire de sacrifier ’Ancien Testament
pour faciliter le traité d’alliance avec les deux puissances et
pour maintenir le caractére absolu du christianisme. Mais
voict quelle a été la haute portée historique de I’Ancien Testa-
ment : pour le laisser subsister, il a fallu recourir & la méthode
Les gnostiques n'avaient qu'a formuler une dogmatique que tout récla-
mait;aujourd’hui il s’agit de débarrasser d'une vieille dogmatique méta-
physique debons chrétiensqui sont parvenush l'identifier avec 'Evangile;
ils s’effraient et deviennent défiants, ne s’apercevant pas que si 'on en
veut & leur dogmatique, ¢’est dans l'intérét méme de leur foi! Et ce ne
sont pas de simples laiques, mais des professeurs de théologie qui s'effa-
rouchent & la pensée d'un retour & la simplicité de la foi primitive! De
nos jours, ¢'est parmi les grands savants, comme Harnack, qu’il faut aller
chercher les avocats, les apologistes de 'Evangile des simples! Quiconque
8’y risque est certain d'étre dénoncé comme un ennemi et traité comme
un paria dans les cercles bien pensants. Quoi d'étonnant que 1'accueil fait

i ces téméraires refroidisse le zele des hommes qui, pour &tre fideles a
leurs principes, devraient marcher sur leurs traces?



LA FIN DES DOGMES ? 157

allégorique, c’est-a-dire qu’il a fallu recourir & tout un en-
semble d’idées grecques; et, d’autre part, c’est I’Ancien Tes-
tament qui a opposé la plus forte digue & I'invasion de ’esprit
grec, a ’hellénisation du christianisme. Ni les paroles du Christ
qui circulaient dans les Eglises (les Logia) ni les espérances
chrétiennes n’étaient de force & arréter le torrent. Si donc la
plupart des gnostiques purent essayer de se placer au-dessus
de I’Ancien Testament, cela prouve que, dans les grands cer-
cles de la chrétienté, on était disposé & se contenter d’une
forme amoindrie de 'Evangile, qui le réduirait & n’étre que la
prédication d’'un Dieu, de la résurrection et de l'abstinence,
comme idéal et norme de la vie pratique. Réduit & cet idéal
pratiquement réalisé, le christianisme non doctrinal parait tout
a fait propre & s’allier avec cette philosophie profonde et sé-
rieuse, parce que, dans ces éléments de christianisme, la base
juive n’était nullement en saillie. On peut aussi présenter la
plupart des entreprises gnostiques comme un essai de trans-
former le christianisme en une théosophie, en une métaphy-
sique révélée, en faisant complétement abstraction du terrain
juif de PAncien Testament, sur lequel il avait pris naissance. »
L.e nom grose (savoir), gnostiques (savants) caractérise fort
bien la tendance, en ce que ses partisans se piquaient de pos-
séder une connaissance absolue et d’avoir transformé la foi en
I'Evangile en une science de Dieu, de la nature et de 'histoire.
Ce savoir n’était du reste pas naturel, mais il reposait sur une
révélation; il était communiqué et garanti par de saintes con-
sécrations, cérémonies, et par conséquent obtenu par la re-
flexion assistée de la fantaisie.

Tel fut le premier attentat violent en vue d’helléniser le
christianisme. Pour employer une expression familiére, il ne
s’agissait de rien moins que de changer l'enfant en nourrice,
en transformant la religion de I’Evangile en philosophie, 1a foi
en science, la vie chrétienne en dogmes!. Aux béatitudes du
sermon sur la montagne il fallait substituer les décrets du con-

U Il ne peut étre question de suivre Harnack dans l'exposition qu'il

donne des divers systemes gnostiques et de leurs principales doctrines.
Tout cela est exposé dans son livre avec une lucidité rave en ces ma-



158 J.-F. ASTIE

cile de Nicée et les malédictions du symbole dit d’Athanase.
Cette premiére attaque fut repoussée victorieusement, en appa-
rence du moins, extérieurement; mais, en réalité, le gnosticisme
resta maitre du champ de bataille. Le campement, — il ne
peut, en effet, étre encore question de ville fortifice, — des
chrétiens est cerné. La capitulation n’est plus gqu'une affaire
de temps. Il faudra bientot se rendre, faute de vivres. Privée
de toute culture intellectuelle, la piété chrétienne était con-
damnée, pour arriver &4 se rendre compte d’elle-méme, & ac-
cepter les idées qui flottaient autour d’elle et qui toutes étaient

tieres. Nous nous bornerons & signaler deux traits importants relevés
par l'auteur.

Quoi qu'on en puisse penser, les gnostiques ne sont pas des rationa-
listes vulgaires, ne voyant dans I'Evangile qu'une religion naturelle. Les
énigmes du monde, dont ils travaillent & donner la solution, ne sont pas
4 leurs yeux intellectuelles, mais éminemment pratiques. Ce qu’ils veulent
exposer, c¢’est la science du salut. Les puissances qui communiquent &
I’esprit humain vie et force ont place pour eux dans un monde supérieur
2 la raison. Les gnostiques ne prétendent donc pas exposer une philoso-
phie proprement dite, mais simplement une philosophie de la religion.
Ils croient en Christ; ils entendent s'approprier toutes les forces morales
qu’ils voient agir si fortement dans le sein de 1'Eglise.

Comment peut-on comprendre que 'esprit grec, i tous égards si diffé-
rent, ait ainsi fondu sur les Eglises comme sur une proie dont il fallait
s’emparer ? Harnack voit dans ce fait une preuve éclatante de lextraor-
dinaire force d'attraction que ces Eglises, malgré leurs miseres, exer-
¢aient sur le monde civilisé. Et cependant qu'avaient-elles i offrir de s1
attrayant b Uesprit grec? Rien que la fermeté de leurs convictions et la
pureté de leur vie. Aucun des nombreux cultes orientaux, dans le second
sitcle, n’a provoqué la fondation d’un édifice semblable & celui que les
gnostiques ont élevé sur les bases de "Kvangile. Il est incontestable, en
effet, que ces Eglises et le culte qu’elles rendaient b Christ ont été le
fondement solide de la plupart des systémes gnostiques importants.
N'est-ce pas la, en fait, & la veille de la grande bataille, un triomphe du
christianisme sur Uhellénisme ? Le triomphe consistait dans le fait que
les palens étaient obligés de s'incliner, plemns de respect, devant ce que
'Evangile avait déja fait, comme puissance morale et sociale. La preuve
que les gnostiques étaient pleins de respect pour I'Evangile, c'est qu’ils
sacrifialent & cette religion nouvelle ce qu'ils avaient de meilleur; il lui
demandaient d’accorder sa conséeration & leur philosophie religieuse
dont le but était simple et clair, mais dont les moyens étaient mystérieux
et compliqués.



LA FIN DES DOGMES? 159

marquées du sceau du paganisme. A lattaque violente,
bruyante, succéda un travail d’infiltration plus lent mais plus
stir. Harnack excelle & montrer comment I’hellénisme, re-
poussé en bloc sous les enseignes officielles du gnosticisme,
reparait et se fait accepter en détail. On se sent pris d’une
profonde sympathie pour ces chrétiens sans lettres qui se
laissent enlacer par l'esprit du monde paien dans lequel ils
vivent, acceptant de prétendus moyens de défense de la main
de leurs plus grands adversaires ! Vaincu au dehors, le paga-
nisme prend sa revanche en s’établissant en vainqueur dans
le sein méme de I'Eglise. On voit en frémissant que les desti-
nées du christianisme se jouent pour des siécles! Cette prise
de possession était inévitable. L’ennemi avait dans le sein des
Eglises mémes des intelligences qui ne demandaient pas mieux
que de lui en ouvrir les portes. Par quelles considérations les
premiers apologétes chrétiens, tous paiens d’éducation et phi-
losophes (Athanagore, Tatien, Théophile d’Antioche), recom-
mandaient-ils la foi nouvelle? Ce qui les attirait surtout vers
le christianisme c’est qu’ils contemplent en lui la réalisation
définitive des plus hautes aspirations du paganisme : une jus-
tification de leur monothéisme moral. 1lls voyaient dans ’Evan-
gile non seulement une révélation surnaturelle, mais aussi,
peut-étre surtout, une philosophie religieuse rationnelle. Ce
que Jésus a enseigné ne leur parait pas nouveau. Plusieurs ne
mentionnent pas méme sa mort et ses souffrances qui, dans le
moyen 4ge, deviendront la grande préoccupation comme moyen
de salut. Ils insistent d’autant plus sur ce que Jésus a été. Ce
qui les attire et les charme c’est gu’ils voient en lui le Logos
devenu homme, la raison divine gouvernant le monde. Cette
assertion, qui leur parait prouvée par la correspondance des
prophéties de ’Ancien Testament avec I'histoire de Jésus qui
les réalise, est & leurs yeux la preuve la plus manifeste du ca-
ractére rationnel de I’enseignement chrétien. Le développe-
ment de la christologie se rattache & la christologie du Logos
chez les péres apologetes. Or, cette doctrine du Logos, c¢’est.
toute la philosophie grecque en germe, in nuce.



160 J.-F. ASTIE

v

L’idée du Logos, par ol on entendait la substance de la rai-
son divine, était en cours a cette époque dans le monde intel-
lectuel, indépendamment de toute influence chrétienne. Dans
ce Logos on voyait un médiateur entre la divinité de Platon,
concue d’une maniére tout & fait abstraite, une, immuable, et
la réalité fort variée du monde concret. Comment faire dispa-
raitre cette contradiction interne en vertu de laquelle cette
divinité était la cause d’un monde si différent d’elle, avec des
attributs opposés et lui faisait des révélations? Il n’y avait qu’a
chercher la solution dans le Logos, trait d’union entre Dieu et
le monde. Procédant immédiatement de Dieu, il renfermait en
lui la plénitude des puissances divines; d’autre part, il de-
meurait subordonné & Dieu et comme porteur de l'idée du
monde, il pouvait constituer celui-ci, devenir l'organe des ré-
vélations.

De la & identifier ce Logos des paiens avec I’homme histori-
que Jésus, le Sauveur des chrétiens, le Messie des Juifs, il n’y
avait qu’un pas.

Mais on n’en arriva pas 1a dés le début. On commenca par
tdtonner. Le Jésus historique fut d’abord concu, par les uns,
comme wun esprit divin incarné (christologie pneumatique) ;
par les autres, comme un homme oint de UEsprit de Dieu et
élevé a la dignité divine (adoptianisme). Une troisieme classe
de chrétiens, sans se préoccuper de ce qui avait pu précéder
I'apparition historique du Sauveur, employait tout simplement
le nom de Christ comme synonvme de celui de Dieu.

En s’infiltrant peu & peu, cette doctrine du Logos n’a pas
seulement des conséquences pour la christologie, elle exerce
une influence pratique sur 'ensemble de 1'Eglise. La formule
du Logos rendit la spéculation légitime dans I’Eglise, c’est-a-
dire donna droit de bourgeoisie, dans les matiéres de foi, & la
philosophie néo-platonicienne. Christ étant présenté comme le
Logos divin, incarné, on est conduit & considérer ’élément di-
vin en Christ comme la raison divine réalisée dans le monde



LA FIN DES DOGMES? 161

et dans I'histoire de I’humanité. Tout cela impliquait une con-
ception philosophique de Dieu, de la création et du monde.
Voila donc que la formule du baptéme devient tout & coup
I'exposant d’une dogmatique scientifique, c’est-d-dire d’une
dogmatique étroitement alliee & la métaphysique des plato-
niens et des stoiciens. Alors une autre conclusion s’impose.
D’aprés quoi appréciera-t-on la valeur de la vie et de l'activité
du Sauveur? Non pas d’apres la prédication évangélique, les
espérances eschatologiques. Tout cet élément passera & I’ar-
riére-plan et tendra & disparaitre. On s’occupera avant tout de
la valeur cosmologique qui appartient & la nature divine de
Christ devenu chair en Jésus. Mais qui donc pourra se livrer &
des considérations de ce genre? & la portée de qui seront-elles
ces spéculations-12? Il faudra posséder une éducation, une cul-
ture philosophique pour s’y livrer. Pour le commun des fidéles,
cette christologie du Logos, devenue article de foi, demeure un
mvystére incompréhensible. Or, dés qu’une religion présente
'objet le plus élevé de sa foi sous des formules qui doivent de-
meurer mystérieuses et Incompréhensibles pour la grande
masse de ses sectateurs, la fol de ses adhérents tombe en tu-
telle, c’est-d-dire la multitude doit croire a la foi; elle ne l'ac-
cepte plus d’une fagon immédiate, d’aprés des motifs puisés
dans sa vie religieuse ou morale; le peuple chrétien dépend
des théologiens qui comprennent, eux, tous les mystéres de la
foi, qui peuvent ’expliquer et en faire I’application & la vie.
Les conséquences sont ici manifestes. En lieu et place de la
foi, qui en se faisant mystérieuse est devenue impropre & do-
miner pratiquement la vie, on voit surgir I'autorité de I’'Eglise,
du culte, des prescriptions de divers genres pour diriger la vie
des laiques; tandis que les théologiens, soit les prétres, appa-
raissent comme les seuls hommes ayant une foi indépendante
dont ils se rendent compte. Aussitdot que le besoin d’indépen-
dance de la part des laiques réagit, mais sans étre assez vigou-
reux pour renverser un tel état de choses, il ne reste plus
qu'une issue éminemment conservatrice, le monachisme. C’est
12 une soupape de slreté contre le subjectivisme et pour les
Ames pieuses, qui éprouvent le besoin de renoncer au monde.

THEOL. ET PHIL. 1891, 11



162 J.-F. ASTIE

Tel est ’état des esprits, du moins en Orient, au moment o
s’effectue la transition du troisieme au quatrieme siécle. D’une
part, la foi chrétienne est devenue une théologie incontestée pas-
sant pour foi révélée; d’autre part, un christianisme des laiques
qui, se rattachant aux prétres, aux cultes, aux sacrements, aux
pénitences, adore la foi comme un mystére. Entre ces deux
puissances, on voit surgir le monachisme, qui n’attaque pas le
systeme régnant et qui est va par lui avec indulgence. Pour-
quoi du reste y aurait-il hostilité ? Le monachisme ne se pro-
pose-t-il pas d’atteindre le but méme que toute la théologie
s’est donné pour tiche de réaliser? Il entend s’élever, d’un
coup d’aile, sur ces hauteurs auxquelles la théologie n’atteint
que par les nombreux échelons d’une longue échelle.

Voila comment 'introduction du mystere du Logos divin eut
pour effet nécessaire de faire naitre dans I’Eglise trois espéces
de christianisme : celui du clergé, celui des laiques et celuil des
moines.

Il va sans dire que cette évolution, parfaitement logique,
réclama des temps, des siécles. Il ne saurait étre question
d’analyser ici les nombreuses controverses, les réactions de
tout genre que provoque ce puissant ferment déposé dans le
sein de la chrétienté. Il y avait tant d’intéréts divers et contra-
dictoires a concilier, que la lutte devint acharnée. Du coté de
I'hornme, il fallait accuser la divinité de Christ, sans tomber
dans un grossier docétisme, compromettant la vraie humanité.
Il fallait également sauvegarder le monothéisme, comme le ré-
clament les monarchistes. D’autres enfin veulent faire dispa-
raitre la cause méme des contentions: ils nient la doctrine du
Logos, et s’attirent le titre d’aloges, de négateurs de Logos,
qu’on leur donne comme sobriquet. Pour arriver a leurs fins,
ils rejettent le quatrieme évangile et P’Apocalypse comme
ceuvres de saint Jean, et les attribuent & I’hérétique Cérinthe,
judaisant, plus on moins gnostique. Les aloges rejettent ’Apo-
calypsé comme contenant des choses absolument incompré-
hensibles, d’autres comme absurdes et fausses. Ils se plaisent
A tourner en ridicule les sept anges, les sept trompettes et les
quatre anges de I’Euphrate. Mais leur protestation fut impuis-



LA FIN DES DOGMES? 163

sante; le mal avait déja jeté des racines trop profondes et trop
nombreuses pour qu’il piit étre extirpé. Sabellius, en vue de
sauvegarder le monarchisme, le monothéisme, n’admet qu’une
seule essence en Dieu, mais désignée par trois noms différents,
le Pere, le Fils, le Saint-Esprit. Pour Arius, 'étre préexistant
incarné en Jésus n’est qu’une créature née dans le temps et de
substance différente de celle de Dieu.

Ces querelles se prolongérent jusqu’au Concile de Nicée, en
325. Peut-étre n’est-il pas hors de propos de remarquer que le
méme homme, Constantin, qui en faisant monter le christia-
nisme sur le trone acheva de le mondaniser quant aux institu-
lions, au point de vue extérieur, fut aussi celul qui, & Nicée,
consomma la mondanisation doctrinale. Les premiers essais de
christologie ont ceci de caractéristique : ils sont compatibles
les uns avec les autres. Mais, quand l'esprit grec a suffisam-
ment pénétré I'lglise, la christologie du Logos est définitive-
ment établie. Ses adeptes deviennent intolérants : est exciu de
I'kglise quicongue ne pense pas comme eux. On entend par
cette christologie du Logos qu’un étre personnel, conscient,
préexistant, de méme essence que Dieu s’est incarné dans
Phomme Jésus. L’article fondamental de la philosophie grec-
que devient ainsi article de foi dans le catéchisme le plus élé-
mentaire des plus simples chrétiens!! Dés Jors, la porte se
trouve grande ouverte & la spéculation dans laquelle se com-
plait 'esprit grec. Du coté de Dieu, on statue un engendrement
éternel de son Fils, et, du coté de I'homme, on s’engage dans
toutes les subtilités inextricables qui ont pour but de concilier
les deux natures, 'humaine et la divine, qu’on prétend sauve-
cgarder en leur intégrité dans la personne de Jésus, en dépit
d’attributs si différents et en apparence si contradictoires. A
partir de ce moment, 'hellénisation, la paganisation de la dog-
matique chrétiennc est complete ! : la foi est changée en dogme,

! Wendt n'est pas sans trouver ces expressions un peun fortes, et Liide-
mann remarque que jusqu'a présent on s'était borné a parler d'une mon-
danisation du christianisme. Le premier de ces critiques finit cependant
par donner raison d Harnack. Sans doute, cette paganisation ne fut pa-
complete, des €léments importants du christianisme furent conservcs,



164 J.=F. ASTIE

I’'Evangile en philosophie spéculative : le gnosticisme régne
sans partage dans tous les champs de la théologie chrétienne.
Cette confiscation de I’Evangile au profit de la gnose imprime
au systéme, dit orthodoxe, trois taches originelles qui, jusqu’a
la fin, demeureront son caractére indélébile. La conception

Harnack d'ailleurs n'en disconvient pas. 11 y eut réaction contre cet en-
vahissement de l'esprit paien de la part de la conscience chrétienne dont
le sens était fixé par la tradition ecclésiastique. Ensuite, ces dogmes, en
dépit de ce qu'ils doivent & I'héllénisme, n'en sont pas moins incompa-
rables; en outre, beaucoup d'idées chrétiennes fort importantes, — aux-
quelles 1a dogmatique ne saurait renoncer si elle ne veut pas abdiquer, —
se sont abritées derriere ces formules qui les rendaient plus ou moins
bien. Ce fait explique pourquoi, aujourd’hul encore, beancoup de fort
bons chrétiens ont pu trouver dans ces dogmes une expression précieuse
de leurs plus cheres convictions. Mais tout cela ne doit pas faire perdre
de vue la perturbation profonde que l'invasion de cet élément étranger
apporte dans la conception chrétienne. Cette pénétration des deux
esprits doit d'ailleurs sembler naturelle. Par suite de sa prétention & ap-
porter une connaissance supérieure, le christianisme a toujours eu la dis-
position & légitimer ses vérités aux yeux des représentants de la science
humaine, en sappropriant leurs méthodes et les résultats obtenus. Ce
n’est done pas d'une fagon inconsciente ou malgré lui que le christianisme.
a cette époque, s'est laissé submerger par le grand courant de l'esprit
grec:il a recherché, brigué cette alliance. Non pas, cela va sans dire, dans
la pensée de sacrifier rien de la foi, mais dans 'espoir que sa vérité et
son importance, i lui, se trouveraient mienx justifices. Il n’en est pas
moins certain que, par son étroite alliance avec un esprit si différent du
gien, la conception chrétienne primitive a beaucoup perdu et a été singu-
lirement altérée. Il demeure done vrai, comme 'affirme Harnack, « que
le dogme dans sa conception et sa systématisation est I'ceuvre de l'esprit
grec sur le terrain de I'Evangile. » Loofs n'en juge pas autrement. On
commenca ainsi, du temps d'Origeéne, par distinguer entre le christia-
nisme ordinaire, pour le commun peuple, et la gnose chrétienne, appelée
A le légitimer, & le justifier. Mais, & la suite des Inttes qui survinrent, la
christologie du Logos l'emporta, et, partant, Ja doctrine du Logos. De
sorte qu'un philosopheme, un principe philosophique, se trouve dés lors
faire partie de la régle de foi des simples. Lia fol simple se rapproche done
du christianisme parfait dont parlait Origéne. La distinction établie par
celui-ci entre les chrétiens simples et ceux qui pensaient devenait done
difficile & maintenir. Les disciples d'Origene, laissant tomber beaucoup
d’éléments gnostiques, renoncerent a la distinction, et la dogmatique chré-
tienne fit son apparition. La théologie cessa d’étre autre chose que la foi,
et la foi simple devint de la théologie!! Telle était la situation & la fin



LA FIN DES DOGMES? 165

chrétienne de Dieu, sa définition seule religieuse, nécessaire-
ment anthropomorphe, — qui voit en lul une personne con-
sciente, ayant sentiment, intelligence, volonté, — est sacrifiée
a une notion philosophique de Dieu, éminemment arbitraire,
insaisissable pour le sentiment du peuple chrétien. Dans le sein
du christianisme, ce Dieu substance, comme dans le sein de la
philosophie paienne, cotoie sans cesse le panthéisme, avec
lequel il se confond. Jésus, devenu la raison abstraite, le Logos
divin, prend des lors une portée cosmogonique, pour aller se
perdre dans les profoudeurs de I'essence divine et s'éloi-
gner toujours plus de la personne du Jésus historique, 'image
empreinte de la personne du Pére, qui avait pu dire : « Celui
qui m’a vu a vu mon Pére. » Ce docétisme, qui sacrifie la réa-
lité de 'humanité en Christ, deviendra tous les jours plus en-
vahissant. L’heure approche ol le Sauveur, étant allé se perdre
dans les profondeurs de UEtre divin, se sera tellement éloigné
de 'homme, qu’il sera devenu insaisissable, hors de notre por-
tée. Il faudra recourir alors & la vierge et aux saints pour ser-
vir de médiateurs entre les fideles et ce Christ devenu exclusi-
vement divin. C’est en vain que le concile de Chalcédoine
proclame la réalité de deux natures en Christ : cette vérite
officielle ne saurait prévaloir contre les faits qui la contredi-
sent. Bien qu’il se soit laissé imposer la doctrine des deux na-
tures, I'Orient obéit & toute la logique de son sysléme en pro-
testant au nom du monophysitisme.

De ces deux déviations de Porthodoxie résulte la troisieme.
Grice & ces manifestations spéculatives, philosophiques, I'Evan-
gile a été transformé, défiguré ; il est devenu méconnaissable.
Ah! certes, il n’est plus désormais cette bonne nouvelle qu’il
faut saisir par le ceeur et par la conscience, el qui a été primi-
du troisibme sikcle. Le christianisme était devenu un systeme théologi-
que, I'liglise une école philosophico-théologique, la foi une dogmatique.
Dans le développement subséquent de l'histoire des dogmes, il n'y eut
plus qu’a préeiser et i développer les conséquences de ces idées fonda-
mentales, qui désormais dominent la conception chrétienne. Il est prouvé,
conclut Loofs, « que I'hellénisme, méme quant au contenu, a tout autant

concourn que la tradition chrétienne & imprimer son caractere & la dog-
matique. » P. 187.



166 J.-F. ASTIE

tivement révélée aux simples et aux petits enfants. La dogma-
tique, sol disant chrétienne, apparait hérissée de theses incom-
préhensibles & la raison, de mystéres inaccessibles a la
conscience chrétienne.

Enltendons-nous cependant, — ect cette remarque est capi-
tale, car elle donne la clef de la situation actuelle, — c’est a la
postérité que le dogme grec se présente sous ce caractére
irrationnel et rébarbatif. Ces formules, pour nous si étranges,
paraissaient aux docteurs de Nicée, aux rédacteurs du symbole
d’Athanase la clarté, la raison méme. C’était le caractere ra-
tionuel qu’ils avaient ainsi donné & I'livangile qui le recom-
mandait & leur acceptation. Et cet Evangile, pourquoi leur pa-
raissait-1l la raison méme? Parce qu’ils avaient réussi a le
transformer & leur image, & ’emprisonner dans les formes
intellectuelles répondant & leur éducation, & leur manieére de
sentir et de penser. Or, notre intelligence, & nous, étant deve-
nue plus ou moins chrétienne sous I'influence de 'Evangile, ne
peut décidément se retrouver dans ces formules dogmatiques
des premiers siécles. Non seulement on ne les porte plus en
chaire, mais il faut étre un théologien subtil et expérimenté
pour éviter de les confondre. Interrogez sur cet article les
étudiants en théologie la veille d'un examen! Ce qui, auprés
des penseurs paiens, servait ’'Evangile le dessert manifeste-
ment aujourd’hul aupreés des penseurs chrétiens indépendants.
Voila pourquoi on est réduit & les sommer d’accepter comme
incompréhensibles & la raison, mystérieuses et contradictoires
ces formules qui se recommandaient aux péres grecs comme
parfaitement claires et raisonnables. Et elles I’étaient, en effet,
au moment ol elles furent forgées, parce qu’elles étaient 'ex-
pression de leur culture intellectuelle, de leur civilisation tout
~entiére, appliquée aux faits évangéliques. Mais la raison chré-
tienne du dix-neuviéme siecle ne saurait pas plus abdiquer que
la raison paienne des hommes des premiers siécles : nous leur
ressemblons trop, & nos maitres les peres de I'Eglise, pour
consentir & faire autrement qu’eux. Nous entendons, nous
aussi, sauvegarder les droits de notre raison, comme ils ont
fait prévaloir les exigences de la leur. Les objurgations, naives



LA FIN DES DOGMES? 167

et éloquentes, de M. Bonifas en vue de faire accepter aux
hommes du dix-neuvieme siécle de prétendus dogmes chré-
tiens qu’il ala franchise de déclarer contradictoires et absurdes
passeront inapercues, sans avoir la moindre prise sur le public
contemporain. Plutot que d’acheter du sacrifice de leur raison,
& eux, les résultats de la gnose des premiers siecles, les pen-
seurs du dix-neuvieme préféreront se jeter dans I’agnosticisme.
Et que deviendra alors la religion pure et simple, I’'Evangile de
Jésus-Christ, qui, en dépit de toutes les tentalives faites pour
le perdre, sous prétexte de le protéger, est heureusement par-
venu jusqu’a nous? Aura-t-il le sort des premiers chrétiens :
sera-t-il livré aux bétes? La chrétienté se trouvera alors en
face du danger signalé par Schleiermacher : tandis que la reli-
gion contractera alliance intime avec I'ignorance, les hommes
cultivés n’auront pour unique ressource que de se jeter dans
les bras de l'incrédulilté. Rome a de bonnes raisons pour ne
pas trop se préoccuper de cette solution-l1a. C’est le nombre,
I'universalité qu’il lul faut; elle ne regarde pas de trop pres a
la qualité. En outre, ne posséde-t-elle pas des ressources va-
riées pour retenir, séduire méme, des hommes appartenant
aux familles d’esprit les plus diverses? Elle donne une religion
toute faite aux esprits qui, n’ayant pas le loisir, dans notre
siécle si affairé, si pressé, de s’en faire une, répugnent toule-
fois & se ranger sous les drapeaux de 'incrédulité.

Et puis ne ménage-t-elle pas aux hommes trop exigeants
une liberté réelle, & condition qu’ils consentent & s’incliner de-
vant son autorité extérieure et formelle? Les ressources de
cette diplomatie théologique et ecclésiastique ne sont pas a
I'usage des pasteurs protestants, qui sont tenus & étre la fran-
chise méme. Il faudrait donc y regarder & deux fois avant de
se risquer & restaurer la dogmatique de Nicée et de Chal-
cedoine.

Chacun le sait, la réformation du seiziéme siécle a été incon-
séquente ou trop timide, lorsque, au lieu de reviser ces for-
mules des premiers siecles & la lumiére de son principe, la
justification par la foi, elle s’est bornée & les accepter sur la foi
de la tradition, sans se demander, comme c’était son devoir,



168 J.-F. ASTIE

si ces doctrines étaient en accord avec la lettre et 'esprit de
I’Ecriture. La lettre et Pesprit de UEcriture, ainsi que I'histoire
de 'Eglise, nous sont beaucoup mieux connus qu’au seizieme
siecle, grice au grand déploiement qu’a pris la science protes-
tante, sur la hardie initiative des réformateurs, pleins de foi et
de courage. Le moment est donc venu d’entreprendre hardi-
ment ce qu’ils n’ont pas pu faire: il faut achever I'ceuvre du
seizieme siécle. Nul ne saurait étre taxé de rationalisme alors
qu’il se lance dans cette hardie entreprise. Ne s’agit-il pas, en
effet, d’arracher I’Evangile aux étreintes de la raison des pre-
miers siécles, plus paienne que chrétienne, pour le restaurer
dans sa pureté primitive, conformément aux exigences de la
foi évangélique remise en honneur & la réformation? « Repen-
tez-vous et faites pénitence. » — « Celul qui croit en moi a la
vie éternelle. » — « Celui qui demeure en moi et moi en lui
porte beaucoup de fruit. » Quoi de plus simple que ces prin-
cipes constituant toute la science du salut? Ne trouvent-ils pas
de I’écho dans toute conscience chrétienne ?

Ce n’est pas seulement en Allemagne et spécialement dans
Iécole de Ritschl que la spéculation théologique des peéeres
grecs est résolument battue en bréche. Ces questions se posent
en Angleterre et en Amérique. Il vient de paraitre & New-York
une série de conférences par un professeur d’histoire ecclé-
siastique & I’Université d’Oxford qui porte un titre des plus
caractéristiques : Influence des idées et des usages grecs sur
I'Eglise chrétienne, Dés le début de la premiere conférence on
se sent attiré par un souffle nouveau. L’auteur établit un con-
traste fort original entre le Sermon sur la montagne, adressé
a des paysans syriens, et le symbole de Nicée, appartenant au
monde des philosophes grecs. Aussitdt se pose la grave ques-
tion : sous quelles influences les sociétés chrétiennes, débutant
avec le Sermon, par un systéme moral ayant son centre de
gravité dans la vie et la conduite, et non dans un systéme, cn
sont-elles venues, comme & Nicée, 4 mettre 'accent sur la
créance? L’auteur montre que ce fut 1a le résultat du transfert
du christianisme du monde sémitique dans le monde grec et
le fruit de l'influence grecque. On apprit des Grecs l'art des



LA FIN DES DOGMES? 169

définitions; on prit golt & la spéculation, et le fait d’admettre
certaines opinions regues, aprés avoir été coordonné a la con-
fiance en Dieu et au besoin de mener une vie sainte, finit par
avoir la prépondérance. C’est 1a surtout le legs que la Gréce
nous a fait; damnosa hereditas, dit-il. G’est de 14 que notre
christianisme tient sa portion périssable. Mais pendant qu’elle
vit encore, cette partie périssable tient la clef de la prison
pour beaucoup d’ames. Le christianisme a été transformé en
un systéme de dogmes métaphysiques. Les meilleurs d’entre
les chrétiens en Amérique et en Angleterre commencent &
protester contre cette aberration. Tous les hommes quli sou-
pirent aprés une vraie catholicité, aprés 'union des chrétiens,
soit parmi les croyants, soit parmi les gens du monde, récla-
mant un christianisme agressif, de force 4 se prendre corps a
corps avec les sombres aspects de la vie moderne, ne manque-
ront pas d’accueillir de tels accents avec bonheur. Il faut choi-
sir, d’une part, entre un christianisme émancipé de toute
influence hellénique, basé sur la conduite, faisant des con-
quétes en s’appuyant sur les forces découlant du Sermon sur
la montagne, sur la vie et la mort de Jésus-Christ, et d’autre
part une piété chrétienne implantée comme un germe dans la
société humaine, croissant, se développant en s’assimilant les
divers éléments de la vie humaine.

Quelque hypothese qu’on accepte, ’élément grec doit étre
en bonne partie répudié. Dans la premieére hypothése, il n’a
rien d’essentiel ; dans la seconde, I'élément grec représente un
développement incomplet ; il n’a aucun droit & étre tenu pour
permanent.

On le voit, c’est du Harnack tout pur: le professeur d’Oxford
n’aborde pas seulement les mémes problémes que celui de
Berlin, il propose exactement les mémes solutions. Nous nous
sommes laissé dire que 'ouvrage anglais a été enlevé en peu
de temps. L’attention du public religieux de I’Angleterre et de
I’Amérique se porte évidemment sur ces vieilles controverses
plus actuelles qu’on ne croit. La faute commise par nos réfor-
mateurs semble donc & la veille d’étre réparée; de divers cotés
on travaille avec ardeur 4 la simplification du christianisme,



170 J.-F. ASTIE

au moyen de lul préparer une popularité nouvelle. On parait
s’apercevoir de tous coOtés que les doctrines des premiers con-
ciles, qui ont trop longtemps passé pour constituer le lest du
navire, apres avoir embarrassé sa marche risquent décidément
de le faire couler & pic comme une surcharge mal arrimée.
Malheureusement, quand cette grave controverse s’engagera
a fond, I'esprit distingué auquel nous sommes redevables de
cet ouvrage! caractéristique ne sera plus 14 pour nous préter
le précieux concours de ses lumiéres et de son courage. La
théologie anglaise a éprouvé une perte irréparable dans la
mort du docteur Hatch.

1 The Influence of Greek ideas and usages wupon the Christian Church, by
the late Edwin Hateh D. D., reader in ecclesiastical history in the Uni-
versity of Oxford. Edited by A. M. Fairbairn D. D., principal of Mansfield
College, Oxford.




	La fin des dogmes? [suite]

