
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes? [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FIN DES DOGMES?

J.-F. ASTIE1

SI. COND ARTICLE

L'Evangile et l'histoire des dogmes. — L'époque de l'enthousiasme.

— La gnose. — La spéculation sur le Logos.

Pendant que nous formions, à propos de l'histoire des

dogmes, des vœux condamnés à rester stériles longtemps
encore, dans nos pays de langue française, il nous arrivait
d'Allemagne des volumes qui les réalisaient de la façon la plus
heureuse, la plus complète. L'histoire des dogmes que nous

avons rêvée existe, en effet ; c'est à M. le professeur Harnack,
dernièrement à Giessen, actuellement à Berlin, que la
chrétienté en est redevable. On n'a pas assez dit quand on a

affirmé que cette publication est l'événement théologique
capital de ces dernières années; on doit ajouter: après l'Institution

de Calvin, la Dogmatique de Schleiermacher, nous ne
connaissons pas d'ouvrage plus important, plus caractéristique,

destiné à avoir un plus grand retentissement. Aussi
quel accueil enthousiaste n'a-t-il pas reçu de tous les hommes

capables de le comprendre! Il faut le maudire ou le porter aux

nues : il ne laissera personne indifférent. Quant à nous, nous
avons été empoigné. Nous avons parcouru, — c'est dévoré

qu'il faut dire, — ces trois gros volumes avec l'empressement, la

1 Voir Revue de théologie, livraison de janvier 1891.



136 J.-F. ASTIÉ

fièvre, la passion que peut apporter à la lecture du roman à la
mode une jeune pensionnaire qui se voit tout à coup initiée à

un monde dont elle ne soupçonnait pas l'existence. Ce n'est

pas que nous ne soupçonnions les péripéties du drame que
M. Harnack déroule aux yeux de ses lecteurs haletants ; mais

tout cela, nous nous étions borné à le deviner et à le pressentir.
Ce qui faisait le charme de cette lecture et qui la rendait

vraiment ravissante, c'est qu'au moyen d'une érudition
complète, sûre et abondante, l'auteur justifiait à merveille, légitimait

de point en point, historiquement et à posteriori ce que
nous n'avions fait que pressentir par une intuition à priori.
Oui, l'histoire des dogmes de nos rêves est faite, elle se

présente à nous comme un monument d'érudition, de science

protestante appelé à ouvrir les yeux de ceux qui peuvent
encore voir et les oreilles des sourds qui n'ont pas pris la
résolution ferme de ne rien entendre. Aussi l'appel que nous

adressions, il n'y a qu'un instant, à nos jeunes théologiens ar-
rive-t-il trop tard. Ce dont nous leur suggérions l'idée est fait,
admirablement bien fait, de main de maître. La tâche de ceux

qui parmi nous sont encore dévorés de la noble ambition de

se rendre compte de leur foi, en vue de la présenter à notre
société qui menace de s'abîmer dans la décrépitude, se trouve
heureusement simplifiée. Il ne peut être question ni de

traduire Harnack, — où trouver un éditeur aux épaules assez

robustes pour porter un tel fardeau? — ni de publier l'abrégé

que l'auteur lui-même a donné de son grand ouvrage, car on

risquerait de n'y rien comprendre; les résumés ne servent
qu'à ceux qui connaissent déjà la matière qu'on résume, et on

sait si nous sommes ignorants en ces questions Il s'agirait
d'entreprendre une œuvre à la fois plus forte et plus originale.
Il faudrait qu'un jeune théologien de race, assez libre d'esprit
pour rompre avec tout préjugé, possédant l'allemand comme
le français, doué d'une pénétration suffisante pour descendre

jusqu'au nœud des problèmes, d'une grande force de concentration

pour résumer les solutions d'une façon claire et
concise, se plongeât dans l'étude de ces volumes et réussît à en

saisir l'esprit et la méthode. La grandeur de l'œuvre ne pour-



LA FIN DES DOGMES 137

rait manquer de venir en aide au téméraire qui oserait
l'entreprendre : l'enthousiasme dont il serait peu à peu saisi lui
servirait à passer allègrement sur toutes les difficultés de

l'entreprise. Celui qui, à la suite d'une méditation profonde et

intense, nous donnerait, en deux ou trois cents pages, le nerf,
la substance du travail de Harnack rendrait à notre théologie
souffreteuse le plus signalé des services. Il accomplirait une

œuvre à la fois éminemment actuelle et pratique; il contribuerait

efficacement à notre sauvetage. Car enfin, à la longue, que
peut devenir cette poignée de protestants français, écrasés

sous le souvenir d'un glorieux passé, s'ils persistent à se diviser

à l'infini sur des questions dont ils ne saisissent pas le
premier mot, faute de les avoir étudiées? Foi, dogme, Evangile,
philosophie chrétienne et dogmatique, simplicité de la foi

évangélique, dogmatique suintant le paganisme et l'intellectualisme

grec : voilà tout autant de termes et bien d'autres

qu'on se jette réciproquement à la tête, sans en avoir fixé la

signification, la portée. Une étude de Harnack, quelque peu
attentive, mettrait un terme à cette confusion des langues qui
ne saurait engendrer que de stériles débats. On apprendrait
enfin ce que parler veut dire. Les mots revêtiraient un sens

précis et net; on ne serait plus exposé à prendre la métaphysique,

plus ou moins barbouillée de piété chrétienne, pour cet
Evangile simple et naïf dont le Seigneur, entouré d'ignorants,
disait, saisi d'enthousiasme : « Je te célèbre, ô mon Père,
Seigneur du ciel et de la terre de ce que tu as caché ces choses

aux sages et aux intelligents, et que tu h s as révélées aux
petits enfants. » Au lieu de se battre les flancs, comme cet
excellent et honnête M. Bonifas, en faisant appel à toutes les
ressources de l'art, de la poésie, de la linguistique même, pour
nous faire accepter d'autorité des contradictions flagrantes, ne
disant rien au cœur ni à la conscience, on reconnaîtrait en
elles autant de glaçons amoncelés par les pères grecs sur le
sentier de l'Evangile pour en défendre les abords. De grâce,
qu'on nous débarrasse une fois pour toutes des Grecs et des
Romains Ces ancêtres respectables ne doivent nous servir
qu'à une chose : nous apprendre à les imiter, en ne faisant pas



138 J.-F. ASTIÉ

comme eux : à nous servir de notre raison, plus ou moins

chrétienne, pour comprendre de notre mieux l'Evangile en

dehors de toute autorité traditionnelle, comme ils ont eux-
mêmes essayé de faire. N'en finirons-nous pas enfin avec le

classicisme théologique, froid, mesuré, abstrait et archaïque,

pour tenter du romantisme plus vivant, infiniment plus varié,
indiscipliné et surtout plus humain? Par romantisme il faut
entendre la tendance qui, nous prenant tels que nous sommes,

nous hommes du dix-neuvième siècle, avec nos misères, nos

aspirations et nos besoins, nous amènerait aux pieds de Jésus-

Christ, nous mettrait en mesure de nous demander si jamais
homme a parlé comme cet homme ; si l'on trouve ailleurs qu'en
lui le remède indispensable pour imposer silence aux remords
de toute conscience honnête, un idéal plus élevé, plus séduisant

que celui qu'il présente à toute âme altérée de justice, de

sainte communion avec ce Père céleste, que tout homme
entrevoit parfois derrière les nuages dont les orages de la vie, les

passions encombrent trop souvent notre pauvre ciel si bas et
si étroit.

Mais il est grand temps de s'arrêter : le lecteur nous aura
déjà pris en flagrant délit de déclamation, faute dont notre
Revue est généralement assez innocente. C'est avoir bien peu
profité de notre étude de Harnack, qui, lui, n'écrit jamais un
mot s'écartant en rien de la froide sobriété, de l'objectivité de

l'histoire. Notre ambition unique était de donner le premier
coup de cloche : chacun sait qu'on ne saurait tirer ni trop fort
ni trop souvent, quand on a autour de soi des sourds bien
décidés à ne pas entendre.

Il ne saurait donc être question d'analyser un si puissant

ouvrage ; nous nous bornerons à ouvrir çà et là le livre qui
contient tant de trésors, espérant que le lecteur curieux sera
moins satisfait par ce que nous lui montrerons qu'alléché par
les richesses que nous laisserons deviner.

A la fin de son livre, avant de jeter un coup d'œil sur l'avenir,

l'auteur résume dans une forte page tout ce qu'il a Ion-



LA FIN DES DOGMES? 139

guement développé dans ses trois volumes. L'Evangile fait son
entrée dans le monde non comme doctrine, mais comme bonne
nouvelle, comme force de l'Esprit de Dieu. Il n'y a trace, dès

le début, d'aucun appareil liturgique, cérémoniel ou doctrinal;
mais exclusivement l'épanouissement d'une vie supérieure,
d'abord concentrée dans le fondateur, et que les adeptes
doivent s'efforcer de reproduire. Tout cela se présente, il est

vrai, primitivement sous le manteau du judaïsme, mais l'Evangile

s'en débarrasse avec une rapidité surprenante. Arrive
alors le troisième acte. La religion nouvelle contracte alliance
avec la science grecque, avec l'empire romain el l'antique
culture, avec lesquels elle se confond. Comme pour servir de

correctif à cette temporisation, l'Eglise se met à fuir le monde ;

elle paie largement tribut à l'ascétisme, elle aspire à une vie
suprasensible, à la déification de l'homme. Tout ce développement

est contenu dans l'ancien dogme grec; l'Evangile est

devenu le christianisme. Le quatrième acte s'ouvre alors avec
saint Augustin. Cet initiateur de la piété occidentale réduit à

des proportions plus modestes tout cet attirail dogmatique
hérité des Grecs, pour le mettre au service d'une conception
plus pure, plus vivante de la religion. Et toutefois Augustin a

finalement laissé subsister le passé, quant à sa base et à ses

aspirations. Sur les traces de l'évêque d'Hippone, dans le

moyen âge, à partir du onzième siècle, commence une élaboration

fort surprenante ; les pas en arrière ne sont à divers
égards qu'apparents ou du moins compensés par de notables

progrès. Mais on n'aboutit pas à un résultat satisfaisant : à côté

du dogme et en partie hostile avec lui règne une piété
pratique, un jugement de soi-même qui, en arrière et en avant,
s'oriente sur l'Evangile, mais qui secrètement menace toujours
plus de se perdre dans des agitations stériles, d'aboutir à

l'épuisement. Un ecclésiasticisme désagréable et puissant est

toujours en éveil ; depuis longtemps il tient en son pouvoir les

indifférents, les esprits bornés; il dispose de moyens de

calmer les agités, de grouper les découragés. Le dogme fait l'effet
pétrifié, — il ne reprend son élasticité qu'entre les mains de

prêtres politiques, — et d'aller se perdre dans le sophisme; la



140 J.-F. ASTIÉ

foi l'abandonne, laissant tout l'attirail traditionnel dans les
mains des gardiens de l'Eglise. Nous voici au cinquième acte :

Luther arrive. Que se propose-t-il Ostensiblement de restaurer

cette doctrine en laquelle personne n'a plus grande
confiance. Mais, en réalité, — et ceci est décisif, — cette doctrine

qu'il remet sur pied, c'est l'Evangile comme bonne nouvelle,
comme force divine. L'Evangile devient pour lui le principe
supérieur, disons mieux, l'unique principe de la théologie. Il
s'agit de dégager la vie nouvelle de la sainte Ecriture ; on

ne saurait construire la force divine ; il faut en faire l'expérience.

« La foi en Dieu comme le père de Jésus-Christ, qui correspond

à cette force, il ne peut être question de la faire surgir
par des procédés rationnels ou autoritaires : il faut la vivre.
Tout ce qui n'est pas né de la foi est étranger à la religion
chrétienne et par le fait même à la théologie évangélique,
qu'il s'agisse de philosophie ou d'ascétisme. Le fondement de

la foi et de la théologie réside dans ces paroles : Toutes choses

m'ont été accordées par mon Père ; mais personne ne connaît
le Fils que le Père; et personne ne connaît le Père que le Fils,
et celui à qui le Fils aura voulu le révéler. (Mat. XI, 27.) En
faisant prévaloir cette pensée, Luther renverse l'ancienne
Eglise, lui, le plus conservateur des hommes, coupe court à

l'histoire des dogmes. L'histoire des dogmes a atteint le terme
de son développement en revenant à l'Evangile. En accomplissant

cette révolution, Luther n'a pas donné à la chrétienté un
résultat achevé, acquis ; il lui a imposé une tâche qu'il s'agit
de démêler de maint but accessoire, de poursuivre, en
constante harmonie avec l'ensemble de la vie de l'esprit et la
position sociale de l'humanité, pour n'en demander la réalisation
finale qu'à la foi seule. La chrétienté doit progresser et
apprendre que, dans la religion comme ailleurs, c'est le plus
simple qui est le plus difficile, et que tout ce qui alourdit la

religion lui enlève son sérieux. Le but de tout travail chrétien
et aussi de toute théologie ne peut donc être que le suivant :

connaître avec toujours plus de certitude l'Evangile simple,
sérieux, devenir toujours plus pur et plus vivant dans les dis-



LA FIN DES DOGMES? 141

positions. En fait, être de plus en plus débordant d'amour et
de fraternité. »

Redevenu simplement l'Evangile, ce qu'il n'aurait jamais dû

cesser d'être, le christianisme abdique comme système et

comme édifice intellectuel : le dogme est décidément mort
sans retour : le papillon a quitté la chrysalide dans laquelle il
a été renfermé pendant des siècles pour revenir à ses origines
simples et vivantes.

C'est la partie de l'ouvrage où Harnack montre comment

l'esprit grec s'est emparé de l'Evangile comme d'une proie

qu'il exploite à extinction, jusqu'à le rendre méconnaissable,

qui est la mieux réussie peut-être et en tout cas la plus
instructive. On voit le dogme se former, naître peu à peu,
lentement, péniblement sous l'action d'alluvions successives qui
toutes viennent d'ailleurs jusqu'à former un bloc froid et dur
de mystères insaisissables, auquel les générations futures ne

comprendront plus rien et qu'il faudra cependant accepter de

confiance comme un spécifique unique, un talisman portant
avec lui la guérison, le salut. On éprouve un vrai soulagement
en constatant, preuves en mains, que ces éléments artificiels,
qui ne disent rien au cœur et à la conscience, bien loin d'être
d'origine divine, sont de purs et simples commandements
d'homme. Plus d'un jeune théologien, hésitant encore et se

demandant s'il ne devait pas renoncer à l'Evangile qu'on lui
présentait dans la camisole de force, sous la rude et rugueuse
carapace de la métaphysique grecque, sera tout joyeux, respirera

à son aise, quand il apprendra, à l'école de Harnack, qu'il
n'y a aucune solidarité nécessaire entre l'Evangile simple,
primitif et la forme que lui imposèrent les pères grecs, encore
plus païens que chrétiens, bien entendu, sous le rapport de

l'intelligence.
Avant d'aborder l'exposition de l'histoire des dogmes,

disons d'abord que Harnack diffère des auteurs qui ont traité ce

sujet quant à la méthode d'exposition d'abord et ensuite quant
au point de départ du développement. Il ne pratique pas la

méthode usitée qui consiste à diviser l'histoire des dogmes en

générale et en spéciale. Dans cette dernière, se laissant gui-



142 J.-F. ASTIÉ

der par la table des matières d'une dogmatique protestante,
on constate ca que les diverses écoles et partis ont enseigné
sur chaque article particulier. Et ce travail va se répétant a

propos de chaque grande période. La somme de ces
fragments divers, arrachés à leur milieu respectif, doit constituer

l'histoire des dogmes Il est alors de toute impossibilité

de comprendre le développement, de saisir les idées
fondamentales qui, à diverses époques, y ont présidé. Toute
synthèse manque : le lecteur est rebuté par un travail
exclusivement analytique, fastidieux, inintelligent. Pour peu
qu'on soit mal disposé, rien de plus aisé que de présenter
cette histoire comme une « chambre de débarras, » pour parler

avec un théologien allemand, ou si l'on préfère comme un
musée de toutes les folies et absurdités humaines mises en

avant à propos de la religion chrétienne. Harnack se plonge,
lui, dans le cours du développement historique, au centre de

la conception générale du christianisme. Il signale les facteurs
divers qui ont concouru à la formation du dogme. Quand on

n'y regarde pas de près, il semble qu'il n'est question, dans

chaque grande époque formatrice, que d'un dogme spécial.
Mais la solution qui intervient a son retentissement profond
dans le champ tout entier de la dogmatique, avec lequel ce

dogme spécial se trouve dans la plus intime union. "Wendt

affirme que Harnack s'est tenu à l'écart de ces lois du développement

que Baur et Biedermann empruntent à la philosophie
hégélienne pour en faire l'application au christianisme. Il ne

cherche pas à découvrir une nécessité interne, logique, une

dialectique immanente présidant au développement historique.
C'est s'exposer au danger d'une conception par trop abstraite de

l'histoire : au lieu de la raconter, on est exposé à la construire
idéalement.

Quand commence l'histoire des dogmes? Cette chaîne traîne-
t-elle à terre ou le premier anneau en serait-il peut-être rattaché

à un point ferme En d'autres termes, quels sont les

rapports des dogmes avec le christianisme primitif ou mieux avec

l'Evangile?
Deux opinions extrêmes se trouvent en présence. D'après



LA FIN DES DOGMES? 143

les uns, il y aurait identité entre l'Evangile et la dogmatique :

les dogmes seraient alors l'expression fidèle, adéquate de

l'Evangile. Telle est l'opinion de Rome et de M. Bonifas, avec
cette nuance sans importance que ce dernier trouve ces

dogmes formulés dans l'Ecriture, tandis que le catholicisme
les cherche dans les décrets des conciles. Pas plus pour l'une
des écoles que pour l'autre, il ne peut y avoir d'histoire des

dogmes. D'après les autres, il ne peut plus être question ni de

dogmes, ni d'Evangile : pour eux aussi les deux facteurs, le
fond et la forme, sont liés d'une façon si intime qu'ils sont
tombés l'un avec l'autre pour ne plus se relever. Nous verrons
plus tard que c'est là l'opinion des sociniens.

Entre ces deux extrêmes se trouvent deux points de vue
intermédiaires : les uns voient dans les dogmes une expression
imparfaite de la vérité chrétienne ; pour d'autres, ils ne sont

simplement que la forme passagère que revêt un contenu
d'un prix infini. Ce n'est que si l'on se place à l'un de ces
derniers points de vue qu'il peut être question d'une histoire des

dogmes.
C'est ici que reparaît la question : quels peuvent être les

rapports de l'histoire des dogmes avec l'Evangile primitif?
quand l'histoire des dogmes commence-t-elle? Ce problème
peut-il être résolu historiquement, scientifiquement et d'une
manière absolue?

On ne saurait présenter ni les quatre évangiles, ni la théologie

biblique comme l'Evangile pur et simple, indemne de tout
contact humain. Les divers types d'enseignement apostolique
(Pierre, Paul, Jean) impliquent que, déjà dès la première
heure, il y a eu développement, tentative de dogmatique, par
conséquent histoire du dogme, même dans l'ensemble des

écrits du Nouveau Testament. Il se trouve incontestablement
dans l'enseignement des apôtres des linéaments de dogme, des
essais de formuler des dogmes, qu'on chercherait en vain dans
la prédication même de lésus. Ainsi l'idée de la justification
par la foi, particulière à saint Paul, et d'autres rudiments de

doctrine auxquels les évangiles peuvent tout au plus avoir
servi d'occasion ou de prétexte. En outre, même quand ils



144 J.-F. ASTIÉ

rapportent et veulent exposer l'enseignement de Jésus-Christ,
les apôtres, qui l'avaient si mal compris de son vivant, peuvent
avoir été affectés par leurs idées particulières, leurs habitudes

d'esprit. Il faut donc conclure avec Loofs que « nos sources ne

sont pas de nature à nous permettre de distinguer, avec une
sûreté historique parfaite, entre ce que Jésus a dit et ce qu'on
lui a fait dire, entre ce qu'il a voulu être et ce que la première
génération l'a fait. » Pas plus qu'un autre, Harnack n'a réussi
à nous donner un Evangile primitif, historique, à tous égards
vierge de tout contact humain. Le problème demeure donc
insoluble historiquement. Et comment en pourrait-il être
autrement? Il ne s'agit pas exclusivement de science et d'histoire.
Chacun apporte inévitablement son coefficient personnel, ses

préjugés, ses idées préconçues; il applique sans cesse
l'histoire, il la lit, il la commente du point de vue, de la position
qu'il occupe dans la mêlée théologique de l'heure présente.
Il faut donc renoncer, — tout en ayant cet idéal devant les

yeux, — à trouver un Evangile historique primitif, qui nous
fournirait un terrain neutre pour décider entre les prétentions
opposées des diverses écoles et en particulier de celle qui,
avec le dogme, rejette le christianisme. Personne, en effet,
n'est impartial dans le choix de ce critère historique qui
servirait à apprécier les opinions de chacun.

Cette réponse est bien vague diront les amateurs d'absolu

qui veulent qu'une porte soit toujours grande ouverte ou
fermée, jamais entre-bâillée ; mais qu'importe s'il est établi qu'il
ne saurait s'en trouver d'autre? Le Dr Loofs rend attentif à

l'intervention d'un autre facteur qui montre qu'il doit bien en
être ainsi. « La question des rapports des dogmes avec le
christianisme primitif (l'Evangile) n'est, dit-il, qu'en partie une question

purement historique. Elle est justement historique par
son côté négatif. Que les dogmes de l'ancienne Eglise ne soient

pas identiques avec l'Evangile ; que même le plus ancien symbole

ait admis des articles qui (comme très probablement celui
de la naissance d'une vierge) étaient étrangers aux conceptions
des premiers chrétiens, tout cela peut s'établir par des preuves
exclusivement historiques. Mais quelle est la quantité plus ou



LA FIN DES DOGMES 145

moins grande de foi évangélique primitive qui a été retravaillée

pendant le cours du développement de l'histoire des dogmes

Cette question positive n'est purement historique que
d'une façon relative. En effet, pour y répondre convenablement,

il faut savoir ce qu'est la foi chrétienne, et on ne peut le

savoir que quand on en a fait l'expérience. Au fait, cette
restriction ne porte pas plus atteinte au caractère historique de

l'histoire des dogmes que la nécessité d'avoir une culture
musicale n'enlève son caractère historique à l'histoire de la
musique. Tilly aurait-il pu écrire une histoire de la poésie lyrique?
ou l'histoire de la littérature cesse-t-elle pour cela d'être une
science « purement historique? » Mais, comme lorsqu'il s'agit
du christianisme, la condition subjective garantissant une
entière compétence d'appréciation est loin d'être aussi claire ;

comme, au contraire, les gens du dehors se permettent
souvent de porter des jugements, nous sommes complètement
justifiés de faire la distinction, fausse en soi, entre un travail
« purement historique » et un travail impliquant toutes les

conditions historiques et subjectives voulues. »

Du reste, si Harnack n'a pas jeté plus de lumières sur cette

question capitale des rapports de l'histoire des dogmes avec
un Evangile historique et primitif qui demeure en dehors de

cette histoire, c'est qu'il a été dispensé de la considérer en
face par la manière même dont il a compris son sujet.
Harnack, en effet, ne fait pas commencer l'histoire du dogme au
siècle apostolique, mais plus tard, dans la période
subséquente. Et ici nous voyons reparaître les controverses entre
l'école de Tubingue et celle de Ritschl.

Baur s'est demandé : comment s'est formée cette ancienne
Eglise catholique qui, à la fin du second siècle, avait
conscience de son unité en face des hérétiques? Baur l'a fait
naître d'une synthèse du judéo-christianisme, se réclamant
des apôtres primitifs, et du pagano-christianisme remontant à

saint Paul. Cette explication est généralement abandonnée

aujourd'hui, à la suite d'études plus approfondies sur toute la

littérature chrétienne du second siècle.

Ritschl, déjà en 1857, rompit avec l'école de Tubingue (dans
THÉOL. ET PHIL. 1891. 10



146 J.-F. ASTIÉ

sa seconde édition des Origines de l'ancienne Eglise catholique)

et fonda sa réputation en proposant un point de vue
contraire. 11 ne veut voir dans cette Eglise catholique qu'un
développement du christianisme paulinien, il est vrai dégénéré.

Voici ce qui aurait amené cet énervement du paulinisme.
Paul, par son activité énergique, avait fait triompher l'universalisme.

de l'Evangile contre les judéo-chrétiens qui auraient
voulu réduire la nouvelle religion au simple rôle de secte

juive. Mais les chrétiens du second siècle, d'origine païenne,
avaient perdu le souvenir des rudes combats par lesquels
saint Paul leur avait conquis le droit de bourgeoisie dans

l'Eglise, à tel point qu'ils en étaient venus à adopter la fiction

historique qui faisait propager l'Evangile dans le monde par
l'activité des apôtres immédiats qui avaient reçu de Jésus la

mission d'aller prêcher dans la terre entière. De sorte que
les pagano-chrétiens du second siècle ne se faisaient plus
aucune idée de ce qui caractérisait l'Evangile de Paul, ni des

controverses qui avaient agité, divisé la première génération.
Ce fait s'explique par la circonstance que le christianisme

ayant émigré de Judée en terre païenne, ne s'était plus trouvé

en face des préjugés invétérés qu'il avait fallu surmonter au

début dans son pays d'origine.
Voilà pourquoi, faute de connaître l'histoire et les luttes de

saint Paul, ils en étaient venus à ne plus représenter qu'un
paulinisme plus ou moins énervé. Harnack, qui partage l'opinion

de Ritschl, prétend montrer que le judéo-christianisme

proprement dit, dont le trait caractéristique était de s'en tenir

aux prérogatives nationales d'Israël, à l'observation littérale
de la loi de l'Ancien Testament, était tout à fait oublié, à

l'arrière-plan, dans le second siècle, et hors d'état d'exercer une

influence appréciable sur la marche de la grande Eglise.
Lüdemann ne tient pas compte de ces considérations. Il ne

saurait admettre que, comme le veut Harnack, le paulinisme

dégénéré ait été le seul facteur dans la formation de

l'ancienne Eglise catholique. Il est, selon lui, historiquement
impossible que le paulinisme ait dégénéré spontanément, au point
de se transformer en son contraire, en un judaïsme qu'il avait



LA FIN DES DOGMES? 147

toujours combattu. D'où serait provenue cette décadence? Elle
ne pourrait avoir été provoquée par le paganisme lui-même.
Le paganisme de cette époque, avec son morne sentiment du

péché, son besoin ardent de rédemption, devait se sentir attiré
vers l'Evangile spirituel de saint Paul. Avec Baur et Hilgenfeld,

pour opérer la transformation, Lüdemann croit nécessaire
d'admettre un concours du facteur juif. Il montre que Harnack
lui-même est obligé d'y recourir d'une façon détournée. C'est
le judaïsme alexandrin, déjà pénétré par l'esprit grec, qui
aurait exercé une influence décisive sur les Juifs de la dispersion.

A la suite de cette propagande, le christianisme d'origine
païenne, le paulinisme, aurait été modifié, surtout dans sa

manière de considérer l'Ancien Testament. Lüdemann voit
dans cette intervention du judaïsme alexandrin une hypothèse
plus que hardie. Tout l'ensemble de la conception de Harnack
n'aboutit, selon lui, qu'à diviser la chrétienté primitive en trois
tronçons (le siècle apostolique, le christianisme des apôtres
primitifs, demeuré sans influence; le siècle suivant, influencé

par l'alexandrinisme hellénisant, et le gnosticisme tout à fait
grec) qui doivent aboutir à un complet éloignement de l'Evangile.

Sans entreprendre pour le moment de réfuter cette conception

du christianisme primitif, Lüdemann tient la construction

pour tellement fragile, qu'il se croit en droit de douter fortement

qu'à la longue elle puisse paraître tenable à Harnack lui-
même.

II

La voie ainsi dégagée, revenons à notre histoire des dogmes.
Tandis que Baur en rattache le premier anneau au siècle
apostolique, dont il prolonge la durée jusque dans la moitié du
second siècle, Harnack admet, après le siècle apostolique, une
phase séparée de lui comme par un abîme, dans laquelle le

dogme aurait seulement pris naissance. Cette phase est appelée

l'époque de l'enthousiasme. Rien de plus original, de plus
instructif et de plus actuel pour nous que la description de

cette époque. On croit lire une page d'histoire contemporaine ;

on voit défiler les accusations que nos journaux de diverses



148 J.-F. ASTIÉ

tendances, — les représentants du sentiment ecclésiastique et

ceux qui insistent avant tout sur la liberté, — se renvoient
toutes les semaines. C'est une période d'individualisme
déchaîné : dogmatiquement et ecclésiastiquement, chacun fait un

peu ce qu'il veut, comme du temps des juges en Israël. Devenus

complètement étrangers à l'esprit du christianisme primitifs,

les chrétiens de ce temps-là vivent sur quelques idées fort

vagues et bien pauvres. Les questions morales et eschatologi-

ques les intéressent exclusivement: il n'y a pas de dogmatique

proprement dite. Le lien commun entre ces fidèles c'était :

d'une part, la confiance en Dieu tout-puissant, en Jésus-Christ

ressuscité, qui allait bientôt revenir pour établir un nouvel
ordre de choses, et, d'autre part, un amour fraternel des plus
actifs. La communauté chrétienne était avant tout une association

libre, en vue d'une vie sainte ; on se sentait tenu de s'en-

tr'aider et de mettre tous les biens qu'on avait reçus au service
de son prochain.

Aucun lien officiel et organique ne rattachait entre elles ces

congrégations isolées. Eu vain on chercherait l'épiscopalisme,
le presbytérianisme ou même le congrégationalisme régulier.
L'indépendantisme, la forme rudimentaire du congrégationalisme,

régnait sans partage. Quant au remède à tous les maux,
le sentiment ecclésiastique, personne n'y songeait. A telles

enseignes, qu'il ne manquait pas de bons chrétiens qui, tout
comme chez nous, n'éprouvaient aucun besoin de se rattacher
à une communauté spéciale. Ils trouvaient moyen d'appartenir
au genre, sans se ranger dans aucune espèce Ces chrétiens

voyageurs, ou évangélistes itinérants, indisciplinés, allaient de

ville en ville, d'assemblée en assemblée, apportant des

doctrines particulières, souvent fantaisistes, sans s'inquiéter le
moins du monde de respecter l'ordre des communautés qu'ils
troublaient. Il y avait çà et là tout bonnement des oratoires,
des conventicules.

Ces chrétiens vagabonds, réfractaires auraient, d'après
Harnack, emprunté leurs allures assez excentriques aux mœurs
grecques et romaines de l'époque. On se faisait initier à quelque

culte mystérieux, pour prendre part, pendant quelque



LA FIN DES DOGMES 149

temps, à ses exercices. Puis, suivant le profit qu'ils avaient

retiré, —¦ de cette retraite, pour parler avec les catholiques, de

cette réunion de Réveil ou de consécration, disent les nôtres, —

on n'y revenait que rarement ou même plus du tout. Aussi,
dans plusieurs écrits de cette époque, et jusque dans l'épître
aux Hébreux, X, 25, trouve-t-on des exhortations à ne pas
s'absenter des saintes assemblées, destinées à réagir contre les

allures vagabondes de ces corps-francs.
Et cependant le sentiment ecclésiastique, il est vrai, large et

spirituel, ne manquait pas précisément à ces individualistes
intransigeants. Seulement, la paroisse ne les empêchait pas de

voir l'Eglise ; ils ne se croyaient pas tenus de fraterniser avec
des incrédules, dans le sein de leur communauté, tout en refusant

la main d'association aux frères qui se trouvaient en
dehors de leur conventicule. Trait curieux, instructif et tout à fait

caractéristique : le sentiment de l'unité de la sainte Eglise
chrétienne vivait profondément dans le cœur de ces premiers
chrétiens, quoique, ou mieux parce qu'ils n'en avaient jamais
contemplé l'épouvantail, la caricature dans un grand corps
organique, extérieurement uni par les liens hiérarchiques ou

l'uniformité des habitudes, des ordonnances, des cérémonies,
prétendue garantie du sentiment de l'unité, qui est finalement
le plus sûr moyen de la compromettre.

Mais enfin, dira quelque bon protestant du Réveil, qui dès

l'enfance a contracté l'habitude de ne pas faire un seul pas
sans la Bible à la main, la Parole de Dieu était pourtant là pour
mettre un frein à ce désordre que vous paraissez décrire
conamore, exactement comme si vous tourniez au darbysme —
La Parole de Dieu, soit ; seulement elle n'était ni codifiée,
ni réunie en recueil, ni même écrite sur parchemin : elle
était simplement gravée, plus ou moins profondément, dans
le cœur de ces « enthousiastes. » Elle était en train de se

faire ; comment son autorité aurait-elle pu être déjà
reconnue?

On avait sans doute déjà les écrits de l'Ancien Testament.
Mais l'interprétation allégorique, grâce à laquelle on le manipulait

à sa guise, permettait à chacun d'en faire un peu ce qu'il



150 J.-F. ASTIÉ

voulait, tout comme chez nous dans de certains milieux.
Restaient, il est vrai, les écrits des apôtres, qui se répandaient
plus ou moins. Mais ils ne faisaient pas autorité exclusive, ni
même spéciale. A quoi bon, du reste, recourir à cette idée
d'autorité? Dans ces jours d'enthousiasme, le même Esprit qui
avait été dans les apôtres ne cessait de donner aux fidèles de

nouvelles révélations. On n'accordait pas même aux écrits
apostoliques une autorité égale à celle des livres de l'Ancien
Testament. Comment l'aurait-on fait? Chaque fidèle, selon la

promesse du Maître, avait pleine et entière conscience de
posséder le même Esprit qui avait été chez les écrivains de la
première génération. Voici un trait plus caractéristique encore de

ces jours d'enthousiasme. Les fidèles ne songeaient nullement
à se demander si la foi dont ils vivaient était authentique ou

non. Le rationalisme, soit bibliciste, soit hétérodoxe, n'était

pas encore né : ces premiers chrétiens, de la seconde et de la

troisième génération, étaient tout bonnement des mystiques.
La foi qu'ils possédaient spontanément était à elle-même sa

meilleure preuve; ils ne se demandaient pas s'il pouvait y en

avoir d'autre : ils vivaient de la foi du charbonnier, immédiate,
spontanée, individuelle!

Harnack cite des faits qui prouvent avec la dernière évidence

non seulement que le biblicisme ne régnait pas sans partage,
dans ces temps reculés, mais qu'il ne pouvait pas même en

être question. Le recueil des livres du Nouveau Testament
n'existait pas. Dans l'ensemble de la chrétienté, en 150, il ne

se trouvait aucun recueil d'écrits chrétiens qui pût être comparé

à celui des livres de l'Ancien Testament. Excepté les

apocalypses, on ne possédait pas de livres chrétiens passant pour
inspirés et faisant autorité en face de tous les autres. Il est

vraisemblable que vers l'an 200 il n'existait à Antioche aucun
Nouveau Testament, pas plus qu'à Alexandrie. Il ne saurait
être question d'entrer ici dans le détail des circonstances qui
amenèrent la fixation du Canon des Ecritures. Il suffira d'avoir
cité quelques faits caractéristiques : le lecteur en trouvera une

ample justification dans le premier volume de Harnack. Un

fait demeure bien établi : dans ces jours « d'effervescence pro-



LA FIN DES DOGMES 151

phétique, » le simple chrétien n'était, dans ses idées religieuses,
gêné par aucune norme d'aucun genre.

Nous avons à nous en tenir plus strictement à notre sujet.
Evidemment l'enthousiasme ne saurait devenir héréditaire; cet
état de choses, avec ses bons comme aussi ses mauvais côtés,
ne pouvait se prolonger. Nous signalerons dans cette période
les germes du profond changement qui se prépare.

Un des traits les plus remarquables de cette époque de
transition c'est qu'on voit surgir de toutes parts des tendances

visant à hâter la fusion de l'Evangile et des préoccupations
spirituelles et religieuses de l'époque. D'autre part, on constate
des essais d'arracher l'Evangile à ses premières origines, pour
lui substituer des bases étrangères et hostiles. Les pierres
d'attente qui doivent aboutir à la fusion du christianisme et de

l'hellénisme se rencontrent déjà dans le premier siècle. De là la

physionomie complexe et surprenante de cette époque qui nous
offre le spectacle du plus complet syncrétisme, de la juxtaposition

des idées les plus étranges arrivant de tous les points de

l'horizon et luttant toutes pour l'existence. On ne peut
s'empêcher à tout propos de songer au désordre ecclésiastique et

dogmatique dont nous souffrons à l'heure présente. Cette
assimilation n'a rien de surprenant : elle est dans la nature même
des choses. Il y a toutefois une différence capitale entre les
deux époques; à proprement parler, il ne peut être question
de désorganisation, de désordre dans ces premiers jours, puisqu'il

n'y avait eu encore ni ordre ni organisation; tandis que
le mal dont nous souffrons provient de la lutte entre des

principes, des institutions ébranlées, renversées qui ne peuvent
disparaître et d'aspirations nouvelles qui ne réussissent pas à

se substituer aux débris de tout genre qui jonchent le sol. Le
chaos règne dans ces jours reculés, parce qu'on ne. possède

pas encore d'organisation ecclésiastique, de doctrine arrêtée,
d'autorité d'aucun genre ; nous nous trouvons dans le même
état psychologique, parce que tout cela, pour nous, n'existe
plus. Il va sans dire qu'il ne peut être question ni d'analyser
ni de résumer le tableau si saisissant que Harnack donne de

cet état des esprits jusqu'en l'an 150. Quatre grands facteurs



152 J.-F. ASTIÉ

concourent à l'amener : l'Evangile qui va se propageant;
l'interprétation allégorique de l'Ancien Testament et les

espérances eschatologiques; la philosophie religieuse des Juifs
hellénisants ; les dispositions religieuses des Grecs et des Romains ;

la philosophie religieuse greco-romaine. Il faut se borner à

signaler quelques traits qui montrent comment tout préparait
la grande transformation qui allait survenir.

L'espoir du prompt retour du Seigneur pour achever son

œuvre était le point capital, central de la christologie des

premières générations. Mais le fait n'était pas aisé à établir au

moyen de l'Ancien Testament, qui, lui, ne parle pas d'une
seconde venue du Messie. Cependant l'étude de l'Ancien Testament

poussa à élargir les cadres théocratiques, pour y faire
entrer un tableau de la personne, de la dignité de Christ, qui
correspondît mieux à son grand rôle, non pas seulement pour
les Juifs, mais pour l'humanité entière. De plus, la foi en
l'élévation de Christ à la droite de Dieu eut un effet rétroactif sur
la conception qu'on se fit de son origine : la fin servit à

déterminer le commencement. Le témoignage que Jésus s'était donné
à lui-même poussa aussi à se rendre compte de ses rapports
avec le Père. C'étaient là tout autant de points d'attache pour
une christologie spéculative. Il faut remarquer encore que les

premiers écrivains chrétiens (saint Paul, l'auteur des Hébreux,
Jean) qui ont salué dans l'Evangile une religion dépassant celle
de l'Ancien Testament et devant la faire oublier, s'accordent à

présenter Jésus comme un être descendu du ciel. Les apocalypses

juives, de leur côté, avaient attribué la préexistence au

Messie, et, sans prétendre d'ailleurs nier sa nature humaine,
elles lui avaient, dès avant son apparition, assigné une place
dans la série des êtres semblables aux anges. Nous prenons ici
sur le fait une méthode de spéculation très répandue à cette
époque. Pour mieux rendre, faire éclater la valeur particulière
d'un objet empirique, on distingue entre l'essence (Platon
aurait dit l'idée) et son apparition inadéquate. L'essence devient
alors une substance qu'on place en dehors du temps et de

l'espace. Ensuite, lorsqu'un objet apparaissait dans les temps
postérieurs, comme la résultante de toute une série de prépara-



LA FIN DES DOGMES 153

sions, cet objet était aussi parfois hypostasié et préordonné,
également dans l'ordre des temps, à toute la série des

préparations; le but était conçu comme existant et préposé,
en qualité de type primitif (Ur-Sache), à tous les moyens qui,
sur la terre, avaient concouru à sa réalisation. Les preuves de

cette spéculation naïve et enfantine ne manquent pas. Le

monde étant créé en vue d'Israël, on en conclut que, dans

l'ordre des temps, Israël est plus ancien que le monde. Le
monde est créé en vue de l'Eglise; celle-ci est donc fort
ancienne, antérieure à toute création. A cette méthode juive
correspond, chez les Grecs et chez les Romains de l'époque, la
tendance à faire l'apothéose de leurs grands hommes, des

héros, des génies, des chefs d'école. La spéculation tourne ainsi
à la mythologie; à mesure que les hommes qui pensent rompent

avec les conceptiens de l'Ancien Testament qu'ils tirent à

eux, au moyen de l'interprétation allégorique, ils se rapprochent

de l'esprit grec, qui bientôt transformera la religion en

métaphysique. Toutes les spéculations auxquelles se livrent les

chrétiens d'origine païenne, — et qu'ils opposent aux enthousiastes

qui se croient toujours inspirés de Dieu, — partent de

ce qui pour eux est l'essentiel dans le christianisme, savoir la
connaissance certaine, condition de l'éternité et de la permanence.

Nous ne devons pas oublier que nous sommes toujours
dans l'ère de l'enthousiasme : il n'y a ni dogmatique ni morale
d'aucun genre. Deux grandes idées font vivre ces chrétiens :

l'espérance du prompt retour du Christ et celle de la résurrection

de la chair. Les prédications des « prophètes » qui,
suivant leur fantaisie, annoncent ou de terribles menaces ou de

précieuses consolations, sont encore considérées comme inspirées

de Dieu et faisant autorité. A la lettre tout se passait
comme dans les conventicules darbystes1 : l'eschatologie, l'idée

1 Les darbystes en sont aucore aujourd'hui au moment psychologique
qui caractérise ces premiers chrétiens de l'époque de l'enthousiasme. Eux
aussi attendent le retour immédiat, visible du Seigneur. Et il ne faut pas
croire qu'ils estiment que cet événement a lieu à la mort de chaque fidèle,

comme l'entendent certains théopneustcs désireux de sauvegarder la
lettre de l'Ecriture. Non, il s'agit bien toujours d'un retour à grand
orchestre, ayant lieu subitement et à la fois pour la terre entière. C'est à



154 J.-F. ASTIÉ

du prompt retour du Seigneur n'avait pas absorbé foute la

théologie, puisqu'il n'y en avait pas encore, mais constituait
toute la théologie, tout l'Evangile. L'Ancien Testament était

l'unique source d'édification ; il fournissait aussi le peu
d'éléments didactiques qui avaient cours parmi les chrétiens. Mais

grâce à l'interprétation allégorique, il fournissait d'abondants
éléments à la fantaisie individuelle. Au fond, l'Eglise se considérait

comme le véritable Israël selon l'esprit; les Juifs étaient
traités comme des hypocrites, une synagogue de Satan, un

peuple séduit par un ange mauvais et ayant perdu tout droit
aux promesses de l'Ancien Testament. Voilà comment se

prépare l'attitude décidément hostile que les gnostiques prendront
à l'égard de l'ancienne révélation. C'est surtout l'interprétation
allégorique qui, chez les chrétiens d'origine païenne, aiguillonne

les besoins intellectuels. On était convaincu que le
christianisme garantissait la connaissance parfaite et conduisait de

clarté en clarté. On en fit d'abord l'expérience en spiritualisant
tout ce qui dans l'Ancien Testament paraissait choquant pour
la conscience chrétienne. Ce besoin de spiritualiser était la

conséquence d'une conception intellectuelle de la religion
qui venait des Grecs et de leur philosophie. Tous les faits,
toutes les déclarations de l'Ancien Testament, dont on ne pouvait

s'accommoder, devinrent des allégories. « Rien ne fut plus
en réalité ce qu'il semblait être à première vue, mais le symbole

de quelque chose d'invisible. L'histoire de l'Ancien Testament

fut sublimée pour devenir un récit nous racontant
l'émancipation de la raison du joug de la passion. Que ce
besoin intellectuel de comprendre s'accuse toujours plus; qu'il
ne s'exerce pas seulement sur l'histoire de l'Ancien Testament,
mais aussi sur les événements du Nouveau, alors tout se
transforme : la grande crise éclate. »

tel point qu'il n'est pour maints darbystes rien de moins certain que le

fait que nous mourrons tous ; ils comptent encore sur l'enlèvement de

l'Eglise. Aussi, même quand la douzième heure a sonné, il n'est pas rare
d'entendre des frères espérer contre espérance. Le prédicateur termine
parfois le culte au domicile du défunt en ajoutant : « Avant que nous
arrivions au cimetière le Seigneur peut venir et notre frère être enlevé en

l'air, avec l'Eglise entière. »



LA FIN DES DOGMES 155

ìli
Pour en bien saisir le sens et la portée, il faut se rendre,

exactement compte de l'état psychologique des chrétiens au

plus fort de cette ère de l'enthousiasme. Il n'y avait ni doctrine
arrêtée ni organisation ecclésiastique ; l'inspiration individuelle
des « prophètes » était la seule autorité. 11 ne faut donc pas se

représenter la chrétienté de ces jours-là comme une forteresse

aux solides remparts, épais et élevés, qui va subir l'assaut
d'un ennemi venant du dehors. Elle ressemblait au contraire à

une multitude établie sous des tentes, dans une vaste plaine,
et ayant fort peu de rapports organiques, surtout fort peu
d'idées en commun. Chaque fidèle était là ayant le bâton de

pèlerin à la main, les reins ceints et les lampes allumées, pour
recevoir l'Epoux qui ne pouvait, tarder à venir. C'est du sein

même de ce campement fort hétéroclite, des entrailles mêmes
de la chrétienté, dans la première jeunesse, sinon encore dans

l'enfance, que s'élève tout à coup un vent d'orage, une espèce
de simoun, qui menace de tout emporter. Les gnostiques, qu'on
se le dise bien, ne pensent pas à mal : ils sont des gens du
dedans et non des hommes du dehors. Ils viennent répondre à

des besoins sentis par beaucoup de fidèles, quand ils
entreprennent de mettre un terme à un état d'indécision, de

désorganisation et de désordre qui ne pouvait durer. L'enthousiasme
tournait déjà à l'aigre ; encore quelque temps, il n'allait plus
être que de l'enthousiasme à froid, aboutissant à la superstition
et au fanatisme. Les gnostiques arrivent au bon moment pour
mettre un terme aux illusions de l'enfance et de la jeunesse, et

imprimer à l'Evangile une fermeté, une consistance, une

trempe intellectuelle qui lui permette de traverser les siècles
et de devenir, à tous égards, la lumière du monde. Disons-le
sans détour, les gnostiques sont les premiers théologiens en
date. On peut dire sur leur compte, soit en bien, soit en mal,
ce qu'on va répétant aujourd'hui à satiété sur des hommes

indépendants qui, souvent à leur dam, s'acquittent de la mission

indispensable, mais délicate1, de faire passer les fidèles
1 La tâche des théologiens modernes est beaucoup plus délicate encore.



156 J.-F. ASTIÉ

de la croyance innocente, héréditaire, spontanée, irréfléchie à

la foi consciente, raisonnée, selon le précepte de saint Paul

recommandant d'ajouter à la foi la science. Nous venons de le

voir : les essais dans cette direction ne manquaient précisément

pas ; mais, tandis qu'on n'avait fait jusque-là de la théologie

qu'indirectement, sans trop s'en douter, sans s'en rendre

compte, les gnostiques abordent le problème de front, directement

; ils prétendent expressément réconcilier la foi et la

science, arriver à une pénétration de toutes les facultés
humaines par l'esprit de l'Evangile.

» Les gnostiques, dit Harnack, ont été les théologiens du

premier siècle ; les premiers ils ont transformé le christianisme

en un système d'enseignement (de dogmes) ; ils ont réduit en

système les éléments traditionnels; ils ont entrepris de

présenter le christianisme comme la religion absolue et partant
de l'opposer aux autres, sans en excepter le judaïsme. Mais le

contenu de cette religion absolue, ils l'ont identifié avec les

résultats de la philosophie religieuse des Grecs, à laquelle ils
voulaient donner la révélation pour base. Les gnostiques sont
les premiers chrétiens qui, par un rapide coup de main, ont
tenté d'identifier le christianisme avec la culture hellénique.
Toutefois il a été nécessaire de sacrifier l'Ancien Testament

pour faciliter le traité d'alliance avec les deux puissances et

pour maintenir le caractère absolu du christianisme. Mais
voici quelle a été la haute portée historique de l'Ancien Testament

: pour le laisser subsister, il a fallu recourir à la méthode

Les gnostiques n'avaient qu'a formuler une dogmatique que tout réclamait;

aujourd'hui il s'agit de débarrasser d'une vieille dogmatique méta-
physiquedebonschrétiensqui sont parvenusa l'identifier avec l'Evangile;
ils s'effraient et deviennent défiants, ne s'apercevant pas que si l'on en
veut a. leur dogmatique, c'est dans l'intérêt même de leur foi! Et ce ne
sont pas de simples laïques, mais des professeurs de théologie qui
s'effarouchent a la pensée d'un retour a la simplicité de la foi primitive! De

nos jours, c'est parmi les grands savants, comme Harnack, qu'il faut aller
chercher les avocats, les apologistes de l'Evangile des simples! Quiconque
s'y risque est certain d'être dénoncé comme un ennemi et traité comme
un paria dans les cercles bien pensants. Quoi d'étonnant que l'accueil fait
a ces téméraires refroidisse le zèle des hommes qui, pour être fidèles ä

leurs principes, devraient marcher sur leurs traces?



LA FIN DES DOGMES? 157

allégorique, c'est-à-dire qu'il a fallu recourir à tout un
ensemble d'idées grecques ; et, d'autre part, c'est l'Ancien
Testament qui a opposé la plus forte digue à l'invasion de l'esprit
grec, àl'hellénisation du christianisme. Ni les paroles du Christ
qui circulaient dans les Eglises (les Logia) ni les espérances
chrétiennes n'étaient de force à arrêter le torrent. Si donc la

plupart des gnostiques purent essayer de se placer au-dessus
de l'Ancien Testament, cela prouve que, dans les grands cercles

de la chrétienté, on était disposé à se contenter d'une
forme amoindrie de l'Evangile, qui le réduirait à n'être que la

prédication d'un Dieu, de la résurrection et de l'abstinence,
comme idéal et norme de la vie pratique. Réduit à cet idéal

pratiquement réalisé, le christianisme non doctrinal paraît tout
à fait propre à s'allier avec cette philosophie profonde et

sérieuse, parce que, dans ces éléments de christianisme, la base

juive n'était nullement en saillie. On peut aussi présenter la

plupart des entreprises gnostiques comme un essai de
transformer le christianisme en une théosophie, en une métaphysique

révélée, en faisant complètement abstraction du terrain

juif de l'Ancien Testament, sur lequel il avait pris naissance. »

Le nom gnose (savoir), gnostiques (savants) caractérise fort
bien la tendance, en ce que ses partisans se piquaient de
posséder une connaissance absolue et d'avoir transformé la foi en

l'Evangile en une science de Dieu, de la nature et de l'histoire.
Ce savoir n'était du reste pas naturel, mais il reposait sur une
révélation; il était communiqué et garanti par de saintes
consécrations, cérémonies, et par conséquent obtenu par la
réflexion assistée de la fantaisie.

Tel fut le premier attentat violent en vue d'helléniser le
christianisme. Pour employer une expression familière, il ne

s'agissait de rien moins que de changer l'enfant en nourrice,
en transformant la religion de l'Evangile en philosophie, la foi
en science, la vie chrétienne en dogmes1. Aux béatitudes du

sermon sur la montagne il fallait substituer les décrets du con-
1 II ne peut être question de suivre Harnack dans l'exposition qu'il

donne des divers systèmes gnostiques et de leurs principales doctrines.
Tout cela est exposé dans son livre avec une lucidité rare en ces ma-



158 J.-F. ASTIÉ

eile de Nicée et les malédictions du symbole dit d'Athanase.
Cette première attaque fut repoussée victorieusement, en apparence

du moins, extérieurement; mais, en réalité, le gnosticisme
resta maître du champ de bataille. Le campement, — il ne

peut, en effet, être encore question de ville fortifiée, — des

chrétiens est cerné. La capitulation n'est plus qu'une affaire
de temps. Il faudra bientôt se rendre, faute de vivres. Privée
de toute culture intellectuelle, la piété chrétienne était
condamnée, pour arriver à se rendre compte d'elle-même, à

accepter les idées qui flottaient autour d'elle et qui toutes étaient

tières. Nous nous bornerons à signaler deux traits importants relevés

par l'auteur.
Quoi qu'on en puisse penser, les gnostiques ne sont pas des rationalistes

vulgaires, ne voyant dans l'Evangile qu'une religion naturelle. Les

énigmes du monde, dont ils travaillent à donner la solution, ne sont pas
à leurs yeux intellectuelles,ruais éminemment pratiques. Ce qu'ils veulent

exposer, c'est la science du salut. Les puissances qui communiquent à-

l'esprit humain vie et force ont place pour eux dans un monde supérieur
à la raison. Les gnostiques ne prétendent donc pas exposer une philosophie

proprement dite, mais simplement une philosophie de la religion.
Ils croient en Christ ; ils entendent s'approprier toutes les forces morales
qu'ils voient agir si fortement dans le sein de l'Eglise.

Comment peut-on comprendre que l'esprit grec, a tous égards si différent,

ait ainsi fondu sur les Eglises comme sur une proie dont il fallait
s'emparer Harnack voit dans ce fait une preuve éclatante de l'extraordinaire

force d'attraction que ces Eglises, malgré leurs misères,
exerçaient sur le monde civilisé. Et cependant qu'avaient-elles à offrir de si

attrayant à l'esprit grec? Rien que la fermeté de leurs convictions et la

pureté de leur vie. Aucun des nombreux cultes orientaux, dans le second

siècle, n'a provoqué la fondation d'un édifice semblable à celui que les

gnostiques ont élevé sur les bases de l'Evangile. Il est incontestable, en

effet, que ces Eglises et le culte qu'elles rendaient k Christ ont été le

fondement solide de la plupart des systèmes gnostiques importants.
N'est-ce pas là, en fait, a la veille de la grande bataille, un triomphe du
christianisme sur l'hellénisme? Le triomphe consistait dans le fait que
les païens étaient obligés de s'incliner, pleins de respect, devant ce que
l'Evangile avait déjà fait, comme puissance morale et sociale. La preuve
que les gnostiques étaient pleins de respect pour l'Evangile, c'est qu'ils
sacrifiaient a cette religion nouvelle ce qu'ils avaient de meilleur; il lui
demandaient d'accorder sa consécration a leur philosophie religieuse
dont le but était simple et clair, mais dont les moyens étaient mystérieux
et compliqués.



LA FIN DES DOGMES 159-

marquées du sceau du paganisme. A l'attaque violente,
bruyante, succéda un travail d'infiltration plus lent mais plus
sûr. Harnack excelle à montrer comment l'hellénisme,
repoussé en bloc sous les enseignes officielles du gnosticisme,
reparaît et se fait accepter en détail. On se sent pris d'une

profonde sympathie pour ces chrétiens sans lettres qui se

laissent enlacer par l'esprit du monde païen dans lequel ils
vivent, acceptant de prétendus moyens de défense de la main
de leurs plus grands adversaires Vaincu au dehors, le
paganisme prend sa revanche en s'établissant en vainqueur dans
le sein même de l'Eglise. On voit en frémissant que les destinées

du christianisme se jouent pour des siècles Cette prise
de possession était inévitable. L'ennemi avait dans le sein des

Eglises mêmes des intelligences qui ne demandaient pas mieux

que de lui en ouvrir les portes. Par quelles considérations les

premiers apologètes chrétiens, tous païens d'éducation et
philosophes (Athanagore, Tatien, Théophile d'Antioche),
recommandaient-ils la foi nouvelle? Ce qui les attirait surtout vers
le christianisme c'est qu'ils contemplent en lui la réalisation
définitive des plus hautes aspirations du paganisme : une
justification de leur monothéisme moral. Us voyaient dans l'Evangile

non seulement une révélation surnaturelle, mais aussi,

peut-être surtout, une philosophie religieuse rationnelle. Ce

que Jésus a enseigné ne leur paraît pas nouveau. Plusieurs ne
mentionnent pas même sa mort et ses souffrances qui, dans le

moyen âge, deviendront la grande préoccupation comme moyen
de salut. Ils insistent d'autant plus sur ce que Jésus a été. Ce

qui les attire et les charme c'est qu'ils voient en lui le Logos
devenu homme, la raison divine gouvernant le monde. Cette

assertion, qui leur paraît prouvée par la correspondance des

prophéties de l'Ancien Testament avec l'histoire de Jésus qui
les réalise, est à leurs yeux la preuve la plus manifeste du

caractère rationnel de renseignement chrétien. Le développement

de la christologie se rattache à la christologie du Logos
chez les pères apologètes. Or, cette doctrine du Logos, c'est

toute la philosophie grecque en germe, in mice.



160 J.-F. ASTIÉ

IV

L'idée du Logos, par où on entendait la substance de la raison

divine, était en cours à cette époque dans le monde
intellectuel, indépendamment de toute influence chrétienne. Dans

ce Logos on voyait un médiateur entre la divinité de Platon,

conçue d'une manière tout à fait abstraite, une, immuable, et
la réalité fort variée du monde concret. Comment faire disparaître

cette contradiction interne en vertu de laquelle cette

divinité était la cause d'un monde si différent d'elle, avec des

attributs opposés et lui faisait des révélations? Il n'y avait qu'à
chercher la solution dans le Logos, trait d'union entre Dieu et

le monde. Procédant immédiatement de Dieu, il renfermait en

lui la plénitude des puissances divines ; d'autre part, il
demeurait subordonné à Dieu et comme porteur de l'idée du

monde, il pouvait constituer celui-ci, devenir l'organe des

révélations.

De là à identifier ce Logos des païens avec l'homme historique

Jésus, le Sauveur des chrétiens, le Messie des Juifs, il n'y
avait qu'un pas.

Mais on n'en arriva pas là dès le début. On commença par
tâtonner. Le Jésus historique fut d'abord conçu, par les uns,
comme un esprit divin incarné (christologie pneumatique) ;

par les autres, comme un homme oint de l'Esprit de Dieu et
élevé à la dignité divine (adoptianisme). Une troisième classe

de chrétiens, sans se préoccuper de ce qui avait pu précéder
l'apparition historique du Sauveur, employait tout simplement
le nom de Christ comme synonyme de celui de Dieu.

En s'infiltrant peu à peu, cette doctrine du Logos n'a pas
seulement des conséquences pour la christologie, elle exerce
une influence pratique sur l'ensemble de l'Eglise. La formule
du Logos rendit la spéculation légitime dans l'Eglise, c'est-à-
dire donna droit de bourgeoisie, dans les matières de foi, à la

philosophie néo-platonicienne. Christ étant présenté comme le

Logos divin, incarné, on est conduit à considérer l'élément
divin en Christ comme la raison divine réalisée dans le monde



LA FIN DES DOGMES 161

et dans l'histoire de l'humanité. Tout cela impliquait une
conception philosophique de Dieu, de la création et du monde.
Voilà donc que la formule du baptême devient tout à coup
l'exposant d'une dogmatique scientifique, c'est-à-dire d'une
dogmatique étroitement alliée à la métaphysique des plato-
niens et des stoïciens. Alors une autre conclusion s'impose.
D'après quoi appréciera-t-on la valeur de la vie et de l'activité
du Sauveur? Non pas d'après la prédication évangélique, les

espérances eschatologiques. Tout cet élément passera à l'ar-
rière-plan et tendra à disparaître. On s'occupera avant tout de

la valeur cosmologique qui appartient à la nature divine de

Christ devenu chair en Jésus. Mais qui donc pourra se livrer à

des considérations de ce genre? à la portée de qui seront-elles
ces spéculations-là?Il faudra posséder une éducation, une
culture philosophique pour s'y livrer. Pour le commun des fidèles,
cette christologie du Logos, devenue article de foi, demeure un

mystère incompréhensible. Or, dès qu'une religion présente

l'objet le plus élevé de sa foi sous des formules qui doivent
demeurer mystérieuses et incompréhensibles pour la grande
masse de ses sectateurs, la foi de ses adhérents tombe en

tutelle, c'est-à-dire la multitude doit croire à la foi ; elle ne

l'accepte plus d'une façon immédiate, d'après des motifs puisés
dans sa vie religieuse ou morale ; le peuple chrétien dépend
des théologiens qui comprennent, eux, tous les mystères de la

foi, qui peuvent l'expliquer et en faire l'application à la vie.
Les conséquences sont ici manifestes. En lieu et place de la

foi, qui en se faisant mystérieuse est devenue impropre à

dominer pratiquement la vie, on voit surgir l'autorité de l'Eglise,
du culte, des prescriptions de divers genres pour diriger la vie
des laïques ; tandis que les théologiens, soit les prêtres,
apparaissent comme les seuls hommes ayant une foi indépendante
dont ils se rendent compte. Aussitôt que le besoin d'indépendance

de la part des laïques réagit, mais sans être assez vigoureux

pour renverser un tel état de choses, il ne reste plus

qu'une issue éminemment conservatrice, le monachisme. C'est

là une soupape de sûreté contre le subjectivisme et pour les

âmes pieuses, qui éprouvent le besoin de renoncer au monde.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 11



162 J.-F. ASTIÉ

Tel est l'état des esprits, du moins en Orient, au moment où
s'effectue la transition du troisième au quatrième siècle. D'une

part, la foi chrétienne est devenue une théologie incontestée passant

pour foi révélée ; d'autre part, un christianisme des laïques

qui, se rattachant aux prêtres, aux cultes, aux sacrements, aux
pénitences, adore la foi comme un mystère. Entre ces deux

puissances, on voit surgir le monachisme, qui n'attaque pas le

système régnant et qui est vu par lui avec indulgence. Pourquoi

du reste y aurait-il hostilité Le monachisme ne se pro-
pose-t-il pas d'atteindre le but même que toute la théologie
s'est donné pour tâche de réaliser? Il entend s'élever, d'un

coup d'aile, sur ces hauteurs auxquelles la théologie n'atteint

que par les nombreux échelons d'une longue échelle.
Voilà comment l'introduction du mystère du Logos divin eut

pour effet nécessaire de faire naître dans l'Eglise trois espèces
de christianisme : celui du clergé, celui des laïques et celui des

moines.
Il va sans dire que cette évolution, parfaitement logique,

réclama des temps, des siècles. Il ne saurait être question
d'analyser ici les nombreuses controverses, les réactions de

tout genre que provoque ce puissant ferment déposé dans le
sein de la chrétienté. Il y avait tant d'intérêts divers et
contradictoires à concilier, que la lutte devint acharnée. Du côté de

l'homme, il fallait accuser la divinité de Christ, sans tomber
dans un grossier docétisme, compromettant la vraie humanité.
Il fallait également sauvegarder le monothéisme, comme le
réclament les monarchistes. D'autres enfin veulent faire disparaître

la cause même des contentions : ils nient la doctrine du

Logos, et s'attirent le titre d'aloges, de négateurs de Logos,

qu'on leur donne comme sobriquet. Pour arriver à leurs fins,
ils rejettent le quatrième évangile et l'Apocalypse comme

œuvres de saint Jean, et les attribuent à l'hérétique Cérinthe,
judaïsant, plus ou moins gnostique. Les aloges rejettent
l'Apocalypse comme contenant des choses absolument incompréhensibles,

d'autres comme absurdes et fausses. Ils se plaisent
à tourner en ridicule les sept anges, les sept trompettes et les

qualre anges de l'Euphrate. Mais leur protestation fut impuis-



LA FIN DES DOGMES 163

sante; le mal avait déjà jeté des racines trop profondes et trop
nombreuses pour qu'il pût être extirpé. Sabellius, en vue de

sauvegarder le monarchisme, le monothéisme, n'admet qu'une
seule essence en Dieu, mais désignée par trois noms différents,
le Père, le Fils, le Saint-Esprit. Pour Arius, l'être préexistant
incarné en Jésus n'est qu'une créature née dans le temps et de

substance différente de celle de Dieu.
Ces querelles se prolongèrent jusqu'au Concile de Nicée, en

325. Peut-être n'est-il pas hors de propos de remarquer que le
même homme, Constantin, qui en faisant monter le christianisme

sur le trône acheva de le mondaniser quant aux institutions,

au point de vue extérieur, fut aussi celui qui, à Nicée,
consomma la mondanisation doctrinale. Les premiers essais de

christologie ont ceci de caractéristique : ils sont compatibles
les uns avec les autres. Mais, quand l'esprit grec a suffisamment

pénétré l'Eglise, la christologie du Logos est définitivement

établie. Ses adeptes deviennent intolérants : est exclu de

l'Eglise quiconque ne pense pas comme eux. On entend par
cette christologie du Logos qu'un être personnel, conscient,
préexistant, de même essence que Dieu s'est incarné dans

l'homme Jésus. L'article fondamental de la philosophie grecque

devient ainsi article de foi dans le catéchisme le plus
élémentaire des plus simples chrétiens Dès lors, la porte se

trouve grande ouverte à la spéculation dans laquelle se complaît

l'esprit grec. Du côté de Dieu, on statue un engendrement
éternel de son Fils, et, du côté de l'homme, on s'engage dans

toutes les subtilités inextricables qui ont pour but de concilier
les deux natures, l'humaine et la divine, qu'on prétend
sauvegarder en leur intégrité dans la personne de Jésus, en dépit
d'attributs si différents et en apparence si contradictoires. A

partir de ce moment, l'hellénisation, la paganisation de la

dogmatique chrétienne est complète J
: la foi est changée en dogme,

1 Wendt n'est pas sans trouver ces expressions un peu fortes, et Liide-
mann remarque que jusqu'à présent on s'était borné à parler d'une
mondanisation du christianisme. Le premier de ces critiques finit cependam
par donner raison à Harnack. Sans doute, cette paganisation ne fut pa>
complète, des éléments importants du christianisme furent conservés.



164 J.-F. ASTIÉ

l'Evangile en philosophie spéculative : le gnosticisme règne

sans partage dans tous les champs de la théologie chrétienne.
Cette confiscation de l'Evangile au profit de la gnose imprime
au système, dit orthodoxe, trois taches originelles qui, jusqu'à
la fin, demeureront son caractère indélébile. La conception

Harnack d'ailleurs n'en disconvient pas. 11 y eut réaction contre cet
envahissement de l'esprit païen de la part de la conscience chrétienne dont
le sens était fixé par la tradition ecclésiastique. Ensuite, ces dogmes, en

dépit de ce qu'ils doivent à l'héllénisme, n'en sont pas moins incomparables;

en outre, beaucoup d'idées chrétiennes fort importantes, —

auxquelles la dogmatique ne saurait renoncer si elle ne veut pas abdiquer, —

se sont abritées derrière ces formules qui les rendaient pins ou moins
bien. Ce fait explique pourquoi, aujourd'hui encore, beaucoup de fort
bons chrétiens ont pu trouver dans ces dogmes une expression précieuse
de leurs plus chères convictions. Mais tout cela ne doit pas faire perdre
de vue la perturbation profonde que l'invasion de cet élément étranger
apporte dans la conception chrétienne. Cette pénétration des deux

esprits doit d'ailleurs sembler naturelle. Par suite de sa prétention à

apporter une connaissance supérieure, le christianisme a toujours eu la
disposition ;i légitimer ses vérités aux yeux des représentants de la science

humaine, en s'appropriant leurs méthodes et les résultats obtenus. Ce

n'est donc pas d'une façon inconsciente ou malgré lui que le christianisme,
à cette époque, s'est laissé submerger par le grand courant de l'esprit
grec : il a recherché, brigué cette alliance. Non pas, cela va sans dire, dans
la pensée de sacrifier rien de la foi, mais dans l'espoir que sa vérité et
son importance, à lui, se trouveraient mieux justifiées. Il n'en est pas
moins certain que, par son étroite alliance avec un esprit si différent du

sien, la conception chrétienne primitive a beaucoup perdu et a été
singulièrement altérée. Il demeure donc vrai, comme l'affirme Harnack, « que
le dogme dans sa conception et sa systématisation est l'œuvre de l'esprit
grec sur le terrain de l'Evangile- » Loofs n'en juge pas autrement. On

commença ainsi, du temps d'Origene, par distinguer entre le christianisme

ordinaire, pour le commun peuple, et la gnose chrétienne, appelée
a le légitimer, à le justifier. Mais, à la suite des luttes qui survinrent. la

christologie du Logos l'emporta, et, partant, la doctrine du Logos. De

sorte qu'un philosophème, un principe philosophique, se trouve dès lors
faire partie de la règle de foi des simples- La foi simple se rapproche donc
du christianisme parfait dont parlait Origene. La distinction établie par
celui-ci entre les chrétiens simples et ceux qui pensaient devenait donc
difficile à maintenir. Les disciples d'Origène, laissant tomber beaucoup
d'éléments gnostiques, renoncèrent à la distinction, et la dogmatique chré ¦

tienne fit son apparition. La théologie cessa d'être autre chose que la foi,
et la foi simple devint de la théologie!! Telle était la situation à la fin



LA FIN DES DOGMES? 165

chrétienne de Dieu, sa définition seule religieuse, nécessairement

anthropomorphe, — qui voit en lui une personne
consciente, ayant sentiment, intelligence, volonté, — est sacrifiée
à une notion philosophique de Dieu, éminemment arbitraire,
insaisissable pour le sentiment du peuple chrétien. Dans le sein

du christianisme, ce Dieu substance, comme dans le sein de la

philosophie païenne, côtoie sans cesse le panthéisme, avec

lequel il se confond. Jésus, devenu la raison abstraite, le Logos

divin, prend dès lors une portée cosmogonique, pour aller se

perdre dans les profondeurs de l'essence divine et s'éloigner

toujours plus de la personne du Jésus historique, l'image
empreinte de la personne du Père, qui avait pu dire : « Celui

qui m'a vu a vu mon Père. » Ce docétisme, qui sacrifie la réalité

de l'humanité en Christ, deviendra tous les jours plus
envahissant. L'heure approche où le Sauveur, étant allé se perdre
dans les profondeurs de l'Etre divin, se sera tellement éloigné
de l'homme, qu'il sera devenu insaisissable, hors de notre portée.

Il faudra recourir alors à la vierge et aux saints pour servir

de médiateurs entre les fidèles et ce Christ devenu exclusivement

divin. C'est en vain que le concile de Chalcédoine

proclame la réalité de deux natures en Christ : cette vérité
officielle ne saurait prévaloir contre les faits qui la contredisent.

Bien qu'il se soit laissé imposer la doctrine des deux

natures, l'Orient obéit à toute la logique de son système en
protestant au nom du monophysitisme.

De ces deux déviations de l'orthodoxie résulte la troisième.
Grâce à ces manifestations spéculatives, philosophiques, l'Evangile

a été transformé, défiguré; il est devenu méconnaissable.

Ah! certes, il n'est plus désormais cette bonne nouvelle qu'il
faut saisir par le cœur et par la conscience, et qui a été primi-

du troisième siècle. Le christianisme était devenu un système théologique,

l'Eglise une école philosophico-théologique, la foi une dogmatique.
Dans le développement subséquent de l'histoire des dogmes, il n'y eut
plus qu'à préciser et à développer les conséquences de ces idées
fondamentales, qui désormais dominent la conception chrétienne. Il est prouvé,
conclut Loofs, « que l'hellénisme, même quant au contenu, a tout autant
concouru que la tradition chrétienne à imprimer son caractère à la
dogmatique. » P. 187.



166 J.-F. ASTIÉ

tivement révélée aux simples et aux petits enfants. La dogmatique,

soi disant chrétienne, apparaît hérissée de thèses

incompréhensibles à la raison, de mystères inaccessibles à la

conscience chrétienne.
Entendons-nous cependant, — et cette remarque est capitale,

car elle donne la clef de la situation actuelle, — c'est à la

postérité que le dogme grec se présente sous ce caractère
irrationnel et rébarbatif. Ces formules, pour nous si étranges,
paraissaient aux docteurs de Nicée, aux rédacteurs du symbole
d'Athanase la clarté, la raison même. C'était le caractère
rationnel qu'ils avaient ainsi donné à l'Evangile qui le

recommandait à leur acceptation. Et cet Evangile, pourquoi leur
paraissait-il la raison même? Parce qu'ils avaient réussi à le

transformer à leur image, à l'emprisonner dans les formes
intellectuelles répondant à leur éducation, à leur manière de

sentir et de penser. Or, notre intelligence, à nous, étant devenue

plus ou moins chrétienne sous l'influence de l'Evangile, ne

peut décidément se retrouver dans ces formules dogmatiques
des premiers siècles. Non seulement on ne les porte plus en

chaire, mais il faut être un théologien subtil et expérimenté
pour éviter de les confondre. Interrogez sur cet article les

étudiants en théologie la veille d'un examen Ce qui, auprès
des penseurs païens, servait l'Evangile le dessert manifestement

aujourd'hui auprès des penseurs chrétiens indépendants.
Voilà pourquoi on est réduit à les sommer d'accepter comme
incompréhensibles à la raison, mystérieuses et contradictoires
ces formules qui se recommandaient aux pères grecs comme
parfaitement claires et raisonnables. Et elles l'étaient, en effet,
au moment où elles furent forgées, parce qu'elles étaient
l'expression de leur culture intellectuelle, de leur civilisation tout
entière, appliquée aux faits évangéliques. Mais la raison
chrétienne du dix-neuvième siècle ne saurait pas plus abdiquer que
la raison païenne des hommes des premiers siècles : nous leur
ressemblons trop, à nos maîtres les pères de l'Eglise, pour
consentir à faire autrement qu'eux. Nous entendons, nous
aussi, sauvegarder les droits de notre raison, comme ils ont
fait prévaloir les exigences de la leur. Les objurgations, naïves



LA FIN DES DOGMES? 167

et éloquentes, de M. Bonifas en vue de faire accepter aux
hommes du dix-neuvième siècle de prétendus dogmes chrétiens

qu'il ala franchise de déclarer contradictoires et absurdes

passeront inaperçues, sans avoir la moindre prise sur le public
contemporain. Plutôt que d'acheter du sacrifice de leur raison,
à eux, les résultats de la gnose des premiers siècles, les

penseurs du dix-neuvième préféreront se jeter dans l'agnosticisme.
Et que deviendra alors la religion pure et simple, l'Evangile de

Jésus-Christ, qui, en dépit de toutes les tentatives faites pour
le perdre, sous prétexte, de le protéger, est heureusement
parvenu jusqu'à nous? Aura-t-il le sort des premiers chrétiens :

sera-t-il livré aux bêtes La chrétienté se trouvera alors en
face du danger signalé par Schleiermacher : tandis que la
religion contractera alliance intime avec l'ignorance, les hommes
cultivés n'auront pour unique ressource que de se jeter dans

les bras de l'incrédulité. Rome a de bonnes raisons pour ne

pas trop se préoccuper de cette solution-là. C'est le nombre,
l'universalité qu'il lui faut; elle ne regarde pas de trop près à

la qualité. En outre, ne possède-t-elle pas des ressources
variées pour retenir, séduire même, des hommes appartenant
aux familles d'esprit les plus diverses? Elle donne une religion
toute faite aux esprits qui, n'ayant pas le loisir, dans notre
siècle si affairé, si pressé, de s'en faire une, répugnent toutefois

à se ranger sous les drapeaux de l'incrédulité.
Et puis ne ménage-t-elle pas aux hommes trop exigeants

une liberté réelle, à condition qu'ils consentent à s'incliner
devant son autorité extérieure et formelle? Les ressources de

cette diplomatie théologique et ecclésiastique ne sont pas à

l'usage des pasteurs protestants, qui sont tenus à être la
franchise même. Il faudrait donc y regarder à deux fois avant de

se risquer à restaurer la dogmatique de Nicée et de
Chalcédoine.

Chacun le sait, la réformation du seizième siècle a été

inconséquente ou trop timide, lorsque, au lieu de reviser ces
formules des premiers siècles à la lumière de son principe, la

justification par la foi, elle s'est bornée à les accepter sur la foi
de la tradition, sans se demander, comme c'était son devoir,



168 J.-F. AbTIÉ

si ces doctrines étaient en accord avec la lettre et l'esprit de

l'Ecriture. La lettre et l'esprit de l'Ecriture, ainsi que l'histoire
de l'Eglise, nous sont beaucoup mieux connus qu'au seizième

siècle, grâce au grand déploiement qu'a pris la science protestante,

sur la hardie initiative des réformateurs, pleins de foi et

de courage. Le moment est donc venu d'entreprendre hardiment

ce qu'ils n'ont pas pu faire : il faut achever l'œuvre du

seizième siècle. Nul ne saurait être taxé de rationalisme alors

qu'il se lance dans cette hardie entreprise. Ne s'agit-il pas, en

effet, d'arracher l'Evangile aux étreintes de la raison des

premiers siècles, plus païenne que chrétienne, pour le restaurer
dans sa pureté primitive, conformément aux exigences de la

foi évangélique remise en honneur à la réformation? «

Repentez-vous et faites pénitence. » — « Celui qui croit en moi a la

vie éternelle. » — « Celui qui demeure en moi et moi en lui
porte beaucoup de fruit. » Quoi de plus simple que ces principes

constituant toute la science du salut? Ne trouvent-ils pas
de l'écho dans toute conscience chrétienne?

Ce n'est pas seulement en Allemagne et spécialement dans

l'école de Ritschl que la spéculation théologique des pères

grecs est résolument battue en brèche. Ces questions se posent
en Angleterre et en Amérique. Il vient de paraître à New-York
une série de conférences par un professeur d'histoire
ecclésiastique à l'Université d'Oxford qui porte un titre des plus
caractéristiques : Influence des idées et des usages grecs sur
l'Eglise chrétienne. Dès le début de la première conférence on

se sent attiré par un souffle nouveau. L'auteur établit un
contraste fort original entre le Sermon sur la montagne, adressé
à des paysans syriens, et le symbole de Nicée, appartenant au
monde des philosophes grecs. Aussitôt se pose la grave question

: sous quelles influences les sociétés chrétiennes, débutant
avec le Sermon, par un système moral ayant son centre de

gravité dans la vie et la conduite, et non dans un système, en
sont-elles venues, comme à Nicée, à mettre l'accent sur la
créance? L'auteur montre que ce fut là le résultat du transfert
du christianisme du monde sémitique dans le monde grec et
le fruit de l'influence grecque. On apprit des Grecs l'art des



LA FIN DES DOGMES? 169

définitions; on prit goût à la spéculation, et le fait d'admettre
certaines opinions reçues, après avoir été coordonné à la
confiance en Dieu et au besoin de mener une vie sainte, finit par
avoir la prépondérance. C'est là surtout le legs que la Grèce

nous a fait; damnosa hxreditas, dit-il. C'est de là que notre
christianisme tient sa portion périssable. Mais pendant qu'elle
vit encore, cette partie périssable tient la clef de la prison

pour beaucoup d'âmes. Le christianisme a été transformé en

un système de dogmes métaphysiques. Les meilleurs d'entre
les chrétiens en Amérique et en Angleterre commencent à

protester contre cette aberration. Tous les hommes qui
soupirent après une vraie catholicité, après l'union des chrétiens,
soit parmi les croyants, soit parmi les gens du monde, réclamant

un christianisme agressif, de force à se prendre corps à

corps avec les sombres aspects de la vie moderne, ne manqueront

pas d'accueillir de tels accents avec bonheur. Il faut choisir,

d'une part, entre un christianisme émancipé de toute
influence hellénique, basé sur la conduite, faisant des

conquêtes en s'appuyant sur les forces découlant du Sermon sur
la montagne, sur la vie et la mort de Jésus-Christ, et d'autre

part une piété chrétienne implantée comme un germe dans la

société humaine, croissant, se développant en s'assimilant les

divers éléments de la vie humaine.
Quelque hypothèse qu'on accepte, l'élément grec doit être

en bonne partie répudié. Dans la première hypothèse, il n'a
rien d'essentiel ; dans la seconde, l'élément grec représente un
développement incomplet; il n'a aucun droit à être tenu pour
permanent.

On le voit, c'est du Harnack tout pur : le professeur d'Oxford
n'aborde pas seulement les mêmes problèmes que celui de

Berlin, il propose exactement les mêmes solutions. Nous nous
sommes laissé dire que l'ouvrage anglais a été enlevé en peu
de temps. L'attention du public religieux de l'Angleterre et de

l'Amérique se porte évidemment sur ces vieilles controverses
plus actuelles qu'on ne croit. La faute commise par nos
réformateurs semble donc à la veille d'être réparée; de divers côtés

on travaille avec ardeur à la simplification du christianisme,



170 J.-F. ASTIÉ

au moyen de lui préparer une popularité nouvelle. On paraît
s'apercevoir de tous côtés que les doctrines des premiers
conciles, qui ont trop longtemps passé pour constituer le lest du

navire, après avoir embarrassé sa marche risquent décidément
de le faire couler à pic comme une surcharge mal arrimée.

Malheureusement, quand cette grave controverse s'engagera
à fond, l'esprit distingué auquel nous sommes redevables de

cet ouvrage1 caractéristique ne sera plus là pour nous prêter
le précieux concours de ses lumières et de son courage. La

théologie anglaise a éprouvé une perte irréparable dans la

mort du docteur Hatch.

1 The Influence of Greek ideas and usages upon the Christian Church, by
the late Edwin Hatch D. D., reader in ecclesiastical history in the
University of Oxford. Edited by A. M. Fairbairn D. D., principal of Mansfield
College, Oxford.


	La fin des dogmes? [suite]

