Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matiére religieuse : d'apres le dernier livre de M. James
Martineau

Autor: Goens, F.-C-J. van / Martineau, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE

D'APRES LE DERNIER LIVRE DE M, JAMES MARTINEAU

PAR

F.-C-J. VAN GOENS

Il y a deux manieres de discuter la question de l'autorité en
matiére de foi; on peut en analyser 'idée et 'on peut faire la
critique des faits sur lesquels 'idée prétend s’appuyer.

Au premier point de vue, on fera une distinction importante ;
on distinguera l'autorité en fait et l'autorité en droit ou en
théorie. En fait, elle est sans doute trés réelle et trés puissante.
C’est ce milieu de notions généralement recues dans lequel
nait 'individu, dans lequel il se développe et dont il ne peut
pas plus se passer que I’embryon ne peut se passer de sa mére.
Tous les hommes commencent par 'autorité et tous, méme les
plus indépendants, lui doivent jusqu’ad la fin la plus grande
partie de leur vie spirituelle. Il est absurde de croire sans raison
de croire, sans autre raison que I’exemple et I’habitude; telle
est cependant la condition du genre humain presque tout en-
tier. Eh bien ! c’est 14 que nous rencontrons l'autorité vérita-
ble, celle qui s’'impose sans avoir méme & se montrer, 'autorité
de fait.

Mais si grande, si puissante qu’elle soit en fait, 'autorité est
nulle en droit. L’idée du droit qu’a une personne d’étre crue
ou obéie par cela seul qu’elle parle implique celle d’'infaillibilité
et de vérité absolue ; or 'absolu ne saurait étre la possession
d’un étre relatif et borné. Ajoutons que sil’autorité est la vérité

THEOL. ET PHIL. 1891. 8



114 F.-C.-J. VAN GOENS

absolue, ses titres dolvent étre évidents; sans cela P'autorité
dépendrait d’autre chose que d’elle-méme et elle cesserait
d’étre autorité. C’est ce que sentit parfaitement Grégoire XVI
lorsque, par son bref du 26 septembre 1835, il condamna le
professeur catholique de Bonn, Hermes, pour avoir voulu
prouver 'autorité de I’Eglise. En revanche, I’évidence implique
une appréciation, un jugement, une expérience de la part de
I’homme, c’est-d-dire une revendication du droit de rejeter
aussi bien que d’accepter. C’est le naufrage de l'autorité. Son
droit s’évanouit dés qu’elle exhibe ses titres et se soumet &
Pexamen. On dit que Dieu a parlé et qu'en counséquence toute
discussion cesse et qu’il ne reste qu’a s’incliner. Mais il s’agit
de savoir si Dieu a parlé par ’Eglise ou par la Bible; il s’agit
du conflit entre les preuves du systeme d’autorité et les faits
qui les contredisent. On se contente d’une foi en bloc ; mais de
quel droit exclut-on les faits particuliers, sur ’analyse desquels
reposent les arguments généraux ? On dit & priori que la Bible
ne peut renfermer d’erreur parce qu’elle est divine ; mais en
parlant ainsi on se déclare habile & juger de ce qui est vrai et
faux, la Bible n’est plus crue sur parole. On le voit, I'idée
d’autorité en matiere de religion, prise au sensrigoureux, c’est-
a-dire réel, s’évanouit, ¢’est un fantome ; et il n’y a d’issue que
par la liberté sans autre contrepoids que I'objectivité et la puis-
sance de la vérité méme ; on ne saurait trouver de certitude
assurée pour I'dme, si ce n’est celle qui jaillit spontanément de
la vue directe et de ’expérience personnelle de la vérité.

On peut aussi, disions-nous, combattre la théorie de l'auto-
rité religieuse par la critique des faits sur lesquels elle prétend
s’établir. Tous les chrétiens s’accordent & ne reconnaitre d’au-
tre autorité en matiére de foi que Dieu; mais la question est de
savoir oll cette autorité réside, quel en est le siege et le dépo-
sitaire. C'est I’Eglise, selon les catholiques; c’est la Bible, selon
les protestants. Il s’agit donc d’examiner leurs titres respectifs.
(C’est ce que vient de faire, dans son dernier livre, M. James
Martineau 1.

1 The seat of autority in religion, by James Martineau, Hon. L. L. D.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 115

M. Martineau, continuateur de Channing et de Parker, a été
pendant un demi-siecle principal ou directeur de 1’Académie
unitaire établie successivement & Manchester, & Londres et ac-
tuellement & Oxford. Aprés s’étre signalé par des écrits profon-
dément religieux : Endeavours after the christian life et
Hours of thought on sacred things, il s’est fait connaitre dans
les trentes dernieres années par deux savants volumes sur
I'éthique (Types of ethical theory) et par deux autres sur la
religion (A study of religion) quilui ont valu la Clarendon press
d’Oxford. Il vient maintenant de publier le volume, préparé de
longue date, qui nous occupera et que le professeur plus qu’oc-
togénaire considére comme son testament. Nous avons affaire
ici 3 un théologien de race.

Apres avoir expose¢ la vraie autorité, celle de Dieu, tel qu’il
se manifeste dans la natlure, dans la conscience et dans ’his-
toire, 'auteur montre comment cette autorité a été artificielle-
ment transportée dans 1'Eglise par les catholiques, dans la
Bible par les protestants. (est le moment de faire la critique
littéraire des livres du Nouveau Testament. Il constate ensuite
combien Pautorité divine se trouve mélée aux choses humaines
et il finit — c’est la grande originalité de l'ouvrage et son
grand coup d’essal -— par « soulever le voile,» par faire le dé-
part et par reproduire négativement et positivement la vraie
image de Jésus-Christ, qui est pour lul le Prince des saints.

Toute cette démonstration est conduite avec une candeur,
un sérieux, une science, un courage, une mesure également
admirables, surtout si I’on se transporte en Angleterre, au sein
des anglicans, des puséistes, des presbytériens, des baplistes.
La démonstration est longue et elle aurait pu I’étre moins par
des renvois ; mais aprés tout elle devait ’étre pour étre com-
plete et pour ouvrir les yeux & ceux qui sont peu familiarisés
avec les résultats de la critique moderne. Pour prouver I'im-
possibilité de faire du Nouveau Testament une autorité absolue,
il fallait entrer dans ’examen de 'authenticité des livres qui le
composent et dans celui des théories divergentes qui le distin-

Harv.: 8. T. D. Lugd. Bat.; D.D. Edin; D. C. L. Oxon. London, Longmans,
Green and Ce., 1890, p. 664.



116 F.-C.-J. VAN GOENS

guent!. C’eGt été mutiler 'ouvrage que de ne pas donner en
substance cette partie capitale. Il faudra cependant s’adresser
a l'auteur lui-méme, avant de lui jeter la pierre d’aprés notre
analyse nécessairement abrégée. Faire la critique de I’ceuvre, ce
serait entreprendre un volume comme le sien ; nous nous bor-
nons tout au plus par-ci par-1a & quelque addition ou & quelque
remarque. Nous aimons mieux laisser la parole & lauteur si
suggestif et si riche. Il arrachera aux uns des cris d’indignation,
chez lui et ailleurs ; mais il en fera réfléchir d’autres. En tout
cas, heureuse I’époque oul une dme profondément religieuse et
un esprit éminemment cultive éléventla voix et expriment leurs
convictions les plus importantes sur un sujet vivement contro-
versé, sans fiel et sans crainte ! NOi'JS remarquons enfin que si
le style de lauteur n’est pas toujours aussi sobre que le
réclame une ceuvre scientifique, 1l faut s’en prendre a la viva-
cité de sa foi et & la nuance habituellement poétique de son
élocution.

L’auteur, avant d’entrer en matiere, a demandé & justifier sa
foi en Dieu, laquelle il puise dans la nature, dans la conscience
et dans I'histoire 2 et qui fait autorité & ses yeux. Nous en don-
nons un extrait emprunté a 'auteur lui-méme.

Dans la nature il n’y a pas d’autre force que celle de Dieu;
dans la conscience intacte il n’y a pas d’autre lumiére que la
sienne ; mais dans ’histoire Dieu partage les roles avec ’homme
et fait tout naitre du confluent ou du conflit des deux volontés.
Il en résulte qu’une révélation historique ne saurait guére étre
pure et simple ; elle se méle aux facultés de I’dme humaine,

1 On peut s'étonner que M. Martineau n'ait pas exposé la doctrine du
Nouveau Testament sur I'autorité en matiere de foi. Elle y brille par
son absence. La loi, systeme d’autorité, n'est qu'un pédagogue, selon Paul,
et Jésus interpréte librement les Ecritures. Il ne cherche qu’a convaincre
et & toucher. Le quatrieme évangile abonde dans ce sens. Et Paul, loin
de prétendre dominer sur la foi, ne veut contribuer qu'h la joie des fide-
les (2 Cor.1,24). « Nous nous rendons recommandable, dit-il, & toute
conscience d'homme, devant Dieu, par la franche révélation de la vérité.»
(2 Cor. 1V, 2.) « Je vous parle comme ¥ des personnes raisonnables; jugez
vous-mémes de ce que je dis. » (1 Cor. X, 15.)

2 Page 1-127.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 117

elle se transmet en passant par la pensée et la passion humai-
nes, elle s’amalgame en un mot si bien 3 toutes les conditions
humaines qu’on ne peut plus isoler le divin de I'humain, pas
plus qu'on ne peut distinguer dans un arbre les cellules for-
meées par une averse d’été, il y a cent ans. Le levain s’est dis-
sous dans la pate. Il ne reste pour séparer le divin, qui seul
fait autorité, que 'application des procédés par lesquels, dans
les choses morales et spirituelles, on distingue le vrai d’avec
le faux et le saint de ce qui ne l'est pas. Admettre ici des cri-
téres extérieurs, ce serait appliquer aux choses morales des
regles non morales et aux choses spirituelles des régles physi-
ques. Les seuls organes faits pour apprécier les droits qu’ont
sur nous les choses spirituelles, c’est la raison pour ce qui est
rationnel et la conscience pour ce qui est bien. Ce sont la les
suprémes cours d’appel ; il n’y a pas seulement faiblesse, il y
a trahison a résister a ce double verdict.

Mais, me dira-t-on, en vous dispensant de miracles et de
personnes infaillibles, vous n’avez pas le droit de parler d’au-
torité ; ’assurance intuitive que vous y substituez n’est autre
chose que la confiance en votre propre raison. En effet, si I’on
entend par se reposer sur 'autorité 'acceptation de ce que je
ne puis savoir, de ce qui est étranger a4 mes facultés, pour
m’en remettre simplement au témoignage de quelqu’un qui
peut savoir et qui sait, alors je ne reconnais pas 14 une base &
la religion, attendu qu’une foi de seconde main, acceptée sous
la dictée d’un expert initié, sans écho personnel de pensée et
de respect en moi, ne posséde pas plus de teinture de religion
que toute autre lecon apprise par cceur!. Le seul recours au
témoignage pour information au deld de notre domaine ne
réalise pas I'idée d’autorité ; nous ne la reconnaissons que lors-
que ce qui nous parle de plus haut réveille en nous des échos
et passe ainsi directement d’attestation extérieure a4 I'état d’é-

1« 81 vous ne finissez pas par croive sur le témoignage intériear ce que
vous avez commencé par croire sur le témoignage d’autrui, vous étes,
avec la conviction la plus légitime, la plus ferme, et, & quelques égards,
la plus efficace, en dehors des conditions de la véritable foi. » Vinet, Dis-
cours sur quelques sujets religieux, p. 400.



118 F.-C.-J. VAN GOENS

vidence individuelle. C’est cette réponse qui constitue les intui-
tions morales, provoquées par un appel extérieur, réfléchies
par la vénération intime, supérieures aux phénomeénes égois-
tes; c’est elle qui convertit les intuitions morales en correspon-
dance entre 'esprit universel et I'esprit individuel et qui les
investit de la vraie autorité. Nous nous y fions, non avec l’ar-
rogance rationaliste qui les considére eomme ¢ nous, mais pré-
cisément comme n’étant point ¢ nous et par conséquent avec
une crainte et une aspiration religieuses. La conscience de I'au-
torité est humaine, mais & condition que la source soit divine 1.

Les principaux gardiens du christianisme historique n’ad-
mettent pas le mélange intime de ’humain et du divin dans
notre héritage religieux; ils prétendent posséder la vérite
divine tout d’un tenant, en toute pureté et intégrité a travers
tous les dges. Les catholiques en appellenta I'liglise et les pro-
testants en appellent & la Bible ; les uns et les autres s’accor-
dent & réclamer en faveur de quelque chose d’extérieur une
autorité devant laquelle les plus hautes qualités de notre esprit
doivent s’incliner ; ils different en ce que les catholiques don-
nent cette autorité a vne corporation, tandis que les protestants
Iattribuent & une littérature. Dans ce dernier cas le Saint-Es-~
prit, ayant créé les livres sacrés, reste en quelque sorte stéréo-
typé; dans le premier cas, le Saint-Esprit perpétue son ceuvre
en prenant pour organe une hiérarchie toujours vivante, tou-
jours préte a interpréter les textes douteux, & corriger les
aberrations de la raison et & soulager les perplexités de la
conscience.

I

Commencons par les catholiques qui, au reste, ne nous ar-
réteront pas longtemps. Il y a, disent-ils, quatre traits divins
qui rendent Uerreur impossible & ’égard de la véritable Eglise
de Dieu et justitient la prétention de I'Eglise catholique & étre
le dépositaire exclusif de la révélation, 'unique canal de la
orice surnaturelle, le témoin et l'interprete infaillible de la vé-
rité divine.

LB 128, 12D Beel. VI, Vil



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 119

Le premier de ces traits, c’est Punité, c’est-a-dire 'identité
dans tous les temps. Sans doute, en tout temps, a persisté dans
I’Eglise une certaine essence commune de sentiments, laquelle
a assuré au christianisme 'attachement de grands et de bouns
esprits ; mais on ne saurait identifier ce centre de la religion
avec les caractéres de 'Eglise romaine. Que dirait Clément de
Rome en face du grand autel de Saint-Pierre? Comment Clé-
ment d’Alexandrie jugerait-il les décrets de Trente ? L’Eglise a
dans chacun de ses dogmes et de ses rites une histoire. Com-
parez, pour I’économie de la nature divine, Athanase & Justin
martyr, ou bien, pour la rédemption, la théorie de la rancon
payable tour & tour & Satan et & Dieu. Les sacrements offrent
les mémes variations: le nombre de sept ne fut fixé qu’au dou-
zieme siécle. Pour échapper & I’évidence de ces faits, on a
imaginé la théorie du développement!; on a dit que l'oracle
toujours vivant réserve son jugement sur une doctrine jusqu’a
ce que les contradictions et les controverses requiérent l'imtro-
duction de la vérité; pour chaque dogme il y a une période de
formation et d’essai; enfin le divin interpréte prononce défini-
tivement et 'unité se retrouve. Mais de cette facon I'Eglise di-
vise la doctrine en deux périodes: avant le verdict, liberté de
douter; apres le verdict, condition de salut. Ainsi 1'Eglise
change certainement les conditions de Dapprobation divine;
I'erreur, avant le décret du Vatican, n’empéche pas le Paradis ;
le lendemain ce décret envoie au diable et & ses anges. Il y a
plus. Les décisions des papes ex cathedra offrent ici un intérét
curieux: ainsi le pape Vigilius (544-563) approuve et condamne
tour & tour les tria capitula. Notons surtout le désaccord des

! Voir sur cette théorie Lettres a mon curé (Kdmond Scherer en est I'au-
teur), p. 107 et suiv. 1854. « [’Eglise romaine et 'livangile de Jésus-Christ
ne sont pas, l'une b 'égard de l'autre, dans le rapport du commencement
et du développement ; ce sont deux religions diverses. D'un coté est une
religion toute personnelle; de I'autre une religion ol le prétre tient la
place du fidele. Comment le contraire pourrait-il naitre de son contraire ?
Le principe du catholicisme, ce n'est pas I'Evangile, mais le judaisme, ju-
daisme chrétien, n‘offrant que les rudiments d'une Eglise vraiment chré-
tienne, une satisfaction provisoire des besoins religieux, une conception
élémentaire de la vérité chrétienne. »



120 ¥.-C.-J. VAN GOENS

papes entre eux. Honorius, évéque de Rome, n’admet qu’une
volonté en Christ; Jean IV et Martin Ier décrétent les deux vo-
lontés et Honorius est anathématisé. Dans la question du péché
et de la grace, provoquée par Augustin, Innocent II excommu-
nie Pélage; quelques mois apres, Zosime, son successeur, se
prononce en faveur de son orthodoxie, mais reculant devant
Honorius et Théodose, 1l anathématise Pélage et sa doctrine.

Aprés que Grégoire IX et Innocent VIII ont attribué la
magie au diable, on finit par en accuser la barbarie; ce qui
revient 4 accuser I'Eglise de barbarie dans son propre do-
maine. Copernic, condamné en 1616 par Paul V, échappe & la
condamnation sous Pie VII en 1818; en attendant, Galilée fut
persécuté. L'hérétique Newton d’autrefois n’existe plus. On le
voit, ce qu'on appelle unité n’est que 'expulsion de la variété.
Ajoutons que cette invariabilité, quand méme elle existerait,
attesterait non l'action immanente de l'autorité divine, mais
loppression de la tyrannie humaine. Nous condamnons la
Chine et I’'Egypte immobiles et nous attribuerions un caractere
divin & une Eglise cristallisée 1.

La seconde qualité unique que I’Eglise s’attribue, c’est la
sainteté ; elle est I'unique home des hommes saints. Remar-
quons que ce qu’il y a de sainteté dans I’Eglise catholique
n’est pas di & cette Eglise, en tant que catholique, mais en
tant que chrétienne, puisque le méme phénomeéne se constate
dans toutes les sections de la chrétienté. Disons surtout que
I’Eglise dans son domaine n’a pas a déplorer moins de turpi-
tudes que la société qui l'entoure. On peut ajouter que rare-
ment la licence a été poussée plus loin que sur le trone papal
par quelques pontifes. Rodrigo Borgia et son fils César, car-
dinal, ne fournissent qu'un trait; il y en a bien d’autres. Que
dire de ce monstre moral qui s’appelle 'orthodoxie et qui, au

! Voicl comment Bossuet défend 1'unité de son Eglise : « Que contre la
coutume de leurs prédécesseurs un ou deux souverains pontifes, ou par
violence ou par surprise, n'aient pas assez constamment soutenu ou assez
pleinement expliqué la doctrine de la foi, ces fautes particulibres n'ont
pu faire aucune impression dans la chaire de Saint-Pierre; un vaissean

qui fend les eaux n'y laisse pas moins de vestiges de son passage. » (Ser=
mon sur U'unité de U Eglise.)



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 121

nom de l'erreur qualifiée d’infidélité de la volonté, allume les
biichers ? L’usure est condamnée par ’Eglise et voicl les cour-
tiers et les préteurs qui apportent leurs trésors et leurs affaires
a Rome et & Avignon, afin de soulager la papauté endettée et
de fournir & sa prodigalité. Disons enfin que les saints de la
pensée pure ne ressemblent guére & ceux du calendrier.

La catholicité ou l'universalité, c’est-A-dire son identité en
tous lieux est un troisiéme trait que I’Eglise romaine s’attribue.
Elle prétend non seulement & étre répandue partout, mais en-
core & étre identique en tous lieux. En effet, voici un systéme
qui prounonce toujours les mémes paroles, offre les mémes
symboles, professe une foi invariable, impose une inflexible
loi, en sorte que dans tous les climats le visiteur ne se trouve
jamais dans un sanctuaire étranger. Cependant 'uniformité
peut provenir d’autres éléments que I’élément divin. Elle peut
étre l'effet de la pénalité et de 'expulsion; tout dépend de ce
qu’elle recele. Voyez le bouddisme et la franc-magonnerie!
L’Eglise n’a fait que retrancher; c’est parce que la catholicité
était déja perdue que les conciles se sont formés et que les
papes ont publié leurs édits. De tout temps I'Eglise fut divisée
sur quelque guestion, qui fut résolue entin par une définition
autoritaire, depuis Polycarpe et Anicet en 160 jusqu’aux ma-
ximes de I"énelon en 1699. En présence de toutes les hérésies,
celles de Tertullien et de Praxéas, celles d’Augustin et de Pé-
lage, celles de Cyrille et de Nestorius, celles de Hincmar et
de Gotschalk, 'universalité se brise en morceaux et ce frag-
ment se donne pour I'étiquette du tout.

Enfin I'Eglise romaine se dit apostolique, reproduction
exacte du premier dge. Ce sont, dit-elle, les apotres qui don-
nent la sanction au credo, au culte, & la constitution de I'E-
glise. On est confondu du courage qui ose soutenir cette thése
dans un siécle de critique. Quant & extérieur, nous pouvons
mettre les différences sur le compte d’une Eglise naissante et
d’une Eglise régnante. Mais quant aux conceptions fondamen-
tales de la religion, ce fait atténuant n’existe pas. L’Evangile
ne connait pas les contraintes rituelles ou sacerdotales; il pro-
clame un médiateur qui abolit la médiation (Jean XVI, 26, 27);



122 F.-C.-J. VAN GOENS

il n’admet ni sacrifice expiatoire, ni intermédiaire humain. En
tout cela I'Iiglise est tout 'opposé. Qu’on compare 'Eglise dé-
crite par Pline et par Justin, on n’y trouvera rien d’'une messe
telle qu’elle se célébre & Rome. Non, ni le Christ, ni ses pre-
miers missionnaires ne sont responsables de la plus vaste mo-
narchie, de ’absolutisme le plus théocratique, du systeme
sacramentel le plus complet. Nous concluons de cet examen
que le divin et ’humain, U'erreur et la vérité, la sainteté et le
péché étant mélangés dans I'Eglise romaine, on ne saurait lui
attribuer une autorité qui implique l'idée d’infaillibilité et de
verité absolue. Les protestants qui en appellent & la Bible,
peuvent-ils s’appuyer sur de meilleures raisons? Voila ce que
nous allons examiner. Cet examen est d’une bien plus vaste
portée et demandera plus de développements .

1T

Selon le protestantisme classique, traditionnel, le Nouveau
Testament contient les récits authentiques des premiers dis-
ciples de Jésus; fideles dans la narration des faits, ils font au-
torité pour les doctrines, dues & une inspiration surnaturelle.
Si les faits sont réels, les doctrines sont certaines; si les livres
sont authentiques, les faits sont réels; et les témoignages suf-
fisants prouvent 'authenticité des livres.

Avons-nous, en effet, daus Je Nouveau Testament le témoi-
gnage de témoins oculaires des événements et des doctrines
qu’ils rapportent ? On sent combien cette question est ardue,
si 'on songe a la difficulté de prouver I'authenticité d’'un livre
quelconque. En 1649, peu apres l'exécution du roi Charles Iev
d’Angleterre, fut publié un livre, exov facieea, (Uil avait com-
posé pour sa défense. Ikh bien! aprés cinquante éditions avec
I'entéte de Charles Ier,I’évéque d’Exeter, Gauden, se reconnut
Iauteur du livre. Est-il donc surprenant qu’aux temps anciens
on fit circuler des livres sous les noms des apotres?

' On ne s'étonnera pas de I'étendue que 'auteur a donnée & son appré-

ciation du catholicisme, si 'on songe a "Angleterre et aux recrues inces-
santes de la catholisante High Church.



L'AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 123

Pour qu'un livre puisse étre assigné a I'auteur dont il porte
le nom, il faut que ce livre en contienne la preuve intrin-
seque; il ne suffit pas qu’il passe pour étre d’un auteur, sans
qu’on sache pourquoi. A ce point de vue, M. Martineau consi-
dere comme authentiques la premiere aux Thessaloniciens,
Pépitre aux Galates, celle aux Romains, les deux épitres aux
Corinthiens et celle aux Philippiens, sauf c¢ca et 1& quelques
traces d’interpolation comme dans la conclusion de 1'épitre
aux Romains. Pour les autres épitres, quelque excellentes
que soient les legons qu’elles contiennent, nous les recevons
’une main inconnue. Les livres historiques et 'Apocalypse
sont, malgré leurs titres, anonymes. Ils n’offrent pas de ga-
rantie personnelle pour Pexactitude du contenu. (Cest & nous
de trouver pour nous-mémes l'histoire probable de leur ori-
gine et la valeur de leurs matériaux. (Pest un fait capital et
fatal & la prétention d’autorité infaillible attribuée & ces écrits
sacrés 1.

Commencons par les Synoptiques. Justin (147-155) ne donne,
en citant les évangiles, ni les noms des auteurs, ni le nombre
des ¢évangiles. 1l cite méme des choses qui ne s’y trouvent
point, d’out 1l faut conclure qu’il avait devant lui une source
textuellement différente. Les matériaux de la tradition chré-
tienne n’étaient donc pas fixés a cette époque; ils étaient im-
personnels. Qui est-ce qui est donc responsable de I'histoire
évangélique ? Irénée (4 202) connait nos quatre évangiles avec
leurs noms; mais au lieu de fournir des preuves historiques,
il nous renvoie & la symétrie des quatre vents du Ciel, tout
en avouant que les uns n’acceptaient quun ou deux évangiles
et d’autres plus de quatre. Voila tout ce qu’ily a de plus an-
cien en fait de témoignages. Passons & lintérieur. Au fond
nous n'avons qu’une source au lieu de trois. Les mémes récits
se répetent avee une telle ressemblance de substance, d’ar-
rangement, de langage, qu’il est impossible de songer & des

1P, 120,181 Dans sa préface (V1) l'auteur déclare avoir profité des tra-
vaux ecritiques de MM. Scholten, Hatch, Pfleiderer, Holtzmann, Har-
nack et Weizsiicker, qui ont, & ses yeux, répandu le plus de jour sur les
deux premiers siecles du christianisme.



124 F.-C.-J. VAN GOENS

auteurs originaux et séparés. Douze treiziemes du ministére
de Jésus ne sont pas rapportés; les Synoptiques se renferment
dans les limites d’un seul treizieme!. Comment cela serait-il
possible si ces évangiles étaient dus & des compagnons per-
sonnels de Jésus, connaissant toute la période de son minis-
tere? Le grand nombre d’espaces vides chez tous les trois
trahit une époque ol les sources de la connaissance avaient
disparu ; tandis que leur grand accord montre qu’ils ne fai-
saient que transformer en tissus légérement variés les pauvres
matériaux dont ils usaient. Ce caractere dérivé des synopti-
ques ressort encore davantage de leurs coincidences et de leurs
différences verbales. Ainsi pour ne citer que quelques exem-
ples, 330 & 370 versets sont communs & tous; 170-180 com-
muns & Matthieu et & Marc ; 230-240 communs & Matthieu et &
Luc; 50 & Marc et Luc. D’autre part il y a des divergences
dans la relation de la méme histoire. Ainsi Matthieu double
tous les objets : deux démoniaques gadaréniens; deux aveu-
gles & Jéricho; deux malfaiteurs injuriant le crucifié; deux
multiplications de pains; deux signes demandés par les Phari-
siens, deux reproches d’exorcisme par la puissance de Beel-
zebud. Signalons enfin des sentences dues aux controverses
apostoliques et postapostoliques relatives au Messie, a la signi-
fication de sa mort, & I’étendue de son royaume, & son retour.
Mais ce sont surtout les récits de la naissance et de ’enfance
de Jésus dont nous ne saurions accepter 'authenticité; nous y
trouvons une fausse chronologie, d’inconciliables contradic-
tions, des prodiges historiques; bref, c’est une mythologie
poétique.

Quant au quatrieme Evangile?, c’est pour la premiére fois,
en 170, que le nom de Jean parait & sa téte; et encore ici on
se demande de quel Jean il est question, puisqu’il y en avait
encore un autre appelé Jean le preshytre. Cet évangile ne fut
connu qu’a la seconde génération. Justin ne f’a pas connu.
Mais les criteres intérieurs sont encore plus éloquents. On
doute d'un témoin original quand il parle d’une Béthanie au

t P. 185.
? Nous résumonsiciune démonstration remarquable de la page 1894 217.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 125

deld du Jourdain (Jean I, 28) absolument inconnue; recounait
deux grands prétres; refuse des prophétes & la Galilée qui
produisit Elie et Nahum; désigne les fétes sacrées comme
fates des Juifs, et qualifie les Juifs eux-mémes d’enfants du
diable. Notons encore ’absence totale de paraboles et d’exor-
cismes ; la couleur et le contenu des discours de Jésus, com-
positions évidemment artificielles, non traditionnelles 1; Ia
nouvelle construction de I'histoire : cing fétes, trois ans de
ministére, Jérusalem théatre du ministere de Jésus au lieu de
la Galilée. Enfin le Jean des douze est d’un tempérament fou-
gueux, intolérant, préoccupé de l'avenir messianique, un des
piliers du judéo-christianisme 2. Bref, « cette histoire transfi-
gurée, fort intéressante comme témoin de son temps, n’est
pas un nouveau témoin pour celui dont elle parles. »

Jamais le méme auteur n’a pu produire cet Evangile et
I’ Apocalypse, et méme, malgré les rapports qui existent entre
le Boanergés des Synoptiques et le Jean de I’Apocalypse, on
ne peut lui attribuer celle-ci. Il y a des passages qui ne peu-
vent aller au deld de I’an 170 et il y en a aussi-qui ne peuvent
étre placés avant 240. Donc c’est un livre composite de plu-
sieurs mains, rédigé dans sa forme actuelle par un éditeur
final. Nous avons affaire ici & une apocalypse juive avec des
interpolations chrétiennes, le tout entouré d’'un cadre chré-
tien. (I, IL, IIT et XXII, 6-21 &)

Les Actes des Apdtres ont pour auteur ’évangéliste Luc.
Dans 'un et 'autre ouvrage on reconnait ’apologie de I'univer-

! «Si Jésus parlait comme le veut Matthieu, il n’a pu parler comme
Jean. Entre les deux autorités, aucun critique n’a hésité, ni n'hésitera. »
(Renan, Vie de Jésus, 1832, LX1X.)

2 L'exposition de la controverse pascale (229-235) achbve de montrer
combien peu le fils de Zébédee peut étre considéré comme l'auteur du
IVe évangile.

3Pag. 243. Le quatritme Evangile n’est di ni & un apdtre, niau Jean de
I’Apocalypse; il appartient & un autre age; son origine remonte au mi-
lieu du second siecle. (P. 236-243.)

4 M. Martineau se prononce pour !'hypothese du Dr Vélter (Die Ent-
stehung der Apocalypse ; voir p. 222 et p. 506), qui estime que 1'Apocalypse
est une apocalypse juive 1nterpolée par un auteur chrétien.



126 F.-C.~-J. VAN GOENS

salité de la fol contre ceux qui veulent la restreindre. Mais un
assez long intervalle les sépare : ¢’est ce qui explique la dif-
férence quiexiste entre les dates de ’ascension selon I’Evangile
et selon les Actes. L’auteur ne se soucie pas de concilier ces
deux traditions!. Notons ensuile les idées et les pratiques
ecclésiastiques postérieures qu’offre le livre des Actes: le
Saint-Esprit éminemment accordé aux apodtres, l'imposition
des mains, les émoxomol (XX, 17, 28), les gnostiques (XX, 29,
30). Rappelons I’étrange anachronisme qui place avant Gama-
liel la révolte de Theudas, laquelle eut lieu dix ou douze ans
plus tard (Act. V, 33-40). Enfin les Actes ne parlent plus de
I'apparition prochaine de Jésus; la parousie est tacitement ren-
voyée, la société chrétienne toujours moins provisoire, passe
déja a I'état d’Eglise catholique. Nous sommes ainsi ramenés
au regne de Trajan (I'an 98-117). Mais c’est surtout la compa-
raison des Actes avec les épitres de Paul qui nous conduit a
des résultats importants. Quon compare le yldscas dadeiv des
Actes & celui de Paul : d'une phrase mal comprise naquit un
miracle stupéfiant. La conversion de Paul, objective dans les
Actes, est subjective dans les épitres. (Gal. I, 16.) A partir de
cet événement, les deux auteurs different sur une foule de dé-
tails. Les discours de Paul, selon les Actes, sont ceux d’un
juif libéral et ne rendent en aucune maniére la doctrine carac-
téristique de 'Apotre des Gentils. Il y a plus. Ce Paul qui ne
veut plus de la loi, qui pouvait dire que par la loi il était mort
a la loi (Gal. II, 19), ce Paul fait circoncire Timothée (Act. X1V,
1-3), fait des veeux d’ascétisme (cf. XVIII, 18 ; XXI, 20-26), dé-
clare se borner & Moise et aux prophétes (XXVI, 22) et est
censé se soumettre aux statuts du concile de Jérusalem. Di-
sons-le : c’est un Paul bien effacé. Mais Pierre ne nous cause
pas une moins grande surprise. Suivant Paul, 1l vivait en
conformité habituelle avec le quartier principal de Jérusalem,
n’ouvrait la porte aux Gentils qu’a condition d’une naturalisa-
tion préalable. Au contraire, selon les Actes, Pierre est le pre-
mier avocat et apotre des Gentils en vertu d’une vision cé-

1 Regardless of consistency, p. 373. Luc était plus préoccupé d'une idée
que du désir de voir le passé tel qu'il est.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 127

leste; Pierre a 'universalité de Paul et Paul la fidélité légale
de Pierre. Remarquons que leurs rniracles respectifs se balan-
cent : le paralytique de Jérusalem correspond & celul de
Lystre ; 'ombre merveilleuse de Pierre aux mouchoirs mer-
veilleux de Paul; la prison de Pierre & Jérusalem a celle de
Paul & Philippes; 'imposition des mains de Pierre en Samarie
a celle de Paul 4 Ephese; Simon le magicien correspond 2
Elymas le sorcier; la résurrection de Dorcas par Pierre & celle
d’Eutyche par Paul. Convenons que ce paraliélisme est trop
marqué pour ne pas étre intentionnel et trop artificiel pour
étre historique. L’auteur est séparé de I’dAge apostolique; il ne
voit que Papaisement des conflits; la différence qui sépare le
paulinisme et le judéo-christianisme n’existe plus pour lui; il
n’entend plus que l’écho des controverses; il y a toute une
génération entre lui et les faits qu’il raconte 1.

I

On le voit, autorité infaillible des catholiques et des pro-
testants se compose d’éléments humains et divins. Malheureu-
sement ¢’est & quoi on répugne. On veut se dispenser de la
peine de réfléchir et de juger et lorsqu’on est détrompé, on
s’en prend non & son attente arbitraire, mais au texte écrit (ui
n’était pas tenu de la satisfaire, ou aux personnes qu’on avait
parées de robes hératiques. On veut un lien accessible oll 'on
puise le divin pur et simple : des lieux sacrés, d’anciens ora-
cles, une église du moyen 4ge, une bible protestante. On oublie
que le dessin a beau étre divin, le tissu sera toujours humain.
Toute inspiration divine doit user de l'organe de notre nature
et se méler & la pensée et au sentiment du moment. Ce sont
toujours, comme dit Paul, « des vases de terre qui renferment
le trésor. » (2 Cor. IV, 7.) L’élément divin ne suspend pas plus

1 P. 270-285. On a énoncé récemment 'opinion que l'auteur du livre des
Actes n'a ni connu ni utilisé les épitres de Paul. Voir 4. Sabatier, dans
la Bibliotheque de I'école des sciences religieuses, [, 1889, p. 205-229, et
R. Steck, Hat Lukas die paulinischen Briefe gekannt, dans Meili’s Zeit-
schrift aus der Schweiz., 1890, s. 153-185.



128 F.-G.-J. VAN GOENS

I’élément humain, que 'apparition de 'humain ne chasse le
divin. Mais ils sont meélangés. En histoire, vous voyez un
drame & deux auteurs, la mélodie et ’harmonie d’une seule
picce. Voyez les premiers siécles du christianisme : vous
regarderez en pitié les légendes d’'un Papias, les visions d’un
Hermas, I'imbécillité d’un Irénée, la fureur d’un Tertullien, la
rancune d’'un Jérome, l'orageuse intolérance d’'un Augustin ;
vous y trouverez discutées les questions les plus futiles, le
jour de la Piques, le baptéme des hérétiques, la réalité des
antipodes, la toilette des femmes, avec le feu perpétuel des
excommunications et des intrigues. Vousy verrez des histoires
fabriquées, de faux miracles, de fanatiques aspirations au mar-
tvre, des contestations épiscopales, des conciles passionnés.
Mais pénétrez plus avant et vous trouverez u’en comparaison
de la civilisation paienne, le centre de gravité des intéréts
humains a changé; on se remet entre les mains du Dieu vivant
et personnel et chaque a4me est responsable devant lui. En
passant du forum & I'Eglise vous constatez une nouvelle édi-
tion de la nature humaine : chez les jeunes le respect, chez
I’esclave la dignité, chez la femme une modeste abnégation,
chez 'homme une franche humilité ; ici ont prévalu un idéal
de caractére et un ordre d’affection totalement différents du
monde qui les entourait dans la vie domestique et dans la vie
sociale. C’est toujours la dbvaprs ToU wuelparog Bt aobevelo THs oapros.
Mais approchons encore plus prés de la source de notre reli-
gion. Paul méle & sa philosophie spirituelle sa dialectique rab-
binique. Les douze font du christianisme une varieté inte-
rieure de I’histoire israélite. L’Apocalypse représente une
forme du christianisme apostolique, laquelle si elle avait pu
prévaloir, n’aurait eu, pour les 4ges suivants, d’autre attrait
que celui d’un curieux phénomeéne du passé. Que si nous pas-
sons 4 la personne du Christ tel qu’il est dépeint dans les
Evangiles, aucune prévention respeclueuse ne saurait nous
préserver de pénibles impressions. Nous n’avons pas devant
nous une photographie de la réalité, mais seulement un ta-
bleau, moitié souvenir terni, moitié tradition aveugle. Le
Christ est identifié avec un idéal messianique que les prophétes



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 129

sont forcés de reproduire. Lorsqu’il guérit et console, il est dit
que les démons se troublent et le proclament Messie. Tout en
faisant preuve du plus grand désintéressement, il fait appel
aux récompenses de 'avenir. Lorsqu’il souhaite la disparition
du temple et du prétre afin d’ériger un temple qui n’est pas
fait de mains, on suppose qu’il parle de son corps au lieu de
parler de I'humanité. La théorie et la doctrine envahissent la
vie divine réalisée dans I’histoire. Il n’y a donc pas simplement
4 prendre dans le Nouveau Testament, mais & choisir. Le
moyén de distinguer le fictif du réel, le bien du mal, le beau du
laid, le sacré du profane, consiste dans les méthodes d’une
pensée juste, dans les instincts d’une conscience pure, et dans
les aspirations d’une raison sereine. Ce sont 1a les forces qui
constituent notre affinité avec Dieu et rendent bon et vrai
pour nous ce qui est éternellement bon et vrai pour lui.
Gardons-nous cependant de penser que ces éléments hu-
mains ne soient que du rebut, sans rapport avec la volonté
divine. Les illusions des hommes, telles que la notion d’une
possession démoniaque, 'idée d'une fin prochaine du monde,
la confiance dans la vertu surnaturelle des rites, sont d’une
grande influence sur les affaires du monde et produisent des
résultats qui ne sauraient étre étrangers au plan de la Provi-
dence dans ’histoire. Dieu dirige nos erreurs et nos aveugle-
ments. Nos passions se meuvent dans des voies qu’elles ne
connaissent pas et réalisent des fins qu’elles ne contemplent
jamais. La plupart des grandes forces de I'histoire n’ont point
réalisé leur idéal, mais elles n’en ont pas moins opéré i leur
insu des révolutions plus grandes et plus bienfaisantes. Qu’'on
se rappelle Alexandre, I’empire romain, les croisades, les per-
sécutions, I’ascétisme monacall. Si nous admettons que les

! L'autear aurait pu ajouter & ces exemples, celui de la faiblesse du
protestantisme, en tant que mélange de deux principes contradictoires :
I'autorité et 'examen. Et cependant, on peut dire que le protestantisme
doit son role historique & son inconséquence méme. Grice 4 cette incon-
séquence, il a été une transaction et une transition; une transition du
systeme d'autorité pure contre lequel l'esprit humain commengait &
regimber, au systeme de liberté pure pour lequel 1'Europe était tres

THEOL. ET PHIL. 1891, 9



130 F.-C.-J. VAN GOENS

oiseaux et les insectes, ne sachant pas ce qu’ils font, ne pour-
raient jamais tomber sur les préparatifs infaillibles d’un avenir
qu’ils ne soupconnent pas, sans que leur activité soit dirigée
par une précision différente de la leur, combien plus devons-
nous sentir que, si les hommes non seulement aveugles sur le
bien, mais se tournant vers le mal, sont pourtant secrétement
dirigés vers Ja vérité et rendus d’involontaires instruments
d’une issue supérieure a leurs réves les plus hardis, ce ne peut
étre que par le contrdle d’une volonté et d’une raison transcen-
dantes et divines !

En présence de ce mélange du divin et de humain dans la
religion, on se demande comment nous pouvons parvenir &
distinguer ce double élément? Ce qui revient & demander,
quelles sont les bases de notre connaissance et de notre foi
religieuses ? On distingue ordinairement entre la religion na-
turelle et la religion révélée; mais il y a icl un malentendu.
On considére la premiére comme primitive et spontanée, tandis
qu’elle est une élaboration humaine qui nous rapproche plus
ou moins de Dieu, soit & l'aide de conclusions tirées de la
nature extérieure, soit & force de méditation intérieure !, C’est
une méthode de connaissance tndirecte qui nous conduit pro-
gressivement du fini & l'infini. Le monde matériel est le pont
qui fait franchir I'intervalle entre la pensée vivante de Dieu et
la notre; pour serencontrer 'une ou l'autre doit opérer le pas-
sage. C’est ce qui a fait soupirer des hommes plus fervents
aprés une assurance plus directe, la communion d’esprit &
esprit, du Dieu vivant avec I’homme vivant; c’est ce qui les a

insuffisamment préparée. Plus conséquent il aurait été plus faible. Il
aurait eu le triste sort de ces sectes avancées de la Réformation qui se
sont éteintes dans l'extravagance et dans le scandale. On se souvient des
Anabaptistes et des Sociniens. « Les choses humaines, dit M. Renan
(H. du peuple d'Isradl, I11, 214), sont composées de matiere et d'esprit.
La liberté et la chaine, ce qui excite et ce qui retient, le sublime et le
terre-a-terre sont également nécessaires pour construire un grand en-
semble qui vive. »

1« On parlait un jour devant Voltaire de I’ Histoire naturelle de Bufton :
pas si naturelle! s'écria-t-il. J'en dis bien autant de la religion natu-
relle. » Vinet, Et. sur Pascal, p. 322.



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 131

portés a se grouper autour de quelque prophéte plus hardi et
a s’agenouiller dans une adoration plus profonde. Ici s’éva-
nouissent les procédés qu'on peut calculer et justifier ; c’est
un don de Dieu, tellement uni au centre de la vie personnelle,
tellement réalité, qu’il échappe a la critique comme phéno-
méne. Bref, la révélation est intuition. C’est dire gu’elle est
personnelle; en passant a d’autres elle devient religion natu-
relle ; rien de spirituel ne peut se faire par délégation. S'il y a
transmission de la foi d’esprit & esprit, elle ne fait qu’inter-
préter ce qui est; elle articule les oracles intérieurs; le voile
est écarté et on regoit ainsi sa propre révélation. G’est 'effet
de la présence commune de Dieu dans la conscience du genre
humain. « Si notre humanité n’était pas un Emmanuel, il ne
pourrait pas y avoir de Christ pour porter ce nom. » Les phé-
nomenes physiques observés ou rapportés ne sauraient com-
muniquer une révélation : il n’y a pas de contact direct: il faut
des déductions dont 'autorité dépend de leur validité logique.
Il faut en dire autant des miracles; ils s’adressent aux mémes
sens et sont & la méme distance de Dieu d’une part, de nous
de l'autre; que si nous nous en faisons une théorie, nous tom-
bons dans la religion naturelle et nous nous occupons de phé-
nomeénes exceptionnels dont la loi est inconnue. Et s’il s’agit
de miracles rapportés, c’est bien pire: comment les vérifier ?
En vertu de son caractére intuitif, la révélation doit nous
ouvrir les yeux non sur ce qui est arrwé, arrive ou arrivera,
mais sur ce quz est ou doit étre. Elle nous met en rapport avee
une volonté élevée au-dessus de l'ordre visible, avec une loi
différente de la succession ordinaire des phénomeénes, avec un
Esprit supérieur a tous les esprits, communiquant avec eux
dans des débats silencieux ; maiselle ne raconte pas d’histoire,
elle ne profere pas d’oracles sibyllins; elle ne peint pas de
scénes ultramondaines. Les apocalypses appartiennent aux
plus basses aberrations de la religion dite naturelle. J'ignore si
Diea pourrait nous communiquer une pareille connaissance:
mais il est bien certain que ni nos facultés, ni le théitre o
nous sommes placés ne possedent les moyens de recevoir et de
vérifier une prescience aussi phénoménale.



132 F.-C.-J. VAN GOENS

Nous renversons donec lordre traditionnel; nous pensons
que le théisme implicite est la révélation initiale, d’ou est sortie
la religion naturelle, destinée & prouver ce qui, sous le nom de
révélation historique, n’est au fond qu’un produit raisonné, un
développement supplémentaire de la religion naturelle. Ains:
ce qu’on a appelé religion révélée, grice a son caractére intui-
tif et personnel, précéde la religion naturelle. Tout ce qu’en-
fante la premiére, documents, usages, doctrines, caractéres,
est un produit mélangé de la grice originale et des natures
ouvertes & son influence ; il peut se développer en bien et en
mal, comme le prouve I'histoire du christianisme.

Iv

En bornant la révélation divine & la sphérede I'appréhension
intuitive, c’est-4-dire de la vérité morale et spirituelle, nous
prévoyons la question de savoir s’il faut rejeter la révélation
immédiate de faits et de réalités, qui dépassent nos facultés,
tels que l'existence d’étres vivants dans d’autres mondes, la
prédiction de la prolongation de la vie, la pluralité des per-
sonnes dans 'unité divine. Remarquons qu’il n’est pas ques-
tion de ce qui est possible & Dieu, mais de ce qu’il nous est
possible de recevoir. Or avec nos ressources cette connais-
sance ultramondaine ne saurait prouver son authenticité. En
second lieu, nos moyens ne peuvent servir qu’a la révélation
de la vérité morale et spirituelle ; pour tout le reste, il faut
recourir au témoignage. Or qui peut attester la constitution de
la nature divine ou de la vie du Fils du Dieu, la demeure des
esprits bons et méchants, les drames au deld de la mort? On
dit: une personne divine s’est incarnée pour nous le dire:
mais voici encore un fait qui brave toute évidence et qui
échappe au témoignage humain. Que si je l'accepte, ce sera
un vote de confiance accordé au voyant; mais ce vote repo-
sera sur l'autorité de son intelligence morale et spirituelle.
C’est sur I'expérience de la fidélité avec laquelle il a rendu
compte des faits divins intérieurs, que le voyant sera accepte
comme interpréte des faits divins extérieurs, C’est dans cette



L’AUTORITE EN MATIERE RELIGIEUSE 133

distinction entre la religion apocalyptique et la religion révélée
que nous possédons la marque du vrai prophéte. Jérémie dis-
tingue admirablement ce qui est donné & I'esprit humain et ce
qu’il a élaboré ; il introduit Dieu disant: j'ai entendu ce que
disent les prophétes qui prophétisent en mon nom le men-
songe disant : j’ai eu un songe ! j'ai eu un songe! Que le pro-
phéete qui a eu un songe, raconte ce songe; et que celul qui
a entendu ma parole raconte fidelement ma parole. Pourquoi
méler la paille au froment, dit I'Eternel. (XXIII, 25-28.) Le
songe du prophéte est & « la parole de I’Eternel » ce que la
paille est au froment. Si le songeur, ’apocalypticien, vient me
parler de mers de verre et de cités de jaspe et m’étourdit
d'un drame de trompettes et de fioles ou d’'un dragon en-
chainé, comment puis-je savoir si c’est un réve et s’il ne pro-
phétise pas le mensonge au nom de I’Eternel ? D’ou cela vient-
il1? Quelle en est la valeur ? Rien de plus désespéré que de véri-
fier les visions de scénes au deld de notre portée; y chercher
de la nourriture pour I’ame, c’est se nourrir de paille. Mais si
le prophéte chasse mes réves au lieu de me couvrir des siens,
s’il me révéle & moi-méme tel que je suis et que je dois étre;
s’il m’arrache & mes aises et me dirige dans les voies épineu-
ses du dévouement ; si du sein de la nuit du doute, il m’éléeve
vers le grand jour de l'amour, alors je suis str qu’il m’a
adressé une parole divine; et sij’ignore qui il est et d’ou il
vient, je sais une chose: j’étais aveugle et maintenant je vois|
En effet, le vrai prophéte aime les éléments communs de la
religion humaine; c’est & eux qu’il adresse son appel; il est
assuré d’anticiper ainsi ce que d’autres peuvent vérifier et de
les rendre participants d’une inspiration destinée & tous. C’est
une qualité que Jésus possede éminemment: il repousse & plu-
sieurs reprises les questions apocalyptiques, ou leur donne un
tour idéal, ou les fait disparaitre dans le courant de la religion
spirituelle. En annoncant les choses les plus sublimes, il sait
que ses auditeurs les savent au fond de leurs cosurs. Il ne fait
que briser les sceaux d’un oracle, qu’ils ont toujours gardé
sans le lire. §’il leur offre une vérité supérieure & celle des
scribes, il ne leur propose rien qu’ils ne puissent comprendre



134 F.-C.-J. VAN GOENS

dans le silence de la retraite sous les yeux de Dieu. Son ceuvre
consiste & opérer la transition de la conscience implicite a la
conscience explicite des choses divines et & établir ainsi la
communion entre I'Ame humaine et Dieu.

Il était impossible que Jésus disparit sans laisser de traces
dans la vie de 'humanité ; mais il était également impossible
que la génération la plus rapprochée de lui saisit la simplicité
et la profondeur de sa parole et la sentit dans toute son éten-
due. A peine Jésus eflit-il quitté la terre que ses disciples, sans
exception, commencerent & quitter le sol de la pure confiance
que sa présence leur avait inspirée et & chercher des raisons
4 leur attachement et & leur admiration. Il leur faut une thée-
rie de sa personne et de son ceuvre; il faut qu’ils aient de
quoi répondre & ceux qui demandent d’ol il vient, ol il est, ce
qu’il deviendra ; ¢’était détourner les yeux de sa vie intérieure
pour les porter sur ses rapports environnants et invisibles. Les
systémes ne tardérent pas a naitre : (qu’était-i1 ? que voulait-il ?
qu’est-ce qui le rend unique et surhumain? Ainsi sa propre
religion révélée quitta le premier plan et on vit s’avancer une
apocalypse dont il était I'objet. On sétonne qu'une histoire
aussl simple ait pu créer une si grande transformation. Hélas !
peut-étre pressé par les questions du temps, Jésus laissa-t-il
tomber une parole qu’on détourna de son sens primitif. Homme,
homme de son temps, incapable d'isolement mental, meélant
inévitablement les traditions humaines de son pays aux divines
intuitions de son esprit. Les disciples s’en emparérent et en
firent la pierre angulaire de 1’église. Ils ont pris la partie exte-
rieure et terrestre de sa pensée et en ont fait la base d’une
mythologie chrétienne qui a tourné la religion du Christ en
une fiction apocalyptique si mounstreuse sur ’homme, sur Dieu,
sur 'univers, sur la vie et la mort, que si 'on y croyait aussi
réellement qu’on le professe, la société retomberait dans une
nuit morale et intellectuelle qu’elle a longtemps abandonnée
et sa fol constituerait I'élément le plus bas de la civilisation
moderne. Nous allons étudier les principales étapes de cette
mythologie dans le Nouveau Testament qui en signale les
débuts.



	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau

