
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James
Martineau

Autor: Goens, F.-C-J. van / Martineau, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE

D'APRÈS LE DERNIER LIVRE DE M. JAMES MARTTNEAU

PAH

F.-G-J. VAN GOENS

Il y a deux manières de discuter la question de l'autorité en

matière de foi ; on peut en analyser l'idée et l'on peut faire la

critique des faits sur lesquels l'idée prétend s'appuyer.
Au premier point de vue, on fera une distinction importante;

on distinguera l'autorité en fait et l'autorité en droit ou en

théorie. En fait, elle est sans doute très réelle et très puissante.
C'est ce milieu de notions généralement reçues dans lequel
naît l'individu, dans lequel il se développe et dont il ne peut
pas plus se passer que l'embryon ne peut se passer de sa mère.
Tous les hommes commencent par l'autorité et tous, même les

plus indépendants, lui doivent jusqu'à la fin la plus grande
partie de leur vie spirituelle. Il est absurde de croire sans raison
de croire, sans autre raison que l'exemple et l'habitude ; telle
est cependant la condition du genre humain presque tout
entier. Eh bien 1 c'est là que nous rencontrons l'autorité véritable,

celle qui s'impose sans avoir même à se montrer, l'autorité
de fait.

Mais si grande, si puissante qu'elle soit en fait, l'autorité est

nulle en droit. L'idée du droit qu'a une personne d'être crue
ou obéie par cela seul qu'elle parle implique celle d'infaillibilité
et de vérité absolue ; or l'absolu ne saurait être la possession
d'un être relatif et borné. Ajoutons que si l'autorité est la vérité

THÉOL ET PHIL. 1891. 8



114 F.-C.-J. VAN GOENS

absolue, ses titres doivent être évidents ; sans cela l'autorité
dépendrait d'autre chose que d'elle-même et elle cesserait
d'être l'autorité. C'est ce que sentit parfaitement Grégoire XVI
lorsque, par son bref du 26 septembre 1835, il condamna le

professeur catholique de Bonn, Hermes, pour avoir voulu

prouver l'autorité de l'Eglise. En revanche, l'évidence implique
une appréciation, un jugement, une expérience de la part de

l'homme, c'est-à-dire une revendication du droit de rejeter
aussi bien que d'accepter. C'est le naufrage de l'autorité. Son

droit s'évanouit dès qu'elle exhibe ses titres et se soumet à

l'examen. On dit que Dieu a parlé et qu'en conséquence toute
discussion cesse et qu'il ne reste qu'à s'incliner. Mais il s'agit
de savoir si Dieu a parlé par l'Eglise ou par la Bible ; il s'agit
du conflit entre les preuves du système d'autorité et les faits

qui les contredisent. On se contente d'une foi en bloc ; mais de

quel droit exclut-on les faits particuliers, sur l'analyse desquels

reposent les arguments généraux On dit à priori que la Bible
ne peut renfermer d'erreur parce qu'elle est divine ; mais en

parlant ainsi on se déclare habile à juger de ce qui est vrai et

faux, la Bible n'est plus crue sur parole. On le voit, l'idée
d'autorité en matière de religion, prise au sens rigoureux, c'est-
à-dire réel, s'évanouit, c'est un fantôme ; et il n'y a d'issue que

par la liberté sans autre contrepoids que l'objectivité et la

puissance de la vérité même ; on ne saurait trouver de certitude
assurée pour l'âme, si ce n'est celle qui jaillit spontanément de

la vue directe et de l'expérience personnelle de la vérité.
On peut aussi, disions-nous, combattre la théorie de l'autorité

religieuse parla critique des faits sur lesquels elle prétend
s'établir. Tous les chrétiens s'accordent à ne reconnaître d'autre

autorité en matière de foi que Dieu; mais la question est de

savoir où cette autorité réside, quel en est le siège et le
dépositaire. C'est l'Eglise, selon les catholiques; c'est la Bible, selon
les protestants. Il s'agit donc d'examiner leurs titres respectifs.
C'est ce que vient de faire, dans son dernier livre, M. James

Martineau L

1 The seat of autority in religion, by James Martineau, Hort. L. L. D.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 115

M. Martineau, continuateur de Channing et de Parker, a été

pendant un demi-siècle principal ou directeur de l'Académie
unitaire établie successivement à Manchester, à Londres et
actuellement à Oxford. Après s'être signalé par des écrits
profondément religieux : Endeavours after the christian life et
Hours of tltought on sacred things, il s'est fait connaître dans

les trentes dernières années par deux savants volumes sur
l'éthique (Types of ethical theory) et par deux autres sur la

religion (A study of religion) qui lui ont valu la Clarendon press
d'Oxford. Il vient maintenant de publier le volume, préparé de

longue date, qui nous occupera et que le professeur plus
qu'octogénaire considère comme son testament. Nous avons affaire
ici à un théologien de race.

Après avoir exposé la vraie autorité, celle de Dieu, tel qu'il
se manifeste dans la nature, dans la conscience et dans

l'histoire, l'auteur montre comment cette autorité a été artificiellement

transportée dans l'Eglise par les catholiques, dans la

Bible par les protestants. C'est le moment de faire la critique
littéraire des livres du Nouveau Testament. Il constate ensuite
combien l'autorité divine se trouve mêlée aux choses humaines
et il finit — c'est la grande originalité de l'ouvrage et son

grand coup d'essai — par « soulever le voile,» par faire le

départ et par reproduire négativement et positivement la vraie
image de Jésus-Christ, qui est pour lui le Prince des saints.

Toute cette démonstration est conduite avec une candeur,
un sérieux, une science, un courage, une mesure également
admirables, surtout si l'on se transporte en Angleterre, au sein
des anglicans, des puséistes, des presbytériens, des baptistes.
La démonstration est longue et elle aurait pu l'être moins par
des renvois ; mais après tout elle devait l'être pour être complète

et pour ouvrir les yeux à ceux qui sont peu familiarisés
avec les résultats de la critique moderne. Pour prouver
l'impossibilité de faire du Nouveau Testament une autorité absolue,
il fallait entrer dans l'examen de l'authenticité des livres qui le

composent et dans celui des théories divergentes qui le distin-

Harv.: S. T. D. Lugd. Bat.; D. D. Ëdin ; D. C. L. Oxon. London, Longmans,
Green and G»., 1890, p. 664.



116 F.-G.-J. VAN GOENS

guent1. C'eût été mutiler l'ouvrage que de ne pas donner en

substance cette partie capitale. Il faudra cependant s'adresser
à l'auteur lui-même, avant de lui jeter la pierre d'après notre

analyse nécessairement abrégée. Faire la critique de l'œuvre, ce

serait entreprendre un volume comme le sien ; nous nous
bornons tout au plus par-ci par-là à quelque addition ou à quelque

remarque. Nous aimons mieux laisser la parole à l'auteur si

suggestif et si riche. Il arrachera aux uns des cris d'indignation,
chez lui et ailleurs ; mais il en fera réfléchir d'autres. En tout

cas, heureuse l'époque où une âme profondément religieuse et

un esprit éminemment cultivé élèventlavoix et expriment leurs
convictions les plus importantes sur un sujet vivement controversé,

sans fiel et sans crainte Nous remarquons enfin que si

le style de l'auteur n'est pas toujours aussi sobre que le
réclame une œuvre scientifique, il faut s'en prendre à la vivacité

de sa foi et à la nuance habituellement poétique de son
elocution.

L'auteur, avant d'entrer en matière, a demandé à justifier sa

foi en Dieu, laquelle il puise dans la nature, dans la conscience
et dans l'histoire2 et qui fait autorité à ses yeux. Nous en
donnons un extrait emprunté à l'auteur lui-même.

Dans la nature il n'y a pas d'autre force que celle de Dieu ;

dans la conscience intacte il n'y a pas d'autre lumière que la
sienne ; mais dans l'histoire Dieu partage les rôles avec l'homme
et fait tout naître du confluent ou du conflit des deux volontés.
Il en résulte qu'une révélation historique ne saurait guère être

pure et simple ; elle se mêle aux facultés de l'âme humaine,

1 On peut s'étonner que M. Martineau n'ait pas exposé la doctrine du
Nouveau Testament sur l'autorité en matière de foi. Elle y brille par
son absence. La loi, système d'autorité, n'est qu'un pédagogue, selon Paul,
et Jésus interprète librement les Ecritures. Il ne cherche qu'à, convaincre
et à toucher. Le quatrième évangile abonde dans ce sens. Et Paul, loin
de prétendre dominer sur la foi, ne veut contribuer qu'a la joie des fidèles

(2 Cor. 1,24). « Nous nous rendons recommandable, dit-il, a toute
conscience d'homme, devant Dieu, par la franche révélation de la vérité.»
(2 Cor. IV, 2.) « Je vous parle comme k. des personnes raisonnables; jugez
vous-mêmes de ce que je dis. » (1 Cor. X, 15.)

2 Page 1-127.



l'autorité en matière religieuse 117

elle se transmet en passant par la pensée et la passion humaines,

elle s'amalgame en un mot si bien à toutes les conditions
humaines qu'on ne peut plus isoler le divin de l'humain, pas

plus qu'on ne peut distinguer dans un arbre les cellules
formées par une averse d'été, il y a cent ans. Le levain s'est
dissous dans la pâte. Il ne reste pour séparer le divin, qui seul

fait autorité, que l'application des procédés par lesquels, dans
les choses morales et spirituelles, on distingue le vrai d'avec
le faux et le saint de ce qui ne l'est pas. Admettre ici des

critères extérieurs, ce serait appliquer aux choses morales des

règles non morales et aux choses spirituelles des règles physiques.

Les seuls organes faits pour apprécier les droits qu'ont
sur nous les choses spirituelles, c'est la raison pour ce qui est

rationnel et la conscience pour ce qui est bien. Ce sont là les

suprêmes cours d'appel ; il n'y a pas seulement faiblesse, il y
a trahison à résister à ce double verdict.

Mais, me dira-t-on, en vous dispensant de miracles et de

personnes infaillibles, vous n'avez pas le droit de parler
d'autorité ; l'assurance intuitive que vous y substituez n'est autre
chose que la confiance en votre propre raison. En effet, si l'on
entend par se reposer sur l'autorité l'acceptation de ce que je
ne puis savoir, de ce qui est étranger à mes facultés, pour
m'en remettre simplement au témoignage de quelqu'un qui
peut savoir et qui sait, alors je ne reconnais pas là une base à

la religion, attendu qu'une foi de seconde main, acceptée sous
la dictée d'un expert initié, sans écho personnel de pensée et
de respect en moi, ne possède pas plus de teinture de religion
que toute autre leçon apprise par cœur '. Le seul recours au

témoignage pour information au delà de notre domaine ne

réalise pas l'idée d'autorité ; nous ne la reconnaissons que lorsque

ce qui nous parle de plus haut réveille en nous des échos

et passe ainsi directement d'attestation extérieure à l'état d'é-

1 « Si vous ne finissez pas par croire sur le témoignage intérieur ce que
vous avez commencé par croire sur le témoignage d'autrui, vous êtes,

avec la conviction la plus légitime, la plus ferme, et, à quelques égards,
la plus efficace, en dehors des conditions de la véritable foi. » Vinet,
Discours sur quelques sujets religieux, p. 400.



118 F.-C.-J. VAN GOENS

vidence individuelle. C'est cette réponse qui constitue les intuitions

morales, provoquées par un appel extérieur, réfléchies

par la vénération intime, supérieures aux phénomènes égoïstes;

c'est elle qui convertit les intuitions morales en correspondance

entre l'esprit universel et l'esprit individuel et qui les

investit de la vraie autorité. Nous nous y fions, non avec

l'arrogance rationaliste qui les considère eomme à. nous, mais
précisément comme n'étant point à nous et par conséquent avec

une crainte et une aspiration religieuses. La conscience de

l'autorité est humaine, mais à condition que la source soit divine L

Les principaux gardiens du christianisme historique
n'admettent pas le mélange intime de l'humain et du divin dans

notre héritage religieux ; ils prétendent posséder la vérité
divine tout d'un tenant, en toute pureté et intégrité à travers
tous les âges. Les catholiques en appellent à l'Eglise et les
protestants en appellent à la Bible ; les uns et les autres s'accordent

à réclamer en faveur de quelque chose d'extérieur une
autorité devant laquelle les plus hautes qualités de notre esprit
doivent s'incliner ; ils diffèrent en ce que les catholiques
donnent cette autorité aune corporation, tandis que les protestants
l'attribuent à une littérature. Dans ce dernier cas le Saint-Esprit,

ayant créé les livres sacrés, reste en quelque sorte stéréotypé;

dans le premier cas, le Saint-Esprit perpétue son œuvre
en prenant pour organe une hiérarchie toujours vivante,
toujours prête à interpréter les textes douteux, à corriger les

aberrations de la raison et à soulager les perplexités de la
conscience.

I

Commençons par les catholiques qui, au reste, ne nous
arrêteront pas longtemps. Il y a, disent-ils, quatre traits divins

qui rendent l'erreur impossible à l'égard de la véritable Eglise
de Dieu et justifient la prétention de l'Eglise catholique à être
le dépositaire exclusif de la révélation, l'unique canal de la

grâce surnaturelle, le témoin et l'interprète infaillible de la

vérité divine.
1 P. 128,129. Prüf. VI, VII.



l'autorité en matière religieuse 119

Le premier de ces traits, c'est l'unité, c'est-à-dire l'identité
dans tous les temps. Sans doute, en tout temps, a persisté dans

l'Eglise une certaine essence commune de sentiments, laquelle
a assuré au christianisme l'attachement de grands et de bons

esprits; mais on ne saurait identifier ce centre de la religion
avec les caractères de l'Eglise romaine. Que dirait Clément de

Rome en face du grand autel de Saint-Pierre*? Comment
Clément d'Alexandrie jugerait-il les décrets de Trente? L'Eglise a

dans chacun de ses dogmes et de ses rites une histoire.
Comparez, pour l'économie de la nature divine, Athanase à lustin
martyr, ou bien, pour la rédemption, la théorie de la rançon
payable tour à tour à Satan et à Dieu. Les sacrements offrent
les mêmes variations : le nombre de sept ne fut fixé qu'au
douzième siècle. Pour échapper à l'évidence de ces faits, on a

imaginé la théorie du développement1 ; on a dit que l'oracle
toujours vivant réserve son jugement sur une doctrine jusqu'à
ce que les contradictions et les controverses requièrent
l'introduction de la vérité ; pour chaque dogme il y a une période de

formation et d'essai ; enfin le divin interprète prononce
définitivement et l'unité se retrouve. Mais de cette façon l'Eglise
divise la doctrine en deux périodes : avant le verdict, liberté de

douter ; après le verdict, condition de salut. Ainsi l'Eglise
change certainement les conditions de l'approbation divine ;

l'erreur, avant le décret du Vatican, n'empêche pas le Paradis ;

le lendemain ce décret envoie au diable et à ses anges. Il y a

plus. Les décisions des papes ex cathedra offrent ici un intérêt
curieux: ainsi le pape Vigilius (544-563) approuve et condamne
tour à tour les tria capitula. Notons surtout le désaccord des

1 Voir sur cette théorie Lettres à mon curé (Edmond Scherer en est
l'auteur), p. 107 et suiv. 1864. « L'Eglise romaine et l'Evangile de Jésus-Christ
ne sont pas, l'une à l'égard de l'autre, dans le rapport du commencement
et du développement ; ce sont deux religions diverses. D'un côté est une
religion toute personnelle; de l'autre une religion où le prêtre tient la
place du fidèle. Comment le contraire pourrait-il naître de son contraire '•'

Le principe du catholicisme, ce n'est pas l'Evangile, mais le judaïsme,
judaïsme chrétien, n'offrant que les rudiments d'une Eglise vraiment
chrétienne, une satisfaction provisoire des besoins religieux, une conception
élémentaire de la vérité chrétienne. »



120 F.-C.-J. VAN GOENS

papes entre eux. Honorius, évêque de Rome, n'admet qu'une
volonté en Christ ; Jean IV et Martin Ier décrètent les deux
volontés et Honorius est anathematise. Dans la question du péché
et de la grâce, provoquée par Augustin, Innocent II excommunie

Pelage ; quelques mois après, Zosime, son successeur, se

prononce en faveur de son orthodoxie, mais reculant devant
Honorius et Théodose, il anathematise Pelage et sa doctrine.

Après que Grégoire IX et Innocent VIII ont attribué la

magie au diable, on finit par en accuser la barbarie ; ce qui
revient à accuser l'Eglise de barbarie dans son propre
domaine. Copernic, condamné en 1616 par Paul V, échappe à la
condamnation sous Pie VII en 1818; en attendant, Galilée fut
persécuté. L'hérétique Newton d'autrefois n'existe plus. On le

voit, ce qu'on appelle unité n'est que l'expulsion de la variété.

Ajoutons que cette invariabilité, quand môme elle existerait,
attesterait non l'action immanente de l'autorité divine, mais

l'oppression de la tyrannie humaine. Nous condamnons la

Chine et l'Egypte immobiles et nous attribuerions un caractère
divin à une Eglise cristallisée1.

La seconde qualité unique que l'Eglise s'attribue, c'est la

sainteté; elle est l'unique home des hommes saints. Remarquons

que ce qu'il y a de sainteté dans l'Eglise catholique
n'est pas dû à cette Eglise, en tant que catholique, mais en

tant que chrétienne, puisque le même phénomène se constate
dans toutes les sections de la chrétienté. Disons surtout que
l'Eglise dans son domaine n'a pas à déplorer moins de turpitudes

que la société qui l'entoure. On peut ajouter que
rarement la licence a été poussée plus loin que sur le trône papal

par quelques pontifes. Rodrigo Borgia et son fils César,
cardinal, ne fournissent qu'un trait; il y en a bien d'autres. Que
dire de ce monstre moral qui s'appelle l'orthodoxie et qui, au

1 Voici comment Bossuet défend l'unité de son Eglise : « Que contre la
coutume de leurs prédécesseurs un ou deux souverains pontifes, ou par
violence ou par surprise, n'aient pas assez constamment soutenu ou assez

pleinement expliqué la doctrine de la foi, ces fautes particulières n'ont
pu faire aucune impression dans la chaire de Saint-Pierre; un vaisseau

qui fend les eaux n'y laisse pas moins de vestiges de son passage. » (Sermon

sur l'unité de l'Eglise.)



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 121

nom de l'erreur qualifiée d'infidélité de la volonté, allume les

bûchers? L'usure est condamnée par l'Eglise et voici les courtiers

et les prêteurs qui apportent leurs trésors et leurs affaires
à Rome et à Avignon, afin de soulager la papauté endettée et
de fournir à sa prodigalité. Disons enfin que les saints de la

pensée pure ne ressemblent guère à ceux du calendrier.
La catholicité ou l'universalité, c'est-à-dire son identité en

tous lieux est un troisième trait que l'Eglise romaine s'attribue.
Elle prétend non seulement à être répandue partout, mais
encore à être identique en tous lieux. En effet, voici un système
qui prononce toujours les mêmes paroles, offre les mêmes

symboles, professe une foi invariable, impose une inflexible
loi, en sorte que dans tous les climats le visiteur ne se trouve
jamais clans un sanctuaire étranger. Cependant l'uniformité
peut provenir d'autres éléments que l'élément divin. Elle peut
être l'effet de la pénalité et de l'expulsion; tout dépend de ce

qu'elle recèle. Voyez le bouddisme et la franc-maçonnerie
L'Eglise n'a fait que retrancher; c'est parce que la catholicité
était déjà perdue que les conciles se sont formés et que les

papes ont publié leurs édits. De tout temps l'Eglise fut divisée

sur quelque question, qui fut résolue enfin par une définition
autoritaire, depuis Polycarpe et Anicet en 160 jusqu'aux
maximes de Fénelon en 1699. En présence de toutes les hérésies,
celles de Tertullien et de Praxéas, celles d'Augustin et de

Pelage, celles de Cyrille et de Nestorius, celles de Hincmar et
de Gotschalk, l'universalité se brise en morceaux et ce
fragment se donne pour l'étiquette du tout-

Enfin l'Eglise romaine se dit apostolique, reproduction
exacte du premier âge. Ce sont, dit-elle, les apôtres qui donnent

la sanction au credo, au culte, à la constitution de

l'Eglise. On est confondu du courage qui ose soutenir cette thèse
dans un siècle de critique. Quant à l'extérieur, nous pouvons
mettre les différences sur le compte d'une Eglise naissante et
d'une Eglise régnante. Mais quant aux conceptions fondamentales

de la religion, ce fait atténuant n'existe pas. L'Evangile
ne connaît pas les contraintes rituelles ou sacerdotales; il
proclame un médiateur qui abolit la médiation (Jean XVI, 26, 27) ;



122 F.-C.-J. VAN GOENS

il n'admet ni sacrifice expiatoire, ni intermédiaire humain. En

tout cela l'Eglise est tout l'opposé. Qu'on compare l'Eglise
décrite par Pline et par Justin, on n'y trouvera rien d'une messe
telle qu'elle se célèbre à Rome. Non, ni le Christ, ni ses
premiers missionnaires ne sont responsables de la plus vaste
monarchie, de l'absolutisme le plus théocratique, du système
sacramentel le plus complet. Nous concluons de cet examen

que le divin et l'humain, l'erreur et la vérité, la sainteté et le

péché étant mélangés dans l'Eglise romaine, on ne saurait lui
attribuer une autorité qui implique l'idée d'infaillibilité et de

vérité absolue. Les protestants qui en appellent à la Bible,
peuvent-ils s'appuyer sur de meilleures raisons? Voilà ce que
nous allons examiner. Cet examen est d'une bien plus vaste

portée et demandera plus de développements l.

II

Selon le protestantisme classique, traditionnel, le Nouveau
Testament contient les récits authentiques des premiers
disciples de Jésus ; fidèles dans la narration des faits, ils font
autorité pour les doctrines, dues à une inspiration surnaturelle.
Si les faits sont réels, les doctrines sont certaines; si les livres
sont authentiques, les faits sont réels; et les témoignages
suffisants prouvent l'authenticité des livres.

Avons-nous, en effet, dans le Nouveau Testament le témoignage

de témoins oculaires des événements et des doctrines

qu'ils rapportent? On sent combien cette question est ardue,
si l'on songe à la difficulté de prouver l'authenticité d'un livre
quelconque. En 1649, peu après l'exécution du roi Charles Ier

d'Angleterre, fut publié un livre, àxûv ßao-aixri, qu'il avait composé

pour sa défense. Eh bien! après cinquante éditions avec
l'entête de Charles Ier, l'évêque d'Exeter, Gauden, se reconnut
l'auteur du livre. Est-il donc surprenant qu'aux temps anciens

on fit circuler des livres sous les noms des apôtres?

1 On ne s'étonnera pas de l'étendue que l'auteur a donnée à son
appréciation du catholicisme, si l'on songe à l'Angleterre et aux recrues
incessantes de la catholisante High Church.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 123

Pour qu'un livre puisse être assigné à l'auteur dont il porte
le nom, il faut que ce livre en contienne la preuve
intrinsèque; il ne suffit pas qu'il passe pour être d'un auteur, sans

qu'on sache pourquoi. A ce point de vue, M. Martineau considère

comme authentiques la première aux Thessaloniciens.

l'épître aux Galates, celle aux Romains, les deux épîtres aux
Corinthiens et celle aux Philippiens, sauf çà et là quelques
traces d'interpolation comme dans la conclusion de l'épître
aux Romains. Pour les autres épîtres, quelque excellentes

que soient les leçons qu'elles contiennent, nous les recevons
d'une main inconnue. Les livres historiques et l'Apocalypse
sont, malgré leurs titres, anonymes. Ils n'offrent pas de
garantie personnelle pour l'exactitude du contenu. C'est à nous
de trouver pour nous-mêmes l'histoire probable de leur
origine et la valeur de leurs matériaux. C'est un fait capital et

fatal à la prétention d'autorité infaillible attribuée à ces écrits
sacrés L

Commençons par les Synoptiques. Justin (147-155) ne donne,
en citant les évangiles, ni les noms des auteurs, ni le nombre
des évangiles. 11 cite même des choses qui ne s'y trouvent
point, d'où il faut conclure qu'il avait devant lui une source
textuellement différente. Les matériaux de la tradition
chrétienne n'étaient donc pas fixés à cette époque; ils étaient
impersonnels. Qui est-ce qui est donc responsable de l'histoire
évangélique? Irénée (-[-202) connaît nos quatre évangiles avec
leurs noms ; mais au lieu de fournir des preuves historiques,
il nous renvoie à la symétrie des quatre vents clu Ciel, tout
en avouant que les uns n'acceptaient qu'un ou deux évangiles
et d'autres plus de quatre. Voilà tout ce qu'il y a de plus
ancien en fait de témoignages. Passons à l'intérieur. Au fond

nous n'avons qu'une source au lieu de trois. Les mêmes récits
se répètent avec une telle ressemblance de substance,
d'arrangement, de langage, qu'il est impossible de songer à des

1 P. 1J0,181. Dans sa préface (VI) l'auteur déclare avoir profité des

travaux critiques de MM. Schölten, Hatch, Pfleiderer, Holtzmann,
Harnack et. Weizsäcker, qui ont, il ses yeux, répandu le plus de jour sur les

deux premiers siècles du christianisme.



124 F.-C.-J. VAN GOENS

auteurs originaux et séparés. Douze treizièmes du ministère
de Jésus ne sont pas rapportés; les Synoptiques se renferment
dans les limites d'un seul treizième1. Comment cela serait-il
possible si ces évangiles étaient dus à des compagnons
personnels de Jésus, connaissant toute la période de son ministère?

Le grand nombre d'espaces vides chez tous les trois
trahit une époque où les sources de la connaissance avaient

disparu ; tandis que leur grand accord montre qu'ils ne
faisaient que transformer en tissus légèrement variés les pauvres
matériaux dont ils usaient. Ce caractère dérivé des synoptiques

ressort encore davantage de leurs coïncidences et de leurs
différences verbales. Ainsi pour ne citer que quelques exemples,

330 à 370 versets sont communs à tous; 170-180
communs à Matthieu et à Marc ; 230-240 communs à Matthieu et à

Luc; 50 à Marc et Luc. D'autre part il y a des divergences
dans la relation de la même histoire. Ainsi Matthieu double
tousles objets: deux démoniaques gadaréniens; deux aveugles

à Jéricho; deux malfaiteurs injuriant le crucifié; deux

multiplications de pains; deux signes demandés par les Pharisiens,

deux reproches d'exorcisme par la puissance de Beel-
zebud. Signalons enfin des sentences dues aux controverses
apostoliques et postapostoliques relatives au Messie, à la
signification de sa mort, à l'étendue de son royaume, à son retour.
Mais ce sont surtout les récits de la naissance et de l'enfance
de Jésus dont nous ne saurions accepter l'authenticité; nous y
trouvons une fausse chronologie, d'inconciliables contradictions,

des prodiges historiques; bref, c'est une mythologie
poétique.

Quant au quatrième Evangile -, c'est pour la première fois,
en 170, que le nom de Jean paraît à sa tète; et encore ici on

se demande de quel Jean il est question, puisqu'il y en avait
encore un autre appelé Jean le presbytro. Cet évangile ne fut
connu qu'à la seconde génération. Justin ne l'a pas connu.
Mais les critères intérieurs sont encore plus éloquents. On

doute d'un témoin original quand il parle d'une Béthanie au

• P. 185.
2 Nous résumons ici une démonstration remarquable de la page 189 à 217.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 12o

delà du Jourdain (Jean I, 28) absolument inconnue; reconnaît
deux grands prêtres; refuse des prophètes à la Galilée qui
produisit Elie et Nahum; désigne les fêtes sacrées comme
fêtes des Juifs, et qualifie les Juifs eux-mêmes d'enfants du

diable. Notons encore l'absence totale de paraboles et d'exor-
cismes ; la couleur et le contenu des discours de Jésus,
compositions évidemment artificielles, non traditionnelles1; la
nouvelle construction de l'histoire : cinq fêtes, trois ans de

ministère, Jérusalem théâtre du ministère de Jésus au lieu de

la Galilée. Enfin le Jean des douze est d'un tempérament
fougueux, intolérant, préoccupé de l'avenir messianique, un des

piliers du judéo-christianisme2. Bref, «cette histoire transfigurée,

fort intéressante comme témoin de son temps, n'est

pas un nouveau témoin pour celui dont elle parle3. »

Jamais le même auteur n'a pu produire cet Evangile et
l'Apocalypse, et même, malgré les rapports qui existent entre
le Boanergès des Synoptiques et le Jean de l'Apocalypse, on

ne peut lui attribuer celle-ci. Il y a des passages qui ne peuvent

aller au delà de l'an 170 el il y en a aussi qui ne peuvent
être placés avant 240. Donc c'est un livre composite de
plusieurs mains, rédigé dans sa forme actuelle par un éditeur
final. Nous avons affaire ici à une apocalypse juive avec des

interpolations chrétiennes, le tout entouré d'un cadre chrétien.

(I, II, III et XXII, 6-21 *.)
Les Actes des Apôtres ont pour auteur l'évangéliste Luc.

Dans l'un et l'autre ouvrage on reconnaît l'apologie de l'univer-

1 « Si Jésus parlait comme le veut Matthieu, il n'a pu parler comme
Jean. Entre les deux autorités, aucun critique n'a hésité, ni n'hésitera. »

(Renan, Vie de Jésus, 1882, LX1X.)
2 L'exposition de la controverse pascale (229-235) achève de montrer

combien peu le fils de Zébédée peut être considéré comme l'auteur du
IVe évangile.

3 Pag. 243. Le quatrième Evangile n'est dû ni a un apôtre, ni au Jean de

l'Apocalypse; il appartient a un autre âge; son origine remonte au
milieu du second siècle. (P. 236-243.)

8 M. Martineau se prononce pour l'hypothèse du Dr Völler (Die
Entstehung der Apocalypse ; voir p. 222 et p. 506), qui estime que l'Apocalypse
est une apocalypse juive interpolée par un auteur chrétien.



126 F.-C.-J. VAN GOENS

salite de la foi contre ceux qui veulent la restreindre. Mais un
assez long intervalle les sépare : c'est ce qui explique la
différence qui existe entre les dates de l'ascension selon l'Evangile
et selon les Actes. L'auteur ne se soucie pas de concilier ces
deux traditions1. Notons ensuite les idées et les pratiques
ecclésiastiques postérieures qu'offre le livre des Actes : le

Saint-Esprit éminemment accordé aux apôtres, l'imposition
des mains, les émtsxonol (XX, 17, 28), les gnostiques (XX, 29,

30). Rappelons l'étrange anachronisme qui place avant Gamaliel

la révolte de Theudas, laquelle eut lieu dix ou douze ans

plus tard (Act. V, 33-40). Enfin les Actes ne parlent plus de

l'apparition prochaine de Jésus; la parousie est tacitement
renvoyée, la société chrétienne toujours moins provisoire, passe
déjà à l'état d'Eglise catholique. Nous sommes ainsi ramenés

au règne de Trajan (l'an 98-117). Mais c'est surtout la comparaison

des Actes avec les épitres de Paul qui nous conduit à

des résultats importants. Qu'on compare le yloio-o-aiç iahtv des

Actes à celui de Paul : d'une phrase mal comprise naquit un
miracle stupéfiant. La conversion de Paul, objective dans les

Actes, est subjective dans les épitres. (Gai. I, 16.) A partir de

cet événement, les deux auteurs diffèrent sur une foule de
détails. Les discours de Paul, selon les Actes, sont ceux d'un
juif libéral et ne rendent en aucune manière la doctrine
caractéristique de l'Apôtre des Gentils. Il y a plus. Ce Paul qui ne
veut plus de la loi, qui pouvait dire que par la loi il était mort
à la loi (Gai. II, 19), ce Paul fait circoncire Timothée (Act. XIV,
1-3), fait des vœux d'ascétisme (cf. XVIII, 18 ; XXI, 20-26),
déclare se borner à Moïse et aux prophètes (XXVI, 22) et est

censé se soumettre aux statuts du concile de Jérusalem.
Disons-le : c'est un Paul bien effacé. Mais Pierre ne nous cause

pas une moins grande surprise. Suivant Paul, il vivait en

conformité habituelle avec le quartier principal de Jérusalem,
n'ouvrait la porte aux Gentils qu'à condition d'une naturalisation

préalable. Au contraire, selon les Actes, Pierre est le
premier avocat et apôtre des Gentils en vertu d'une vision cé-

1 Regardless of consistency, p. 373. Luc était plus préoccupé d'une idée

que du désir de voir le passé tel qu'il est.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 127

leste; Pierre a l'universalité de Paul et Paul la fidélité légale
de Pierre. Remarquons que leurs miracles respectifs se balancent

: le paralytique de Jérusalem correspond à celui de

Lystre ; l'ombre merveilleuse de Pierre aux mouchoirs
merveilleux de Paul ; la prison de Pierre à Jérusalem à celle de

Paul à Philippes ; l'imposition des mains de Pierre en Samarie
à celle de Paul à Ephèse ; Simon le magicien correspond à

Elymas le sorcier; la résurrection de Dorcas par Pierre à celle

d'Eutyche par Paul. Convenons que ce parallélisme est trop
marqué pour ne pas être intentionnel et trop artificiel pour
être historique. L'auteur est séparé de l'âge apostolique; il ne
voit que l'apaisement des conflits; la différence qui sépare le

paulinisme et le judéo-christianisme n'existe plus pour lui; il
n'entend plus que l'écho des controverses; il y a toute une
génération entre lui et les faits qu'il raconte1.

III

On le voit, l'autorité infaillible des catholiques et des

protestants se compose d'éléments humains et divins. Malheureusement

c'est à quoi on répugne. On veut se dispenser de la
peine de réfléchir et de juger et lorsqu'on est détrompé, on
s'en prend non à son attente arbitraire, mais au texte écrit qui
n'était pas tenu de la satisfaire, ou aux personnes qu'on avait
parées de robes hératiques. On veut un lieu accessible où l'on
puise le divin pur et simple : des lieux sacrés, d'anciens
oracles, une église du moyen âge, une bible protestante. On oublie

que le dessin a beau être divin, le tissu sera toujours humain.
Toute inspiration divine doit user de l'organe de notre nature
et se mêler à la pensée et au sentiment du moment. Ce sont

toujours, comme dit Paul, « des vases de terre qui renferment
le trésor. » (2 Cor. IV, 7.) L'élément divin ne suspend pas plus

1 P. 270-285. On a énoncé récemment l'opinion que l'auteur du livre des

Actes n'a ni connu ni utilisé les épîtres de Paul. Voir A. Sabatier, dans
la Bibliothèque de l'école des sciences religieuses, I, 1889, p. 205-229, et
R. Steck, Hat Lukas die paulinischen Briefe gekannt, dans Meili's
Zeitschrift aus der Schweiz., 1890, s. 153-185.



128 F.-C.-J. VAN GOENS

l'élément humain, que l'apparition de l'humain ne chasse le
divin. Mais ils sont mélangés. En histoire, vous voyez un
drame à deux auteurs, la mélodie et l'harmonie d'une seule

pièce. Voyez les premiers siècles du christianisme : vous
regarderez en pitié les légendes d'un Papias, les visions d'un
Hermas, l'imbécillité d'un Irénée, la fureur d'un Tertullien, la

rancune d'un Jérôme, l'orageuse intolérance d'un Augustin ;

vous y trouverez discutées les questions les plus futiles, le

jour de la Pâques, le baptême des hérétiques, la réalité des

antipodes, la toilette des femmes, avec le feu perpétuel des

excommunications et des intrigues. Vous y verrez des histoires
fabriquées, de faux miracles, de fanatiques aspirations au martyre,

des contestations épiscopales, des conciles passionnés.
Mais pénétrez plus avant et vous trouverez qu'en comparaison
de la civilisation païenne, le centre de gravité des intérêts
humains a changé; on se remet entre les mains du Dieu vivant
et personnel et chaque âme est responsable devant lui. En

passant du forum à l'Eglise vous constatez une nouvelle édition

de la nature humaine : chez les jeunes le respect, chez

l'esclave la dignité, chez la femme une modeste abnégation,
chez l'homme une franche humilité ; ici ont prévalu un idéal
de caractère et un ordre d'affection totalement différents du
monde qui les entourait dans la vie domestique et dans la vie
sociale. C'est toujours la Suvafitç zov tneipa.zo( et aa-Bevâa zriq (sapxoç.

Mais approchons encore plus près de la source de notre
religion. Paul mêle à sa philosophie spirituelle sa dialectique
rabbinique. Les douze font du christianisme une variété
intérieure de l'histoire israélite. L'Apocalypse représente une
forme du christianisme apostolique, laquelle si elle avait pu
prévaloir, n'aurait eu, pour les âges suivants, d'autre attrait

que celui d'un curieux phénomène du passé. Que si nous
passons à la personne du Christ tel qu'il est dépeint dans les

Evangiles, aucune prévention respectueuse ne saurait nous

préserver de pénibles impressions. Nous n'avons pas devant

nous une photographie de la réalité, mais seulement un
tableau, moitié souvenir terni, moitié tradition aveugle. Le

Christ est identifié avec un idéal messianique que les prophètes



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 129

sont forcés de reproduire. Lorsqu'il guérit et console, il est dit
que les démons se troublent et le proclament Messie. Tout en
faisant preuve du plus grand désintéressement, il fait appel
aux récompenses de l'avenir. Lorsqu'il souhaite la disparition
du temple et du prêtre afin d'ériger un temple qui n'est pas
fait de mains, on suppose qu'il parle de son corps au lieu de

parler de l'humanité. La théorie et la doctrine envahissent la
vie divine réalisée dans l'histoire. Il n'y a donc pas simplement
à prendre dans le Nouveau Testament, mais à choisir. Le

moyen de distinguer le fictif du réel, le bien du mal, le beau du

laid, le sacré du profane, consiste dans les méthodes d'une
pensée juste, dans les instincts d'une conscience pure, et dans
les aspirations d'une raison sereine. Ce sont là les forces qui
constituent notre affinité avec Dieu et rendent bon et vrai

pour nous ce qui est éternellement bon et vrai pour lui.
Gardons-nous cependant de penser que ces éléments

humains ne soient que du rebut, sans rapport avec la volonté
divine. Les illusions des hommes, telles que la notion d'une
possession démoniaque, l'idée d'une fin prochaine du monde,
la confiance dans la vertu surnaturelle des rites, sont d'une

grande influence sur les affaires du monde et produisent des

résultats qui ne sauraient être étrangers au plan de la Providence

dans l'histoire. Dieu dirige nos erreurs et nos aveuglements.

Nos passions se meuvent dans des voies qu'elles ne
connaissent pas et réalisent des fins qu'elles ne contemplent
jamais. La plupart des grandes forces de l'histoire n'ont point
réalisé leur idéal, mais elles n'en ont pas moins opéré à leur
insu des révolutions plus grandes et plus bienfaisantes. Qu'on
se rappelle Alexandre, l'empire romain, les croisades, les

persécutions, l'ascétisme monacal1. Si nous admettons que les

1 L'auteur aurait pu ajouter à, ces exemples, celui de la faiblesse du

protestantisme, en tant que mélange de deux principes contradictoires :

l'autorité et l'examen. Et cependant, on peut dire que le protestantisme
doit son rôle historique h son inconséquence njême. Grâce k cette
inconséquence, il a été une transaction et une transition ; une transition du

système d'autorité pure contre lequel l'esprit humain commençait à

regimber, au système de liberté pure pour lequel l'Europe était très

THÉOL. ET PHIL. 1891. 9



130 F.-C.-J. VAN GOENS

oiseaux et les insectes, ne sachant pas ce qu'ils font, ne
pourraient jamais tomber sur les préparatifs infaillibles d'un avenir
qu'ils ne soupçonnent pas, sans que leur activité soit dirigée
par une précision différente de la leur, combien plus devons-
nous sentir que, si les hommes non seulement aveugles sur le
bien, mais se tournant vers le mal, sont pourtant secrètement
dirigés vers la vérité et rendus d'involontaires instruments
d'une issue supérieure à leurs rêves les plus hardis, ce ne peut
être que par le contrôle d'une volonté et d'une raison transcendantes

et divines
En présence de ce mélange du divin et de l'humain dans la

religion, on se demande comment nous pouvons parvenir à

distinguer ce double élément Ce qui revient à demander,
quelles sont les bases de notre connaissance et de notre foi

religieuses? On distingue ordinairement entre la religion
naturelle et la religion révélée; mais il y a ici un malentendu.
On considère la première comme primitive et spontanée, tandis

qu'elle est une élaboration humaine qui nous rapproche plus
ou moins de Dieu, soit à l'aide de conclusions tirées de la

nature extérieure, soit à force de méditation intérieure1. C'est

une méthode de connaissance indirecte qui nous conduit
progressivement du fini à l'infini. Le monde matériel est le pont
qui fait franchir l'intervalle entre la pensée vivante de Dieu et

la nôtre ; pour se rencontrer l'une ou l'autre doit opérer le

passage. C'est ce qui a fait soupirer des hommes plus fervents
après une assurance plus directe, la communion d'esprit à

esprit, du Dieu vivant avec l'homme vivant; c'est ce qui les a

insuffisamment préparée. Plus conséquent il aurait été plus faible. Il
aurait eu le triste sort de ces sectes avancées de la Réformation qui se

sont éteintes dans l'extravagance et dans le scandale. On se souvient des

Anabaptistes et des Sociniens. « Les choses humaines, dit M. Renan
(H. du peuple d'Israël, III, 214), sont composées de matière et d'esprit.
La liberté et la chaîne, ce qui excite et ce qui îetient, le sublime et le
terre-à-terre sont également nécessaires pour construire un grand
ensemble qui vive. »

1 « On parlait un jour devant Voltaire de l'Histoire naturelle de Bufton :

pas si naturelle s'écria-t-il. J'en dis bien autant de la religion naturelle.

» Vinet, Et. sur Pascal, p. 322.



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 131

portés à se grouper autour de quelque prophète plus hardi et
à s'agenouiller dans une adoration plus profonde. Ici
s'évanouissent les procédés qu'on peut calculer et justifier; c'est

un don de Dieu, tellement uni au centre de la vie personnelle,
tellement réalité, qu'il échappe à la critique comme phénomène.

Bref, la révélation est intuition. C'est dire qu'elle est

personnelle; en passant à d'autres elle devient religion naturelle

; rien de spirituel ne peut se faire par délégation. S'il y a

transmission de la foi d'esprit à esprit, elle ne fait qu'interpréter

ce qui est; elle articule les oracles intérieurs; le voile
est écarté et on reçoit ainsi sa propre révélation. C'est l'effet
de la présence commune de Dieu dans la conscience du genre
humain. « Si notre humanité n'était pas un Emmanuel, il ne

pourrait pas y avoir de Christ pour porter ce nom. » Les
phénomènes physiques observés ou rapportés ne sauraient
communiquer une révélation : il n'y a pas de contact direct: il faut
des déductions dont l'autorité dépend de leur validité logique.
Il faut en dire autant des miracles ; ils s'adressent aux mêmes

sens et sont à la même distance de Dieu d'une part, de nous
de l'autre; que si nous nous en faisons une théorie, nous
tombons dans la religion naturelle et nous nous occupons de

phénomènes exceptionnels dont la loi est inconnue. Et s'il s'agit
de miracles rapportés, c'est bien pire: comment les vérifier
En vertu de son caractère intuitif, la révélation doit nous
ouvrir les yeux non sur ce qui est arrivé, arrive ou arrivera,
mais sur ce qui est ou doit être. Elle nous met en rapport avec

une volonté élevée au-dessus de l'ordre visible, avec une loi
différente de la succession ordinaire des phénomènes, avec un

Esprit supérieur à tous les esprits, communiquant avec eux
dans des débats silencieux ; mais elle ne raconte pas d'histoire,
elle ne profère pas d'oracles sibyllins ; elle ne peint pas de

scènes ultramondaines. Les apocalypses appartiennent aux
plus basses aberrations de la religion dite naturelle. J'ignore si

Dieu pourrait nous communiquer une pareille connaissance:
mais il est bien certain que ni nos facultés, ni le théâtre où

nous sommes placés ne possèdent les moyens de recevoir et de

vérifier une prescience aussi phénoménale.



132 F.-C.-J. VAN GOENS

Nous renversons donc l'ordre traditionnel; nous pensons

que le théisme implicite est la révélation initiale, d'où est sortie
la religion naturelle, destinée à prouver ce qui, sous le nom de

révélation historique, n'est au fond qu'un produit raisonné, un
développement supplémentaire de la religion naturelle. Ainsi
es qu'on a appelé religion révélée, grâce à son caractère intuitif

et personnel,précède la religion naturelle. Tout ce qu'enfante

la première, documents, usages, doctrines, caractères,
est un produit mélangé de la grâce originale et des natures
ouvertes à son influence ; il peut se développer en bien et en

mal, comme le prouve l'histoire du christianisme.

IV

En bornant la révélation divine àia sphère de l'appréhension
intuitive, c'est-à-dire de la vérité morale et spirituelle, nous

prévoyons la question de savoir s'il faut rejeter la révélation
immédiate de faits et de réalités, qui dépassent nos facultés,
tels que l'existence d'êtres vivants dans d'autres mondes, la

prédiction de la prolongation de la vie, la pluralité des

personnes dans l'unité divine. Remarquons qu'il n'est pas question

de ce qui est possible à Dieu, mais de ce qu'il nous est

possible de recevoir. Or avec nos ressources cette connaissance

ultramondaine ne saurait prouver son authenticité. En
second lieu, nos moyens ne peuvent servir qu'à la révélation
de la vérité morale et spirituelle ; pour tout le reste, il faut
recourir au témoignage. Or qui peut attester la constitution de

la nature divine ou de la vie du Fils du Dieu, la demeure des

esprits bons et méchants, les drames au delà de la mort On

dit : une personne divine s'est incarnée pour nous le dire :

mais voici encore un fait qui brave toute évidence et qui
échappe au témoignage humain. Que si je l'accepte, ce sera

un vote de confiance accordé au voyant; mais ce vote reposera

sur l'autorité de son intelligence morale et spirituelle.
C'est sur l'expérience de la fidélité avec laquelle il a rendu

compte des faits divins intérieurs, que le voyant sera accepté

comme interprète des faits divins extérieurs. C'est dans cette



L'AUTORITÉ EN MATIÈRE RELIGIEUSE 133

distinction entre la religion apocalyptique et la religion révélée

que nous possédons la marque du vrai prophète. Jérémie
distingue admirablement ce qui est donné à l'esprit humain et ce

qu'il a élaboré; il introduit Dieu disant: j'ai entendu ce que
disent les prophètes qui prophétisent en mon nom le

mensonge disant : j'ai eu un songe j'ai eu un songe! Que le
prophète qui a eu un songe, raconte ce songe ; et que celui qui
a entendu ma parole raconte fidèlement ma parole. Pourquoi
mêler la paille au froment, dit l'Eternel. (XXIII, 25-28.) Le

songe du prophète est à « la parole de l'Eternel » ce que la

paille est au froment. Si le songeur, Papocalypticien, vient me

parler de mers de verre et de cités de jaspe et m'étourdit
d'un drame de trompettes et de fioles ou d'un dragon
enchaîné, comment puis-je savoir si c'est un rêve et s'il ne
prophétise pas le mensonge au nom de l'Eternel D'où cela vient-
il? Quelle en est la valeur? Rien de plus désespéré que de vérifier

les visions de scènes au delà de notre portée; y chercher
de la nourriture pour l'âme, c'est se nourrir de paille. Mais si

le prophète chasse mes rêves au lieu de me couvrir des siens,
s'il me révèle à moi-même tel que je suis et que je dois être;
s'il m'arrache à mes aises et me dirige dans les voies épineuses

du dévouement; si du sein de la nuit du doute, il m'élève

vers le grand jour de l'amour, alors je suis sûr qu'il m'a
adressé une parole divine ; et si j'ignore qui il est et d'où il
vient, je sais une chose: j'étais aveugle et maintenant je vois
En effet, le vrai prophète aime les éléments communs de la

religion humaine; c'est à eux qu'il adresse son appel; il est

assuré d'anticiper ainsi ce que d'autres peuvent vérifier et de

les rendre participants d'une inspiration destinée à tous. C'est

une qualité que Jésus possède éminemment : il repousse à

plusieurs reprises les questions apocalyptiques, ou leur donne un
tour idéal, ou les fait disparaître dans le courant de la religion
spirituelle. En annonçant les choses les plus sublimes, il sait

que ses auditeurs les savent au fond de leurs cœurs. Il ne fait
que briser les sceaux d'un oracle, qu'ils ont toujours gardé
sans le lire. S'il leur offre une vérité supérieure à celle des

scribes, il ne leur propose rien qu'ils ne puissent comprendre



134 F.-C.-J. VAN GOENS

dans le silence de la retraite sous les yeux de Dieu. Son œuvre
consiste à opérer la transition de la conscience implicite à la

conscience explicite des choses divines et à établir ainsi la
communion entre l'âme humaine et Dieu.

Il était impossible que Jésus disparût sans laisser de traces
clans la vie de l'humanité ; mais il était également impossible

que la génération la plus rapprochée de lui saisît la simplicité
et la profondeur de sa parole et la sentît dans toute son étendue.

A peine Jésus eût-il quitté la terre que ses disciples, sans

exception, commencèrent à quitter le sol de la pure confiance

que sa présence leur avait inspirée et à chercher des raisons
à leur attachement et à leur admiration. Il leur faut une théorie

de sa personne et de son œuvre ; il faut qu'ils aient de

quoi répondre à ceux qui demandent d'où il vient, où il est, ce

qu'il deviendra ; c'était détourner les yeux de sa vie intérieure

pour les porter sur ses rapports environnants et invisibles. Les

systèmes ne tardèrent pas à naître : qu'était-il que voulait-il
qu'est-ce qui le rend unique et surhumain? Ainsi sa propre
religion révélée quitta le premier plan et on vit s'avancer une

apocalypse dont il était l'objet. On s'étonne qu'une histoire
aussi simple ait pu créer une si grande transformation. Hélas

peut-être pressé par les questions du temps, Jésus laissa-t-il
tomber une parole qu'on détourna de son sens primitif. Homme,
homme de son temps, incapable d'isolement mental, mêlant
inévitablement les traditions humaines de son pays aux divines
intuitions de son esprit. Les disciples s'en emparèrent et en

firent la pierre angulaire de l'église. Ils ont pris la partie
extérieure et terrestre de sa pensée et en ont fait la base d'une

mythologie chrétienne qui a tourné la religion du Christ en

une fiction apocalyptique si monstreuse sur l'homme, sur Dieu,
sur l'univers, sur la vie et la mort, que si l'on y croyait aussi

réellement qu'on le professe, la société retomberait dans une
nuit morale et intellectuelle qu'elle a longtemps abandonnée
et sa foi constituerait l'élément le plus bas de la civilisation
moderne. Nous allons étudier les principales étapes de cette

mythologie dans le Nouveau Testament qui en signale les

débuts.


	L'autorité en matière religieuse : d'après le dernier livre de M. James Martineau

