
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Alexandre le Grand et les juifs en Palestine [suite]

Autor: Bois, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXANDRE LE GRAND

ET LES JUIFS EN PALESTINE

PAR

HENRI BOIS «

II

Les traditions rabbiniques des Juifs.

Renonçant à rassembler et à reproduire tous les passages
rabbiniques où il est parlé du fait dont nous nous occupons,
prenons uniquement le plus important. Ouvrons le Megillat
Taanit :

Aux mots du texte: « Le 21 kislev (octobre-novembre) est le

jour de la montagne de Gerizim, où le deuil est interdit, » le

glossateur du Megillat Taanit ajoute le récit suivant : «Il s'agit
du jour où les Cuthéens demandèrent à Alexandre de Macédoine

l'autorisation de détruire la maison de notre Dieu. « Ac-
» corde-nous, lui dirent-ils, cinq hours de terre sur le mont
» Moriyya. » Le roi les leur donna. Instruit de ce fait, Siméon
le Juste s'enveloppa de ses vêtements sacerdotaux, et se fit
accompagner par la noblesse de Jérusalem, par mille conseillers

habillés de blanc, et par les jeunes prêtres, qui faisaient
retentir les vases sacrés (les instruments de musique). Ils
marchèrent, précédés de flambeaux, toute la nuit sur deux

rangs. — Quels sont ces hommes? demanda Alexandre (en les

1 Voir Revue de novembre 1890.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALHSTINE 79

voyant de loin.) — Ce sont, répondirent les délateurs, les Juifs,
qui ont méconnu ton autorité. — A Antipatris, au moment où le
soleil se leva, on arriva au premier poste. A ce point de

rencontre, on dit aux Juifs: —Qui êtes-vous? — Des habitants de

Jérusalem, fut la réponse, nous sommes venus pour être admis
en présence du roi. Alexandre, apercevant la figure de Siméon
le Juste, descendit aussitôt de son char et se prosterna devant
lui. — Comment, dirent ses courtisans, un grand roi comme
toi, se prosterne-t-il devant ce Juif! — C'est que cette figure,
leur répliqua-t-il, m'apparaît toutes les fois que j'entreprends
une guerre d'où je sors victorieux.— Puis s'adressantaux Juifs:
— Quelle cause vous amène-t-elle? leur dit-il. — Ce peuple
(de délateurs) te trompe, répondit Siméon, en réclamant pour
lui l'endroit où nous prions pour toi et pour la durée de ton
règne. — Et quel est ce peuple? — Ce sont les Cuthéens qui
sont debout devant toi. — Leur sort est entre vos mains, dit
Alexandre. — Aussitôt les Juifs firent des trous aux talons des

Cuthéens, les attachèrent aux queues de leurs chevaux, et les

traînèrent ainsi sur des épines et des chardons jusqu'à ce qu'ils
fussent arrivés au mont Gerizim. Là, ils passèrent la charrue
sur l'emplacement du temple (de leurs ennemis) et y semèrent
des vesces, comme les Cuthéens avaient eu l'intention de le
faire pour le temple de notre Dieu. Ce jour a donc été institué
comme une fête1. »

Reprenons maintenant le récit, et énumérons les quelques
observations qu'il nous suggère:

1° Le renseignement chronologique par lequel débute notre
source ne doit pas nous arrêter. La date du 21 kislev (dans le

Megillat Taanit, — le traité Ioma 69a indique le 25 Tebet) ne
se rapporte pas à la présence d'Alexandre à Jérusalem, mais à

la destruction bien postérieure du temple samaritain. Il est

vrai que nos sources rabbiniques rapprochent et combinent
les deux événements. Mais elles ont manifestement tort. Ici,
comme presque partout ailleurs dans le Megillat Taanit, la

première petite phrase (le 21 kislev est le jour de la montagne
1 Cité par Derenbourg. Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine,

p. 41-43.



80 HENRI BOIS

de Gerizim) est une antique tradition, l'exposition historique,
au contraire, qui suit cette petite phrase provient d'un auteur

postérieur.
2° Il est douteux que les Samaritains aient demandé à

Alexandre la permission de détruire le temple de Jérusalem,
comme le racontent les traités Megillat-Taanit (c. 9) et Ioma

(69). Cette requête est en relation avec la conclusion du récit,
où nous assistons à la ruine du temple sur le Gerizim. Mais

cette ruine n'eut lieu que 200 ans plus tard, du temps de Jean

Hyrcan.
3° Il ne semble pas que le grand prêtre qui s'est mis à la

tête de la deputation envoyée par les Juifs à Alexandre ait pu
être Siméon le Juste. Sans doute, il paraît fort probable que,
contrairement à l'opinion de plusieurs auteurs, Siméon le

Juste était Siméon Ier et non Siméon IL Mais Siméon Ier, fils
d'Onias Ier et petit-fils de laddua n'était pas contemporain
d'Alexandre. Greetz le fait pontifier de l'an 300 à l'an 270. Il n'y
a pas lieu de s'étonner que la tradition ait attribué à Siméon

le Juste la direction de l'ambassade juive. Elle lui a attribué tant
d'autres exploits Siméon le Juste était comme l'expression la

plus fidèle du pontificat. Dès qu'un prêtre était censé avoir
accompli quelque chose de remarquable, il fallait que ce

prêtre fût Siméon le Juste. Grsetz et Hitzig pensent que le

grand prêtre contemporain d'Alexandre n'était en réalité ni
Siméon Ier, comme le disent les rabbins, ni laddua, comme le

dit Josephe. Il faudrait prendre une moyenne. Et puisque,
entre laddua et Siméon Ier, il y a eu Onias Ier, ce serait Onias
Ier qu'il conviendrait de choisir. La chose est difficile à décider,
mais au fond assez peu importante.

4° On a pu remarquer que le glossateur du Megillat Taanit
place la rencontre des Juifs et d'Alexandre à Antipatris. Cette
indication s'accorde avec les données de celle des sources de

Josephe qui fait partir Alexandre de Gaza pour Jérusalem.

Antipatris, en effet, est situé entre Gaza et Jérusalem, plus
près de Jérusalem que de Gaza.

5° Le discours d'Alexandre et le songe sur lequel le roi
macédonien s'appuie sont mieux racontés dans Josephe que chez



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 81

les rabbins, c'est-à-dire plus vraisemblablement et d'une
manière plus psychologique. Il est évident que jamais Alexandre

n'a pu dire, par exemple : « Cette figure m'apparaît toutes
les fois que j'entreprends une guerre d'où je sors victorieux. »

D'abord cela donnerait à entendre qu'il y a eu des guerres
dont Alexandre n'est pas sorti victorieux. Or cela n'est pas
exact. Et qua«d cela serait vrai, Alexandre ne l'aurait pas
ainsi proclamé coram populo. Alexandre a bien plutôt parlé,
comme le veut Josephe, de sa grande expédition en Asie.

6° Comme on l'a déjà observé, c'est mal à propos que les

rabbins mêlent à l'entrevue des Juifs avec Alexandre la
destruction du temple du mont Garizim : ce dernier événement
n'arriva que sous Jean Hyrcan, deux siècles plus tard environ.
M. Derenbourg suppose que la discussion entre les Juifs et les

Samaritains, à la suite de laquelle ces derniers furent tués,
n'est peut-être que le souvenir effacé de la lutte qui eut lieu à

Alexandrie sous Ptolémée Philométor entre les Samaritains et
les Juifs. Josephe la raconte dans ses antiquités l. Il y a dans

tous les cas un anachronisme dans le récit rabbinique. Remarquons

seulement que ce n'est pas le même que celui dont
Josephe s'est rendu coupable2. Ce fait, joint aux autres
différences qui existent entre le récit des rabbins et celui de

Josephe, prouve l'indépendance des traditions et constitue par
suite un argument en faveur de l'historicité du fond commun
du récit.

III
La tradition samaritaine.

Nous empruntons à Herzfeld, en le traduisant en français,
un extrait du livre de Josué, composé, comme on sait, vers
1300 après Jésus-Christ. « Depuis Adam jusqu'à Alexandre, il y
eut 3930 ans. Comme celui-ci marchait contre le roi de Perse

Darius, il vit, dans un songe, comme un ange qui descendit du
ciel sous la forme et le costume du grand prêtre, et lui promit
qu'il conquerrait la Perse et s'emparerait du roi. Et effective-

1 XIII, 13, 4.
2 Au sujet de Sanaballat.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 6



82 HENRI BOIS

ment il saisit et tua celui-ci. Tandis qu'il conquérait tous les

pays, il désirait toujours retrouver parmi les prêtres celui qui
lui était apparu en songe, mais nulle part il ne le découvrait.
Mais lorsqu'il s'en alla conquérir Tyr, ville dans la proximité
de laquelle les Samaritains habitent, il invita ceux-ci à passer
de son côté, et comme ils ne voulaient pas rompre leur alliance
avec Tyr, il s'irrita contre eux et se mit en marche contre
Naplus (Sichern). Alors les habitants vinrent à sa rencontre, et

comme il vit à leur tête le grand prêtre qu'il avait vu en songe,
il descendit précipitamment de cheval et s'inclina devant lui.
Aussitôt ses amis firent de même, mais l'armée s'étonna de

cela, et alors il leur raconta son songe. (Mais) il aima désormais
les Samaritains et loua leur Dieu... Mais ceux qui virent combien

les Israélites étaient en faveur auprès de lui, en devinrent
jaloux et lui dirent : « Ce peuple dédaigne la manière (de vivre)
» des autres peuples! Que le roi lui ordonne d'ériger sa statue,
» ils ne le feront pas, quoique d'ailleurs ils adorent des images. »

Alors le roi leur ordonna de faire cela partout : il allait
maintenant vers l'Egypte, à son retour il verrait s'ils avaient obéi.
Alors le grand prêtre rassembla les chefs d'Israël sur la
montagne de la bénédiction, on jeûna et on implora du secours
dans cette nécessité, mais Dieu leur inspira le dessein de nommer

Alexandre tous les enfants (nouveau-nés), et ils firent dire
à tous les Samaritains d'agir ainsi. Au bout de trois ans, le roi
revint d'Egyple vers le pays d'Israël, et comme il ne vit nulle
part sa statue, il interrogea avec colère les chefs du peuple à

ce sujet. Mais ceux-ci répondirent qu' « ils lui avaient même
élevé des statues qui parlaient et se mouvaient, » et ils lui
apportèrent une foule d'enfants, qui, interrogés sur leurs noms,
répondirent : « Nous sommes les serviteurs du roi Alexandre,
et nous portons son nom; » sur quoi ils lui expliquèrent qu'ils
ne pouvaient élever aucune statue proprement dite, et que
Dieu leur avait inspiré d'ériger pour ainsi dire leurs enfants en

statues d'Alexandre. Cela plut au roi, il loua leur Dieu et leur
fit des présents. »

Tel est le récit du livre de Josué. Le Samaritain Abulfetachl
1 Ou Abulfatseh, Abulfarach.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 83

reproduit cette narration en y ajoutant les renseignements
suivants : le grand prêtre samaritain d'alors se serait appelé
Ezéchias et l'événement raconté aurait eu lieu dans la
quinzième année de son pontificat.

Quelles sont les réflexions que nous suggèrent ces diverses
données samaritaines?

1° Quoiqu'elles soient d'une époque bien postérieure, elles
confirment pourtant à leur façon le récit de Josephe et des

rabbins sur la venue d'Alexandre à Jérusalem. On sait, en effet,
que c'était la coutume des Samaritains de s'approprier tout ce

qui leur paraissait glorieux pour les Juifs. Ils se bornaient à le

démarquer, si l'on peut ainsi d'exprimer, c'est-à-dire à substituer

partout au mot Juifs le mot Samaritains, et fisse
l'adjugeaient à eux-mêmes sans le moindre s- rupule.

2° Il est à noter que, d'après ces sources samaritaines,
Alexandre invite les Samaritains à passer de son côté, et ceux-
ci refusent pour ne pas rompre leur alliance avec Tyr. Il y a

donc là comme une confirmation de l'explication que j'ai déjà
donnée relativement au refus des Juifs de fournir à Alexandre
des secours contre Tyr.

3° Dans le récit du livre de Josué, il n'est pas fait mention
de Gaza. Il semble que c'est de Tyr qu'Alexandre se rend à

Sichern : « Lorsqu'Alexandre s'en alla conquérir Tyr, il
invita les Samaritains à passer de son côté, et comme ils ne
voulaient pas rompre leur alliance avec Tyr, il s'irrita contre
eux et se mit en marche contre Naplus. » Ce serait donc une
confirmation de ce que j'ai supposé, à savoir que parmi les

sources de Josephe, il s'en trouvait une qui faisait partir
Alexandre pour Jérusalem non pas de Gaza, mais de Tyr.

4° Dans le récit du livre de Josué, le mot Israélites désigne
les Samaritains. Ceux-ci, en effet, ne faisaient aucune difficulté
de prendre ce nom : ils s'en glorifiaient même. Nous voyons
dans Josephe que lorsqu'Alexandre demande aux Samaritains:
— Qui êtes-vous? — Les Samaritains répliquent : —Nous sommes

Hébreux. — Mais lorsqu'Alexandre pousse plus loin son

enquête et leur demande : — Etes-vous Juifs? — les
Samaritains répondent qu'ils ne le sont pas. Juifs!... C'était là en



84 HENRI BOIS

effet le nom, et la chose qu'ils exécraient. — La montagne de

la bénédiction, dans ce même récit du livre de Josué, désigne
le mont Garizim. Pour appeler ainsi le mont Garizim et pour
prouver leur bon droit à y avoir un sanctuaire, les Samaritains

invoquaient le passage du Deutéronome où Moïse commande
aux Israélites « lorsque l'Eternel les aura fait entrer dans le

pays dont ils vont prendre possession, de prononcer la
bénédiction sur la montagne de Garizim. » (Deut. XI, 29, cf. XXVII,
11-13 et Josué VIII, 33.)

5° Quant au nom d'Alexandre donné à tous les enfants, ce

trait se rencontre aussi dans certains textes rabbiniques juifs.
Il est difficile de juger du degré de son historicité. Si le fait est

authentique, c'est en Judée qu'il s'est passé et non en Samarie.

Alexandre, dans ce cas, aurait traversé une seconde fois

Jérusalem, à son retour d'Egypte. Cette réapparition du roi à

Jérusalem n'aurait d'ailleurs rien d'invraisemblable, si l'on admet

ce que Quinte-Curce, Eusèbe, Syncelle nous rapportent sur la

révolte des Samaritains et la prise de Samarie par Alexandre.

En résumé, que résulte-t-il de cet examen des données fournies

par Josephe, par les rabbins juifs, et par les Samaritains
Il en résulte que le voyage d'Alexandre à Jérusalem, et, d'une

manière générale, ce qu'il est censé y avoir dit et y avoir fait ont
une très grande probabilité historique. Il y a dans la vie d'Alexandre

des événements que les critiques admettent sans hésitation
et qui sont pourtant beaucoup moins documentés que son
expédition à Jérusalem, sans être d'une vraisemblance historique
supérieure. Certains détails, par exemple, ne sont connus des

biographes d'Alexandre que par le seul Arrien, et néanmoins
il ne vient à l'esprit de personne d'en contester la valeur. Je

suis donc convaincu, pour ma part, que l'espèce de fin de

non-recevoir dédaigneuse que certains écrivains opposent
à l'historicité de l'entrevue d'Alexandre et des Juifs tient
d'abord à leur étude superficielle des documents, ensuite à

leur connaissance insuffisante ou à leur oubli du caractère et
de la vie d'Alexandre, enfin à un préjugé qu'ils nourrissent
contre tout ce qui vient de l'historien Josephe. Que les trois



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JÜIFS DE PALESTINE 85

traditions par nous examinées aient une base historique, cela

me paraît à peu près hors de doute. Si on refusait de

l'admettre, il faudrait rejeter de l'histoire d'Alexandre presque la
moitié de ce qu'on y conserve.

Mais il est temps d'ouïr d'autres témoins et de citer à notre
barre les auteurs païens. Cela d'ailleurs nous permettra de

fixer quelques points sur lesquels nous n'avons pu encore
nous prononcer.

IV

Les auteurs païens.

On a allégué contre la réalité historique du pèlerinage
d'Alexandre à Jérusalem le silence des sources païennes.

Mais ce silence, à supposer qu'il fût certain et complet, ne

prouverait rien. Est-il besoin de rappeler encore une fois le

peu de valeur que possèdent en général les arguments e si-
lentiof Si les historiens grecs d'Alexandre n'ont pas relaté le

fait, il est aisé de comprendre pourquoi. Qu'était-ce pour eux

que le petit peuple des Juifs et sa capitale Quel intérêt,
quelle importance pouvaient-ils bien y attacher?

Toutefois le silence n'est pas aussi complet qu'on le dit et

qu'on le croit. Josephe est confirmé par Hécatée1 qui parle
des faveurs faites aux Juifs par Alexandre. D'après Pline et

Strabon, Alexandre doit avoir visité les jardins embaumés de

Jéricho. Une parole de Justin mérite d'être rapprochée de

l'expédition racontée par Josephe et les traditions juives et
samaritaines : « Alors il part pour la Syrie, où il vit venir à sa

rencontre beaucoup de rois d'Orient avec des bandeaux
sacerdotaux2. » Arrien, lui aussi, comme nous le verrons bientôt,
connaît une soumission de la Palestine à cette époque3. Et

1 Cf. Contra Ap. Il, 4 et 1, 22,
2 Tune in Syriam proficiscitur, ubi obvios cum infulis multos Orientis

reges habuit (Justin XI, 10). — Infula signifie ruban, bande, bandelette,

— particulièrement, large bande de laine garnie de franges qui
ornait la tête des prêtres; bandeau sacerdotal. De là infula a été
employé pour signifier les prêtres, les sacrificateurs.

3 II, XXV.



8b HENRI BOIS

dans le discours qu'il prête à Alexandre en face des troupes
mutinées à Opis, fait mentionner par Alexandre, entre les

pays soumis par lui, la Cœlésyrie et la Palestine1. Ces deux
contrées ne sont pas oubliées, malgré leur petitesse, tandis

que des pays bien plus considérables sont omis.
Mais ce n'est pas seulement du silence des auteurs païens

qu'il s'agit. Il y a bien plus que cela, nous dit-on. Il y a de leur
part opposition absolue aux récits juifs. En effet, les sources
païennes parlent toutes de la grande hâte qu'Alexandre avait
d'aller en Egypte. Aegyptum adire festinans, dit Quinte-Curce.
Gomment dès lors se serait-il écarté de sa route pour
entreprendre une excursion à Jérusalem Quinte-Curce, Arrien
nous apprennent que sept jours après avoir pris Gaza, Alexandre

était en Egypte. Comment aurait-il eu le temps nécessaire

pour l'expédition en Judée — On pourrait ici faire observer

que les textes en question se bornent en réalité à dire qu'Alexandre

est arrivé en Egypte sept jours après avoir quitté, non pas

après avoir pris Gaza 2. Mais on reprend et on nous objecte :

Gaza a été prise en novembre 332. Or, dans le même mois de

novembre, nous trouvons Alexandre à Memphis. Et le voyage
de Gaza à Memphis prenait deux ou trois semaines Conclusion :

les sources païennes s'opposent absolument au voyage
d'Alexandre à Jérusalem.

Voici ce qu'on peut répondre :

En premier lieu, cette grande hâte qu'Alexandre avait de

passer en Egypte, ce serait une complète erreur d'affirmer que
Josephe ne l'a pas connue. Bien au contraire, il en parle en

termes exprès : « Alexandre ayant pris Gaza marcha en hâte

vers Jérusalem 3. » Il semble, d'après le récit de Josephe,

qu'Alexandre n'est resté que deux jours à Jérusalem. Lorsque
les Samaritains viennent demander au roi de visiter leur

1 'Hte Ko'tfa] Svpia Kai 7j UahaiorivT] Kai ri /j.éo-tj tùv troTapüv vfiÉTEçov KTypâ

ùai. Vil, IX.
1 Quinte-Curce écrit : septimo die, posteaquam a Gaza copias mouerat.

De même Arrien : ißoour/ yuépa atro Tf/ç Fatyc ËXavvuv tjkev eiç HtjXovisiov

zrjç A'tyvTTZov.
3 6 âè 'AXÉ^avôpoç èÇeXùv zijv FâÇav Ètri zr/v 'ûv 'Iepoco'àvuitQiv iz62.iv àva-

ßaivEtv EO-irovôàKEi. Ant. XI, 8, 4.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 87

temple, il leur répond : « Oui, mais quand je reviendrai. » De

même, quand ils lui demandent de les exempter d'impôt pendant

l'année sabbatique, il réplique : « Je réglerai tout cela

quand je reviendrai. » Puis il congédie les Samaritains1, et il
ordonne aux soldats de Sanaballat de le suivre en Egypte.
« C'est là, leur dit-il, qu'il leur distribuerait des terres ; » ce

qu'il fit effectivement, ajoute Josephe, peu de temps après,
dans laThébaïde2.

En second lieu, nous avons deux classes différentes de

traditions. Les unes font partir Alexandre pour Jérusalem de

Gaza, les autres de Tyr. Par conséquent, si on prouve
qu'Alexandre n'est pas allé à Jérusalem de Gaza, on n'a pas prouvé
par là qu'il n'y est pas allé de Tyr.

A vrai dire, il ne semble guère possible qu'Alexandre soit
allé à Jérusalem de Gaza. Les raisons qu'on fait valoir contre
cette affirmation d'une des sources de Josephe semblent assez

concluantes. Et il n'est pas probable, non plus, qu'Alexandre
ait entrepris le siège de Gaza en laissant derrière son dos le

danger d'une ville telle que Jérusalem insoumise.
Herzfeld s'est décidé pour l'hypothèse de Tyr, sans alléguer

toutefois en faveur de sa supposition la tradition que je reconstitue

d'après Josephe et les Samaritains. Il se fonde sur ce

que Arrien, Plutarque, parlent d'une expédition dirigée par
Alexandre contre les Arabes pendant le siège de Tyr. Herzfeld

pense que, chemin faisant, après avoir guerroyé contre les

Arabes, Alexandre aurait poussé une pointe en Palestine. Cela

paraît fort peu vraisemblable. Arrien, en effet, indique à la
fois l'itinéraire et la durée de cette expédition contre les
Arabes. De Tyr, Alexandre se rend vers l'Antiliban, au nord-
est de Tyr, par conséquent dans une tout autre direction
que Jérusalem située au sud. Dans l'Antiliban, Alexandre
punit les Arabes coupables d'avoir attaqué ses troupes,
lorsqu'elles allaient faire des provisions de bois pour les travaux
du siège de Tyr. Puis, de l'Antiliban, Alexandre se dirige vers
Sidon, c'est-à-dire à l'ouest de l'Antiliban et toujours au nord

1 toïç fièv ovv SiKi/ihaiç ovtuç àirErâ^aTO.
2 ô Kai fier' b'kiyov ÈTotT/asv èv ti) 67/ßatöi.



88 HENRI BOIS

de Tyr. Il arrive à Sidon dix jours après avoir quitté Tyr. Et,
de Sidon, il regagne Tyr. Où et quand placer une expédition
vers Jérusalem, située passablement loin dans le sud, deux
fois plus loin de Tyr que l'Antiliban?

Tout ce qu'on peut retenir de ce voyage d'Alexandre dans

l'Antiliban, c'est que le roi macédonien a fort bien pu
s'absenter de temps à autre des sièges de Tyr et de Gaza, avec
quelques troupes, laissant le gros de l'armée devant les villes
assiégées. Une telle conduite est d'ailleurs psychologiquement
non seulement admissible, mais probable. Alexandre n'était
pas d'un tempérament à se résoudre à l'inaction et à la

supporter longtemps.
Si ce ne fut pas lors de cette expédition contre les Arabes

qu'Alexandre se rendit en Judée, fut-ce dans une autre
expédition, toujours entreprise depuis Tyr avant la soumission de

cette ville? L'une des sources de Josephe s'y oppose
catégoriquement : c'est celle qui affirme qu'Alexandre est parti de

Gaza; il est vrai que nous avons révoqué en doute son témoignage

sur ce point. Mais une autre des sources de Josephe s'oppose

non moins catégoriquement à l'hypothèse que je viens
de mentionner, non pas parce qu'elle met un nom propre
plutôt qu'un autre, mais parce que tout son récit depuis le
commencement jusqu'à la fin deviendrait impossible dans
cette supposition. En effet Alexandre refuse d'aller chez les

Samaritains et leur dit qu'il leur rendra visite à son retour
d'Egypte. Toute cette histoire des Samaritains dans Josephe
est en contradiction avec un voyage de Tyr à Jérusalem pendant

le siège.de Tyr. Car supposez qu'Alexandre fût allé de

Tyr à Jérusalem et fût ensuite retourné de Jérusalem à Tyr, il
lui aurait été bien facile de passer par Samarie. On ne

comprendrait pas qu'il ne l'eût pas fait.
Je serais porté à croire qu'Alexandre a fait son expédition

juive après la prise de Tyr, lorsque, de Tyr, il se rendit à

Gaza. A-t-il alors emmené avec lui, en Palestine, jusqu'à
Jérusalem, toute son armée? ou n'en a-t-il détaché qu'une partie,
tandis que le reste suivait une route plus directe? Il est difficile

de le dire. Mais c'est une question subsidiaire qui importe



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 89

peu. Un texte d'Arrien semble décisif en faveur de l'hypothèse
que j'émets. C'est tout de suite après avoir raconté la prise de

Tyr qu'Arrien écrit : « Alexandre résolut de faire une expédition

en Egypte. Et les autres villes de la Syrie qui est appelée
Palestine lui étaient déjà soumises1. Mais un certain eunuque,
nommé Bâtis, qui commandait à Gaza, ne céda pas à Alexandre,

etc. » Ainsi, au moment du siège de Gaza, avant ce siège,
la Palestine était soumise à Alexandre. Arrien ne dit pas
comment cette soumission fut opérée. Il est donc tout naturel de

croire que c'est par l'expédition d'Alexandre, et que c'est
alors que cette expédition a eu lieu. Ainsi l'objection tirée de

l'épisode des Samaritains dans Josephe ne porte plus. En

quittant Jérusalem, Alexandre se dirigeait vers le sud et
n'avait pas le temps de remonter vers le nord, c'est-à-dire vers
Samarie. On dirait même, d'après le texte d'Arrien, qu'à ce

moment-là il ignorait encore la résistance de Gaza. Il pensait
donc marcher presque directement de Jérusalem en Egypte.

En somme, je me représente donc les événements de la

manière suivante :

Pendant le siège de Tyr, Alexandre envoie à toutes les villes
voisines l'ordre de lui fournir du secours contre Tyr. Le

grand prêtre des Samaritains, Ezéchias(?), obéit. Il en
envoie2. Le grand prêtre des Juifs, laddua refuse : à cette
nouvelle, le roi se met en colère et menace d'aller se venger en
Palestine dès qu'il aura pris Tyr (zrapatszyoapevo*; zavzyv). Tyr est

prise. Alexandre, descendant vers le sud, entre en Palestine,
soit avec la totalité, soit avec une partie de son armée. C'est
là que se place l'entrevue d'Alexandre avec le grand prêtre.

1 Ka'i yv avzò rà uèv àXAa Ttjç HaXatorivi/c KaXovpèvijÇ Evpiac irpoCKExupii-
KÒTa f/âij... Arrien II, XXV. — Il faut rapprocher ces expressions de celles
de Josephe : ò fihv ovv 'AXéçavâçoç Tavza ôtoïKrjcàftEvoç èv toïç 'lEço(So?.'v[iotç,

E^EO-TpârEVGEv ktri ràç êxouêvaç troXsiç. HâvTuiv ôè ai-Tov irpbç orç aè'iKETO tfiiAo-

QpOvUÇ ÉKÒEXOfiÉVUV KT~A. (Ant. XI, VIII, 6-)
2 Herzfeld est disposé a admettre qu'Ezéchias alla lui-même au-devant

d'Alexandre a Tyr en ambassade. Il trouve que cela s'accorde bien avec
le obvios cum infulis multos orientis reges de Justin. Je le veux bien. Pourtant

j'aimerais mieux m'en tenir au àtrêtszeiXev de Josephe qui semble
être la réponse directe et précise il la demande d'Alexandre.



90 HENRI BOIS

Le roi soumet les villes voisines. Les Samaritains le pressent
de venir à Samarie, il refuse, il n'a pas le temps, il s'y rendra
à son retour. Il continue toujours à descendre vers le sud. Il
rencontre la résistance de Gaza, qui l'arrête deux mois. Dès

que Gaza est prise, il se met en marche pour l'Egypte.
Tel me paraît être le substratum historique de nos sources.
Et l'on voit immédiatement quel a été le prétexte historique

du récit de Josephe au sujet de Sanaballat et de Manasse : c'a
été l'envoi à Tyr par Ezéchias des troupes qu'avait demandées

Alexandre. Il se peut que, en reconnaissance, Alexandre ait

permis aux Samaritains de construire un plus beau temple
sur le Garizim à la place de celui qui y était déjà, du moins de

l'agrandir, quoique, à vrai dire, cela même paraisse suspect.
Ce qu'il aurait fallu aux Samaritains pour bâtir un bel édifice,
c'était plutôt de l'argent qu'une permission. Là-dessus, par
suite d'une confusion commise peut-être déjà avant lui,
Josephe a introduit dans l'histoire d'Alexandre Sanaballat et

Manasse qui n'y ont que faire.

Voilà donc Alexandre ami des Juifs, maître de Gaza,

possesseur de toute la Syrie et de toute la Cœlésyrie. 11 part pour
l'Egypte. Lorsqu'il revint, repassa-t-il par Jérusalem et par
Samarie?

Et d'abord qu'arriva-t-il en Judée et en Samarie avant le
retour d'Alexandre en Asie?

La Judée était devenue, par suite de la visite d'Alexandre à

Jérusalem, une partie de la province de Cœlésyrie. Le gouverneur

de la Cœlésyrie eut son siège à Samarie. Qui fut ce

gouverneur Suivant Arrien (II, 13, 7), après la prise de Damas par
Parménion, on nomme satrape de Cœlésyrie Ménon, fils de

Kerdimmas. Dans un autre passage du même Arrien (III 6, 8),

où il est question du gouverneur de Syrie, il y a une faute. Car

on lit àvrî SI toû \pippa : ce que Droysen corrige avec raison ovtj
Se < zov Mhwmç > toO KepSippa1. Mais d'après Quinte-Curce, le

1 Voici le texte d'Arrien : 'Er Avôiav âè aarpairrjv MÉvavôpov ÈK-iréfitret zûv

èzaipiov' ètri âè toïç Çévoiç, òv iiyelro Mévavâpoç, KXkapxoc avrÇ)[h-ax8v' °\vzi âè

'Api/ifia oarpâtri}v Evpiaç 'Ao-KA7]tuóòupov tov Evv'lkov àtrêoEt^EV, on 'Apiupaç



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 91

gouverneur de Syrie a été Andromachus ; et le successeur
d'Andromachus a été Memnon. Enfin, d'après Eusèbe, Per-
diccas aurait reconstruit Samarie. (Demetrius... Poliorcetes
Samaritanorum urbem vastat, quam Perdiccas ante constru-
xerat. — Trad, de Jérôme.) L'assertion d'Eusèbe ne laisse pas
d'étonner. Car Samarie a bien été détruite par Alexandre en

331, mais on n'a pas attendu, pour la reconstruire, la mort
d'Alexandre (323) et les ordres de Perdiccas, gouverneur
général de l'empire.

Ne pourrait-on pas concilier ces données divergentes en
faisant de Ménon (identique à Memnon) à la fois le successeur
d'Andromachus et le fils de Kerdimmas? Eusèbe aura substitué

le nom Perdiccas, beaucoup plus connu et beaucoup plus
familier, à celui de Kerdimmas. Il aura même substitué Perdiccas

tout court, aux mots : le fils de Perdiccas. La faute n'est

pas difficile à commettre en grec, où uîoç est dans ce cas
habituellement sous-entendu. Et cette même faute a bien été commise

par les copistes d'Arrien qui ont substitué au fils de

Kerdimmas, non pas même le fils d'Arimmas, mais Arimmas tout
court.

Quoi qu'il en soit, d'après Quinte-Curce combiné avec Eusèbe
et Syncelle, les Samaritains se révoltèrent en l'absence
d'Alexandre. Etaient-ils mécontents de ce que le gouverneur
de la Cœlésyrie résidait à Samarie? Furent-ils gênés dans leurs
mouvements par ce gouverneur? Ou bien étaient-ils vexés des

faveurs accordées aux Juifs? On ne nous ledit pas. On nous
apprend seulement que leur dépit alla si loin qu'ils s'emparè-

ßuaKEvaai eôokeù avTt^ kv zy irapacKEvy ijvrtva krâx^ti traparsKEvârsai ti] aTçartç
KaTà TTjv óóòv Tijv avo. J'expliquerais ainsi l'origine de la faute. Au lieu de
hvTÌ gè tov Mévavoç toî> KEoôiujia, un copiste, influencé par les lignes
précédentes, a écrit avrl ôi tov Mtvavôpoç toîi Kepólfifta. Un copiste postérieur
a vu dans cet étrange Mévavâpoç une intrusion provenant des lignes
antérieures, et l'a supprimé.Des deux tov alors juxtaposés, una dû
nécessairement disparaître. L'œil d'un copiste, s'égarant du premier e au
second, le groupe avrtôe tovke pâtura est devenu avriâeçoififia : d'où, par
suite de la ressemblance très grande et de la confusion tréquente dans les

manuscrits des lettres a et â, on a finalement avzi ôc apt/i/ia. C'est
postérieurement que 'Apifijiaç a été substitué a Mêvuv après bri.



92 HENRI BOIS

rent d'Andromachus et le brûlèrent vif. Alexandre fut fortement

irrité d'un pareil procédé. Et il se hâta, n'ayant d'ailleurs
plus rien d'important à faire en Egypte, de reprendre le chemin
de la Cœlésyrie.

Samarie semble avoir résisté : elle fut prise de force. On

livra alors à Alexandre les instigateurs du meurtre. Mais il ne
se borna pas à les punir : Il installa une colonie de Macédoniens

dans Samarie L II établit ensuite comme gouverneur à la

place de...feu Andromachus(c'est bien le cas dele dire) Ménon

fils de Kerdimmas. Le nouveau gouverneur ne fit pas, lui non

plus, de vieux os dans la place. Ce fut Alexandre qui le destitua

peu après pour n'avoir pas pris les mesures nécessaires à

l'entretien de l'armée macédonienne en marche de l'Egypte
vers l'Euphrate. Décidément ce n'était pas chose commode

que d'être gouverneur de Palestine et de Cœlésyrie à cette

époque!
Il se peut qu'Alexandre ait traversé Jérusalem en se

rendant à Samarie, et qu'il se soit alors passé dans la capitale des

Juifs quelque chose d'analogue à ce que les rabbins et aussi
les Samaritains racontent sur la statue réclamée par Alexandre

et les enfants tous baptisés du nom du conquérant. Les

Juifs auraient profité des bonnes dispositions où le roi était à

leur égard et de sa colère contre les Samaritains pour lui
demander et obtenir de lui un agrandissement de territoire.

En effet, Hécatée d'Abdère, cité par Josephe (contre Apion.
II, 4) écrit : « Alexandre honorait notre nation, car à cause de

la douceur et de la fidélité que les Juifs lui témoignèrent, il
leur accorda encore le territoire samaritain libre d'impôt (kzipa

yàp ripéò-j zb e'Qvoç, ort Stà zkv ètriîi-jtsiav r.ai tz'kszvj, viv axizio izapio-yoci IouSatoi,

Triv l.apapiizo %ó>patinpoçéBvixev E^ztvaùzoïçàifopoAOyrizov). » Le mot imeiystav

1 Tijv Hapâpeiav tróTuv ÈA-òv 'AXs^avôpoç MaKeôovaç hv avzy Kaz^jKiuEv... zovç
kv £a/MÇ£la olà tòv 'Avôoouâxov ipóvov èiraviòv 'AXéçavâpoç ek A'tyv-rrzov ÈTifiu-

pi/aaTo, MaKEôovaç hyKaToiKtcac Ty iróAei ahrùv. (Syncelle — Herzfeld ne veut
pas qu'Alexandre ait établi à Samarie une colonie proprement dite, mais

qu'il y ait seulement laissé une garnison macédonienne. Les textes sont

pourtant clairs, et le fait est en plein accord avec la conduite d'Alexandre

qui, dans toutes ses expéditions, avait coutume de fonder des colonies

avec des soldats.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 93

dont Hécatée se sert pour caractériser la conduite des Juifs à

l'égard des Macédoniens fait à la fois allusion et antithèse à la

conduite bien opposée de la douceur qui avait été celle des

Samaritains à l'égard de l'infortuné Andromachus. Mais ce

texte d'Hécatée présente quelques difficultés. Alexandre aurait
donné aux Juifs toute la Samarie! Et il les aurait dispensés
absolument, pour toujours, de payer un tribut quelconque pour
ce territoire! Est-ce bien croyable? Pour se tirer d'embarras,
le rév. P. Gillet, religieux augustin et bibliothécaire de Sainte-
Geneviève, qui a publié au dix-huitième siècle une traduction
française de Josephe, a imaginé de supprimer lea de àtfopo\vpixm -.

ce qu'on gagne par cette correction il n'est pas facile de le

voir. Grœtz, lui aussi, entreprend de corriger Hécatée, mais il a

la main encore plus malheureuse. Il ne s'aperçoit pas qu'il
attribue à l'historien grec un très gros barbarisme. Grœtz en effet

veut ajouter au texte d'Hécatée les mots h ™ £(38%« I™

(sic) Il est fâcheux que IV05 fasse au datif êrst. Admettons pour
l'honneur de Grsetz que c'est là une faute d'impression, quoique

la table des errata n'en souffle mot. Ne trouve-t-on pas
dans cette page1 le verbe iziuwpiiaazo écrit avec un 0 après le pi
Et la table des errata est encore muette sur cet 0. Mais la
correction de Greetz, même corrigée, ne s'impose pas. L'addition
de êv r« ißSopa èrsi ne fait disparaître qu'une difficulté. La Samarie

ne serait plus affranchie d'impôt que pendant l'année sabbatique.

C'est vrai. Toutefois il serait peu admissible que la
Samarie tout entière ait été attribuée aux Juifs. Je sais bien que
les traités Megillat Taanit et Ioma parlent aussi d'une soumission

de toute la Samarie à la Judée. C'est là manifestement une

erreur, pour cette raison entre autres, que si la Samarie était
tombée tout entière au pouvoir des Juifs, ceux-ci auraient
détruit le temple de Garizim qui pourtant subsista jusqu'à
Jean Hyrcan. Mais après tout, Hécatée pourrait avoir commis
cette erreur, puisque les traités Megillat Taanit et Ioma s'en

sont rendus coupables.
Je ne le crois pas pourtant. Il me semble que les exégètes

1 Geschichte der Juden. II. Bd. Zweite Hälfte. Leipzig, 1876. p. 224.



94 HENRI BOIS

ont en général oublié que si le texte d'Hécatée nous est
parvenu isolé, il n'était pas aussi fragmentaire dans sa première
forme. Il venait, dans l'ouvrage d'Hécatée lui-même, après tout
un récit qu'il suppose. Tm Zapapüzu x^Pm désigne non pas le
territoire samaritain tout entier, mais « cette portion de territoire

samaritain, ce territoire samaritain dont il vient d'être
question plus haut. » Hécatée ne veut pas dire qu'Alexandre
ajoute au territoire des Juifs la Samarie tout entière. Ce qu'il
veut dire, c'est que, au bienfait d'avoir déjà donné aux Juifs
certains districts samaritains, Alexandre ajoute le bienfait
d'affranchir d'impôts ce territoire samaritain.

Quelle est cette portion du territoire samaritain accordée

par Alexandre aux Juifs? C'est ce que va nous apprendre le

premier livre des Maccabées, en même temps qu'il nous enseignera

comment interpréter à-fopoïoyczov sans introduire dans le

texte, comme Graetz, l'année sabbatique.
Si l'on se reporte au premier livre des Maccabées, on voit qu'il

est question au chap. X, 30 de trois districts de la Samarie (et
de la Galilée) qui sont rattachés à la Judée àn'o zïç yriç ìo-JSa

xat »7rò Tcov zpi'ù-j vopû-j rwy trpoo-ziOepé-joiv aùz-ç ànb zriç lapapdzLtloç -/at

ralù.aiaç). Les mois xat Talàaîaç sont généralement reconnus

pour une glose et par suite à retrancher. Au chap. XI, 34, il
est parlé « du territoire de la Judée et des trois districts d'A-
phéréma, de Lydda et de Bamathem, détachés de la Samarie
et annexés àia Judéeavec toutes leurs dépendances. » Au même

chapitre, au verset 28, nous lisons : « Jonathan pria le roi de

rendre la Judée et les trois districts la Samarie libres de

tribut (xat -^twTev IwjâGav tov j3«atÀia trotrio-ai tviv 'Iou^atav àyopoloyczov

xat zàç zpù; -oirapjla^ xat zm lapapùzi-j). » Il est manifeste qu'il y a

là une faute et qu'il faut traduire: «et les trois districts de la

Samarie, » soit qu'avec Herzfeld on corrige le texte grec en

rétablissant /ara zm lapapùziv au lieu de xat zhv Zapapdziv, soit

qu'on admette avec M. Reuss que c'est le traducteur qui a

confondu la préposition araméenne "j qui marque le génitif
avec la conjonction 1 et).

Mais je veux insister ici sur le mot àfopolô-pizw du texte du

premier livre des Maccabées. Ce texte est absolument analogue



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DK PALESTINE 95

à celui d'Hécatée. Voudra-t-on, ici encore, dans ce passage
des Maccabées, ajouter la limitation lv zâ eßSipa ïzu Evidemment

non. Car, il y a dans les lignes suivantes une explication
et une limitation du mot àtfopolijnzov. On lit en effet : « Jonathan

promit au roi trois cents talents (xat ènnyya'kazo aurai rakavza zpia-
xia-ia). » Il y a aussi des éclaircissements aux vers. 34-36. Mais

qui nous dit qu'il n'y avait pas de semblables éclaircissements
dans Hécatée? qui nous dit que les lignes qui suivaient âyopo-

làynzov ne contenaient pas des limitations et des explications de

ce que ce terme nous paraît avoir d'étrange et d'exagéré? Il
est au contraire plus que probable qu'il y en avait. Le texte
d'Hécatée a été transcrit en fort bon état par Josephe, et les

copistes ne l'ont pas altéré. Seulement Josephe n'a cité qu'une
phrase du récit d'Hécatée. Il a négligé et ce qui précédait et
ce qui suivait. On conçoit d'ailleurs assez bien que Josephe,
voulant relever et exalter sa nation en face de son adversaire
Apion, n'ait cité d'Hécatée que la phrase qui mentionne le don
du roi, sans ajouter les restrictions qui ne devaient pas manquer

dans Hécatée. On n'était pas si pointilleux de son temps
que du nôtre. Et même de nos jours, n'y a-t-il pas beaucoup
de gens de bien qui commettent des citations tronquées? On

serait bien en peine après tout de faire des citations qui ne
soient pas tronquées, à moins de citer chaque fois intégralement

l'ouvrage tout entier auquel on fait allusion.
Ainsi, Alexandre accorda aux Juifs les trois districts d'Aphé-

réma, de Lydda et de Rarnathem1. Et il affranchit ces trois
districts d'impôts, à certaines conditions probablement: mais
nous ne les connaissons pas.

Puis il partit pour l'Asie.
Il n'eut plus dès lors de relations directes avec la Palestine.

1 Lorsque Josephe en deux endroits (Ant. XIII; II, 3 et IV, 9) assimile
les trois toparchies à la Samarie, la Galilée, et laPérée, c'est évidemment
une erreur, qui provient sans doute plutôt d'un copiste que de Josephe
lui-même. Car, quelques lignes plus bas, dans IV, 9, Josephe cite
correctement les trois districts : zovç zpeïç vouovç,

'' A^eçeijw. kuî Avôôa ml 'Pa/iaßd,
ol Trj 'lovâaia irçooerÉdiio-av atro ttjc Hauapeiriôoç. Ces lignes confirment la
conclusion tirée des textes d'Hécatée et de 1 Macc. rapprochés.



96 HENRI BOIS

Quels furent ses rapports subséquents avec les Juifs qu'il
avait enrôlés dans son armée? Nous n'en savons pas grand'-
chose, à vrai dire. Les documents ne nous permettent qu'en

une seule circonstance de vérifier si Alexandre a été fidèle à

la promesse qu'il leur avait faite de leur permettre de vivre
sous les drapeaux selon leurs propres lois.

En 323, Alexandre, de retour à Babylone après sa campagne
dans l'Inde, visita les constructions qu'il avait donné l'ordre
d'élever. Il constata qu'elles avaient fort peu avancé en son

absence, et c'était particulièremant le cas pour les réparations
du temple de Bel. Le roi ordonna de pousser les travaux avec
la plus grande activité, et, comme les troupes étaient pour le

moment sans occupation, il les fit travailler à enlever les ruines

et à déblayer le terrain. Cela est attesté par Arrien.
Dans son écrit contre Apion (I, 22), Josephe cite des paroles

de l'historien Hécatée, d'après lesquelles nous apprenons
que les Juifs refusèrent de travailler avec les autres soldats à

la reconstruction du temple de Bel. Ils aimèrent mieux
supporter les châtiments et les amendes que violer les lois de leur
religion. Alexandre, ayant su leurs scrupules de conscience et

leur constance, leur fit grâce à la fois des punitions et de la

corvée.
Cette notice historique est suivie de quelques mots qui ont

embarrassé les commentateurs. En voici la traduction d'après
le P. Gillet : « Les Macédoniens étant entrés dans leur pays, et

y ayant élevé des temples et des autels, pour les avoir détruits,
les Satrapes les condamnèrent à des amendes considérables,
qu'ils payèrent à l'exception de quelques-unes qui leur furent
remises L »

Cela ne veut pas dire grand'chose. Cette traduction d'ailleurs
omet le terme <pxu qui est fort important, comme nous allons
le voir. Et elle se fonde sur la correction de Havercamp. Le
texte grec débute en effet par ces mots manifestement

corrompus T«5v 75 piv tûv. Havercamp corrige tùv MaxeSóvuv. La cor-
1 TCîv ys pijv tûv elç T7}v x&Pav} 'Pvo'i, trpoç avTovç àtpiKVovftêvoiv, Kai veoç Kai

ßouovc KaraiSKEvatsâvTuv, àtravra Tama KaTÉCKairrov. Kai tùv uèv Çq/j-lav toïç
oaTçàiratç eÇéteivov, trEpi rtvov ôè Kat (svyyvù)U^ç UETEXa/ußavov.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 97

rection est cherchée trop loin. Je préfère rapprocher notre
texte du passage d'Hécatée cité plus haut par Josephe : « C'est

pourquoi, dit-il, quelques injurieux mépris qu'ils aient souvent
à essuyer de leurs voisins, et de tous ceux qui pénètrent dans

leur pays (xat Tcôv eìo-aytxvouptsvMv -irâvrtav)— jamais on ne put les

réduire à changer de sentiments. » Je corrige donc

<Cnâv^> Twv 75 priv tgjv

Il est aisé de s'expliquer comment la syllabe m« a disparu :

c'est par suite du contact de äSsiav avec nóvzav L
Une fois le texte ainsi rétabli, il ne me paraît pas bien

difficile de l'interpréter. Il ne faut pas rattacher mivTwii ye pw mi.
immédiatement à ce qui précède. C'est un autre extrait d'Hécatée

juxtaposé au précédent, mais pris à un autre endroit
d'Hécatée, ainsi que le prouve le cpwt que Josephe répète.

On s'est demandé quel était le pays dont il était question : il
est évident que c'est celui des Juifs. Xwpavest d'ailleurs employé
trois fois2 dans le contexte (outre notre passage) et chaque
fois il désigne le pays des Juifs.

Le sens est donc : « Tous ceux, dit Hécatée, qui se rendaient
auprès des Juifs dans leur pays, s'ils y élevaient des temples
et des autels (naturellement aux dieux païens), les Juifs détruisaient

tout cela (cf. ân-avra, 7ràvTwv). Et pour ces délits, tantôt il
leur fallait payer une amende aux satrapes, tantôt ils obtenaient
leur pardon. »

En somme, le roi macédonien a donc pour ainsi dire ouvert
les relations du judaïsme et de l'hellénisme en Palestine
même. Et ces relations débutent, amicalement: ce qui est
éminemment favorable à l'influence hellénique.

Les Juifs, quant à eux, ne virent au fond dans les conquêtes
d'Alexandre qu'un heureux changement de domination. Comme
ils étaient fort mécontents du gouvernement perse, ils accueillirent

avec plaisir le nouveau maître, d'autant plus que celui-

1 Le texte reçu porte en effet ôovvai tì/v àósiav. Tùv ye ui)v zûv...
2 1°: rò pêysdoç tt}ç xéiçnç i/v KaroiKovuEV %a...rsxEÒòv Tr)ç àpto-njç koù.

trautpopuTâTT]ç x"Pac 3° : bxvpàuaTa Kara Trjv x^Pav...

THÉOL. ET PHIL. 1891. 7



98 HENRI BOIS

ci se montrait clément et magnanime et leur accordait une
plus grande extension de vie nationale et une plus grande
indépendance que celles dont ils avaient joui jusqu'alors. Ils ne

purent pas apprécier l'œuvre d'Alexandre clans toute son

immense portée. Leur en ferons-nous un crime? Ce serait injuste.
Les Grecs et les Macédoniens eux-mêmes n'ont pas eu plus de

pénétration. Il n'y avait alors dans le monde qu'Alexandre
qui comprît quelque chose aux desseins grandioses d'Alexandre.


	Alexandre le Grand et les juifs en Palestine [suite]

