
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Calvin : d'après son commentaire sur le 'De Clementia' de Sénèque
(1532)

Autor: Lecoultre, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CALVIN
D'APRÈS SON

COMMENTAIRE SUR LE DE GLEMENTIA DE SÉNÈQUE

(1532)

PAR

H. LECOULTRE

On sait que l'activité littéraire de Jean Calvin a été singulièrement

précoce. En 1531 déjà, il se lançait dans la carrière en

composant une courte préface pour un traité de son ami, Nicolas

Duchemin d'Orléans, qui entreprenait de défendre un autre
ami, le juriste Pierre de l'Estoile, contre les attaques d'Andre
Alciat. L'année suivante, au mois d'avril, il se présentait de

nouveau devant le public, mais cette fois avec un ouvrage
beaucoup plus considérable. C'était un volumineux commentaire

sur le traité du philosophe Sénèque intitulé De dementia
ad Neronem Cœsarem11.

1 Le Commentaire de Calvin sur le De dementia est décrit au point de

vue bibliographique par Brunet (Manuel du libraire, tome V, col. 280;

Supplément au manuel du libraire, par MM. Deschamps et G. Brunet,
tome II, col. 631) ainsi que par MM. Baum, Cunitz et Keuss (J. Calvini

opera quae supersunt omnia, tome V, p. xxxiii). 11 parut chez le libraire
et imprimeur Louis Blaublom ou Blaubom (Ludovicus Cyaneus). C'était,
paraît-il, un Gantois quitenait boutique à Paris, rue Saint-Jacques, sous

l'enseigne des Deux coqs. L'ouvrage n'a jamais été réimprimé a part ni



52 H. LECOULTRE

A cette date, Calvin était dans sa vingt-troisième année. Il
avait fait à Paris ses études générales; à Orléans et à Bourges,
d'après le désir de son père, il avait étudié le droit.

Nous savons par des témoignages positifs qu'il obtint un
plein succès dans ces derniers travaux ; nous ne doutons pas
qu'il ne les ait poursuivis avec beaucoup d'intérêt. Comment

un érudit aussi consommé et un dialecticien aussi rigoureux
que Calvin n'aurait-il pas trouvé un plaisir singulier à l'étude
du Corpus Juris Plus tard, il sut donner aux autorités de

Genève de précieux préavis dans beaucoup de questions juridiques,

et l'on pourrait, jusque dans sa théologie, chercher et

trouver de nombreuses traces de cet esprit exact et ferme qui
convient si admirablement à l'étude du droit.

Cependant, nous n'avons pas trop de peine à nous rendre
compte des motifs qui devaient lui faire abandonner si vite
cette carrière pour se tourner vers celle des lettres. Tout
d'abord, il était sans doute repoussé, comme tout humaniste et

tout homme de goût, par le mauvais latin et la casuistique
embrouillée des juristes du moyen âge. Gargantua, son com-
temporain fictif, et, comme lui, étudiant en droit à Bourges,
éprouvait vivement cette impression : « Au monde, disait-il,
il n'y a livres tant beaux, tant aornés, tant élégants comme
sont les textes des Pandectes; mais la brodure d'iceux, c'est à

savoir la glose d'Accurse, est tant sale, tant infâme et punaise

que ce n'est qu'ordure et vilenie1. » Mais surtout il nous semble

probable que Calvin devait avoir peu d'inclination pour la

pratique du barreau. Il a toujours protesté qu'il détestait les

luttes, que l'amour du repos et de la retraite même tenait le

premier rang dans ses goûts. Ces préférences peuvent sembler

traduit en français, ce qui serait du reste a peu près impossible et tout à
fait inutile. 11 ne se trouve pas dans les collections d'opuscules de Calvin
publiées de son vivant, mais Bèze l'a introduit comme appendice dans

son édition de 1576 des Tractatus theologici du réformateur; de l'ail a

passé dans les réimpressions subséquentes; il se trouve en tête des Tractatus

dans l'édition de Brunswick (tome V, pag. 1-162).
1 Rabelais, Pantag.-Garg. 1. II, chap. V. Budé exprimait à sa façon les

mêmes idées en 1508 déjà, dans ses Annotations sur les Pandectes : comp,
üug. de Budé, Vie de Guillaume Budé (Pans, Perrin, 1884), p. 65 et 66.



CALVIN 53

étonnantes lorsque l'on réfléchit à la place énorme que des

polémiques de tout genre ont occupée dans sa vie et à la

supériorité dont il y a fait preuve. Sans lui faire tort, il est même
permis de regretter qu'il ait trop souvent apporté au combat
l'âpreté subtile et partiale d'un avocat trop peu scrupuleux
dans le choix de ses moyens. Aussi ses contemporains et même
ses admirateurs étaient-ils étonnés quand il parlait de son
penchant naturel pour la méditation et la solitude. Cependant
nous n'avons pas le droit de mettre en doute des affirmations
solennellement répétées jusque sur le lit de mort : c'est par
devoir, par un devoir quelquefois mal compris, que Calvin a

été homme de guerre, agressif, injurieux même; par inclination,

il aurait gardé le repos, ou tout au plus l'aurait-il rompu
pour se défendre des attaques de ses adversaires, que sa

susceptibilité native devait lui rendre particulièrement sensibles1.
Plus d'un trait de sa biographie le prouve, et c'est dans sa

jeunesse qu'il faut surtout aller chercher ces traits. Fait bien
significatif, c'est à l'âge où l'homme d'ordinaire montre le plus

1 C'est ainsi seulement que nous nous expliquons la sévérité de Calvin
contre André Alciat dans le commentaire sur le De dementia. Toutes
les fois qu'il lui arrive dans cet ouvrage de combattre les opinions d'un
humaniste, il le fait avec une exquise courtoisie ; dans l'unique passage
où il cite Alciat (pag. 139, 140), il se montre sans pitié : il étale les

erreurs de son adversaire en se servant de formules telles que celle-ci :

« Sur cet article (il s'agit de la charge de maître de la cavalerie à Rome),
Alciat commet deux ou trois erreurs, » puis il conclut victorieusement :

« Qu'Alciat réponde ce qu'il voudra, pourvu qu'il ne joue pas comme un
bouffon le rôle d'Albutius. » Pour expliquer.ee dernier trait et la colère de

Cal vin, il faut se souvenir d'abord qu'Albntius etait le pseudonyme sous

lequel Alciat s'était caché pour attaquer Pierre de l'Estoile Aurélit Albutii
defensiopro And. Alciato), et en second lieu que P. de l'Estoile était l'ami
paternel de Calvin. Dans la lettre préface de l'apologie de Nicolas Duche-
min (Herminjard, Correspondance des réformateurs, tome II, p. 314-318,

N° 328), Calvin affecte de parler avec déférence d'Alciat; mais en même

temps il traite sévèrement l'écrit signé du nom d'Albutius, et rapporte,
Bans la réfuter, l'opinion d'après laquelle Albutius et Alciat ne seraient
qu'une seule et même personne. Alciat, vexé d'être ainsi découvert, aura
probablement redoublé ses attaques contre de l'Estoile, sans épargner
ses apologistes. Calvin devait lui prouver dans le commentaire sur le
De dementia qu'il était de taille a répondre k l'ennemi de ses amis.



54 H. LECOULTRE

d'ardeur belliqueuse que Calvin semble éviter avec le plus de

soin les occasions de descendre sur le champ de bataille. On

sait quelle peine Farei dut se donner pour lui faire accepter,
en 1536, une position qui ne pouvait être qu'un poste de combat.

Cinq ans plus tôt, il eût fallu toule l'autorité d'un père

pour lui faire affronter les luttes moins retentissantes peut-
être et moins glorieuses, mais non moins âpres, de la pratique
judiciaire.

Aussi, quand ce père fut mort (25 mai 1531), Jean Calvin

suivit-il sans hésiter la pente de son esprit, qui le conduisait
du côté de l'étude désintéressée et de l'érudition classique.
Son plan, à cette époque, semble avoir été de se faire une

place dans la brillante cohorte des humanistes, et certes, il ne

pouvait mieux débuter que par un commentaire sur une œuvre
marquante de l'antiquité latine. Nous pouvons nous rendre
compte jusqu'à un certain point des raisons qui lui firent
choisir Sénèque parmi tant d'autres auteurs qu'il connaissait

également bien. Le célèbre Erasme avait publié trois ans
auparavant une grande éditionl des œuvres rhétoriques et
philosophiques de Sénèque2 ; et dans la préface de cet ouvrage,
tout en élevant assez haut ses propres travaux, il pressait les

1 L- Annosi Senecce opera et ad dicendi facultatem et ad bene vivendum

utilissima, per Des. Erasmum Roterod. ex fide veterum codicum, tum ex pro-
batis auctorïbus, postremo sagaci nonnunquam divinatione sic emendata ut
merito priorem œditionem, ipso absente peractum, nolit haberi pro sua.
Confer et ita rem habere comperies. Adjecta sunt ejusdem scholia nonnulla.
Basilece in officina Frobeniana. Anno MDXXIX in fol. En 1515 déjà,
(Herminjard, Correspondance des réformateurs, tome II, p. 411, n. 2), il avait
paru une édition de Sénèque portant le nom d'Erasme; mais Erasme lui-
même la déclare très fautive et la désavoue en tète de son édition de 1529,

affirmant qu'il n'a fait qu'en fournir la préface, et que, pour tout le

reste, elle est l'œuvre d'un ami en qui il a mis trop de confiance. Cela

n'empêche pas Calvin de tenir compte des deux éditions et de les attribuer

l'une et l'autre à Erasme : « Erasme, dit-il, a deux fois arrosé cette
arène de ses sueurs, y (Ep. dédicatoire du commentaire sur le De

dementia.

2 Erasme, Calvin et tous leurs contemporains confondaient Sénèque le
rhéteur et Sénèque le philosophe, son fils d'après la critique moderne, en

un seul personnage, qui aurait vécu 105 ans. En revanche, ils distin-



CALVIN 55

savants de s'occuper encore du texte de cet auteur : « Nous

pensons, disait-il, avoir poussé la chose au point que, si quelque

homme plus savant, plus heureux, moins occupé que
nous ajoute à cette édition autant que nous avons ajouté aux
précédentes, Sénèque pourra être lu sans aucun ennui et avec

beaucoup de fruit. Nous désirerions vivement que cet écrivain
fût pourvu de scholies qui missent un terme aux témérités des

corrupteurs du texte. » Il semble que cet appel ait été entendu

par le jeune Calvin, quoiqu'il se soit d'ailleurs beaucoup moins

occupé de la critique du texte de Sénèque que de son explication.

Mais, d'une autre manière encore, on peut dire que ce fut
Erasme qui lui fit choisir Sénèque pour objet de sa première
publication. Dans sa préface de 1529, le grand humaniste
hollandais se montre d'une sévérité pour Sénèque bien étonnante
chez un éditeur vis-à-vis de l'auteur qu'il publie. Non seulement

il critique les doctrines du philosophe latin et relève son

panthéisme, ses doutes sur la Providence et sur l'immortalité
de l'âme, le caractère peu religieux de sa morale, mais,
appuyé sur des jugements défavorables de Quintilien et d'Aulu-
Gelle, il attaque en Sénèque l'écrivain même. Il le trouve
injuste et dénigrant envers les auteurs antérieurs qu'il cite, par
moments affecté ou bouffon dans sa satire des vices de

l'humanité, quelquefois obscène, déclamatoire dès que le sujet y
prête tant soit peu, sans ordre dans les idées et sans composition

suivie, par tout cela très inférieur à Cicéron.
Une critique aussi amère n'était pas du goût de Calvin. Sans

doute, le fond des idées de Sénèque est loin de lui plaire : il
se garde de réclamer en faveur du prétendu christianisme de

ce philosophe, qu'Erasme avait réfuté par de solides raisons

historiques; et quant au stoïcisme, il n'a pour lui, malgré sa

sévérité morale, aucune sympathie particulière; il déclare
cette doctrine trop paradoxale, trop désintéressée pour de-

guaient de lui Sénèque le tragique, que les modernes identifient avec le

philosophe. Cependant Calvin remarque quelque part (p. 88) l'analogie
de pensées et presque de langage qui existe entre le De dementia et les

tragédies de Sénèque.



56 H. LECOULTRE

venir jamais populaire : « Nous savons, dit-il1, que notre
nature est telle que nous sommes plus sensibles à l'attrait du

plaisir ou de l'utilité qu'à ces fameux paradoxes des stoïciens,
si éloignés du sentiment général des hommes. » Il reproche
encore aux stoïciens leur goût pour les arguties scolastiques2;

pour lui, sa philosophie, si tant est qu'il en ait une, est plutôt
l'aristotélisme régnant de son temps, et les termes techniques
qu'il emploie ici et là dans son commentaire sur le De

dementia en font foi. Mais, s'il ne se rencontre pas avec Sénèque

sur le terrain des doctrines, il a pourtant une haute idée de sa

valeur scientifique et littéraire. A plusieurs reprises, son
commentaire renferme des preuves d'une admiration discrète,
mais d'autant plus respectueuse; la plus intéressante peut-être
est celle qui se rapporte au grand discours d'Auguste à Cinna3,
à celui même qui devait faire, environ cent ans plus tard*,
grâce à Corneille, une si brillante entrée sur la scène française :

Prends un siège, Cinna, prends, et, sur toute chose,

Observe exactement la loi que je t'impose.

« Discours plein d'artifice rhétorique, remarque Calvin5, mais
où l'art se cache, et qui semble couler de source, sans
affectation. »

Mais c'est surtout dans sa préface que le jeune humaniste

prend la défense de Sénèque, sans nommer d'ailleurs Erasme

parmi ceux qui l'attaquent, car il professe toujours pour ce

savant la plus respectueuse admiration. Le passage vaut la

peine d'être reproduit ici ; c'est sans doute la seule page de

critique littéraire que Calvin ait jamais publiée: « Si je m'étends

peu sur l'auteur du livre, dit-il, c'est que je crains de rabaisser
sa gloire suprême, faute de talent. Il ne faudrait pas essayer
d'égaler son mérite à force de louanges, de peur qu'il ne semblât

incapable de se recommander par lui-même aux lecteurs.

1 Page 28.
2 Page 139; comp. Institution chrétienne, 1. Ili, eh. VIII, §9, et ailleurs.
3 De dem., lib. 1, chap. IX.
4 Le Cinna de Corneille eBt de 1639.
5 Page 67.



CALVIN 57

Je me serais entièrement tu, si une fausse opinion ne s'était
emparée de l'esprit de beaucoup de personnes et n'y passait
à l'état de préjugé inébranlable : on prétend que les qualités
de Sénèque sont nulles sur le terrain de l'éloquence, qu'en
philosophie elles sont rares, de peu d'importance et mélangées de

beaucoup de défauts qui empêchent de les reconnaître.
s Ainsi, dit-on, Quintilien a omis à dessein de parler de lui

à propos de chaque genre d'éloquence, afin de le rayer
indirectement du nombre des écrivains recommandables. Ainsi
encore, Aulu-Gelle, empruntant le langage d'un autre, mais

exprimant son propre jugement, le déclare un auteur sans
utilité. Pour moi, sans oser complètement réfuter Quintilien,
homme d'un jugement très pénétrant et très perspicace, je
voudrais pourtant que l'on comprît qu'il a été un homme, qu'il
n'a pas usé envers Sénèque d'assez de bonne foi, ou du moins

qu'il a voulu se venger des affronts qu'il avait reçus de cet
auteur. En effet, Sénèque, dans ses Déclamations, n'avait pas
suffisamment rendu hommage au père de Quintilien ', et il portait

ombrage à la réputation du fils. Quant aux reproches
qu'Aulu-Gelle, dans sa brillante colère, adresse à Sénèque, on
aurait grand tort de les regarder comme chose prouvée : il n'est

personne qui ne voie combien sa rage est impuissante ; il est

en ceci plus injurieux que sérieux. En tout cas, quels que
soient les sentiments de Quintilien et d'Aulu-Gelle, la postérité
qui peut juger sans envie et sans passion, ces ennemies
ordinaires de la vérité. compte Sénèque parmi les premières
gloires de la littérature latine. Après que la terre eut recouvert
le corps de Sénèque. il était facile à Quintilien d'engager la
lutte avec ses mânes : un mort ne pouvait plus se défendre;
mais, lui vivant, il n'eût pas été si facile de l'attaquer. Et pourtant,

Quintilien ne l'apas dépouillé de toute gloire, au contraire
il lui en laisse une des plus considérables, car, passant en

1 Le père de Quintilien, qui était lui-même rhéteur, est en effet
mentionné assez froidement dans deux passages des Déclamations de Sénèque.
Mais cet ouvrage est de Sénèque le rhéteur, tandis que les critiques de

Quintilien (lnst. oral 1. X, cap. I, § 125) se rapportent au philosophe.
Cela compromet l'argumentation de Calvin.



58 H. LECOULTRE

revue les orateurs latins depuis les temps les plus reculés, il
vante l'abondance de Sénèque seul au milieu de tous les

autres.
»Mais pourquoi perdre ici des paroles? La chose est évidente.

Pour moi, je ne craindrai pas de déclarer mon sentiment, sans

prétendre enchaîner les lecteurs par des scrupules quelconques;

qui le voudra sera de mon avis, les autres décideront

pour eux-mêmes, ou éliront un juge dans les rangs des gens
compétents. Pour autant que j'ai quelque intelligence de ces

questions, Sénèque fut un homme d'une grande érudition et
d'une éloquence remarquable. Quel genre de connaissances a été

inaccessible à cet heureux génie? Il connaissait à fond les

mystères de la nature qui ressortissent à cette partie de la
philosophie que les Grecs nomment physique. Mais c'est quand il
s'occupe d'éthique qu'il est surtout un maître et qu'il semble
dans son domaine ; il possède toute la dialectique nécessaire à

l'ornement de son discours. Sa mémoire lui fournissait des

traits de l'histoire ancienne, toutes les fois qu'il en avait besoin ;

il s'y est pourtant parfois trompé, faute d'avoir été assez

exigeant envers lui-même. Sa langue est pure et brillante, on
sent qu'elle est de la bonne époque. Sa manière de parler est

élégante et fleurie, son style n'est pas recherché, il coule sans

effort; le ton de son discours est modéré, comme il convient
à un philosophe ; il s'élève pourtant parfois, et l'on peut s'assurer

que la veine sublime ne lui aurait pas manqué, s'il l'avait
recherchée. Presque tout le monde lui reproche son luxe de

paroles et sa prolixité; je conviens qu'à cet égard il en fait trop,
et je pense que ce sont là les défauts agréables dont il est

rempli, au jugement de Quintilien. Je regrette aussi chez lui
l'absence de l'ordre, cette lumière du discours. Mais combien

ses défauts nous paraîtront peu importants en comparaison de

ses qualités Qu'on se souvienne seulement que jamais aucun
génie n'a pu nous plaire sans que nous y missions de l'indulgence.

Je ne veux pas m'arrêter plus longtemps, disons-le une
fois pour toutes : Sénèque est le premier après Cicéron, il est

une colonne de la philosophie et de l'éloquence romaines. Car

nous avons perdu Brutus et ses pareils. C'est ce qu'appren-



CALVIN 59

dront ceux qui consacreront leurs meilleures heures à le lire ;

ils en retireront du fruit et du plaisir; je réponds qu'aucun
d'eux ne regrettera sa peine, à moins qu'il ne soit né sous la

colère des Muses et des Grâces. »

Nous ne savons pas comment l'ouvrage de Calvin fut accueilli

par le public. Même au xvie siècle, les commentaires sur des

traités de philosophie ancienne n'avaient pas un débit rapide,
et nous ne devons pas nous étonner de voir que les modestes

ressources de l'auteur furent épuisées par une publication
qu'il avait entreprise à ses frais L Mais il dut recevoir aussi des

encouragements; une œuvre de cette importance ne peut
avoir échappé à l'attention des plus illustres érudits de l'époque,
ni encouru leur défaveur. Si même l'envie avait poussé l'un
ou l'autre de ces maîtres à des critiques injustes, un homme
aussi perspicace que Calvin ne peut qu'en avoir été secrètement

flatté, comprenant que des blâmes de ce genre honorent
un auteur et mettent son mérite en évidence.

C'est en effet un puits d'érudition que le commentaire de

Calvin ; pour l'apprécier dignement, il faudrait être déjà un
bon connaisseur de l'antiquité grecque et surtout posséder
une compétence exceptionnelle dans toutes les questions dont
s'occupe la philologie latine. Qui n'est pas à ce niveau ne peut
lire cet ouvrage, malgré l'élégante lucidité du style et la
modestie parfaite de l'auteur, sans un sentiment de profonde
stupeur. Et quelle autre impression peut-on recevoir d'un écrivain

qui, après trois ou quatre ans au plus d'études helléniques,
cite déjà couramment Homère, Platon, Aristote, Plutarque et

d'autres; en face d'un jeune homme qui, n'ayant pas 23 ans

révolus, connaît déjà toute sa littérature latine, et peut citer
avec une abondance et une sûreté extraordinaires non seulement

les moralistes, les philosophes, les orateurs, les poètes,
les historiens, mais encore les jurisconsultes, les grammairiens,
les écrivains les plus spéciaux, les plus indigestes, les moins
célèbres: Pline l'Ancien, Varron, Columelle ou Rutilius Lupus,
sans oublier les commentateurs et les érudits modernes :

1 Comp, deux lettres de Calvin à Fr. Daniel de la fin d'avril 1532

(Herrn. N»' 379 et 380, t. II. pag. 417-419).



80 H. LECOULTRE

Valla, Budé, Erasme et autres1? Il est facile de s'assurer que
tout ce savoir n'est pas de seconde main, mais bien puisé aux
sources. En effet le Sénèque d'Erasme ne renferme que très

peu de notes, toutes consacrées à la critique du texte. Sur ce

terrain, Calvin semble n'avoir pas ajouté grand'chose à l'œuvre
de son devancier2, mais toute la partie explicative de son
œuvre lui appartient en propre, partie si considérable qu'on
ne pourra s'empêcher de trouver qu'il s'exprimait avec une
modestie exagérée quand il disait dans sa préface : «Certaines
choses qui ont échappé aux yeux d'Erasme lui-même, soit dit
sans envie, ont été remarquées par nous en premier lieu. »

II

Mais toute cette érudition ne saurait former le sujet du présent

travail. Quel témoignage ce docte commentaire peut-il
rendre aux connaissances théologiques et aux croyances reli-
geuses du jeune Calvin Voilà la seule question que nous
préfendions étudier à cette heure.

A ce sujet, une remarque s'impose d'abord. Les convictions
de Calvin ne pouvaient avoir à cette époque l'intensité qui l'a
distingué plus tard parmi ses contemporains, qui a constitué son
caractère propre, déterminé sa carrière et causé son illustration.
Preuve en soit le fait même qu'il consacrait tous ses soins à un
commentaire sur une œuvre de l'antiquité païenne. Sans doute,
ce n'est pas là nécessairement la preuve d'un christianisme
médiocre; aussi Calvin n'a-t-il jamais désavoué cet ouvrage,
ni jeté le moindre blâme sur ceux qui s'adonnaient autour de

lui à des travaux de ce genre. Cependant, l'heure devait venir
où la foi religieuse prendrait une telle place dans sa vie
spirituelle qu'il ne pourrait plus traiter dans ses livres d'autres sujets

que ceux qui concernent la foi. En avril 1532, Calvin publie

1 Voir à la fin de ce travail une liste des auteurs cités par Calvin dans

son commentaire.
2 Cependant il lui arrive quelquefois de discuter et même de repousser

les leçons d'Erasme, voir p. ex. 1. I, cap. III (pag. 32), cap. IX (pag. 80),

cap. X (pag. 77) cap. XVIII (pag. 112) etc.



CALVIN 61

un commentaire sur le De dementia de Sénèque le philosophe;
en 1534, il écrit sa Psychopannychie, et dès lors, toutes ses

compositions portent un caractère essentiellement religieux.
J'évite à dessein le mot théologique, qui pourrait faire penser
à des travaux de pure érudition, tandis que le but poursuivi
par Calvin a toujours son côté pratique, qui même est le principal

: par tous ses ouvrages, il veut travailler à une révolution
dans les âmes et dans le monde. Le même contraste peut
s'observer dans ses lettres. Les quelques billets écrits par lui
pendant les années 1530 à 1532, et que nous possédons encore,
n'ont assurément rien de fâcheux pour sa mémoire, la critique
la plus sévère ne pourrait y trouver aucune trace de mauvaise

conduite, d'impiété ou même de légèreté; mais enfin le souffle

religieux ne s'y fait pas sentir d'une façon distincte. A partir
de 1533 ou 1534 jusqu'à la dernière lettre qu'il ait écrite, on
n'en pourrait pas citer une qui n'ait un but et un contenu
directement religieux. Enfin, la conduite de l'auteur rend le

même témoignage. A l'époque où il débute dans les lettres,
il se présente à nous avant tout comme un savant; depuis
1534 et surtout depuis 1536, le savant a cédé la place à l'apôtre;
l'érudition conserve sa valeur comme instrument, elle n'est

plus recherchée pour elle-même. Calvin a donc renoncé à la

philologie, à peu près comme Pascal renonça plus tard aux
mathématiques, ou Racine à la tragédie profane, pour se

consacrer plus directement au service de Dieu ; gardons-nous de

le regretter à la pensée des chefs-d'œuvre de science et d'art
dont ces conversions nous auraient privés ; car Athalie et
les Cantiques spirituels sont supérieurs même à Phèdre ou à

Britanniens; les Provinciales valent un grand nombre d'opuscules

de physique, et l'Institution chrétienne a eu beaucoup
plus d'importance pour le développement de la pensée,
humaine que le commentaire sur le De dementia.

La question que nous étudions n'est donc pas de savoir si le

Calvin de 1532 est de tout point identique à celui de 1534, qui
abandonne son pays pour rester fidèle à sa foi, ou à celui de

1536, qui débute dans le ministère à Genève. La réponse
négative serait trop évidente. Il s'agit seulement de savoir si le



62 H. LECOULTRE

Calvin del532avait déjà des préoccupations religieuses, quoique
moins intenses, moins impérieuses qu'elles ne furent plus tard.
A priori, la chose n'a rien d'impossible : la réunion de l'humanisme

et d'un certain zèle pour la religion était recommandée

par de brillants exemples, tels que celui d'Erasme. Plus près
de Calvin, le célèbre Guillaume Budé, dont Calvin abien connu
les écrits, ne cessait d'exhorter le clergé à la culture des

lettres classiques; c'est dans cet intérêt qu'il avait publié en
1527 son traité De studio literarum recte et commode insti-
tuendoi, inspiré par un enthousiasme égal pour l'humanisme
et pour la saine doctrine théologique. En tout cas, voici en

quoi réside l'intérêt de la question que nous posons. Dans un

passage célèbre de la préface de son commentaire sur les

Psaumes, Calvin a raconté comment Dieu l'avait fait passer

par une conversion subite, et l'on peut tirer des termes mêmes
de son récit la preuve que cette crise doit être placée dans les

premiers mois de l'année 1534. Mais le réformateur, avec sa

réserve habituelle pour tout ce qui le concerne personnellement,

omet de caractériser l'état spirituel où il se trouvait
avant cette conversion. Faut-il le regarder à cette époque
comme un impie, comme un indifférent, comme un libertin
ou comme un catholique fervent? Dans chacune de ces

hypothèses, il aurait eu sans doute besoin d'une conversion

pour devenir ce qu'il a été. Je voudrais les examiner
à la lumière de l'œuvre littéraire de sa jeunesse, œuvre
antérieure au moment décisif de sa vie spirituelle, et

trop négligée, me semble-t-il, par les biographes. Je me

flatte de montrer ainsi que les trois premières suppositions

sont insoutenables, la quatrième invraisemblable, et qu'il
faut comprendre dans un autre sens ce que dit Calvin de la

crise de 1534: Bèze, croyons-nous, a tracé un portrait véridique
du jeune Calvin quand il l'a représenté comme ayant des

mœurs irréprochables, des besoin religieux promptement
éveillés, des connaissances théologiques précoces, et comme
gagné de bonne heure à des vues protestantes; et le contenu

1 Réimprimé en tête des Opera omnia de Guill. Budé, qui parurent a
Bâle en 1557 (chez Nie Episcopius, 4 vol. in-fol.).



CALVIN 63

du commentaire sur le De dementia est favorable à ce

témoignage, ou du moins à ses éléments principaux.

III

Sans doute, il ne faut pas chercher dans un ouvrage aussi

impersonnel des renseignements explicites sur les mœurs de

l'auteur. Cependant, il est peu probable qu'un homme de

plaisir eût acquis si jeune une science aussi prodigieuse que
celle du jeune Calvin.

On peut affirmer avec plus de netteté qu'il avait, dès l'époque
où il écrivit le commentaire de De dementia, des connaissances

théologiques. Il avait étudié plus d'un ouvrage des

Pères latins: il cite Augustin une douzaine de fois, presque
tous ces textes sont tirés de la Cité de Dieu ; les passages de

Lactance, de Jérôme, de Cyprien, de Grégoire le Grand sont
moins nombreux, mais attestent encore une érudition patris-
tique assez respectable. Eusèbe et Synesius, seuls des Pères

grecs, sont cités trois ou quatre fois.
La Bible elle-même est visée trois fois. Je trouve d'abord1 une

allusion très générale à la doctrine de Paul que les rois tiennent
leur pouvoir de Dieu (Bom. XIII, 1-7) ; il n'y a pas là de citation

proprement dite. Un peu plus loin2, le passage Prov.XVI,
14 est reproduit sous une forme un peu plus coulante et

correcte que celle de la Vulgate, mais qui s'éloigne davantage
de l'original hébreu3. La troisième citation biblique mérite de

nous arrêter plus longtemps. « Dans son épître canonique, dit
Calvin4, Pierre ne veut pas que les maîtres soient dyscoli, c'est-

à-dire moroses et difficiles à servir. » Là-dessus, les derniers
éditeurs de Calvin remarquent que cette pensée n'est pas de

saint Pierre, mais tout au plus de saint Paul (Eph. VI, 9; Col.

IV, 1) et que le mot SvtrxtAoç dans le sens de morose est

1 Page 6.

2 Page 9.
3 J"i.1Û-15kVu *Ù& MÖH- ^£: Inchgnatio regis nuncii mortis. Calvin:

Ira regis nuncius mortis.
« Vage 42.



64 H. LECOULTRE

étranger au Nouveau Testament. Voilà qui est piquant assurément;

surprendre Calvin en flagrant délit de fausse citation
de la Bible a bien son intérêt, et l'on aurait le droit de conclure
de la découverte qu'en 1532 le futur réformateur n'était pas
encore très fort en exégèse. Cependant la chose n'est pas si

simple, ou plutôt elle est très simple, mais très différente de

ce qu'on nous affirme. Tout d'abord, 1 Pierre II, 18, je lis ce

qui suit: «Serviteurs, soyez soumis en toute crainte à vos

maîtres, non seulement à ceux qui sont bons et doux, mais
aussi à ceux qui sont d'un caractère difficile (zoîç tmolioïç).» De

l'opposition contenue dans la seconde partie de ce verset, il
résulte évidemment que « Pierre ne veut pas que les maîtres
soient difficiles à servir»; en s'exprimant ainsi, Calvin n'a pas
dépassé les limites d'une légitime exégèse, et la pensée en

question appartient bien à l'apôtre. Il est vrai que, dans notre
texte, il ne se sert pas du mot Sùo-wAoç et que ce mot ne se

trouve même nulle part dans le Nouveau Testament employé
au sens moral. Mais encore ici, Calvin n'est pas en faute.

Quoiqu'il sache fort bien citer à l'occasion des mots grecs en

caractères grecs, il ne dit pas ici que les maîtres ne doivent

pas être Sùo-xoAot, mais dyscoli; et si l'on ouvre la Vulgate à

notre passage, on y trouvera justement ce mot dyscolus destiné
à rendre le grec <rxo).toç. Par une bizarrerie qui a toujours
étonné Calvin1, Jérôme a traduit un mot grec par un autre
mot grec transcrit en latin, et peut-être Calvin a-t-il précisément

cité ce passage pour pouvoir expliquer le terme difficile
qu'il contient. Il n'y a pas là l'ombre d'un reproche à lui faire.
Mais tirerons-nous de cette citation la conséquence qu'il ne

lisait encore son Nouveau Testament que dans la version de

Jérôme? Certainement non; il se peut qu'il connût déjà fort
bien le texte grec; seulement, écrivant lui-même en latin, il
devait se servir de la traduction latine déjà existante partout
où il ne la trouvait pas fautive; l'on peut retrouver jusque dans

l'Institution chrétienne des traces distinctes de ce procédé.
Considéré à un autre point de vue, le passage de Calvin que

1 Je m'ébahis qui a mu l'ancien translateur pour un mot grec en rendre

un autre grec. (Calvin, Commentaire sur les épitres catholiques, ad. h. 1.)



CALVIN 6l>

nous venons de transcrire doit nous retenir encore quelques
instants. Il y parle de l'épître canonique de Pierre au singulier,
désignant ainsi celle que nous appelons la première. Cela

prouve-t-il qu'il regardât la seconde comme un apocryphe?
On devrait admettre en ce cas qu'il serait revenu plus tard de

cette opinion; car, dans ses commentaires sur le Nouveau
Testament, s'il exprime encore quelques doutes sur la directe et

pleine authenticité de la seconde de Pierre, il n'hésite pas en

tout cas à affirmer qu'elle est du Saint-Esprit, et par conséquent

canonique. L'hypothèse d'une variation dans la pensée
de Calvin à ce sujet n'a rien d'absurde, ni d'inadmissible. Au

xvie siècle, plus d'un théologien considéra comme apocryphes
les écrits du Nouveau Testament sur lesquels l'antiquité
chrétienne avait eu des doutes1. Cependant je ne crois pas quel'on
puisse attribuer avec certitude cette opinion au jeune Calvin.
En effet, il est question dans l'Institution chrétienne, jusque
dans son édition définitive, de l'épître canonique de Jean2;
et cependant personne ne soutiendra que Calvin rejetait la
canonicité des deux petites épîtres du même apôtre. Il se

pourrait que dans ce passage et aussi dans celui qui nous
occupe, le mot canonique eût un sens plus objectif que subjectif
et qu'il signifiât universellement admis pour canonique, homo-

logumène, comme nous dirions de nos jours. En tout cas,

l'expression de Calvin atteste qu'il connaissait, par Eusèbe

probablement, les doutes d'une partie de l'Eglise ancienne au sujet
de la seconde de Pierre ; nouvelle preuve de la réalité de ses

connaissances théologiques dès la date de 1532.

IV

Peut-on aller plus loin et trouver dans le commentaire sur
le De Clementiala trace des pensées, des convictions religieuses
personnelles de l'auteur On ne s'y attendrait guère dans une
œuvre aussi objective: expliquer le texte de Sénèque, au point

1 Voir entre autres, dans la Real-Encyklopcedie de Herzog, l'article Kanon
des Neuen Testaments, surtout aux pages 471 et 472.

2 lnst. chr.l. 111, ch. II § 21.

THÉOL. ET PHIL. 1891. 5



66 H. LECOULTRE

de vue soit grammatical, soit philosophique, l'analyser,
l'illustrer au moyen de nombreuses citations tirées de toute la

littérature classique, telle est la tâche que Calvin se propose
dans cet ouvrage, et dont il s'acquitte avec une supériorité
magistrale. Il lui arrive rarement de se lancer dans la critique,
surtout dans celle des idées; cependant il le fait quelquefois,
et d'une manière significative. Ainsi, son vif enthousiasme

pour l'antiquité ne l'empêche pas de trouver ridicule (le mot y
est) la religion romaine. «Toutes les fois, dit-il, que je relis la

description des rites et des cérémonies pour l'apothéose des

empereurs, je ne puis me retenir de rire1. » Il est plus intéressant
et plus important de le voir mettre en avant des textes chrétiens

et des idées chrétiennes contre certaines affirmations de

Sénèque. Il prendra par exemple contre le philosophe la
défense de la miséricorde, de la pitié, que l'école stoïcienne
s'efforçait de déprécier au profit de la clémence plus
impersonnelle, moins émue; et en faveur de son opinion, il
invoquera aussi bien Augustin que Cicéron2. Une fois que l'auteur
latin se permet de parler de la Fortune, son commentateur se

hâte de remarquer qu'il aurait mieux valu parler de Dieu3.
Ailleurs, Sénèque est sévèrement blâmé d'avoir dit que l'homme
de bien ne se préoccupe pas de sa réputation et se contente du

témoignage de sa conscience. «Laissons ces propos aux
philosophes, s'écrie Calvin4, notre religion nous enseigne bien
autre chose, car Augustin dit: L'approbation de ta conscience
t'est nécessaire, ta réputation est nécessaire à ton prochain ;

en négligeant ta réputation, tu es cruel envers lui. » La pensée

d'Augustin dans le passage cité revient à ceci que nous ne
devons pas scandaliser les faibles par une conduite imprudente
et sans égards. C'est à peine si l'on peut dire qu'elle soit

étrangère à Sénèque, car celui-ci reconnaît, peu après le passage

attaqué par Calvin, que les princes au moins ont le
devoir de soigner leur réputation. Il n'y avait, pour ainsi dire,
pas de quoi le critiquer ; pour saisir cette occasion, il fallait que
Calvin fût bien empressé à faire ressortir la supériorité de la

morale chrétienne sur celle des philosophes classiques.

1 Page 75. - 2 Pages 14S, 149. - 3 Page 7. - * Pages 103, 104.



CALVIN 67

Mais il est encore plus empressé à faire ressortir l'infériorité,
la nullité même des prétendues vertus des anciens. Il les
condamne même d'une manière plus exclusive qu'il ne devait le

faire ensuite dans son Institution chrétienne. Sénèque avait
dit: «Si notre âme est ambitieuse, nous n'hésitons pas à

exposer notre main droite aux flammes, ou à nous précipiter
dans le gouffre.» Calvin, exploitant ce mot ambitieuse,
remarque en toute hâte1: «Ici, Sénèque avoue ingénument
quelles furent ces eminentes vertus des païens qu'on célèbre

sur tous les tons. Supprime l'ambition, et tu n'auras plus
aucun de ces esprits fastueux, ni les Platon, ni les Caton, ni les

Scévola, ni les Scipion, ni les Fabricius. » Ainsi, toutes les vertus

de la Grèce et de Rome sont empoisonnées par l'orgueil
et l'égoïsme; quelque avancée qu'ait été la civilisation des
anciens, si belles qu'aient été leurs œuvres artistiques et
littéraires, et malgré toutes les vérités qu'il leur a été donné de

découvrir et de proclamer, leur personne a été plongée dans
le mal, par conséquent toutes leurs actions, même les plus
brillantes, ne sont que des péchés. Plus tard, dans l'Institution

chrétienne2, Calvin mit quelques adoucissements, au
moins apparents, à cette sévère doctrine. Il proteste qu'il
reconnaît des inégalités morales dans le monde païen, entre un
Catilina et un Camille par exemple, ou entre un Trajan et un
Néron ; il accorde même que la supériorité des uns sur les

autres, « ces vertus telles quelles, ou plutôt ces simulacres de

vertus» sont une grâce spéciale du Seigneur; mais la conclusion

est toujours la même : « Ces œuvres ne méritent pas plus
d'être mises entre les vertus que font les vices, qui pour quelque

similitude et affinité qu'ils ont avec les vertus, déçoivent
les hommes.... combien que ce que les païens font semble
bon en l'action externe, toutefois, pour la mauvaise fin, c'est

péché.»Cette doctrine peut sembler tout d'abord injuste, entachée

même d'un certain esprit de dénigrement. Pour l'apprécier

sainement, il faut pourtant se souvenir de deux faits.
Tout d'abord, en signalant l'amour de la gloire comme le

1 Page 33.
2 Livre II, chap., Ill, § 4. Livre III, chap. XIV", § 2, 3.



68 H. LECOULTRE

plus puissant stimulant à la vertu dont l'antiquité païenne ait

eu conscience, Calvin était en plein dans la vérité historique;
il serait facile de le démontrer par des citations des principaux

moralistes grecs ou latins. Ensuite et surtout, Calvin

est à peine moins sévère pour les chrétiens, j'entends pour
les meilleurs chrétiens, que pour les païens: «La meilleure

œuvre, dit-il, que les fidèles puissent mettre en avant est

toujours souillée et corrompue de quelque pollution de la chair

comme un vin est corrompu quand il est mêlé avec de la lie1»

et ce n'est que par une imputation absolument gratuite que
Dieu peut tenir ces œuvres des fidèles pour agréables. Ce n'est

pas que le réformateur fasse peu de cas de la sanctification ;

au contraire, elle est pour lui le but de toute l'œuvre objective
du salut et de tous les efforts du chrétien une fois pardonné - ;

seulement, telle est la résistance du vieil homme qu'il est en
fait fort difficile, pour ne pas dire impossible, d'apercevoir les

progrès de la sainteté, même chez les fidèles les plus sincères.
L'œuvre de Dieu ne s'accomplit qu'au ciel, dans l'économie
future. Ainsi, l'équilibre se rétablit, le reproche de partialité
tombe, il ne reste plus que l'effrayante sévérité de Calvin, qui
mesure l'incomparable élévation de son idéal moral. Il est
curieux de trouver déjà la trace distincte de ces dispositions et
des doctrines qu'elles devaient inspirer dans un écrit de

jeunesse qui n'a encore aucune prétention théologique. D'un côté,
Calvin y constate que les anciens ont parfois des préceptes
moraux supérieurs à la conduite de beaucoup de modernes
qui se disent chrétiens3 ; de l'autre, il se plaît à faire ressortir
la perversité naturelle de l'homme: «Les philosophes, dit-il,
prétendent que personne ne s'écarte de la loi naturelle au
point d'être méchant de propos délibéré ; cependant il arrive,
je ne sais comment, que quelques-uns sont gratuitement
méchants, étant enflammés d'une telle passion pour le péché, que
le fait seul de pécher, même sans cause, les remplit de plaisir4. »

1 lnst. chr. livre III, ch. XIV, § 9.
2 Voir entre autres lnst. chr. livre III, chap. VI.
3 Page 154, sur la façon de faire l'aumône.
4 Page 132.



CALVIN 69

L'importance biographique de ces passages réside à la fois dans

leur contenu et dans leur accord avec le système de l'Institution

chrétienne. Considérés à ce double point de vue, ils nous
semblent prouver d'une manière décisive que Calvin, quand il
écrivit son Commentaire sur le De dementia n'était ni un
impie, ni un indifférent en matière religieuse, qu'au contraire
il avait, à cette époque déjà, une conviction chrétienne personnelle

et qui savait dans l'occasion s'exprimer avec une rare
énergie.

Il nous reste à examiner si Calvin était à cette époque un

catholique fervent ou s'il était déjà gagné au protestantisme.
Cette enquête n'est pas aussi facile que celle qui nous occupait
tout à l'heure. En faveur de l'une ou de l'autre réponse, l'examen

du commentaire sur le De dementiate nous fournit que
des présomptions qui ne sont pas à mépriser, mais aucune

preuve péremptoire.
Notons d'abord que l'auteur n'attaque pas le protestantisme

et n'affirme aucune des doctrines spécifiquement catholiques.
On aurait tort de citer dans ce sens un passage où Augustin est

invoqué comme une sorte d'autorité sans appel : « Notre
religion, dit Calvin1, nous enseigne bien autre chose, car Augustin

dit, etc. » La sentence d'Augustin alléguée en cet endroit
est tirée de saint Paul et assez conforme à la doctrine du
Nouveau Testament pour qu'il fût permis même à un protestant

de s'exprimer de cette manière. Théodore de Bèze, joignant
le commentaire à sa collection des opuscules de Calvin, n'a

pas cru devoir modifier ce passage ni le noter comme incorrect,

ainsi que Nicolas Colladon l'a fait, — en manuscrit, il est

vrai, — à propos d'une phrase du discours pour Nicolas Cop2.
On pourrait tirer un argument plus fort en faveur du

catholicisme de Calvin en 1532, des éloges sans réserve qu'il
décerne dans son commentaire à divers catholiques. L'ouvrage
est dédié à un prélat, Claude de Hangest, abbé de Saint-Eloi,à

1 Pages 103, 104.
2 Comp. Herminjard, ouvr. cité, t. III, p. 419.



70 H. LECOULTRE

Noyon, issu d'une famille envers qui Calvin avait de grandes
obligations, ayant reçu ses premières leçons avec les enfants
du chef de la maison. La dédicace est, comme il arrive
d'ordinaire, des plus obligeantes, et Calvin chante les louanges de

Hangest avec tout l'empressement nécessaire en pareil cas.
Dans le cours même du commentaire, deux savants reçoivent
Us plus grands éloges, et ce sont deux catholiques: Erasme et
Budé. Erasme est nommé «l'une des deux gloires des lettres et
leurs premières délices1, » Budé « la première gloire et le soutien

de la cause littéraire, grâce à qui notre France revendique
aujourd'hui la palme de l'érudition 2. » De nos jours, des éloges

pareils adressés à des catholiques qui étaient en tout cas

des savants de premier ordre n'auraient assurément rien de

bien étonnant sous la plume d'un auteur protestant. Au seizième

siècle, il en était un peu autrement ; un protestant décidé
aurait au moins ajouté quelque restriction d'ordre théologique
ou religieux aux éloges dont il couronnait les chefs de l'humanisme

contemporain. Les questions confessionnelles se
glissaient partout à cette époque, et les savants même que nous
venons de citer ne perdaient pas une occasion d'affirmer leur
orthodoxie. Que Budé, écrivant un traité pour la défense des

études helléniques, se sentît pressé de démontrer ou du moins
d'affirmer qu'elles n'avaient rien de commun avec l'hérésie,
cela est assez naturel. Aussi ne peut-on guère s'étonner de

trouver dans son De studio literarum des passages tels que
ceux-ci : « Au temps même où les lettres grecques entraient
en lumière et où se réchauffait le zèle pour elles, quelques
dogmes dépravés, transpercés depuis longtemps par les traits
de l'antique orthodoxie, ont été enseignés comme des oracles

nouveaux et tombés du ciel. Mais le même âge peut enfanter

parfois des miracles dignes d'admiration et des monstres
détestables3.» «Quelques hommes, excités parla Junon du Styx
(Proserpine) et animés d'un délire tartaréen, ont trouvé des

dogmes pervers dans la Bible, qui a besoin en effet d'interprètes

; et, comme notre époque sera célèbre un jour pour la

restauration des bonnes lettres, elle portera aussi la marque
1 Ep. dédie. — 2 Page 42. — 3 Ouvrage cité, p. 5 A.



CALVIN 71

enflammée d'une infamie inexpiable, pour avoir offensé la
majesté non seulement de la doctrine ecclésiastique, mais aussi

de cette hostie merveilleuse et expiatoire sanctifiée et consacrée

à l'adoration par la présence delà suprême divinité1. »Ce

qui est plus significatif, c'est de voir Erasme exprimer dans

une œuvre de pure érudition son aversion pour la Réformation
et presque le regret de lui avoir jadis fourni des armes : « Mon

âme est vivement tourmentée, écrit-il en terminant la préface
de son Sénèque de 1529, par cette peste fatale qui, dans l'univers

presque entier, a étrangement troublé la concorde des

princes, la religion du peuple chrétien, et les sciences les plus
honorables, au point que parfois je regrette mes études,
quoique je ne connaisse d'ailleurs rien de plus doux. Mais

j'espère de la clémence du Seigneur qu'à ce siècle, qui est pire
qu'un âge de fer, succédera, sinon un âge d'or, du moins un

temps un peu plus heureux. »

Calvin, dans son commentaire sur le De dementia, n'a pas
un mot de réponse à ces attaques, qu'il devait cependant
connaître. Nous pouvons en conclure qu'à l'époque où il l'écrivait,
il n'avait pas rompu extérieurement avec l'Eglise. Est-ce à

dire qu'il fût au fond du cœur un vrai catholique, un catholique

antiprotestant, ennemi de la Réforme ecclésiastique et
dogmatique? En aucune façon. De nos jours, on a vu plus
d'un évêque ou d'un laïque marquant de l'Eglise catholique
adhérer aux décrets du concile du Vatican en déclarant avec

plus ou moins de clarté qu'il le faisait d'une façon provisoire,
dans la ferme espérance qu'un prochain concile déferait ce

qu'avait fait celui de 1870 et abolirait le dogme de l'infaillibilité

papale. Une chimère de ce genre semble avoir été très
répandue en Europe jusqu'au concile de Trente, soit chez les

laïques instruits, soit dans les rangs du clergé. On trouvait
généralement dans ce monde-là que Luther et ses amis disaient
des choses vraies et nécessaires, mais qu'ils étaient allés trop

1 Page 19 B. Dans le passage qui suit, Budé explique qu'il a fallu
punir une telle licence qui bouleverse tout. On sait qu'il prit part a la
condamnation de Berquin, qui eut lieu en avril 1529. (Herrn, t. II, p. 183,

n. 3.)



72 H. LECOULTRE

vite et par des chemins défendus ; l'espoir qu'on nourrissait
était que l'Eglise en corps, par suite de décisions régulièrement
prises, rejoindrait un jour les protestants au point où ils
étaient arrivés et que l'unité religieuse de l'Occident serait
ainsi rétablie. Seulement, il va sans dire que cet espoir ne pouvait

s'exprimer tout haut, parce que c'eût été faire la leçon au

pape, dont on prétendait respecter l'autorité... jusqu'à ce qu'il
l'abdiquât lui-même. Ou bien, sans préciser autant, beaucoup
d'hommes sérieux et pieux de l'époque qui partageaient en

secret les principes et les vœux des protestants attendaient

pour se joindre décidément à eux que leur cause fût
triomphante ou au moins près de remporter la victoire.

Peut-on trouver dans le Commentaire sur le De dementia
la preuve de dispositions pareilles? On a prétendu que
l'ouvrage lui-même avait pour but de recommander les protestants
à la clémence de François Ier; et cette idée est déjà ancienne,
puisqu'on la trouve exprimée dans la biographie de Calvin par
le catholique Papire Masson (1544-1611) L Elle n'en est pas
moins inadmissible, pas une ligne de l'ouvrage ne la confirme,
et même on ne saurait l'admettre sans attribuer à Calvin une
insigne maladresse. Le De dementia avait été adressé par
Sénèque à Néron, c'était un essai de combattre la cruauté
naissante du jeune prince; le transformer en une sorte d'apologie

pour les protestants persécutés, c'eût été forcément
établir un rapprochement entre François Ier et cet abominable
souverain, dont le nom devait paraître

Aux plus cruels tyrans une cruelle injure.

Or Calvin, dès sa jeunesse, semble avoir trop bien connu le

monde et les hommes pour s'être rendu coupable d'une telle
inconvenance.

Cette supposition arbitraire une fois écartée, que reste-t-il
de protestant dans le commentaire sur le De dementia?Rien
de tout à fait décisif. L'auteur sans doute est animé d'un esprit

1 Cette biographie ne parut qu'en 1638, longtemps après la mort de
l'auteur. On a élevé quelques doutes sur son authenticité; en tout cas,
elle est d'assez mince valeur.



CALVIN 73

de réforme qui contraste avec les travers du moyen âge : il a

de la critique, c'est un historien et un littérateur plus qu'un
dialecticien, il lui arrive même en plus d'un endroit de railler
la scolastique ; mais ces caractères se rencontrent aussi chez

d'autres que des protestants à une époque où la réaction contre

le moyen âge était aussi à la mode que pouvait l'être vers
1830 l'opposition à tout ce qui sentait encore le dix-huitième
siècle. On connaît les railleries persistantes d'Erasme contre
les moines et la Sorbonne. Dans son De studio literarum,
Budé, ce complice de la persécution des protestants, ne se

montre peut-être pas plus sévère en paroles contre les hérétiques

que contre les obscurantins qui demandaient la suppression

des études grecques comme prélude de la destruction de

toutes les bonnes lettres. Il les assimile à Julien l'Apostat, qui
essayait, lui aussi, de détourner les sectateurs de la vraie religion

de la lecture et de l'étude des classiques ; sa verve caustique

va jusqu'à leur attribuer des têtes de roussins d'Arcadie
et des oreilles de porcs1. Et cependant, il n'ignore pas que
c'est là le parti qui dispose de la majorité dans le clergé. « Je

ne veux pas rapporter toutes leurs injures, dit-il, de peur
qu'on ne me croie animé de haine contre le clergé lui-même.
Or j'estime cet ordre vénérable et innocent de ce crime. IL

faut convenir cependant que dans ses assemblées, le plus ignorant

et le plus impudent des Thersites s'attribue l'autorité d'un
Nestor, grâce à une vieille coutume qui fait triompher l'obstination

des vieillards, grâce aussi à l'équité et à la modestie
des jeunes, bien plus instruits pourtant que leurs devanciers

2. »

En deux ou trois passages, l'esprit de réforme du jeune
Calvin se manifeste par la critique des travers de son temps;
mais il s'agit alors plutôt des affaires civiles que des affaires
d'Eglise, et les catholiques s'exprimaient parfois de même.
Ainsi, l'on rencontre avec plaisir sous sa plume austère des

paroles émues contre la sévérité insensée de certains éducateurs

de la jeunesse : « On sait, dit-il3, que Quintilien conseille
de ne pas sévir trop durement contre les enfants nés libres.

' Ouvrage cité, p. 15 B. — 2 Ouvrage cité, page 5 B. — 3 Page 106.



74 H. LECOULTRE

Nos cruels bourreaux obéissent bien mal à ce précepte, je
n'ose les appeler pédagogues, puisque grâce à eux ce nom
devient un opprobre. » Mais, avant lui, Budé avait déjà dit : « La
vieillesse ne fut jamais plus honorée à Lacedèmone que ne
l'était dans ma jeunesse l'ignorance grossière, dont l'orgueil
doit tout craindre maintenant du contact avec une science

polie et pleine d'urbanité. Sa contemporaine était cette sévérité

ou plutôt cette férocité qui semblait prendre à tâche
d'enseigner aux enfants, non les lettres, mais la patience pour
supporter les coups : on traitait les élèves comme un futur
gibier de potence ou de pilori, et non comme des orateurs ou
des professeurs à venir1.» Quant aux railleries de Rabelais

contre ces procédés éducatifs, on les connaît; rappelons
seulement qu'elles lui viennent surtout à propos du collège de

Montaigu, à Paris2, dont Calvin avait été élève, ainsi qu'Erasme,
qui n'est pas moins sévère que Rabelais à cet égard3. Nous ne
citerons pas parmi les passages où se montre l'esprit novateur
du jeune Calvin une phrase où il blâme l'insolence des grands
et même l'orgueil des rois4 : son langage est là beaucoup trop
général et trop philosophique pour qu'on puisse y voir une
allusion aux circonstances de l'époque ; mais ailleurs, devenant

plus précis, il stigmatise la vénalité des juges de son temps en

leur appliquant un sanglant distique tiré de Pétrone5.

' De studio, p. 6 D.
2 Voir entre autres, Pant.-Garg. 1. IV, chap. XXI, l'histoire du

principal Pierre Tempête, de Noyon, « qui fut grand fouetteur d'écoliers au

collège de Montaigu. Si, par fouetter pauvres petits enfants, écoliers
innocents, les pédagogues sont damnés, il est, sur mon honneur, en la roue
d'Ixion, fouettant le chien courtaut qui l'ébranlé; s'ils sont par enfants
innocents fouetter sauvés, il doit être au-dessus des anges. »

3 Comp. Marc Monnier, La Renaissance de Dante à Luther, t. I,
pag. 258, 259.

4 Page 3.
s Page 11.

Judicium nihil est nisi publica merces,

Atque equeB in causa qui sedet empta probat. (Sat. cap. XIV.)
Ici aussi, Babelais peut fonrnir un passage parallèle, mais beaucoup

plus explicite. Parlant des « Chats fourrés, » c'est-à-dire des conseillers

au Parlement, il attribue à leur «incroyable et inestimable méchanceté,



CALVIN 75

Tous ces traits indiquent un esprit sensible aux malheurs du

temps, un esprit réformateur, si l'on veut; ils n'auraient pas
suffi pour faire condamner Calvin comme hérétique, même

par les inquisiteurs les plus soupçonneux.
Si l'on veut relever dans le commentaire sur le De dementia

des indices du protestantisme de son auteur, il faut insister
sur ses connaissances bibliques et sur la sévérité de son jugement

relatif à l'homme naturel. Ces caractères ne se retrouvent

pas au seizième siècle chez les protestants seuls, mais c'est
surtout chez les protestants qu'on les rencontre. Eux seuls
en ont résolument tiré toutes les conséquences. Erasme était
beaucoup moins vif dans sa critique de l'humanité déchue, et,
s'il était savant dans les Ecritures, c'est que sa tendance avait,
à un moment donné, côtoyé de fort près celle des évangéliques,

ce qui l'avait aussi rendu fort suspect d'hérésie aux

yeux des catholiques bon teint.
Ces indices seraient insuffisants pour prouver à eux seuls

que Calvin était protestant quand il écrivit les doctes Juvenilia
qui nous ont occupé ; ils suffisent, croyons-nous, pour confirmer

le témoignage de Bèze, qui dit que Calvin avait été gagné
très jeune et sans difficulté spéciale à la doctrine protestante.
Mais alors, dira-t-on, étant dès avant 1534 profondément
religieux et moral, et déjà protestant, quel besoin avait-il encore
d'une conversion? J'ai essayé de répondre ici-même1 à cette

question par l'examen de son discours composé pour Nicolas

Cop en novembre 1533 : avant sa conversion, Calvin était ce

qu'on nommait un peu plus tard un nicodémite, c'est-à-dire
un protestant honteux, non seulement secret, mais parfois
inconséquent ; il se rattachait encore à l'Eglise romaine par
certains liens extérieurs et par certains intérêts matériels ;

plus qu'aux abus de la cour romaine... à l'imposture des cafards hérétiques

et faux prophètes,... tout ce que arrive au monde de cataclysmes et
de malheurs. » Il représente cette justice «grippe-minaudière » comme
tenant une balance dont les plateaux sont deux gibecières veloutées,
l'une pleine de billon et pendante, l'autre vide et longue, élevée au-
dessus du trébucliet. (Pant.-Garg. 1. V, chap. XL)

1 La conversion de Calvin. Revue de théologie et philosophie, année 1890,

p. 5 et suiv.



76 H. LECOULTRE

depuis sa conversion, il rompit ces attaches et prit place en

secret, — cela était inévitable, — mais d'une manière décidée

et absolument consciencieuse, dans les rangs des novateurs.

Appendice.

On se fera quelque idée de l'étendue de l'érudition du jeune
Calvin par le relevé des auteurs qu'il cite dans son Commentaire

sur le De dementia. Je n'ai donné le titre de leurs
œuvres que quand Calvin lui-même l'indique; plusieurs de ces

ouvrages sont regardés comme suspects par la critique
moderne, je n'avais pas à m'en inquiéter.

I. Classiques latins : Ammien Marcellin, Apulée, Asconius
Paedianus (Commentaires sur divers ouvrages de Cicéron),
Aulu-Gelle, Celse, Cicéron (Harangues pour Milon, pour Plan-
cius, pour Rabirius, pour Sylla, pour Cluentius, pour Ligarius,
pour Murena, pour Cornelius Balbus, pour Quintius, pour
Roscius, pour Sextius, pour Flaccus, pour Cœlius, pro Domo

sua, Verrines, Philippiques; songe de Scipion, Tusculanes,
République, des Devoirs, de Finibus, des Lois, de la Nature
des Dieux, de la Divination,Laelius; de l'Invention, Rhétorique
à Herennius, de l'Orateur, Topiques, Brutus; Epîtres à Atticus,
à son frère Quintus, à ses amis, à Brutus; de Re militari
(ouvrage cité par Calvin même comme douteux), Claudien, Colu-

melle, Corpus Juris (citations nombreuses et rapportant les

opinions de beaucoup de jurisconsultes), Donatus (Commentaires

sur Terence), Fenestella, Florus, Histoire Auguste,
Horace (Odes, Epodes, Satires, Epîtres, Art poétique), Julius
Rufinianus, Justin, Juvénal, Latinus Pacatus, Lucain, Lucrèce,
Macrobe (Commentaire sur le songe de Scipion, Saturnales),
Mamertinus, Martial, Nazaire, Nonius Marcellus, Ovide (Fastes,
Tristes, l'Art d'aimer, Héroïdes, Métamorphoses, Epîtres du
Pont, Amours, Consolation à Livie), Panégyrique anonyme de

Maximien et de Constantin, Perse, Pétrone, Plaute (Mostel-
laria), Pline l'Ancien, Pline le Jeune (Epitres, Panégyrique de

Trajan), Pompeius Festus, Pomponius Mela, Priscien,
Properce, Publilius Mimographus, Quinte-Curce, Quintilien (Insti-



CALVIN 77

tution oratoire, Grandes Déclamations), Butilius Lupus, Salluste

(Catilina, Jugurtha), Sénèque le philosophe (Des Bienfaits, de la

Consolation, de la Colère, de la Brièveté de la Vie, Questions
naturelles, Epîtres à Lucilius, Déclamations, Suasoria?), Sénèque

le tragique (Thyeste, Hercule furieux, Médée, les Troyen-
nes, Octavie, Agamemnon), Servius Maurus (Commentaires sur
Virgile), Stace (Thébaïde, Achilléide), Suétone, Tacite, Térence

(Adelphes, Andrienne, Eunuque, Heautontimorumenos, Phor-

mion), Tite-Live, Valére Maxime, Varron (De la langue latine,
Res rusticee), Végèce, Verrius Flaccus, Virgile (Enéide,
Bucoliques, Géorgiques), Vitruve.

IL Classiques grecs : Alexandre d'Aphrodise, Appien,
Aristophane (Nuées), Aristote (Ethique, Politique, des Météores,
Histoire des animaux, Problèmes), Arrien, Denys d'Halicar-

nasse, Diogene Laërce, Dion Cassius, Eschine (Discours contre
Ctésiphon), Euclide, Hérodien le grammairien, Hérodien
l'historien, Homère (Iliade, Odyssée, Hymnes), Isocrate (Evagoras),
Phalaris (Epître, ouvrage cité comme inauthentique), Platon

(Gorgias, les Lois, la République, Epître à Archytas), Plutarque
(Vies parallèles, Opinions des philosophes, Politique, Problèmes),

Porphyre (de quinque Vocibus), Sophocle, Strabon, Suidas,

Xénophon (Cyropédie).
III. Pères de l'Eglise latins et grecs : Augustin (Cité de Dieu,

Vie commune des clercs, l'Esprit et la Lettre), Cyprien (Epître

à Donat), Eusèbe (Chronique), Grégoire le Grand (Moralia)
Jérôme (Epître à Rusticus), Lactance, Synesius.

IV. Humanistes : Alciat, Béroald, Budé (Annotations sur les

Pandectes), Cœlius Rhodiginus ou Ricchieri de Rovigo, Egna-
tius(les Césars), Erasme (Edition de Sénèque, Proverbes), Pe-

rotti, Politien (traduction d'Hérodien), Valla, Zasius.


	Calvin : d'après son commentaire sur le 'De Clementia' de Sénèque (1532)

