
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: Études critiques de dogmatique protestante. Première étude, La
préparation du salut

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

DE DOGMATIQUE PROTESTANTE

P. LOBSTEIN

M. Gretillat a mené à bonne fin la partie principale de son

Exposé de théologie systématique. Sa dogmatique, dont le
premier volume a paru en 1888, n'a été achevée que peu de mois

après le terme annoncé primitivement par l'auteur. Quel que
soit le jugement que l'on porte sur l'œuvre théologique du
savant professeur de Neuchâtel, il faut tout d'abord le féliciter et

le remercier du courage et de la persévérance qu'il a apportés
à l'accomplissement d'une tâche qui pendant longtemps avait
découragé ou rebuté les théologiens des pays de langue fran-

f Exposé de théologie systématique, par A. Gretillat, professeur de théologie

a la Faculté indépendante de Neuchâtel. Tome IV: Dogmatique.
Il Sotériologie. Eschatologie. 1 vol. in-8°, 639 pages. Neuchâtel, 1890.

— Les pages qui suivent étaient sous presse lorsque je reçus l'ouvrage
que vient de publier M. le pasteur Arnaud, Manuel de dogmatique ou
exposition méthodique et raisonnée des doctrines chrétiennes, Paris, Fischbacher,
1890, 1 vol. in-8° XI, 500 pages. — Le double caractère de ce livre a été

indiqué par l'auteur lui-môme dans son avant-propos : « C'est un témoignage

que, sur la fin d'un ministère de quarante années, nous nous sommes

senti pressé de rendre aux vérités éternelles, qui ont fait l'aliment de

notre vie, le fondement de nos espérances et l'objet de nos enseigne
ments.... Nous n'avons pas écrit pour les savants et les théologiens de

profession. Nous nous adressons à un public plus étendu, ou, si l'on veut,
moins privilégié, mais également intéressant- Nous écrivons pour les

simples pasteurs, nos chers collègues dans le ministère, les évangélistes



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 27

çaise. Il y avait là, selon le cliché traditionnel qui cette fois

se trouve être une vérité, une lacune qui demandait à être
comblée et que M. G. a essayé de remplir. Tous ceux qui
ont cultivé ne fût-ce qu'un modeste coin du champ immense

qui s'appelle la dogmatique, savent combien est considérable et

difficile le travail qui a l'ambition d'embrasser dans sa totalité

l'exposé de la doctrine chrétienne. C'est vers ce centre que
viennent converger toutes les grandes lignes des recherches
théologiques, exégèse, critique sacrée, théologie biblique,
histoire des dogmes, philosophie religieuse, analyse psychologique

et morale. Un exposé scientifique du dogme chrétien
implique et suppose un ensemble si vaste et si complexe d'études

et de travaux que, pour suffire aux exigences d'une tâche

semblable, il faut dominer presque toutes les branches de la

théologie.
Il n'est pas étonnant qu'une œuvre pareille soulève des

discussions. Je suppose que l'auteur n'en sera pas surpris et qu'il
ne s'en plaindra point. Une controverso loyale et sérieuse est

toujours préférable à l'oubli de l'indifférence ou à la conjuration

systématique de la paresse et de la peur. M. G. est le

représentant d'une théologie qui a eu sa raison d'être et qui
a rempli sa mission scientifique et religieuse. Son livre vaut la

peine d'être examiné avec soin et discuté avec franchise.
Ceux-là même qui sont aux antipodes de ses principes et de sa

méthode se priveraient de nombreux et utiles enseignements,
s'ils négligeaient de prendre connaissance d'un système qui,
pour appartenir au passé, n'offre pas moins un intérêt de pre-

et les laïques cultivés qui, sans vouloir aborder les questions ardues de

la dogmatique, désirent néanmoins connaître celles que tout chrétien
tant soit peu instruit ne nous semble pas devoir ignorer. » D'après ces

lignes, il n'est pas permis d'appliquer a l'ouvrage du vénérable président
du consistoire de Crest la mesure que comporte ou que réclame le traité
aux allures plus scientifiques de M. Gretillat. Cependant il serait injuste
d'ignorer la louable et courageuse tentative do M. Arnaud. Dans nos
articles suivants nous aurons Iréquemment l'occasion d'aborder et de

discuter l'une ou l'autre question traitée dans le Manuel de dogmatique
qui, sur bien des points, se rencontre avec l'Exposé de théologie systématique.



28 P. LOBSTEIN

mier ordre à ceux qui s'enquièrent des nécessités présentes et

des besoins actuels de notre théologie évangélique.
Le caractère de l'ouvrage de M. G., son point de vue

général, sa méthode dogmatique sont connus par les volumes

déjà parus de l'Exposé de théologie systématique. L'auteur n'a

pas modifié sa première manière. Les observations qu'on lui a

présentées no l'ont guère troublé, en tout cas elles ne l'ont
pas fait dévier de sa ligne primitive. Aucun de ses critiques ne

s'en étonnera. Il y avait dans les pages les plus risquées de

M. G. une fermeté d'allure et un accent de conviction
propres à enlever toute illusion à quiconque aurait eu des

ambitions ou des velléités de convertisseur. La ténacité avec
laquelle le courageux dogmaticien maintient ses positions les plus
menacées offre d'ailleurs un double avantage. D'abord elle
imprime à son ouvrage le cachet d'une forte et vivante unité.
Quelle inconséquence, en effet, si, après avoir pratiqué la
méthode d'autorité, l'auteur avait subitement adopté la méthode

historique et expérimentale ; si à l'infaillibilité plénière et à

l'inspiration verbale des Ecritures il avait substitué l'autorité
religieuse de la révélation et l'intelligence historique des
documents scripturaires; si, scolastique et conservateur en traitant
de Dieu, de l'homme et du monde, il s'était mis à innover en

parlant de la personne du Christ ou des destinées futures de

l'humanité et de l'univers Incapable de pareils revirements,
M. G. a voulu aussi mettre à l'aise ses lecteurs et ses

critiques en leur concédant généreusement la liberté qu'il avait
revendiquée pour lui-même. Il comprendra mieux que
personne que ceux qui se sont permis de le juger persistent
également clans leurs opinions et qu'ils font, comme lui, acte d'im-
pénitence finale. Il ne m'en voudra pas si je lui confesse à

mon tour que son aimable et franche explication1 ne m'arrache

aucune rétractation, et que si j'avais encore à lui adresser
une épître sur les principes fondamentaux de sa dogmatique,
je serais exposé à de continuelles redites -. Faut-il donc
renoncer à toute discussion et couper court à des débats qui ris-

1 Revue de théologie et de philosophie, année 1839, p. 80-89.
2 Voir Revue, année 1888, p. 583-610.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 29

quent de ne pas aboutir? Je ne le pense pas. Une controverse
scientifique, pour n'obtenir aucun résultat immédiat et palpable,

reste rarement sans fruit si elle est engagée dans un
esprit sincère et sérieux. C'est quelque chose, en pareille
matière, que d'entendre et d'apprécier l'opinion de son
contradicteur, de peser ses motifs, de comprendre ses arguments et

sa méthode. Il arrive parfois qu'un échange d'idées, tout en

laissant subsister de profondes divergences d'opinion, rapproche

les cœurs et établit ou découvre, par delà les abîmes
théologiques peut-être infranchissables, une communion de foi et
de vie bienfaisante et précieuse aux deux parties.

M. G. n'a pas voulu renoncer à ce qu'il a appelé lui-
même sa néologismomanie K La qualité littéraire qu'il recherche

avant tout est « celle qui consiste à dire le plus de choses

possible, le plus clairement possible, dans le moins de mots
possible et dans l'ordre le plus rationnel possible2. »Sur « l'ordre

rationnel » des matières il sera permis d'exprimer bien des

doutes ou des inquiétudes, mais il faut rendre hommage à la
clarté qui règne dans la dogmatique de M. G. Souvent cette
clarté, je me hâte de le dire, porte plutôt sur les expressions

et jusque sur les termes les plus « abracadabrants » de

l'auteur que sur le fond même des doctrines. Celles-ci ne
sont pas toujours aussi lucides que le vêtement qui les
enveloppe. Ce que nos anciens dogmatistes disaient de la perspi-
cuitas de l'Ecriture sainte s'applique rigoureusement à la

dogmatique de M. G. : Clara dicitur Scriptura sacra non ra-
tione rerum, sed verborum, quia res inevidentes etiam Claris
verbis proponipossunt (HoLLAZius). Si cette clarté-là est une
des propriétés caractéristiques de la Bible, personne ne
contestera qu'il ne se trouve dans le livre de M. G. des passages
strictement bibliques ; sa théorie de la kénose est du nombre,
et il est certain que l'auteur excelle à développer clairement
des sujets que l'excellent et vénérable Hollazius appelait avec

respect res inevidentes. Aux réflexions que m'avait suggérées
la première partie de la dogmatique de M. G. et qu'a confir-

1 Revue, année 1889, p. 81.

2lbid. p. 82.



30 P. LOBSTEIN

mées pleinement le présent volume, je prends la liberté
d'ajouter une question. Le professeur s'est-il assez souvenu que
parmi ses lecteurs il se trouvera certainement un grand nombre

d'étudiants en quête de méthodes scientifiques et d'instruments

de travail? A-t-il assez tenu compte des besoins
intellectuels et des nécessités pratiques de cette classe de lecteurs?
Leur a-t-il fourni les moyens d'information et au besoin de

contrôle, en leur indiquant avec toute la netteté désirable les

ouvrages capitaux sur chacune des questions traitées par lui?
Rien de plus indigeste et de plus inutile qu'une longue nomenclature

de titres de livres dont trop souvent le lecteur ne sait

que faire, mais rien de plus précieux qu'une orientation
sommaire sur le champ à parcourir. M. G. est en possession d'une
vaste et minutieuse érudition, et les citations les plus variées

sont semées dans son volume; mais la plupart de ces
indications bibliographiques sont arbitraires, faites au hasard de

l'exposition dogmatique, dépourvues de toute explication et de

tout éclaircissement. L'index bibliographique du premier
volume (p. 287-352) ne saurait combler la lacune que je signale ;

il est à la fois trop touffu et trop incomplet, et le débutant surtout

se perd dans le dédale au milieu duquel le conduit
l'auteur.

Mais laissons ces détails et abordons le contenu de l'imposant
volume que M. G. offre à notre étude. Qu'il me soit permis

de ne pas m'en tenir à un simple compte rendu. Je voudrais,
en analysant l'ouvrage, appeler l'attention sur quelques points
importants, questions de méthode ou de doctrine, et esquisser
en passant quelques courtes études critiques de dogmatique
protestante. Peut-être ne sera-t-il pas trop difficile de marquer
à cette occasion les divergences qui distinguent ce que j'ose
appeler la théologie du passé, et celle qui me paraît commandée

par les besoins de l'heure présente et par le développement

contemporain de la pensée chrétienne1.

1 Je n'ai garde d'oublier, comme le soupçonne M. G., que ce « que
l'an de grâce 1888 (1891) peut trouver étrange ne mérite pas cette épi-
thète pour cela, et que ce qu'il déclare hors de doute pour tous les

esprits non prévenus, n'est pas encore acquis pour chacun au débat »



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 31

PREMIÈRE ÉTUDE

La préparation du salut1.

I

Le second tome de la dogmatique de M. G. traite de la

sotériologie, ou doctrine de la création pneumatique dans la

première venue de Christ, et de l'eschatologie, ou doctrine de

la création physique à la fin dos temps2.
« La sotériologie est la partie centrale de la dogmatique. Le

christianisme est la religion du salut ou il n'est pas; la théologie

est la science du salut ou elle n'est pas 3. » Malgré la

prédilection de M. G. pour l'eschatologie, malgré les copieux
développements qu'il a donnés à la science des choses finales,
il a réservé à la sotériologie la plus large place dans son
volume4.

Comme « le salut prédit et promis dès les origines de
l'humanité n'a été accordé qu'au terme d'une longue attente, » il

(Revue, 1888, p. 85) ; et je ne crois pas avoir jamais écrit une ligne, une
seule, qui puisse autoriser et justifier la théorie de la révélation que
m'attribue M. G. (ouv. cit. p. 85).

'Daus son Manuel de dogmatique M. Arnaud consacre le premier
paragraphe de son chapitre sur la rédemption il la préparation providentielle
de la rédemption (voy. ouvrage cité, p. 258-268). 11 fait à la « gentilité » la
part plus grande et plus belle que celle que lui assigne M. G. Il essaye
de montrer, a l'aide de citations souvent heureusement choisies, que les

païens avaient la secrète intuition de l'existence d'un seul Dieu, que la
notion de salut et de sauveur ne leur fut pas étrangère, enfin que l'on
retrouve chez tous les peuples l'institution des sacrifices. Sans doute l'auteur

est resté à la surface et n'a pas examiné avec assez de rigueur la
portée et la signification des analogies qu'il a signalées ; mais il a rendu

justice à la valeur pédagogique des religions païennes et les observations

qu'il présente peuvent servir de complément à la page beaucoup trop
sommaire de M. G. Par contre, celui-ci est bien autrement abondant et

complet dans son étude sur la religion d'Israël.
'2 Cf. Dogmatique, tome I, p. 22.
3 Tome III, p. 1. Comp, tome II, p. XVI, p. 9. Tome I, 166 sq, 174 sq.
4 La sotériologie, p. 4-513 ; l'eschatologie, p. 515-624.



32 P. LOBSTEIN

faut distinguer, en premier lieu, «l'ensemble des choses

divines et humaines qui ont concouru durant les siècles de

l'histoire ancienne à l'avènement du Fils de Dieu en chair, » et

ensuite, « l'accomplissement, la réalisation complète de l'idée
divine dans l'histoire de l'humanité. » En d'autres termes, la

sotériologie se divise en deux sections : 1° De la préparation
du salut dans l'ancienne alliance ' ; 2° De l'accomplissement du

salut dans la première venue de Jésus-Christ2.
L'auteur motive et justifie en termes excellents la subdivision

qu'il propose. Il affirme « l'harmonie de principe qui préside

à l'une et à l'autre alliance, » et. il exclut toute conception
qui les opposerait comme représentant, l'une, la sainteté et la

justice, l'autre, la grâce. C'est la grâce qui se révèle dès le
début comme le facteur prédominant des rapports entre Dieu
et l'humanité, et sous le régime légal môme, c'est par les attributs

exprimant les différents aspects de la grâce divine envers
l'homme que Dieu aime à résumer la définition qu'il fait de

lui-même3. »

Malheureusement, dans le cours de son exposition, M. G.

ne s'est guère souvenu des principes qu'il a énoncés avec
tant de netteté et de décision. Qu'on lise, en effet, avec toute
l'attention qu'elle réclame, la section consacrée à « la

préparation du salut dans l'ancienne alliance,» les réserves et

les critiques surgiront à chaque pas.
Il est permis, d'abord, de soulever une question qui, purement

formelle en apparence, porte en réalité sur le contenu
essentiel et le principe constitutif de la sotériologie
chrétienne. S'il convient de distinguer entre la préparation et

l'accomplissement du salut, est-il juste de coordonner l'une et

l'autre et de leur attribuer ainsi logiquement la même importance?

L'auteur, qui se complaît dans les divisions et les
subdivisions à l'infini, ne devait-il pas faire ressortir par le plan
général et le groupement des matières, que l'objet propre de

la dogmatique chrétienne, ce n'est pas la préparation, mais

l'accomplissement du salut? Placer sur le même plan la
préparation progressive et la réalisation historique de l'œuvre ré-

1 Pages 4-137. — 2 Pages 137-515. — 3 Pago 2.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 33

demptrice, n'est-ce pas enlever à celle-ci son caractère
original et sa souveraine importance? Evidemment il ne fallait
traiter la première question que « de profil » et « dans l'intérêt
de la seconde >

; » c'est une usurpation que de faire à la
période préparatoire les honneurs d'une section spéciale à l'instar
de la période d'accomplissement. J'ose même aller plus loin et
soutenir que, dans un traité de dogmatique chrétienne, il est
indispensable de partir du fait du salut réalisé en Jésus-Christ.
« L'ensemble des choses divines et humaines qui ont concouru
à la venue du Fils de Dieu2 » ne s'éclaire de son vrai jour que
si on le place sous la lumière de l'accomplissement; c'est du
point d'arrivée et du sommet atteint qu'il convient de contempler

la route parcourue et d'en mesurer les étapes successives.

Tel est bien l'angle sous lequel les écrivains du Nouveau

Testament envisagent les temps antérieurs à l'avènement
de Celui qui a été la fin de la loi et de la prophétie; tel est le

point de vue de la conscience chrétienne qui, en possession
de la grâce du salut, n'a pas à revivre et à refaire toute l'histoire

d'Israël et des gentils, puisqu'elle a trouvé, dans l'expérience

même de la rédemption, la clef des destinées de
l'humanité naturelle.

M. G., son livre en fait foi en plusieurs endroits, ne
contestera pas la justesse et la fécondité de l'idée maîtresse

que nous suggère l'étude de tous les documents du Nouveau
Testament; mais cette idée, il ne l'a pas mise à la base de

sa division, et elle ne l'a pas guidé dans les recherches

auxquelles il s'est livré en retraçant l'histoire de la pensée
et de l'action rédemptrice sous l'ancienne alliance et au sein
du paganisme. C'est que M. G. n'a pas été assez complètement

scripturaire, assez largement biblique. Les déclarations

de Jésus sur la loi et les prophètes, la philosophie
de l'histoire esquissée d'une façon si magistrale par l'apôtre
Paul, les aperçus tour à tour ingénieux ou profonds de

l'épître aux Hébreux, les lumineuses et saisissantes perspectives
qu'ouvre mainte parole du quatrième évangile, que de ri-

1 J'emploie à dessein les expressions de l'auteur. (Voy. tome II, p. 22.)
2 Tome III, p. 2.

théol. et phil. 1891. 3



34 P. LOBSTEIN

chesses dont le dogmaticien pourrait lirer parti s'il réussissait
ou consentait à saisir l'ensemble des conceptions bibliques et
à en rendre le consensus religieux Ici comme ailleurs,
M. G. a désarticulé le vivant organisme de l'Ecriture, pour en

tirer des dicta probantia qu'il a répandus dans les paragraphes
de ses chapitres ; il a reculé devant, la tâche plus délicate et

plus élevée que lui imposait la saine intelligence de la. théologie

biblique : il n'a pas su ou voulu dégager du saint livre
les notions caractéristiques qui, sous des formes variées,
constituent la substance religieuse de la révélation chrétienne.
Sans doute M. G. enregistre consciencieusement une série de

passages à l'appui de ses assertions, mais il les détache de

leur contexte pour les ériger en articles de loi, en formules
empruntées à un code inspiré et infaillible. Qu'en résulte-t-il?
C'est que trop souvent M. G. substitue une citation isolée à

une vue d'ensemble et qu'il pense avoir établi une doctrine
en alléguant un texte. Lisez, par exemple, les quelques lignes
consacrées à la « préparation du salut dans la gentilitéi, »

vous y trouverez l'indication de quatre passages2, suivis de

quelques réflexions judicieuses, mais sans lien essentiel avec
les citations précédentes. Une page à peine pour la gentilité,
cent vingt-sept pages pour le peuple élu, cette disproportion à

elle seule a de quoi surprendre, et quelque important que soit
le rôle qu'on assigne à Israël dans l'économie du salut, il n'est

guère admissible a priori qu'on puisse traiter ainsi toute la
« gentilité » de quantité négligeable. Cette présomption se

transforme en certitude dès qu'on consulte le Nouveau Testament.

A s'en tenir uniquement à l'apôtre Paul, on trouve dans
les Romains, dans les Galates, dans les Actes, non pas un ou
deux passages, mais une conception générale, ou plutôt quelques

aperçus très originaux et très intéressants sur la destination

des Gentils pendant la période préparatoire de l'histoire
du royaume de Dieu. En exposant ces conceptions, en les

étudiant dans leur relation mutuelle, en les rapprochant d'autres
indications du Nouveau Testament, il est possible, sinon aisé,
d'arriver à une philosophie chrétienne de l'histoire du paga-

1 Pages 8-9.- °-Jean I, 9; Rom. II, 14-15; Act. XIV- 17; cf. Act. XVII, 27.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 35

uisme, philosophie infiniment plus riche et plus large que
le court fragment résumé par M. G. dans une formule qui
méritait d'être expliquée et développée : « La préparation du
salut a été dans la gentilité essentiellement négative quant au
fond et positive seulement quant à la forme, tandis qu'elle a

été en Israël essentiellement négative quant à la forme et positive

quant au fond i. »

Un usage plus complet et plus conséquent de la théologie
biblique eût rendu un autre service encore à M. G. Il lui eût
été plus facile de démêler et de retenir le fond essentiel des

textes bibliques, en se gardant de canoniser la forme passagère

qu'a revêtue la foi d'Israël. Le départ entre le noyau
religieux et l'enveloppe historique des doctrines scripturaires ne

peut être opéré qu'au moyen de la théologie biblique, aidée de

toutes les ressources d'une exégèse objective et indépendante.
Savez-vous ce qui frappe le plus dans cette étude dogmatique
sur la préparation du salut dans Israël? C'est qu'à tout
moment l'idée dogmatique que l'auteur a énoncée au début
s'évanouit et se perd au milieu de ses savantes et minutieuses

recherches, en sorte qu'on oublie le principe directeur et

organisateur, destiné à grouper les matières, à choisir ce qu'il
importe de retenir, à éliminer ce qu'il est permis de négliger.
Rien de plus touffu que ce recueil de notices archéologiques,
de renseignements historiques, de résumés critiques, de

discussions exégétiques : ici des aperçus sur l'institution de la

famille, de l'état, de la théocratie2; là un morceau étendu sur
les sacrifices3; plus loin des controverses avec MM. Renan,
Réville, Vernes, sur le caractère primitif du monothéisme
d'Israël ou sur l'originalité distinctive du prophétisme
hébreu4; tantôt des considérations cie principe, tantôt des
détails de pure érudition. La division de ces sujets si variés et
si nombreux en articles, en chapitres et en paragraphes applique

à ces questions multiples un ordre factice; elle est loin de

porter l'unité et la lumière dans ce répertoire de connaissances
accumulées qui. au lieu de commenter ou d'appuyer la pensée

dogmatique de l'auteur, la voilent, la brisent ou l'étouffent.
1 Page 8. — 2 Pages 25,26, 28. — 3 Pages 37-65. i Pages 96 et suiv.



36 P. LOBSTEIN

II

Cependant, ne restons pas àia surface et dans les généralités.
Aussi bien un examen plus attentif découvrira-t-il peut-être,
dans la section que j'analyse, un principe de classification qui
échappe d'abord au lecteur. L'étude sur la préparation du salut
en Israël « se subdivise en deux articles intitulés : De la préparation

du salut par la loi et de la préparation du salut par la

promesse ; tous les deux reliés l'un à l'autre par un article subsidiaire

que nous intitulons : De la préparation du salut dans la

conscience israélite, où nous suivrons l'effet et, pour ainsi

dire, l'écho des révélations divines immédiates »

Ces trois articles correspondent à trois groupes de documents

bibliques qui, selon l'auteur, reproduisent les principales étapes

du développement religieux d'Israël et qui renferment ce

que l'on appelle généralement la théologie de l'Ancien Testament.

« L'époque mosaïque marque, avec la révélation du nom
de Jéhovah au peuple d'Israël, le commencement effectif el
décisif de la préparation du salut ' ; » elle est dominée par la loi,
qui est « l'élément coercitif, disciplinaire et préservatif2 » dans

l'éducation du peuple élu. Plus important que l'institution
légale est le facteur de la promesse qui, après avoir agi de concert

avec la loi, finit par prédominer et qui achève et consomme
le développement de l'ancienne alliance ; cette « promesse
messianique comprend toutes les institutions et les faits divins
qui l'ont, pour ainsi dire, portée dans le cours de l'histoire et,
de période en période, l'ont dégagée des échafaudages où elle

pouvait se trouver momentanément enfermée3. » Mais les livres

historiques et les livres prophétiques n'épuisent pas le contenu
du canon de l'Ancien Testament; il reste la partie dite
hagiographique dans laquelle rentrent les Psaumes, les Proverbes,
le Cantique des Cantiques, Job et l'Ecclesiaste. Ces documents,
M. G. les intercale entre la loi et les prophètes ; il justifie
«l'ordre pragmatique7' » qu'il adopte, en alléguant quelques
arguments que nous devrons examiner plus tard. Qu'il suffise

1 Page 23. - » Page 20. — 3 Page 21. - 4 Page 71.



ÉTUDFS CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 37

de constater que l'auteur a réussi à faire entrer tous les livres
de l'Ancien Testament dans la trame de son exposition; ou

plutôt ses pages sur la préparation du salut en Israël ne sont

pas autre chose, en définitive, qu'un cours complet, quoique
sommaire, de théologie de l'Ancien Testamenti.

Le procédé de M. G. est singulièrement instructif et jette une
vive lumière sur le point de vue et la méthode de l'auteur. Ce

serait une explication superficielle et insuffisante que d'admettre

que le professeur a cédé à la tentation de donner aux
lecteurs de sa dogmatique la substance d'un autre cours qu'il est

appelé à faire régulièrement à la Faculté de l'Eglise indépendante

de Neuchâtel. Il a été conséquent avec lui-même en

incorporant à son exposé dogmatique ces trois chapitres sur les

documents et la théologie de l'ancienne alliance-. C'est qu'aux

yeux des adeptes de la théopneustie verbale il n'existe, à vrai
dire, aucune différence essentielle et fondamentale entre la

dogmatique chrétienne et la théologie biblique. Sans doute,
M. G. admet en théorie « le progrès des révélations bibliques
d'une époque à l'autre et la diversité des conceptions religieuses

et morales chez les divers organes de ces révélations dans

chaque période particulière2; » mais cette théorie, il n'en

poursuit pas, dans le cours de son travail dogmatique, l'application

rigoureuse et conséquente. Dans la pratique, la révélation

divine se confond et s'identifie invariablement avec le

document biblique ; la prétendue diversité des conceptions
scripturaires s'évanouit dans une unité plus générale et trop
souvent artificielle ; l'essai de faire un triage entre la substance

religieuse de la révélation divine et les éléments historiques
qui lui servent d'enveloppe passagère, cette opération, prémisse
indispensable de tout travail dogmatique, n'est nulle part
entreprise par le partisan convaincu et fervent de l'idée théo-

pneustique. « La tâche de la théologie systématique est de

superposer tous les matériaux exploités (par la critique et la

théologie biblique) et déjà classés dans un monument unique,
de faire l'édifice3. »

1 Cf. Exposé de théologie systématique, tome I, page 244.
2 Exposé, tome I, page 241. — 3 Exposé, l, 242.



38 P. LOBSTEIN

Comprenez-vous maintenant pourquoi, aux yeux du savant

dogmaticien, l'archéologie hébraïque peut être un facteur
important de l'organisme de la dogmatique chrétienne? La question

de savoir si Bsehr ou M. Wellhausen ont tort ou raison
n'intéresse pas seulement la théologie de l'Ancien Testament,
elle a son contre-coup jusque dans la dogmatique, puisque la
foi est engagée dans le débat. Les problèmes les plus délicats
de la critique sacrée compliquent atout moment non seulement
le travail de la dogmatique, mais jusqu'aux préoccupations et

aux intérêts de la piété. Grave et périlleuse situation que celle
de croyances religieuses livrées ainsi à toutes les fluctuations
d'une science incessamment mobile et changeante Pour échapper

à ces vicissitudes inquiétantes, M. G. a recours à un expédient

plus conforme à la tradition catholique qu'au principe
protestant. « Nous ne nous croyons nullement obligé, non pas
même dans la canonique, à recommencer pour notre compte le

travail de la critique biblique et estimons avoir, en thèse générale,

le droit de prendre tacitement pour notre point de départ
les conclusions principales admises et enseignées en cette
matière dans la Faculté de théologie indépendante de Neuchâtel L»
La fides implicita à laquelle nous convie l'auteur, l'adhésion

qu'il nous demande et qui consiste à accepter en bloc et ne
fût-ce qu'à titre provisoire les résultats d'une certaine école,
ne sera pas, je le sais, du goût de tout le monde. M. G. paraît
l'avoir senti lui-même; aussi a-t-il jugé « nécessaire de résumer
les raisons personnelles qui le déterminent à repousser les
résultats récents de l'école Reuss-Graf-Wellhausen et à conserver
dans ses grandes lignes la chronologie traditionnelle des

principales parties de l'Ancien Testament1. » Nous ne le suivrons

pas sur ce terrain, non seulement parce que nous serions

obligé de décliner notre compétence, mais surtout parce que
les questions effleurées par l'auteur ne relèvent pas, selon

nous, de la dogmatique chrétienne.
Peut-être est-il plus important et plus fructueux de dégager

de cette première section quelques points de vue caractéristiques

et quelques idées maîtresses qui intéressent plus directe-

1 Tome IV, page 9.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 39

ment la science dogmatique. Chacun des trois chapitres de

M. G. nous fournira l'occasion de remarques qui, si je ne me

trompe, sont d'une portée générale et immédiate pour la foi

chrétienne.

III

Le morceau capital du chapitre consacré à « la préparation
du salut par la loi,» traite des sacrifices théocratiques L Si

M. G. développe avec un grand luxe de détails les différents
aspects de l'institution du sacrifice chez les Israélites, c'est

qu'il est dominé par l'idée de « la relation entre le sacrifice du

Calvaire et les figures de l'ancienne alliance2.» Sans donner
complètement dans la typologie à outrance de l'ancienne orthodoxie

ou de la théologie du Réveil3, l'auteur se rattache
manifestement à l'école qui a trouvé dans Beehr son plus illustre
représentant4. Les idées de consécration, de représentation,
de substitution qu'il démêle dans le sacrifice mosaïque
empruntent, selon lui, leur valeur réelle et leur intérêt véritable
aux analogies prophétiques qui régnent entre les institutions
préparatoires du culte lévitique et le sacrifice suprême et définitif

de la victime parfaite immolée sur le Calvaire5. La raison
d'être subjective du sacrifice, la fréquence de l'emploi du sang
animal dans le sacrifice théocratique, les combinaisons diverses

de l'idée du sacrifice dans le rituel théocratique, telles sont
les principales questions que M. G. discute tour à tour.

Toutes ces recherches d'archéologie religieuse me semblent
aussi superflues qu'elles sont détaillées et minutieuses. Elles
sont inspirées par une conception trop extérieure des rapports

1 Pages 35-65.
2 Page 337, comp. p. 64-65.
3 Voyez, par exemple, les ouvrages de M. Guers : Le Camp et le tabernacle

du désert, ou le Christ dans le culte lévitique, 1845. Etude sur l'épître
aux Hébreux, 1862. Le sacrifice du Christ, 1867.

'' M. Gretillat est d'ailleurs loin d'adopter toutes les interprétations
de Bjehr qu'il combat à maintes reprises. Il avait publié déjà dans la
Revue de Lausanne un article auquel il renvoie le lecteur : La théorie du
sacrifice d'après Bœhr et Œhler. (1881, p. 41 suiv.)

5 Pages 37-38.



40 P. LOBSTEIN

de l'ancienne et de la nouvelle alliance, et elles ne tiennent
pas assez compte de la profonde différence qui sépare
l'économie chrétienne et la théocratie d'Israël '. Elles pèchent
surtout par un défaut capital, c'est qu'elles confondent à tout
moment l'histoire et le dogme.

Est-il bien vrai, en effet, que notre conception évangélique
et protestante de l'œuvre du Christ est liée à l'explication des

rites propitiatoires de l'ancienne alliance? Le dogme chrétien
de la rédemption est-il solidaire du sens qu'on atlribue aux
sacrifices théocratiques? Faut-il aller chercher dans le Lévitique

la clef de l'intelligence de la mort du Sauveur? M. G.

lui-même est loin de le penser, et lorsqu'il essaye d'expliquer
sa foi en l'efficacité du don volontaire du Christ s'immolant

pour les pécheurs, il ne tire pas ses formules des dispositions
législatives et rituelles de l'Ancien Testament. Félicitons-le de

cette heureuse inconséquence, mais constatons qu'il condamne

lui-même, par son exemple et sa pratique personnelle, la
valeur dogmatique de ses études sur les sacrifices.

Je me trompe peut-être. Pour démontrer l'importance
dogmatique et religieuse de ses recherches sur les institutions
théocratiques, M. G. en appellera sans doute à l'autorité du

Nouveau Testament. Sa position à l'égard des écrivains de la
nouvelle alliance semble, en définitive, lui avoir dicté son

attitude à l'égard des documents de l'ancienne. Les apôtres
n'ont-ils pas trouvé eux-mêmes dans les usages et les traditions

religieuses de l'Ancien Testament les types prophétiques
de l'œuvre expiatoire du Christ? Leur exemple ne doit-il pas
avoir force de loi pour l'Eglise? L'objection est spécieuse,
mais la réponse n'est pas difficile.

Et d'abord, tous nos écrivains sacrés s'accordent sur un

point décisif, c'est qu' «il y a dans la mort de Christ quelque
chose d'essentiel et qui ne se trouvait pas dans celle des tau-

1 Ces observations pourront servir d'explication et an besoin de

correctif au point de vue que j'ai essayé de développer ailleurs (La notion
de la préexistence du Fils de Dieu, 1883, p. 36 suiv., 130 suiv.) et qui a
rencontré un adversaire décidé et incisif dans la Revue de Lausanne, année
1888, p. 582 sq.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 41

reaux et des boucs immolés sur l'autel de Jahveh; ce quelque
chose, c'est le don volontaire de la victime elle-même; elle
n'est pas dévouée, elle se dévoue librement et par amour
(Rom. V, 6-9). Par là son sacrifice devient un acte
moral1. » Toute analogie entre l'expiation lévitique et la rédemption

chrétienne reste donc nécessairement imparfaite, et il
n'est pas un seul des auteurs du Nouveau Testament qui ne le

reconnaisse; M. G. s'en est souvenu, il a relevé cette vérité
élémentaire 2, mais il n'en a pas tiré les conclusions. Quelle est
donc la valeur dogmatique de l'argumentation scripturaire et

typologique de nos auteurs sacrés? Cette valeur n'a rien d'absolu

et de général, elle est purement relative et secondaire ; ce
serait se méprendre singulièrement sur la pensée véritable
des apôtres que d'élever leur herméneutique et leur typologie
à la hauteur d'un principe religieux etd'un canon dogmatique.
Fils dociles et pieux de l'ancienne alliance, élevés dans les

croyances religieuses de leur peuple, attachés de cœur à la
tradition théocratique, ils ont tout naturellement exprimé ou
justifié leur foi nouvelle à l'aide d'images ou de formules que
leur fournissait leur passé. Ce que les rites multiples et les

sacrifices répétés du culte mosaïque n'offraient qu'imparfaitement

à une conscience altérée de paix et de justice, ils le
trouvèrent dans l'œuvre de leur Sauveur ; il leur apparut comme le
médiateur suprême, la victime accomplie, le sacrificateur parfait

et unique. Enrichis de ce don ineffable, en possession de

ce trésor qui venait au-devant de tous leurs besoins et qui leur
assurait un bonheur supérieur à leurs rêves les plus audacieux,
ils se complurent à rechercher et à signaler, jusque dans les

plus minces détails, une harmonie profonde entre l'économie
nouvelle et celle que le Christ avait abolie en l'accomplissant.
L'herméneutique des rabbins et la gnose alexandrine furent
mises au service du principe chrétien; le symbolisme et la

typologie devinrent les auxiliaires du dogme. Mais l'inspiration
primitive et permanente de leur exégèse prophétique ou allégo-

1 M, Sabatier. L'origine du péché dans le système théologique de Paul,
Paris, 1887, p. 25-26.

2 Voyez p. 64-65.



42 P. LOBSTEIN

rique procédait de leur foi chrétienne; les comparaisons et les

figures qu'ils puisaient dans l'Ancien Testament n'étaient en

dernière analyse que l'illustration populaire ou le commentaire

pratique de leur religion nouvelle.

L'intelligence claire et complète de l'exégèse apostolique
préservera le dogmaticien contemporain de bien des méprises.
Initiés aux principes herméneutiques des écrivains bibliques,
nous nous garderons d'attribuer un caractère normatif à leurs
procédés d'exégèse et à leurs développements allégoriques ;

nous saurons que, pour saisir le sens intime et authentique de

leur pensée religieuse, il faut traverser l'enveloppe extérieure de

leur argumentation et pénétrer jusqu'à la source vive qui
alimente leur théologie ; nous ne confondrons pas l'objectif de leurs
préoccupations chrétiennes avec les méthodes de leur raisonnement

dogmatique ; nous essayerons de dégager la semence
évangélique de la « fécule hébraïque ou grecque1» qui s'y trouve
mêlée; nous ferons avec conscience et dans un intérêt à la fois
scientifique et religieux ce que chaque croyant véritable, chaque

chrétien vivant fait tous les jours, mais instinctivement, au

hasard, à son insu, pour le compte de son édification et de son
iustruction personnelle. Ce qui émeut le fidèle qui contemple
l'œuvre rédemptrice du Sauveur, c'est le miracle d'amour et
de dévouement qui éclate dans le plus grand des sacrifices, ce
n'est pas la concordance minutieuse et littérale entre les rites
duLévilique et les différents moments de la passion du Christ.
La dogmatique n'a pas d'autre tâche que d'exposer
scientifiquement le contenu de la foi chrétienne et de se faire l'interprète

fidèle de cette foi. C'est dans ce sanctuaire intime, et

non pas dans « le camp et le tabernacle du désert», que le

théologien trouvera tous les éléments de son œuvre scientifique,

toutes les inspirations de sa «sotériologie2. »

' M. Sabatier, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d'évolution,

Paris, 1889, p. 13-14.
2 Cette conception de la dogmatique chrétieune tend heureusement a

entrer de plus en plus dans le domaine commun, et je l'ai trouvée jusque
sous la plume de laïques pieux qu'on n'accusera pas de radicalisme
religieux. Voy. par exemple, dans les lettres qu'a publiées Evangile et Li-



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 43

Est-ce à dire, cependant, que l'étude de la théologie de

l'Ancien Testament ne saurait rendre aucun service à la

dogmatique chrétienne? Nullement. La compréhension approfondie

et complète des notions religieuses du Nouveau Testament

n'est possible qu'à la condition d'un recours incessant
aux principes essentiels de la religion d'Israël. Les caractères
distinctifs et le contenu positif de la révélation chrétienne ne

peuvent être établis et déterminés qu'à l'aide des données

scripturaires du Nouveau Testament saisi dans sa relation
organique avec les documents de l'ancienne alliance1. C'est

au nom même des notions bibliques sainement comprises que
le dogmaticien protestant ne cherchera pas dans les rites
lévitiques l'explication dernière de la pensée de Jésus ou des

berté De l'incroyance à la foi : « Elle est légitime, assurément, cette
nouvelle direction de la pensée chrétienne. Quel qu'en soit le péril, c'est
la vraie voie, celle dont la théologie n'aurait jamais dû sortir. Qu'est-
elle, en effet, cette prétendue maîtresse des esprits et des âmes '? Le simple
prolongement de la foi, de cette toi qui, née de nos expériences morales, de

nos émotions, de nos pensées, de la logique intérieure a laquelle, sciemment

ou non, nous avons obéi, sent le besoin de s'étudier, de se comprendre

elle-même- » (Evangile et Liberté, 1890, p. 140.) Il va sans dire que
l'auteur n'entend pas nier le rôle de l'élément objectif de la révélation
historique dans la genèse de la foi; les expériences morales dont il parle
sont déterminées et conditionnées par un facteur divin qui n'est autre
que la grâce du Père céleste manifesté en Jésus-Christ-

1 II serait facile de montrer que l'idée religieuse qui est a la base de la
fête de Pâques, comme celle qui inspire et domine le sacrifice de

l'alliance, ont été présentes a l'esprit de Jeans au moment où il célébra son

dernier repas avec ses disciples; mais il faut se garder de chercher une
symétrie minutieuse et une concordance littérale et extérieure entre les

rites du cérémonial juif et les éléments de la cène chrétienne. La piété
du Fils de l'homme à l'égard du passé d'l3raël s'alliait toujours à la
plus souveraine indépendance, et on commettrait à la fois un contresens

historique et une profanation religieuse en lui prêtant des scrupules
d'archéologue et des pédanteries de rabbin. Quant aux auteurs du .Nou¬

veau Testament, on ne saurait attendre d'eux et trouver dans leurs écrits
une intelligence sévèrement historique et absolument objective des

institutions et des traditions religieuses de l'Ancien Testament; leur
interprétation a subi l'influence des notions et des méthodes du judaïsme
contemporain et l'action non moins profonde du principe nouveau qui
leur venait de l'Evangile.



44 P. LOBSTEIN

conceptions apostoliques. C'est l'exégèse et la théologie
biblique qui lui enseigneront que la doctrine chrétienne du

salut plonge ses racines dans la conscience du Christ, et que
celle-ci procède, dans sa forme historique, non du formalisme
des lévites ou de la scolastique des rabbins, mais de l'âme de

la religion d'Israël, c'est-à-dire de l'inspiration des prophètes '.

IV

« Nous n'aurions qu'une idée incomplète de la préparation
du salut dans l'Ancienne alliance, si aous nous contentions
d'en suivre les phases dans la série des révélations historiques
sans en rechercher l'effet et le contre-coup dans l'âme
humaine et dans l'âme israélite, témoin fidèle ou infidèle de ces

révélations, acteur et héros de ces drames surnaturels, objet
de ces dispensations de grâce et de justice. C'est la partie
hagiographique de l'Ancien Testament qui nous offre les
documents de ce que nous appelons : la partie reflexive de la
révélation de l'ancienne alliance, c'est-à-dire la réponse de la

conscience israélite aux révélations créatrices, originales et

directes qui ont marqué la fondation de cette alliance. Or le

développement religieux et moral d'Israël dut porter sur deux

objets principaux. Le premier, c'est l'ordre spécialement
théocratique, institué par la loi, qui dut être et qui fut l'objet
d'appropriation le plus prochain et le plus important pour la

conscience israélite; les Psaumes sont l'expression de la
conscience israélite en état d'harmonie ou en état de conflit avec
l'ordre théocratique; le Cantique des Cantiques se rattache
plus spécialement à la phase de lutte et de conflit. L'autre
ordre est l'ordre cosmique ou universel, qui répond à la
tendance universaliste et, dirions-nous, cosmopolite éclose à

l'époque de Salomon, alors que, favorisé par la paisible possession

d'un territoire étendu, l'élève de l'ancienne théocratie
commence à jeter des regards curieux par delà l'étroit horizon

1 Cf. les judicieuses remarques de M. Hermann Schultz, Jahrbücher für
deutsche Theologie, 1867, p. 336; Jenaer Literaturzeitung, 1876, p. 639;
Alttestamentliche Theologie, 3e édit. 1888, p. 420.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 45

tracé autour de lui, et à considérer tour à tour la nature
physique et la nature morale dans leurs rapports généraux et
leurs caractères universels. Là aussi il y a harmonie ou
conflit. : les Proverbes représentent la conscience d'Israël en
harmonie avec l'ordre cosmique; le livre de Job et l'Ecclesiaste

sont l'expression tragique et douloureuse du conflit de

l'âme israélite avec les lois de l'univers physique et moral1. »

Laissons à l'exègète et à l'historien le soin d'apprécier cette
construction ingénieuse, par laquelle M. G. essaye de justifier
l'ordre traditionnel des hagiographes de l'ancienne alliance.
Ce qui nous intéresse dans ia présente étude, c'est l'idée
dogmatique qui se trouve à la base de l'édifice élevé par l'auteur.
Si je ne me trompe, l'examen attentif de cette idée nous fera

toucher du doigt le vice radical du dogme de la révélation
professé par l'ancienne orthodoxie et adopté par M. G.

Le trait commun des hagiographes de l'Ancien Testament,
c'est qu'ils retracent « la préparation du salut dans la
conscience israélite. » Ces documents renferment la partie
reflexive de la révélation, ils traduisent l'effet de la révélation
dans la conscience du peuple. C'est dire que la révélation elle-
même est purement objective; elle consiste en faits et en
doctrines extérieurs à l'âme humaine; elle est surnaturelle et
créatrice dans le sens absolu du mot. Malgré les restrictions
théologiques que nous rencontrons parfois dans son livre,
l'auteur se représente la révélation divine comme tombée du

ciel, sans racines dans l'esprit humain, sans lien organique et
vivant avec l'intelligence ou la conscience du peuple qui la
subit. A vrai dire, la nation ou l'individu ne sont que passifs
et réceptifs en présence des faits ou des notions révélées. Le
caractère original de la révélation divine consiste précisément
en ce que les témoignages de Dieu ont été énoncés verbalement

par des organes accrédités à cet effet auprès des

hommes, mais sans leur coopération personnelle et morale.
En d'autres termes, la révélation positive et historique de Dieu
est absolument transcendante.

Telle est la conception que suppose et implique la place
1 Pages 70-71; 72-91 passim.



46 P. LOBSTEIN

attribuée par M. G. à la littérature hagiographique. Celle-ci
ne renferme pas les documents proprement dits de la révélation,

elle se compose des livres qui ont fixé l'impression
produite par la révélation. L'auteur sépare nettement la manifestation

surnaturelle et objective de l'effet humain et subjectif
opéré par le fait révélateur ou la doctrine révélée. N'est-ce

pas là une notion élémentaire et tout? mécanique de la
révélation qui se réduit à je ne sais quelle magie divine, destinée à

frapper l'esprit ou la conscience de ceux auxquels elle
s'adresse? N'est-ce pas une théorie qui dénature le caractère des

livres historiques et prophétiques de l'Ancien Testament, et

qui compromet l'autorité religieuse des hagiographes?
En effet, la distinction formulée par l'auteur établit une

hiérarchie factice entre b-s documents de l'Ancien Testament.
D'après cette construction, le Pentateuque et les « oracles»
prophétiques occupent un rang plus élevé que la troisième
partie du canon hébraïque. C'est dans les œuvres historiques
et prophétiques qu'il faut chercher le témoignage direct et

authentique de la révélation surnaturelle de Dieu. Les autres
livres ne nous rapportent que les effets des dispensations
extraordinaires de l'Eternel et sont, pour ainsi dire, la vibration

prolongée de la conscience d'Israël au contact de l'histoire
sainte ou de la parole inspirée. L'élément humain est donc

prépondérant dans les hagiographes qui cèdent le pas aux
documents dans lesquels l'action divine se traduit exclusivement.

Là résident la supériorité et la dignité particulière de la
révélation légale et prophétique : elle n'a pas eu lieu « dans la

conscience et l'âme d'Israël, » elle peut être isolée des effets

qu'elle a produits, elle a un caractère abstrait et participe
directement de l'inspiration surnaturelle et divine. Si M. G. ne
formule pas lui-même les conclusions qui découlent logiquement

de ses prémisses, c'est qu'il échappe par une inconséquence

à un aveu qui ruinerait toute sa théorie de l'inspiration

; la conséquence nécessaire de sa classification des

documents de l'Ancien Testament serait qu'il faut renoncer à

chercher dans les Psaumes ou dans le livre de Job les

éléments positifs el directs d'une révélation divine; ces livres ne



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 47

renferment pas une parole de Dieu à l'homme, ils ne contiennent

que la réponse de l'homme à Dieu. Le drame de la
révélation se joue sur la scène de l'histoire, Moïse et les prophètes
en ont fidèlement noté toutes les péripéties, mais les livres
hagiographiques se sont bornés à recueillir l'impression que
le divin spectacle a produite dans l'âme des témoins.

Quel que soit le côté par lequel on entame la construction
prétendue biblique de M. G., on se heurte à une conception
superficielle de la révélation. Celle-ci repose sur un dualisme
élémentaire qui tour à tour oppose et ajoute mécaniquement
l'un à l'autre le domaine delà nature et le règne du surnaturel.
La seule solution possible de l'antinomie qui domine la pensée
de notre auteur doit être cherchée dans une conception plus
profonde, à la fois plus humaine et plus religieuse, de l'inspiration

et de la révélation. D'une part, la révélation dont les

livres historiques et prophétiques nous ont conservé le témoignage,

s'est faite, elle aussi, dans les profondeurs de la
conscience d'Israël, et ces livres, non moins que les hagiographes,
nous permettent de « surprendre sur le vif1 » les sentiments
et les pensées des acteurs ou des objets de cette grande histoire;
d'autre part, s'il est vrai que la littérature poétique et didactique
des Hébreux nous livre le secret des émotions, des luttes et

des joies de l'âme d'Israël, la révélation divine qui inspire et

porte toute la vie du peuple élu, n'est pas absente nonplus de

ces livres; leur caractère si humain et si naturel n'exclut en

aucune manière leur inspiration surnaturelle et divine. En un

mot, la révélation est à la fois transcendante et immanente ;

elle s'incarne dans l'histoire et elle se réalise dans la
conscience; elle est un fait objectif et une vie intérieure ;-elle est

une expérience, dont le facteur divin et le facteur humain se

conditionnent sans cesse, se confondant et s'absorbant dans
la synthèse perpétuelle de la grâce souveraine de Dieu et de la

liberté morale de l'homme.

1 Page. 71.



48 P. LOBSTEIN

Quelques-unes des observations que je viens de présenter
s'appliquent aussi à l'étude que M. G. a consacrée aux
prophètes.

La critique et l'histoire élèveront sans doute les plus graves
objections contre «les conclusions principales admises et

enseignées en cette matière par la Faculté de théologie indépendante

de Neuchâtel1. » La distinction entre le type, issu de la

rencontre du fait et de l'idée, et l'oracle, issu du conflit entre
le fait et l'idée2, est un fruit de la réflexion dogmatique ; la
construction des six périodes qui marquent la gradation de

l'oracle messianique dans le cours de la préparation du salut3,

repose sur la base fragile et profondément minée des théories
traditionnelles concernant l'histoire d'Israël et le canon hébreu ;

les escarmouches critiques auxquelles l'auteur se livre en

passant sont loin d'aller au fond des questions et esquivent le

plus souvent les vraies difficultés. Mais nous ne suivrons pas
l'auteur sur ce terrain, et nous nous bornerons à quelques
remarques sommaires qui sont du ressort de la théologie
systématique.

Ici, comme précédemment, M. G. ne trace aucune ligne de

démarcation entre le domaine de l'exégèse, de la critique, de

l'histoire, et celui de la dogmatique chrétienne. Il fait rentrer
dans le cadre de son exposition un nombre infini de problèmes
qui n'ont aucun intérêt direct pour la foi, et qui, par
conséquent, sont absolument étrangers au dogme, expression
scientifique de la foi. En repoussant systématiquement la division
du travail théologique, en établissant une solidarité immédiate
et perpétuelle entre les résultats de la critique de l'Ancien
Testament et les affirmations religieuses de la conscience chré-

1 P. 9. Serait-il indiscret de soulever ici une question et de demander
si cette Faculté, semblable a un concile romain ou à un ministère
parlementaire, est absolument solidaire, et si M. Monvert, par exemple, signerait

toutes les conclusions formulées par M. Gretillat?
s Page 105.

3 Page 119-135.



ÉTUDES CRITIQUES DE DOGMATIQUE PROTESTANTE 49

tienne, l'auteur choisit une base d'opération singulièrement
périlleuse pour la foi elle-même, et il compromet tout ensemble
la tâche de la critique sacrée et la mission de la dogmatique
protestante. Aux preuves historiques ou philologiques quiseules
comptent dans les questions d'exégèse et de critique, il
substitue à tout moment des arguments dogmatiques ; d'autre
part,ledogmeestimpliquédansles controverses etles difficultés

que soulève l'histoire, il subit le contre-coup de toutes les
fluctuations auxquelles sont soumises les recherches de critique
biblique touchant l'Ancien Testament. J'ai essayé d'expliquer
plus haut la raison de ces complications funestes dans

lesquelles tout partisan de la théopneustie absolue se trouve
fatalement entraîné.

Au lieu de convier le lecteur aux débats importants et aux
controverses de détail engagés en ce moment dans le champ
clos de la littérature sacrée d'Israël, il eût fallu, ce me semble,

marquer nettement la place qui revient au prophétisme hébreu
dans la dogmatique chrétienne. S'il nous est permis de faire

usage de la terminologie chère à M. G., nous dirons que les

prophètes ont droit à un paragraphe important dans la section
consacrée à la révélation. Quel rapport y a-t-il entre l'expérience

religieuse faite dans la conscience de Jésus et l'expérience

religieuse des prophètes de l'Ancien Testament Comment

celle-ci a-t-elle préparé celle-là? Tel est le centre du

problème; M. G. s'en rend compte, sans doute, mais sa théorie
de l'inspiration l'empêche de poser franchement la question
dans ces termes et d'en chercher la solution là où elle se trouve.

Je ne finirai pas ce premier article par une simple critique.
J'ai besoin de relever que, dans ces chapitres qui suscitent
tant d'objections, il y a des pages nombreuses qu'on peut
louer et admirer sans réserve. Si, le plus souvent, l'intelligence
sévèrement historique fait défaut au savant dogmaticien, il a

un sentiment vif et profond de l'élévation religieuse de l'Ancien
Testament, et il en a rendu, avec autant d'éloquence que de

vérité, l'incomparable grandeur et l'insuffisance finale : « Le

prophétisme hébreu a donné au monde un spectacle unique et

surnaturel : c'est l'idée d'avenir qui le portait, se nourrissant
théol. et phil. 1891. 4



50 P. LOBSTEIN

des défaites mêmes qui auraient dû l'abattre ; c'est que jamais
l'attente messianique ne fut plus sereine, plus forte et plus
audacieuse qu'aux heures des suprêmes démentis et des ruines
irréparables. Elle fut la plus glorieuse quand elle fut la plus
folle, et par une sainte ironie qui finira par être la raison et la

réalité, c'est à l'heure où Israël a été la victime des nations

qu'il convoquait les nations à Jérusalem, nouvelle capitale du
monde (Esaïe II, 1-4)*. »... «Toutes les grandes œuvres et toutes
les grandes carrières de l'ancienne alliance sont restées inachevées;

les pieux désirs des plus grands des hommes de Dieu de

l'ancien monde sont restés inassouvis. Le législateur Moïse ne
fut pas le conquérant de la Terre promise ; Samuel vit le
sacerdoce déchu et la royauté successivement rebelle et chétive ;

David, l'homme selon le cœur de Dieu, n'eut pas la permission

de construire le temple; Salomon prépara le schisme;
Ezéchias dut apprendre du prophète que Babylone recevrait
ses enfants et ses héros ; et Jean-Baptiste, qui avait vu et touché

le Messie, a été décapité dans sa prison. Ainsi l'ancienne
alliance, par toutes ses institutions et par tous ses ministres,
par toutes ses voix, descendues du trône ou sorties du désert,
à toutes ses entrées et à toutes ses issues, s'est confessée

encore imparfaite, s'est dite préparatoire2. »

1 Page 109.

•2 Pages 136-137.

(A suivre.)


	Études critiques de dogmatique protestante. Première étude, La préparation du salut

