
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes?

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FIN DES DOGMESÎ

J.-F. ASTIE

PREMIER ARTICLE

Histoire des dogmes de VEglise chrétienne, par F. Bonifas,
professeur à la Faculté de théologie de Montauban. Ouvrage posthume
rédigé d'après les notes du professeur, par un de ses anciens élèves
et précédé d'une préface sur la théologie de F. Bonifas par Ch. Bois,
doyen de la Faculté de théologie de Montauban. Deux volumes.
Fischbacher, Paris, 1886.

Lehrbuch der Dogmengeschichte. Von Adolf Harnack, ordentlicher

Professor der Kirchengeschichte in Giessen. Premier volume
en 1886, second en 1887, troisième en 1890. — Brauchen wir ein
neues Dogma1? Neue Betrachtungen über Glaube und Dogma, von
D. Julius Kaftan, Professor der Theologie in Berlin. Separatabdruck

aus der Christlichen Welt, 1890. — Ueber Ad. Harnach's
Dogmengeschichte. Vortrag gehalten von Dr. Hans Heinrich Wendt,
Professor der Theologie in Heidelberg, 1888. — Christlicher Glaube
und kirchliches Dogma, von P. H. Loofs in Leipzig, dans les
Deutsch-Evangelische Blätter, Zeitschrift für den gesammten
Bereich des deutschen Protestantismus, mars 1886. H. Lüdemann,
dans le Theologischer Jahresbericht, von R. A. Lipsius, 1887,p. 109.

Pourquoi ne pas l'avouer Nous grillons d'envie de déclarer
que ces deux histoires des dogmes n'ont guère rien de commun
que le nom. Mais alors que dira tel ami, des plus bienveillants,
qui prétend que souvent je gâte ma cause en ayant trop raison

et cela parfois hors de saison? Le lecteur jugera après
que nous lui aurons exposé l'esprit, les méthodes respectives,

les résultats auxquels les deux auteurs aboutissent.



J.-F. ASTIÉ

I

Le travail de M. Bonifas est manqué, mais complètement.
Nous sommes désolé d'avoir à contrister les sentiments

des amis fidèles qui ont cru élever un monument à la mémoire
de l'auteur, qu'ils nous présentent comme un homme débonnaire,

pondéré et des plus sympathiques; mais nous ne pouvons,
dans l'intérêt des études théologiques, laisser établir aucun
malentendu. Non, que la jeunesse ne s'y trompe pas, ce n'est

pas là une histoire des dogmes telle que la réclament nos
circonstances, à l'heure actuelle de notre développement théologique.

M. Bonifas ne se fait pas la moindre idée de ce que
peut être, de ce que doit être une histoire des dogmes vraiment
fécondante, pouvant nous servir de fil conducteur pour sortir

du labyrinthe dans lequel nous sommes égarés.
Que le lecteur en juge; nous allons mettre les pièces du procès

sous ses yeux. Selon M. Bonifas, l'Eglise romaine ne peut
avoir d'histoire des dogmes ; elle ne peut en faire tout au plus
qu'en suivant la méthode des chroniqueurs, « qui se contentent
d'enregistrer, année par année, les événements à mesure qu'ils
se produisent, sans en rechercher les causes et l'enchaînement

; » cette méthode, qui partout ailleurs paraît enfantine,
n'est pas une méthode scientifique. C'est là la conséquence
naturelle et nécessaire du principe catholique, l'infaillibilité de

l'Eglise. « Il peut se formuler ainsi : L'Eglise représentée par
les papes et par les conciles, est l'organe permanent du Saint-
Esprit, son enseignement est une révélation continue, qui
interprète et complète la révélation apostolique ; elle prononce,
avec une autorité infaillible, sur toutes les questions de
doctrine. L'historien qui part de ce principe n'a qu'une chose

bien simple à faire : recueillir les canons des conciles et les

décisions des papes dans leur ordre chronologique. La succession

des décrets ecclésiastiques constituera à ses yeux le
développement continu et progressif du dogme. Tous ces décrets

seront pour lui également vrais, et chaque décret nouveau, tout
en s'accordant foncièrement avec les précédents, marquera un



LA FIN DES DOGMES f 7

progrès, par cela seul qu'il est postérieur. L'historien catholique

doit nécessairement admettre l'immutabilité fondamentale
du dogme, en même temps qu'un progrès continu et successif

dans la manière dont il est défini et développé par l'Eglise. »

(p. 35.) Voici maintenant la conclusion : « L'historien catholique

se trouve dès lors en présence de cette alternative : ou
bien abandonner le principe de l'infaillibilité de l'Eglise, ce

qu'il ne peut faire sans cesser d'être catholique, ou bien faire
violence à l'histoire, nier, en dépit des faits les mieux constatés,

les contradictions et les erreurs du dogme ecclésiastique,
ce qu'il ne peut faire qu'en cessant de mériter le nom d'historien

» (p. 36). Ainsi donc en se prétendant infaillible, le catholique

renonce à toute histoire des dogmes.
En quoi peut donc être différente la position du protestant

qui, à l'infaillibilité de l'Eglise, substitue l'autorité dogmatique
de la Bible Il importe en effet de ne pas se faire illusion ;

malgré la modération de ton, et le vague souvent très
fatigant, j'ai presque dit agaçant, de ses formules, M. Bonifas

appartient à cette classe de théologiens protestants qui voient
dans la Bible une autorité dogmatique. On en jugera par quelques

citations, qui parleront assez haut, bien que vagues.
Voici comment l'auteur comprend l'inspiration : « Les apôtres

étaient non seulement, comme le prétend une certaine
école, les témoins immédiats de Jésus-Christ, mais aussi des

hommes inspirés par le Saint-Esprit et chargés par Dieu de nous
révéler les mystères de la grâce. » (Vol. I, p. 211.) Il parle
d'un « esprit de fidélité inviolable à la vérité révélée de Dieu
dans les Saintes Ecritures » (p. 41). Voilà qui est déjà suffisamment

clair. La Bible est une révélation de vérités religieuses,
la religion est avant tout un fait intellectuel. Ce n'est pas assez.
U y a dans la Bible une métaphysique révélée que chacun est
appelé à s'assimiler. « Dieu choisit certains hommes qu'il inspire
de son esprit. Il leur explique le plan du salut et leur révèle
tout le conseil de son amour. Il les met en quelque sorte dans
la confidence de ses desseins miséricordieux. Il leur donne

pour ainsi dire le mot du drame qui se joue dans l'histoire, et
le sens de chacun des faits qui le composent ou qui s'y ratta-



8 J.-F. ASTIÉ

chent. Ces hommes communiquent à leurs frères les révélations

qu'ils ont reçues, ils leur expliquent les signes divins,
ils interprètent les faits rédempteurs et en dégagent la doctrine
du salut. Ces hommes privilégiés sont les prophètes et les

apôtres, et l'inspiration du Saint-Esprit, en vertu de laquelle ils
parlent, constitue une seconde révélation complètement
indispensable delà première » (24, 25).

Ce n'est pas plus difficile que cela. Par le moyen de l'inspiration,

Dieu répète aux écrivains exactement la même leçon

que, d'après les Sociniens, il avait donnée une première fois à

l'Homme-Jésus, lorsqu'au début de son ministère, le Sauveur
avait été enlevé au ciel pour aller chercher sa doctrine. On le
voit, le supranaturalisme de M. Bonifas est exactement de

la même trempe que celui professé par le socinianisme et
l'orthodoxie du dix-septième siècle, ces deux frères ennemis.

Ce n'est pas par suite de leurs expériences que les apôtres en
sont venus à formuler chacun à leur façon la vérité chrétienne;
ils se sont bornés à la reproduire comme une leçon, telle qu'ils
l'avaient entendue, reçue de la bouche même de Dieu.

Il va bien sans dire qu'avec un pareil supranaturalisme, il
ne peut être question de reconnaître le moindre concours d'un
facteur humain. Les apôtres, les écrivains sacrés, ont rompu du

coup, spontanément, immédiatement, — apparemment dès le
lendemain de la Pentecôte, — avec toutes leurs conceptions,
avec toute leur éducation, leur r .iture juive, leurs habitudes
de penser, de sentir, pour devenir, sur l'heure, les rédacteurs

d'une dogmatique définitive, éternelle, de droit divin. Ils
cessent d'être des chrétiens et des disciples, des apôtres, des

témoins, pour devenir des christs, des hommes inspirés ayant
une autorité dogmatique égale de tout point à celle du Maitre.

M. Bonifas ne laisse planer aucun doute sur sa pensée à

l'égard de ce point capital et décisif. « Je ne partage pas, dit-
il, l'opinion d'une certaine école, qui voit dans l'enseignement
de Jésus-Christ la source unique delà vérité chrétienne
(toujours l'élément didactique, intellectuel). Je crois que pour
avoir cette vérité tout entière, il faut interroger aussi les apôtres,

car ils nous disent, sur la personne du Rédempteur, et



LA FIN DES DOGMES 9

sur l'œuvre de la rédemption, des choses que Jésus lui-
même n'avait pu nous dire. » Ainsi donc, nous serons mieux
instruits en écoutant les disciples qu'en nous attachant
essentiellement et avant tout au Maître. Il est vrai, le Maître était
saint, parfait, ce qui n'était pas le cas des disciples : mais

qu'importe? La sainteté serait-elle donc indispensable pour
reproduire fidèlement une leçon qu'on a apprise?

De là l'abîme profond que M. Bonifas creuse entre la théologie

biblique d'une part et la théologie ecclésiastique de l'autre.

« Répétons-le, dit-il, après les apôtres, le cycle des

révélations divines est fermé ; l'ère de la théologie commence ; et
il y a entre ces deux choses une distance infinie. Aussi y a-t-il
entre l'histoire des révélations divines et celle de la théologie
humaine, une différence essentielle et radicale » (p. 30).
Distance infinie 'différence essentielle et radicale Les termes les

plus forts, les plus excessifs, sont choisis à dessein. Il ne s'agit
pas d'une question de plus ou de moins, d'une différence
quantitative, mais d'une différence qualitative. Tout est exclusivement

divin chez les écrivains sacrés, même leurs idées

particulières ' : tout est humain, dans la théologie
subséquente, l'élément divin et l'élément humain sont placés en

antagonisme complet ; ils forment le plus radical des contrastes.
Ecoutez plutôt notre auteur : « D'un côté, c'est Dieu qui
communique par degrés aux hommes les vérités du salut, en même

temps qu'il réalise le plan du salut dans l'histoire. De l'autre
ce sont les hommes qui cherchent à s'assimiler et à exprimer

1 On oublie que saint Paul a bien soin de distinguer entre son propre
enseignement, sa gnose a lui, différente de l'Evangile. « Personne, dit-il,
ne peut poser d'autre fondement que celui qui est posé, lequel est Jésus-
Christ. Que si quelqu'un édifie, sur ce fondement, de l'or, de l'argent, des

pierres précieuses, du bois, du foin, du chaume; l'œuvre de chacun sera
manifestée; car le jour la fera connaître parce qu'elle sera manifestée
par le l'eu et le feu éprouvera quelle sera l'œuvre de chacun. Si l'œuvre
de quelqu'un qui aura édifié dessus demeure, il en recevra la récompense.

Si l'œuvre de quelqu'un brûle, il en fera la perte ; mais pour lui, il
sera sauvé, toutefois, comme par le feu. » (1 Cor. Ili, 11 ss.) Il parle
ailleurs de gens qui annoncent Jésus-Christ par ostentation, mais lisait
s'en réjouir ; Christ est annoncé, cela lui suffit. (Phil. I, 18.)



10 J.-F. ASTIÉ

toujours mieux ces faits et ces vérités. » (p. 30, 31). Si nous

comprenons bien, les chrétiens devront apprendre la leçon
des apôtres, comme ceux-ci l'ont apprise de Dieu : le christianisme

est avant tout une révélation de connaissance ; tout ce

que les fidèles ont à faire, jusqu'à la fin des siècles, c'est
d'apprendre toujours mieux, de s'assimiler toujours mieux ces

faits et ces vérités, cette dogmatique éternelle que les écrivains
du Nouveau Testament ont rédigée du premier coup et une
fois pour toutes.

N'exagérons rien cependant. M. Bonifas entend séparer sa

cause de celle de l'orthodoxie ultra-protestante ; la Bible ne

renferme pas pour lui, comme pour elle, « une dogmatique
achevée, de telle sorte que tout développement ultérieur soit

illégitime ou impossible. » (p. 40). Ainsi la Bible contiendrait
une dogmatique, mais une dogmatique inachevée. Qu'est-ce

que cela peut bien signifier, une dogmatique inachevée? Est-ce
l'ensemble qui serait inachevé, dételle sorte qu'il fallût y ajouter

quelques chapitres faisant défaut Est-ce les dogmes
particuliers qui seraient inachevés et qui auraient besoin d'être
complétés En tout cas, on ne voit pas comment la Bible pourrait

nous offrir des dogmes inachevés, dans l'ensemble, ni dans
les détails si l'on songe que, selon M. Bonifas, « Dieu explique
aux écrivains sacrés le plan du salut et leur révèle tout le conseil

de son amour. Il les met en quelque sorte dans la confidence
de ses desseins miséricordieux. Il leur donne, pour ainsi dire,
le mot du drame qui se joue dans l'histoire et le sens de chacun
des faits qui le composent et qui s'y rattachent. » (p. 24, 25).
11 semble que voilà une dogmatique, qui plus est, une philosophie

de l'histoire assez complète : que pourrait-on ajouter pour
l'achever? Et puis, qui donc aurait mission d'achever cette
dogmatique divine inspirée? L'auteur a eu soin de nous le
dire : « Le couronnement de l'œuvre s'effectue par des

théologiens qui sont à une distance infinie. Il y a entre l'histoire
des révélations divines et celle de la théologie humaine une
différence essentielle et radicale. D'un côté, c'est Dieu qui
communique par degrés aux hommes les vérités du salut en
même temps qu'il réalise le plan du salut dans l'histoire. De



LA FIN DES DOGMES 11

l'autre, ce sont les hommes qui cherchent à s'assimiler et à

exprimer toujours mieux ces faits et ces vérités. » Comment peut-
il être question de compléter, d'achever, l'une par l'autre,
deux œuvres se distinguant ainsi « par une différence essentielle
et radicale » Aussi, voyez comment le style même de M.
Bonifas trahit sa pensée. Vous pensiez que les théologiens avaient
à compléter la dogmatique biblique inachevée? Eh bien non!
leur mission est plus modeste encore ; « ils doivent se borner
à se l'assimiler et à exprimer toujours mieux ces faits et ces
vérités. » La dogmatique, comme le prétend ce que l'auteur
appelle l'orthodoxie ultra-protestante — de laquelle il veut en

vain se distinguer, — est bien complète, parachevée. Voici
encore d'autres déclarations de notre auteur, qui ne laissent
aucun doute sur sa pensée : « L'enseignement apostolique, nous

dit-il, n'est plus le premier essai de théologie, le premier terme
dans la série des systèmes chrétiens, c'est l'achèvement delà
révélation de Dieu, c'est la vérité donnée d'en haut, qui doit
être, jusqu'ci la fin des siècles, l'objet de la foi qui sauve et de

fondement de toute théologie chrétienne. » Que veut-on de

plus explicite?
La dogmatique n'est plus dans la Bible à l'état inachevé,

comme M. Bonifas nous l'a d'abord dit, nous avons l'achèvement

de la révélation de Dieu, la vérité donnée d'en haut. On

le voit, notre auteur ne se distingue en rien, mais en rien, de

l'opinion qu'il prétend répudier comme celle de l'orthodoxie
ultra-protestante. Voici une déclaration plus positive encore :

Dieu n'aurait pas révélé aux écrivains sacrés la seule dogmatique

définitive, mais la philosophie chrétienne, les mystères de

l'ontologie divine : « Non seulement, nous dit-on, ce sont des

témoins véridiques, qui nous disent ce qu'ils ont vu et entendu

et dont le témoignage a une valeur unique, mais ce sont aussi
des hommes inspirés, à qui a été révélé tout le conseil de Dieu.
Ce ne sont pas des historiens seulement, mais des révélateurs

(l'auteur a déjà dit plus complets que Jésus). Le Saint-Esprit,

qui seul sonde les profondeurs de Dieu, leur a découvert
ces mystères divins et invisibles qui se cachent derrière les

faits de l'histoire évangélique (toute une métaphysique chré-



12 J.-F. ASTIÉ

tienne apparemment?), et qui donnent seuls aux faits de cette
histoire leur portée et leur signification religieuse. En effet,
derrière les faits que le témoignage humain peut atteindre,
comme la mort et la résurrection de Jésus-Christ, il y a des faits
d'un autre ordre qui ne sont accessibles qu'au témoignage du

Saint-Esprit ; par exemple le mystère de la croix. Ce sont ces

mystères du salut que le Saint-Esprit a révélés aux apôtres et

que ceux-ci nous ont révélés à leur tour de la part de Dieu. »

(22, 23.) On n'en saurait douter, c'est une dogmatique des

plus complètes, des plus achevées, une dogmatique spéculative

même, que M. Bonifas trouve dans la Bible. Rien n'y
manque, pas même une théorie de droit divin sur le mystère
de la croix (sur l'expiation apparemment?), théorie qui n'est
accessible qu'au témoignage du Saint-Esprit. Ce n'est pas la

religion, l'Evangile, que le Saint-Esprit enseigne aux simples
fidèles, mais les théories les plus hautes, les plus cachées,

une dogmatique métaphysique, spéculative.
Encore une fois, que peut-il manquer, que reste-t-il à faire

En quoi consistera l'histoire des dogmes? Elle nous fera
connaître simplement l'histoire extérieure de ce travail consistant
« à s'assimiler et à exprimer toujours mieux » la dogmatique
biblique. En un mot, l'histoire des dogmes ne sera que l'histoire

de l'exégèse, des commentaires bibliques, tout au plus,
l'histoire du travail exclusivement formel, auquel se seront
livrés les théologiens, et consistant à systématiser de façons
diverses ces dogmes, les matériaux fournis par l'Ecriture.

Or cette histoire-là, ainsi comprise, délimitée, les catholiques

peuvent la faire tout aussi bien que les protestants; ils ont
eu également leurs dogmaticiens et leurs exégètes; pourquoi
ne feraient-ils pas aussi sous le nom d'histoire des dogmes, une
histoire de l'exégèse et de la dogmatique?

On voit combien M. Bonifas est loin d'avoir le moins du
monde soupçonné, entrevu, ce que la théologie moderne entend

par cette science éminemment récente que l'on appelle histoire
des dogmes. L'histoire des dogmes pour M. Bonifas est « l'histoire

de la fixation et de la systématisation progressive de la
vérité chrétieqne sous la forme d'articles de foi officiellement



LA FIN DES DOGMES? 13

promulgués par l'Eglise et appelés dogmes. » Ainsi la vérité
chrétienne, la dogmatique est donnée une fois pour toutes, il
n'y a plus qu'à la fixer et à la systématiser peu à peu. Et toute
l'histoire se borne à faire le récit, le narré de ce travail de

systématisation et de fixation. Quand l'histoire des dogmes
n'était que cela, on ne parlait pas d'une histoire des dogmes

parce qu'elle n'existait réellement pas ; il n'était question que
d'une histoire de l'exégèse et de la dogmatique. L'histoire des

dogmes est la série des efforts auxquels se livre la raison
chrétienne pour se rendre intellectuellement compte de ces faits

religieux dont la conscience chrétienne a fait pratiquement
l'expérience. Trois facteurs concourent à la formation du

dogme : les données bibliques, la conscience chrétienne, qui
les expérimente par le Saint-Esprit, et la raison chrétienne qui,
aidée de la philosophie de chaque époque, formule et systématise

le tout. Voilà pourquoi l'histoire des dogmes est éminemment

faillible, comme toute œuvre humaine. Le dogme n'est
nullement révélé. Il est un produit de l'activité de la raison
chrétienne, appliquée aux faits religieux révélés par la Bible et
dont la conscience chrétienne a vécu. La Bible ne renferme
donc aucune dogmatique, achevée ou inachevée, elle est beaucoup

mieux que cela : l'histoire de l'œuvre de la rédemption un
foyer de vie supérieur au contact duquel chacun est appelé à se

réchauffer et à s'éclairer. La Bible fait incontestablement autorité

dans les matières religieuses, mais, tout en provoquant à

faire une dogmatique, elle n'est pas autorité en dogmatique,
parce qu'elle appartient à une sphère supérieure, à la région
du cœur, du sentiment, de la conscience.

Toutes ces distinctions, et beaucoup d'autres encore, échappent

à M. Bonifas. Il ne distingue pas entre la religion et la

théologie, entre la foi et le dogme. Par contre, il établit une
telle opposition entre le naturel et le surnaturel qu'ils ne
sauraient plus entrer en contact; ils ne se touchent par aucun
bout. Ce ne sont pas les chrétiens qui font la doctrine : d'après
notre auteur, elle nous est apportée surnaturellement du ciel ;

nous n'avons qu'à nous incliner devant l'Ecriture qui la
renferme. « A ses yeux, nous dit M. Bois, parlant de M. Bonifas,



14 J.-F. ASTIÉ

l'Ecriture possédait en elle-même, avant toute expérience, une
autorité souveraine devant laquelle le théologien, comme le

simple fidèle, doit n'avoir qu'une attitude à prendre : s'incliner
et obéir; et que cette autorité se fondait principalement sur
des considérations étrangères à son enseignement, surletémoi
gnage, sur la prophétie, sur le miracle. » C'est bien là cet

antique rationalisme qui a la naïveté de se croire orthodoxe Il
estime qu'on peut croire à l'Ecriture sans être chrétien, avant
toute expérience, et sur des considérations étrangères à son

enseignement. Voilà encore cette apologétique antérieure à

Pascal et à Vinet, cette démonstration socinienne, qui prétend

prouver l'authenticité de l'Ecriture comme on établit celle
des livres d'Homère ou de Virgile « Je suis assuré, poursuit
M. Bois, que Bonifas n'eût aucunement répudié cette façon
de démontrer l'autorité des Ecritures par des preuves
externes. Il était convaincu que la révélation s'étant produite
dans le cours de l'histoire, pouvait être constatée et établie

comme tout autre fait historique, par des marques extérieures
et des documents. » L'assurance de M. Bois est des plus
superflues ; le lecteur le moins intelligent se serait à lui
seul aperçu de la chose. On sait le reste. « Après avoir
rendu témoignage à la révélation, la conscience (c'est M.
Bonifas qui parle) doit abdiquer devant elle comme devant une
autorité qu'elle a reconnue supérieure et qui doit demeurer
souveraine désormais. » Tel est le supranaturalisme de la
vieille école de Tubingue : on fait un usage exclusivement formel
de la conscience et de la raison ; il n'y a qu'à s'assurer, —
par des preuves extérieures, —qu'on possède la doctrine
chrétienne dans la Bible, puis à s'incliner devant cette doctrine.
Il n'y a pas d'assimilation proprement dite de la vérité : on la
reçoit seulement sur la foi des preuves externes. Oh sans

doute, on n'oublie pas de nous dire que l'homme est fait pour
la vérité et que la vérité se démontre en se montrant. Mais à

quoi bon cette œuvre surérogatoire Ne nous a-t-on pas assez

dit que l'Ecriture possède déjà, avant toute expérience, une
autorité souveraine devant laquelle il ne reste qu'à s'incliner
et à obéir? Passe encore si en tout ceci il ne s'agissait que



LA FIN DES DOGMES 15

d'Evangile, de religion; avec un peu de bonne volonté de part
et d'autre, peut-être réussirait-on à s'entendre; mais il est bel
et bien question de doctrine, de dogmatique; elle est là dans

l'Ecriture, la dogmatique ; il ne s'agit que de l'en dégager en

l'exposant d'une manière plus complète, plus claire et plus
systématique. M. Bonifas est fort explicite à cet égard. Il
distingue dans le dogme deux éléments qu'il importe de ne pas
confondre. Un élément objectif et divin : les faits ou les vérités
donnés par la révélation biblique, et qui sont les objets de la
foi qui sauve. (On est sauvé par la foi aux dogmes! 1) « Un
élément subjectif et humain : la formule servant à exprimer ces
vérités et ces faits.» Est-ce assez clair? Tout le travail du

dogmaticien est exclusivement formel ; le théologien se borne
à présenter, dans des formules variables, le contenu
permanent, persistant. Et pour que nous ne nous y méprenions
pas, M. Bonifas a soin d'ajouter immédiatement : « Le premier
de ces éléments, qui constitue le contenu essentiel et religieux
du dogme, ne saurait changer, car un fait historique et une
vérité révélée demeurent toujours également vrais. On ne
refait pas l'histoire, en sorte qu'un fait historique, une fois

constaté, reste acquis pour toujours. Et quant aux vérités
divines que Dieu nous a révélées, elles sont éternelles et
immuables comme lui. » A merveille! Faites-nous alors une
histoire de l'exégèse ou de la dogmatique, mais ne prétendez pas
nous donner une histoire des dogmes, c'est-à-dire, comme
vous venez de le dire, des vérités éternelles et immuables
comme Dieu lui-même. Car enfin, vous vous en êtes bien

aperçu, c'est seulement ce qui change qui peut avoir une
histoire. « Dans l'ancienne église, nous dit M. Bonifas, au
quatrième et au cinquième siècle, on considérait le dogme comme
une vérité immuable, toujours identique à elle-même, et qui
par conséquent n'a pas d'histoire.» Vous avez bien lu, amis
lecteurs. Et maintenant, apprenez que M. Bonifas, tout en

tenant le dogme pour immuable dans son essence et dans sa

substance, exactement comme les hommes du quatrième et du

cinquième siècle, prétend de plus nous donner une histoire de

ces dogmes immuables Nous n'exagérons rien. « Le dogme



16 J.-F. ASTIÉ

ecclésiastique, lisons-nous à la page 15, se confond jusqu'à ne

faire qu'un avec le fait ou la vérité révélée. On peut l'accepter
ou le rejeter; on ne peut le modifier, ce serait le détruire.»
Comment faire l'histoire d'une vérité divine, révélée et

immuable qu'on ne peut modifier? L'histoire doit être exclusivement

extérieure, formelle, c'est-à-dire se borner à relater les

diverses manières d'exposer, de systématiser, d'agencer les

vérités.
Encore une fois, pas plus que Rome, M. Bonifas ne saurait

nous donner une histoire des dogmes ; il est hors d'état de

s'élever plus haut qu'une simple histoire de l'exégèse et de la

dogmatique. Tous les reproches qu'il adresse à la méthode

catholique tombent en plein sur la sienne. « L'historien catholique,

nous dit-il, doit nécessairement admettre l'immutabilité
fondamentale du dogme, en même temps qu'un progrès continu

et successif dans la manière dont il est défini et développé

par l'Eglise. » (p. 35.) M. Bonifas ne s'aperçoit pas qu'il est,
lui aussi, condamné au même rôle de chroniqueur. Ce résultat
étrange auquel nous arrivons, la négation de l'histoire au

dogme, par un auteur qui écrit deux beaux volumes pour la

raconter, est des plus naturels. En substituant l'autorité
dogmatique de la Bible à l'infaillibilité de l'Eglise, on ne fait que
changer de maître et, dans un cas comme dans l'autre, l'autorité

tue l'histoire, comme aussi l'histoire montre la vanité des

prétentions de l'autorité. La position de Rome est même plus
favorable ; ceci est capital. Se vantant d'avoir l'esprit chrétien
agissant en son sein en permanence, Rome peut, grâce à lui,
formuler de nouveaux dogmes, comme celui de l'immaculée
conception et celui de l'infaillibilité papale. Pour M. Bonifas
au contraire tous les dogmes protestants sont déjà contenus
dans la Bible; tout ce que le théologien doit se borner à faire
c'est de les exposer, de les systématiser d'une façon plus
claire, plus complète. Il y a encore moins histoire des dogmes
pour M. Bonifas que pour Rome : car, selon lui, la révélation
est décidément fermée, sans retour et sans espoir, avec le
dernier écrivain du Nouveau Testament. Les dogmes chrétiens
sont donnés d'une façon divine, complète, immuable: il ne



L.V FIN DES DOGMES? 17

reste plus qu'à les commenter, à les systématiser. Les dogmes
deviennent matière archéologique à traiter par le dictionnaire
et la grammaire grecque, avec les secours du syllogisme et

les diverses ressources de la logique formelle.

II

Le lecteur intelligent aura deviné sans peine ce que peut
être une histoire des dogmes conçue dans un tel esprit. Il ne

s'agit certes pas de réviser les dogmes au tribunal de l'histoire
et de l'Evangile; il n'y a qu'à en faire tant bien que mal l'apologie.

Il est généralement admis que la Réformation a eu le

tort grave d'accepter les décisions des anciens conciles sans

réviser les doctrines de la divinité de Jésus-Christ et de la

Trinité, du point de vue de son principe à elle, la justification
par la foi. On sait que c'est là une des tâches les plus délicates
du moment. M. Bonifas ne se risque pas dans ces hardiesses

qu'il tiendrait pour des témérités, j'ai presque dit pour des

profanations, portant atteinte au Saint des saints. « Les
formules dogmatiques employées par l'Eglise, nous dit-il, page 11,

ont été des travaux de défense élevés autour du sanctuaire, des

vases protecteurs destinés à conserver le vin généreux de

l'Evangile, et à l'empêcher de s'altérer et de se perdre. Bien
fou serait celui qui voudrait renverser ces murailles, sous

prétexte qu'elles se dressent comme une barrière La place
démantelée serait bientôt envahie de tous les côtés à la fois.

Bien insensé celui qui voudrait briser ce vase, sous prétexte
que la matière en est grossière et la forme disgracieuse! La

précieuse liqueur se répandrait aussitôt et serait perdue sans
retour. » Bienheureux historien qui a conservé tant de candeur
et l'innocence de son baptême! Où donc peut-il avoir fait sa

théologie qu'on ne lui ait pas enlevé ses illusions déjà sur les
bancs de la Faculté? Mais avant de professer l'histoire des

dogmes, il faudrait débuter par l'étudier, par en comprendre
l'esprit et la portée.

M. Bonifas est au-dessus de ces soucis. Voyez plutôt
l'importance capitale qu'il attribue aux anciennes formules trini-

THÉOL. ET PHIL. 1891. 2



18 J.-F. ASTIÉ

taires, tout en essayant de les émonder tant soit peu. « C'est

là, dit-il un mystère insondable ' ; mais c'est un mystère de
lumière et d'amour. C'est un mystère de vie, et toute vie n'est-
elle pas un mystère? C'est une vérité et un fait de révélation
qui supportent toutes les autres vérités et tous les autres faits
révélés, en même temps que cette doctrine est le centre et le
fondement de toutes les vérités philosophiques. Pour moi, en

effet, ce mystère est tout ensemble le fondement du christianisme,

celui de la religion véritable, et celui de toute philosophie

théiste. Il est le fondement - du christianisme, car, sans
la Trinité, la rédemption de l'homme est impossible. Pour
racheter l'homme, il faut un fait objectif, qui s'accomplisse dans

l'histoire, et qui soit la contre-partie et la réparation du fait

historique de la chute. Cet acte réparateur ne peut être
accompli ni par un homme, ni par un ange, ni par aucun être
créé, mais seulement par Dieu lui-même, devenu le Fils de

l'homme et le second Adam. Il faut donc qu'il y ait, à côté de

Dieu, son Verbe, son Fils, qui, dès le commencement a dit au
Père : « Me voici pour faire ta volonté. » — H est clair que dès

qu'on croit à une métaphysique révélée on n'en saurait trop
prendre. Et voilà comment, sur les bords du Tarn, on revient
tout doucement aux hautes doctrines calvinistes, à ce conseil
du salut, à cette délibération trinitaire dont on ne veut plus
entendre parler sur les bords de l'Hudson, ni dans les
séminaires ci-devant calvinistes de la Nouvelle-Angleterre

J'en passe et des meilleurs. M. Bonifas va nous faire
connaître Dieu en lui-même; il commettra ingénument un péché
éminemment philosophique dont les théologiens se sont
toujours défendus, bien qu'ils y soient aussi tombés, en ne s'en

tenant pas à Dieu comme révélé.
« Ceci nous amène, poursuit notre auteur, à constater la

portée philosophique de la doctrine scripturaire de la Trinité.
Seule elle fonde le théisme véritable. Seule elle sauvegarde la

personnalité et la vie en Dieu. Seule elle nous permet d'é-

1 C'est nous qui soulignons, pour nous dispenser d'entreprendre la
critique.

2 La c'est l'auteur qui souligne.



LA FIN DES DOGMES? 19

chapper au panthéisme, qui est la négation du Dieu
personnel, et au déisme, qui est la négation du Dieu vivant. La

singulière puissance de fascination que le panthéisme a exercée

de tout temps sur les esprits et sur les âmes s'explique
parce qu'il répond à un profond besoin de notre cœur et de

notre pensée, le besoin de la vie et du mouvement en Dieu. Il
nous faut un Dieu qui ne soit pas une abstraction vide et

froide, un être immobile et mort, mais un être vivant, qui soit
activité et amour, qui se suffise à lui-même et qui n'ait pas
besoin du monde pour être éternellement activité, amour et vie.
Tel est le Dieu des Ecritures. C'est ce Dieu-là qui seul peut
être Créateur au vrai sens de ce mot, car seul il peut créer
un monde de liberté et intervenir, par un libre effort de son

amour, pour réparer les désastres de la liberté. Le surnaturel
dans la création est la condition et le gage du surnaturel dans

l'histoire. »

Et voilà! Le symbole d'Athanase devient ainsi le grand
antidote du panthéisme qui nous fascine. Pour nous soustraire à

un être immobile et mort, on le fait évoluer en lui-même, à

l'instar de la thèse, de l'antithèse et de la synthèse des hégéliens.

On prétend nous dire par le menu ce que Dieu faisait
avant la création du monde. On posa un jour cette question-là
au docteur Martin Luther et chacun sait par quelle charmante
boutade il répliqua : « Dieu, s'écria-t-il, préparait des verges
pour châtier d'importance ceux qui posent de pareilles questions

indiscrètes. » Dépareilles fins de non-recevoir ne sont pas
à l'usage de l'ancien professeur de Montauban, qu'on nous
représente comme éminemment sobre, pondéré. Pour croire,
il a absolument besoin de savoir ce que Dieu faisait de toute
éternité, avant d'avoir créé le monde. Et il trouve sa satisfaction

dans la mythologie métaphysique de la philosophie
spéculative. Et qui plus est, ce Dieu évoluant de toute éternité
d'après le rythme de la thèse, de l'antithèse et de la synthèse
nous est présenté comme le Dieu de la sainte Ecriture

Est-ce au moins tout? Pas encore L'auteur s'éprend d'un
tel amour pour le symbole Qaicunque (faussement attribué à

Athanase) qu'il fait appel aux mérites littéraires du document



20 J.-F. ASTIÉ

pour s'expliquer comment il s'est maintenu dans le protestantisme.

« En premier lieu, sa forme n'est pas sans beauté, sans

poésie, sans grandeur; ses formules magistrales se déroulent

avec une symétrie majestueuse.
» Il y a dans cette répétition rythmique des mêmes tours

de phrase et des mêmes mots, dans ces antithèses qui se heurtent

et se correspondent, pour se fondre ensuite en une grandiose

unité, quelque chose qui frappe vivement l'esprit et

parle puissamment à l'imagination. On dirait une pieuse
litanie dont le refrain berce et charme l'oreille et la pensée, et

qui s'empare peu à peu, par la répétition même de ce refrain,
de l'âme tout entière. La langue latine contribue merveilleusement

à produire cette impression, grâce à sa concision toute
lapidaire, si admirablement propre à sculpter en quelque sorte
età ciseler la pensée,à l'enfermer en quelques paroles brèves,
qui se fixent comme d'elles-mêmes dans la mémoire. »

Décidément M. Bonifas est un émule de Chateaubriand : on
croit entendre le poète breton, en son Génie du christianisme,
célébrant la poésie du catholicisme qu'il donne pour l'Evangile.

Et ce n'est pas assez. M. Bonifas chante à son tour un
dithyrambe en l'honneur de la maxime : credo quia absurdum.

Vraiment, c'est le bouquet.
« Il n'y a pas jusqu'aux contradictions qui éclatent à chaque

ligne, et que les rédacteurs du symbole y ont accumulées
comme à plaisir, qui ne contribuent à fortifier encore cette
religieuse impression. A ce point de vue, ces contradictions
ne sont qu'une vérité et une beauté de plus C'est un effort
grandiose pour exprimer l'inexprimable. C'est une lutte corps
à corps avec l'infini. C'est un gigantesque et audacieux défi
jeté à la raison humaine, qui s'abat, impuissante et éperdue
aux pieds du Dieu qu'elle contemple et adore sans pouvoir le

comprendre. Rien de plus éloquent, à cet égard, que ces

reprises quatre fois répétées : « et tarnen » qui sont comme le
flux et le reflux de l'océan infini dans lequel se perd et s'abîme
la pensée. Tout cela correspond à un instinct profond de



LA FIN DES DOGMES 21

l'âme humaine. L'homme n'adore que ce qui le dépasse.

(Voy. p. 86, 87.)
On nous affirme que cette métaphysique contradictoire à

plaisir, l'auteur en convient, a eu un grand mérite. Elle a

conservé le Dieu vivant. Nous n'y contredirons pas, pourvu
qu'il soit bien entendu que ce fut à l'usage des contemporains
de la rédaction du symbole. Mais c'était justement là une
occasion excellente, pour un historien, de faire comprendre
que le dogme est éminemment changeant et variable. Ce n'est
pas en effet par de pareilles formules, même retouchées, édul-
corées, qu'on nous ramènera au Dieu vivant, nous Occidentaux
du XIXe siècle. En face de ce gigantesque défi jeté à la raison

humaine, elle aura mieux à faire, la raison, qu'à s'abattre
impuissante et éperdue. Elle passera outre, sans daigner
s'arrêter. Nous serions assez curieux d'apprendre si tous les
étudiants de Montauban qui ont entendu ces belles choses ont
été séduits et fascinés, au point d'être amenés à faire
campagne en faveur du synode officieux? N'y en aurait-il peut-
être pas eu d'assez peu accommodants pour se dire que la
dogmatique protestante et la dogmatique catholique, avec leur
gigantesque défi jeté à la raison humaine, se valent à s'y
méprendre? N'ont-ils pas été conduits à se dire qu'il valait mieux,
pendant qu'on était jeune encore, se faire une carrière dans

laquelle on pût professer des théories moins étranges, moins
bizarres que cette prétendue doctrine scripturaire, condition
de salut pour les ignorants, les femmes et les petits enfants,
s'il faut en croire certains doctes professeurs? Il y a quelque
quarante ans, une célèbre faculté de théologie avait la réputation

de faire des orthodoxes par la nullité de son enseignement

scientifique, la platitude de son rationalisme vulgaire,
retardataire et sans horizon. Il ne faudrait pas que le vent
changeât, que par de stériles efforts pour sauver des lambeaux
du système orthodoxe, on jetât la jeunesse dans une direction
contraire. Qu'on se le dise bien, ce ne seraient pas précisément

des fruits secs ces, renitents qui seraient perdus pour la

théologie.
Si ces antiques contradictions sont, pour parler avec M. Bo-



22 J.-F. ASTIÉ

îiifas, ces murailles que les fous seuls peuvent songer à

renverser, nous lui répondrons que la forteresse est déjà prise,
démantelée. Il est surprenant qu'un professeur de l'histoire
des dogmes puisse ignorer les faits à ce point-là. La précieuse

liqueur qui est censée renfermée dans ces vases « à la matière

grossière et à la forme disgracieuse» est répandue sans
retour ; ces formules barbares sonnent sec. Le piétisme théolo-
logique perd son temps et sa peine à vouloir renfermer à

nouveau le vin généreux de l'Evangile dans ces outres percées.
Nous sommes contraint de porter le même jugement sur la

solution que M. Bonifas nous propose du problème christologique.

Il prétend conserver, cela va sans dire, les bases posées

par les premiers conciles, mais sortir de l'impasse, dans

laquelle les pères de l'Eglise nous ont engagés, par un expédient,
celui de la Kénose, pas celle de Gess, mais une variante. M.
Bonifas s'en tire par une histoire; c'est à se croire non sur les

bancs de la faculté montalbanaise, mais sur ceux d'une école
du dimanche. « Il en est, nous dit-on, du Fils de Dieu, vivant
ici-bas une vie d'homme pour accomplir le salut de l'humanité,

comme d'un fils de roi qui aurait voulu prendre la place du

fils d'une pauvre veuve et faire pour lui son service militaire.
Il se soumettrait à toutes les exigences de la vie du soldat. Il
porterait l'uniforme, mangerait à la caserne, ferait la course
et l'exercice, et, en cas de guerre, il irait au feu à la place de

celui dont il est le remplaçant volontaire. Cela l'empêcherait-il
d'être le fils de roi? En serait-il moins l'héritier de son trône?
Et, tout en faisant le métier de soldat, n'aurait-il pas le sentiment

de la grandeur de sa naissance? Ne saurait-il pas ce

qu'il est, ce qu'il a e:é et ce qu'il est appelé à être un jour?
Et ne pourrait-il pas le dire à quelques amis qui deviendraient
les confidents de son secret et lui donneraient dans l'intimité
le nom de seigneur et les titres qui sont les siens? Ne
pourrait-il pas correspondre avec son père, lui demander à l'occasion

une faveur pour tel de ses camarades, avec la certitude
que sa demande serait accueillie, parce que son père n'aurait
tien à lui refuser » (p. 166, 2d vol). Ce n'est pas plus difficile
que cela: grâce à cette historiette, toutes les difficultés s'éva-



LA FIN DES DOGMES 23

nouissent. Jésus demeure un Dieu voyageant sur la terre à la
faveur d'un incognito qu'il ne trahit qu'à quelques intimes,
tout en faisant entre temps « son métier de soldat, » tout en

jouant son rôle d'homme à la faveur d'un déguisement
humain. Et l'on croit avoir échappé au docétisme

Décidément les éditeurs d'œuvres posthumes ne sont pas

toujours assez attentifs aux mauvais tours qu'ils peuvent jouer
à leurs héros. N'adressons pourtant pas de reproche à M. Bianquis

; il nous a rendu un grand service en reproduisant, en note,
quelques mots du premier cours que M. Bonifas a supprimés
la seconde fois qu'il a donné ses leçons. Le point de vue
supranaturaliste, intellectualiste est manifestement plus
accusé dans la note que dans le texte définitif. Dans la note, l'auteur

s'élève contre ceux qui voient dans la doctrine un fait
secondaire. Cette suppression indiquerait-elle que M. Bonifas
n'avait pas dit son dernier mot? S'est-il aperçu que son point
de vue est intenable? Aurait-il encore pu évoluer pour aboutir
au spiritualisme, si différent de son intellectualisme? Nous en

accepterions volontiers l'augure, si, dans ces matières, de
légères nuances de rédaction pouvaient tirer à conséquence,
alors qu'il s'agit de changer du tout au tout. Mais nous
l'avouerons sans honte, ni détour: nous n'avons pas eu le

courage de poursuivre notre étude pour voir s'il y aurait dans ces
volumes d'autres traces de mouvement d'esprit. Nous avons
noté au passage une excellente critique de l'anthropologie
d'Augustin, puis nous nous sommes arrêté dans notre
lecture. Si quelqu'un peut nous signaler d'autres perles égarées
dans ces volumes, nous en accueillerons la nouvelle avec

grand plaisir. Quant à nous, nous nous sommes cru dispensé
de chercher. Après avoir plongé la sonde au cœur même de

l'œuvre, nous avons su amplement à quoi nous en tenir. Et

puis, pourquoi ne l'avouerions-nous pas Il s'agissait de

ménager nos nerfs. Et voilà comment nous nous croyons autorisé
à fermer ces beaux volumes en leur appliquant un mot
prononcé par M. Bonifas, au sujet de l'Histoire des dogmes, de

MM. Haag : « Je n'ose la recommander tant elle me paraît
insuffisante » (p. 58).



24 J.-F. ASTIÉ

Deux échecs sur un sujet de telle importance, dans une
même génération c'est incontestablement beaucoup trop.
L'ouvrage de M. Bonifas, bien loin de combler une lacune,
ne fait que la constater, n'en déplaise aux étourdis qui se

contentent de l'enseigner sans entrer, sans se demander ce

que peut bien être un dogme et comment il se fait qu'il ait

une histoire. Ce n'est pas sans tristesse qu'on doit se dire
qu'après être nés depuis bientôt un demi-siècle à la vie
théologique, nous pouvons encore être aussi arriérés. Certes
l'étude des questions critiques est chez nous plus avancée que
jadis. Mais comment se fait-il que nous comprenions encore
si peu tout ce qui se rapporte au dogme On nous donne à

cette heure une histoire des dogmes digne des jours anciens
où parut, sur le Pentateuque, un livre auquel il suffira
d'avoir fait allusion Mais que fait-on dans nos facultés de

théologie? A quoi s'occupent nos jeunes étudiants qui ont de la

pensée, de la réflexion et une certaine portée d'esprit? Ici
qu'on veuille bien nous comprendre : toutes les opinions sont
libres et loin de nous la moindre ombre d'intolérance. Qu'on
nie toute histoire des dogmes, toute dogmatique scientifique,
en se cantonnant dans une modeste théologie biblique, sans

prétention et sans étroitesse, nous n'avons rien à objecter. Ce

peut être là, pour quelques esprits, une tente-abri pour
traverser le désert à l'heure présente; mais ce que nous n'admettons

pas, c'est qu'on puisse nous parler d'une histoire des

dogmes, tout en donnant une définition des dogmes qui ne lui
permet pas d'avoir d'histoire ; c'est qu'on prétende faire à

Rome des objections qui tombent en plein sur celui qui
les adresse; c'est qu'on reproche au catholicisme de n'avoir

pas une histoire des dogmes, alors qu'il peut en avoir une

plus aisément que le protestantisme, compris à la façon de

M. Bonifas. Ce qui nous passe, c'est que de pareilles
méprises puissent s'étaler deux ou trois fois avec complaisance
dans la chaire d'un professeur, alors qu'il suffirait d'avoir
assisté au trois ou quatre premières leçons d'un cours définissant,

avec clarté et précision, ce qu'est le dogme et son
histoire, pour les voir se dissiper chez tout étudiant d'une portée



LA FIN DES DOGMES 25

d'esprit ordinaire. Encore une fois que peut-on bien faire dans

nos facultés de théologie, qu'on déclare être si prospères et en

tout cas trop nombreuses?
Les MM. Haag nous donnent une histoire qui aboutit à la

dissolution, à la négation de tout dogme. M. Bonifas, à son

tour, avance une définition du dogme qui ne lui permet pas
d'avoir d'histoire. Après ces deux échecs de l'extrême gauche
et de l'extrême droite, qui donc nous retracera une vraie
histoire, les vicissitudes d'un dogme qui, tout en changeant,
réussisse à se maintenir, sinon dans sa lettre du moins dans

son esprit? Voilà certes de quoi tenter l'ambition théologique
des jeunes gens qui se sentent du souffle, de la dialectique et
de la sévérité d'esprit, et qui éprouvent, par-dessus tout, le
besoin de se rendre scientifiquement compte de ce qu'ils croient.
Si c'est trop exiger que de demander une histoire générale,
originale et complète, faisant époque,— il ne faudrait pour cela

rien moins qu'une vie entière,— nous sommes prêt à nous
contenter de beaucoup moins. Une simple introduction nous
suffira amplement. Qu'un étudiant, un candidat de valeur,
choisisse pour objet de thèse de licence ou de doctorat ce simple
sujet : Le dogme, sa définition et son histoire. Nous ne
connaissons pas d'étude plus actuelle, plus importante, pour nous
arracher à la confusion inextricable dans laquelle nous nous
débattons depuis trop longtemps.

Après avoir constaté un dissentiment si profond, nous
sommes heureux de pouvoir dire, en finissant, avec M.
Bonifas : « L'histoire des dogmes nous aidera à comprendre la

crise théologique que nous traversons. Nous apprendrons à

apprécier les diverses tendences qui se trouvent en présence,
en les voyant à l'œuvre dans le passé. Nous saurons mieux
alors discerner l'erreur et la vérité, apercevoir le péril pour
l'éviter et la voie du salut pour la suivre, et préparer ainsi un
meilleur avenir. »


	La fin des dogmes?

