Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1891)

Artikel: La fin des dogmes?

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIN DES DOGMES?

PAR

J.-F. ASTIE

PREMIER ARTICLE

Histoire des dogmes de U Eglise chrétienne, par F. Bonifas, pro-
fesseur a la Faculté de théologie de Montauban. Ouvrage posthume
rédigé d’aprés les notes du professeur, par un de ses anciens éléves
et précedé d’'une preface sur la théologie de F. Bonifas par Ch. Bois,
doyen de la Faculté de théologie de Montauban. Deux volumes.
Fischbacher, Paris, 1886.

Lehrbuch der Dogmengeschichte. Von Adolf Harnack, ordent-
licher Professor der Kirchengeschichte in Giessen. Premier volume
en 1886, second en 1887, troisiéme en 41890. — Brauchen wir ein
neues Dogma ? Neue Betrachtungen tiber Glaube und Dogma, von
D. Julius Kaftan, Professor der Theologie in Berlin. Separatab-
druck ans der Christlichen Welt, 1890. — Ueber Ad. Harnack's
Dogmengeschichte. Vortrag gehalten von Dr. Hans Heinrich Wendt,
Professor der Theologie in Heidelberg, 1888. — Christlicher Glaube
und kirchliches Dogma, von P. H. Loofs in Leipzig, dans les
Deutsch-Evangelische Blétter, Zeitschrift fir den gesammten Be-
reich des deutschen Protestantismus, mars 1836. H. Ludemann,
dans le Theologischer Jahresbericht,von R. A. Lipsius, 1887, p. 109.

Pourquoi ne pas I'avouer ? Nous grillons d’envie de déclarer
que ces deux histoires des dogmes n’ont guérerien de commun
que le nom. Mais alors que diratel ami, des plus bienveillants,
qui prétend que souvent je gdte ma cause en ayant trop rai-
son et cela parfois hors de saison? Le lecteur jugera aprés
que nous lui aurons exposé ’esprit, les méthodes respecti-
ves, les résultats auxquels les deux auteurs aboutissent.



6 J.-F. ASTIR

1

Le travail de M. Bonifas est manqué, mais complétement.

Nous sommes désolé d’avoir & contrister les sentiments
des amis fideles qui ont cru élever un monument & la mémoire
de 'auteur, qu’ils nous présentent comme un homme débon-
naire, pondéré et des plus sympathiques; mais nous ne pouvons,
dans lintérét des études théologiques, laisser établir aucun
malentendu. Non, que la jeunesse ne s’y trompe pas, ce n’est
pas la une histoire des dogmes telle que la réclament nos cir-
constances, & I’heure actuelle de notre développement théolo-
gique. M. Bonifas ne se fait pas la moindre idée de ce que
peut étre, de ce que doit &tre une histoire des dogmes vraiment
fécondante, pouvant nous servir de fil conducteur pour sor-
tir du labyrinthe dans lequel nous sommes égarés.

Que le lecteur en juge; nous allons mettre les piéces du pro-
cés sous ses yeux. Selon M. Bonifas, I’Eglise romaine ne peut
avoir d’histoire des dogmes ; elle ne peut en faire tout au plus
qu’en suivant la méthode des chroniqueurs, « qui se contentent
d’enregistrer, année par année, les événements & mesure qu’ils
se produisent, sans en rechercher les causes et l’enchaine-
ment ; » cette méthode, qui partout ailleurs parait enfantine,
n’est pas une méthode scientifique. C’estla la conséquence na-
turelle et nécessaire du principe catholique, I'infaillibilité de
I'Eglise. « Il peut se formuler ainsi : L’Eglise représentée par
les papes et par les conciles, est 'organe permanent du Saint-
Esprit, son enseignement est une révélation continue, qui in-~
terpreéte et compléte la révélation apostolique ; elle prononce,
avec une autorité infaillible, sur toutes les questions de doc-
trine. L’historien qui part de ce principe n’a qu’une chose
bien simple & faire : recueillir les canons des conciles et les
décisions des papes dans leur ordre chronologique. La succes-
sion des décrets ecclésiastiques constituera a ses yeux le déve-
loppement continu et progressif du dogme. Tous ces décrets
seront pour lui également vrais, et chaque décret nouveau, tout
en s’accordant fonciérement avec les précédents, marquera un



LA FIN DES DOGMES ? 7

progrés, par cela seul qu’il est postérieur. L’historien catholi-
que doit nécessairement admettre I'immutabilité fondamentale
du dogme, en méme temps qu’'un progres continu et succes-
sif dans la maniére dont il est défini et développé par ’Eglise. »
(p. 35.) Voici maintenant la conclusion : « L’historien catho-
lique se trouve des lors en présence de cette alternative : ou
bien abandonner le principe de Vlinfaillibilité de I’Eglise, ce
quil ne peut faire sans cesser d’étre catholigue, ou bien faire
violence & ’histoire, nier, en dépit des faits les mieux consta-
tés, les contradictions et les erreurs du dogme ecclésiastique,
ce qu’il ne peut faire qu’en cessant de mériter le nom d’histo-
rien » (p. 36). Ainsi donc en se prétendant infaillible, le catho-
lique renonce a toute histoire des dogmes.

En quoi peut donc étre différente la position du protestant
qui, & linfaillibilité de ’Eglise, substitue l'autorité dogmatique
de la Bible ? Il importe en effet de ne pas se faire illusion ;
malgré la modération de ton, et le vague souvent trés fati-
gant, j’ai presque dit agacant, de ses formules, M. Bonifas ap-
partient & cette classe de théologiens protestants qui voient
dans la Bible une autorité dogmatique. On en jugera par quel-
ques citations, qui parleront assez haut, bien que vagues.

Voici comment I'auteur comprend linspiration : « Les apo-
tres étaient non seulement, comme le prétend une certaine
école, les témoins immédiats de Jésus-Christ, mais aussi des
hommes inspirés par le Saint-Esprit et chargés par Dieu denous
révéler les mysteres de la grice. » (Vol. I, p. 211.) Il parle
d’un « esprit de fidélité inviolable a la vérité révélée de Dieu
dans les Saintes Ecritures » (p. 41). Voila qui est déja suffisam-
ment clair. La Bible est une révélation de vérités religieuses,
la religion est avant tout un fait intellectuel. Ce n’est pas assez.
Il ya dans la Bible une métaphysique révélée que chacun est ap-
pelé & s’assimiler. « Dieu choisit certains hommes qu’il inspire
de son esprit. Il leur explique le plan du salut et leur révele
tout le conseil de son amour. Il les met en quelque sorte dans
la confidence de ses desseins miséricordieux. Il leur donne
pour ainsi dire le mot du drame qui se joue dans lhistoire, et
le sens de chacun des faits qui le composent ou qui s’y ratta-



8 J.-F. ASTIE

chent. Ces hommes communiquent & leurs fréres les révéla-
tions qu’ils ont regues, ils leur expliquent les signes divins,
ils interprétent les faits rédempteurs et en dégagent la doctrine
du salut. Ces hommes privilégiés sont les prophétes et les apo-
tres, et Iinspiration du Saint-Esprit, en vertu de laquelle ils
parlent, constitue une seconde révélation complétement indis-
pensable de la premiére » (24, 25).

Ce n’est pas plus difficile que cela. Par le moyen de l'inspi-
ration, Dieu répete aux écrivains exactement la méme lecon
que, d’apres les Sociniens, il avait donnée une premiere fois a
I'Homme-Jésus, lorsqu’au début de son ministére, le Sauveur
avait été enlevé au ciel pour aller chercher sa doctrine. On le
voit, le supranaturalisme de M. Bonifas est exactement de
la méme trempe que celui professé par le socinianisme et J’or-
thodoxie du dix-septiéme siecle, ces deux fréres ennemis.

Ce n’est pas par suite de leurs expériences que les apdtres en
sont venus & formuler chacun & leur fagon la vérité chrétienne;
ils se sont bornés & lareproduire comme une lecon, telle qu’ils
I’avaient entendue, regue de la bouche méme de Dieu.

Il va bien sans dire qu’avec un pareil supranaturalisme, il
ne peut étre question de reconnaitre le moindre concours d'un
facteur humain. Les apotres, les écrivains sacrés, ontrompu du
coup, spontanément, immédiatement, — apparemment dés le
lendemain de la Pentecote, — avec toutes leurs conceptions,
avec toute leur éducation, leur r -lture juive, leurs habitudes
de penser, de sentir, pour devenir, sur ’heure, les rédac-
teurs d’'une dogmatique définitive, éternelle, de droit divin, Ils
cessent d’étre des chréliens et des disciples, des apotres, des
témoins, pour devenir des christs, des homines inspirés ayant
une autorité dogmatique égale de tout point & celle du Maitre.

M. Bonifas ne laisse planer aucun doute sur sa pensée &
Pégard de ce point capital et décisif. « Je ne partage pas, dit~
il, opinion d’une certaine école, qui voit dans I'enseignement
de Jésus-Christ la source unique dela vérité chrétienne (tou-
jours I'élément didactique, intellecluel). Je crois que pour
avoir cette vérité tout entiere, il faut interroger aussi les apd-
tres, car ils nous disent, sur la personne du Rédempteur, et



LA FIN DES DOGMES ? 9

sur P'ceuvre de la rédemption, des choses que Jésus lui-
méme n’avait pu nous dire. » Ainsi donc, nous serons mieux
instruits en écoutant les disciples qu’en nous attachant essen-
tiellement et avant tout an Maitre. Il est vrai, le Maitre était
saint, parfait, ce qui n’était pas le cas des disciples : mais
quimporte? La sainteté serait-elle donc indispensable pour
reproduire fidélement une legon qu’on a apprise ?

De 14 I'abime profond que M. Bonifas creuse entre la théo-
logie biblique d’une part et la théologie ecclésiastique de 'au-
tre. « Répétons-le, dit-il, aprés les apodtres, le cycle des ré-
vélations divines est fermé ; ’ére de la théologie commence ; et
il y a entre ces deux choses une distance infinie. Aussiy a-t-il
entre 'histoire des révélations divines et celle de la théologie
humaine, une différence essentielle et radicale » (p. 30). Dis-
tance infinie ! différence essentielle et radicale ! Les termes les
plus forts, les plus excessifs, sont choisis 4 dessein. Il ne s’agit
pas d’une question de plusou de moins, d’une différence quan-
titative, mais d'une différence qualitative. Tout est exclusi-
vement divin chez les &crivains sacrés, méme leurs idées
particulieres?! : tout est humain, dans la théologie subsé-
quente, I'élément divin et I’élément humain sont placés en an-
tagonisme complet ; ils forment le plus radical des contrastes.
Ecoutez plutot notre auteur : « D’un coté, c’est Dieu qui com-
munique par degrés aux hommes les vérités du salut, en méme
temps qu’il réalise le plan du salut dans I'histoire. De l'autre
ce sont les hommes qui cherchent & s’assimiler et & exprimer

! On oublie que saint Paul a bien soin de distinguer entre son propre
enseignement, sa gnose b lui, différente de 'Evangile. « Personne, dit-il,
ne peut poser d’autre fondement que celui qui est posé, lequel est Jésus-
Christ. Que si quelqu'nn édifie, sur ce fondement, de 1'or, de I'argent, des
pierres précieuses, du bois, du foin, du chaume; 'ceuvre de chacun sera
manifestée; car le jour la fera connaitre parce qu’elle sera manifestée
par le feu et le feu éprouvera quelle sera Uceuyre de chacun. Si 'ceavre
de quelqu'un qui aura édifié dessus demeure, il en recevra la récom-
pense. 81 l'ceuvre de quelqu’un brile, il en fera la perte; mais pour Ini, il
sera sauvé, toutefois, comme par le feu. » (1 Cor. I11, 11 ss.) 11 parle ail-
leurs de gens qui annoncent Jésus-Christ par ostentation, mais 1l sait
g’en réjouir ; Christ est annoncé, cela lui suffit. (Phil. I, 18)



10 J.~F. ASTIE

toujours mieux ces faits et ces vérités. » (p. 30, 31). Si nous
comprenons bien, les chrétiens devront apprendre la lecon
des apotres, comme ceux-ci I'ont apprise de Dieu : le christia-
nisme est avant tout une révélation de connaissance; toui ce
que les fideles ont & faire, jusqu’a la fin des siécles, c’est d’ap-
prendre toujours mieux, de s’assimiler toujours mieux ces
faits et ces vérités, cette dogmatique éternelle que les écrivains
du Nouveau Testament ont rédigée du premier coup et une
fois pour toutes.

N’exagérons rien cependant. M. Bonifas entend séparer sa
cause de celle de lorthodoxie wultra-protestante ; la Bible ne
renferme pas pour lui, comme pour elle, « une dogmatique
achevée, de telle sorte que tout développement ultérieur soit
illégitime ou impossible. » (p. 40). Ainsi la Bible contiendrait
une dogmatique, mais une dogmatique nachevée. Qu’est-ce
que cela peut bien signifier, une dogmatique inachevée? Est-ce
I’ensemble qui serait inachevé, de telle sorte qu’il fallat y ajou-
ter quelques chapitres faisant défaut ? Est-ce les dogmes par-
ticuliers qui seraient inachevés et qui auraient besoin d’étre
complétés ? En tout cas, on ne voit pas comment la Bible pour-
rait nous offrir des dogmes inachevés, dans I’ensemble, ni dans
les détailssi I'on songe que, selon M. Bonifas, « Dieu explique
aux écrivains sacrés le plan du salut et leur révele tout le con-
seil deson amour. Illes met en quelque sorte dans la confidence
de ses desseins miséricordicux. Il leur donne, pour ainsi dire,
le mot du drame quise jouedans I'histoire et le sens de chacun
des fuits qui le composent et qui s’y rattachent. » (p. 24, 25).
1l semble que voild une dogmatique, qui plus est, une philoso-
phie de I'histoire assez compléte : que pourrait-on ajouter pour
I’achever? Et puis, qui donc aurait mission d’achever cette
dogmatique divine inspirée? L’auteur a eu soin de nous le
dire : « Le couronnement de 'ceuvre s’effectue par des théo-
logiens qui sont & une distance infinie. Il y a entre I’histoire
des révélations divines et celle de la théologie humaine une
différence essentielle et radicale. D’'un coté, c’est Dieu qui
communique par degrés aux hommes les vérités du salut en
méme temps qu’il réalise le plan du salut dans I’histoire. De



LA FIN DES DOGMES? 11

Pautre, ce sont les hommes qui cherchent & s’assimiler et a ex-
primer toujours mieux ces faits et ces vérités. » Comment peut-
il étre question de compléter, d’achever, 'une par l'autre,
deux ceuvres se distinguant ainsi « par une différence essentielle
et radicale » 7 Aussi, voyez comment le style méme de M. Bo-
nifas trahit sa pensée. Vous pensiez que les théologiens avaient
& compléter la dogmatique bkiblique inachevée ? Eh bien non!
leur mission est plus modeste encore ; « ils doivent se borner
A se l'assimiler et & exprimer toujours mieux ces faits et ces vé-
rités. » La dogmatique, comme le prétend ce que l'auteur ap-
pelle 'orthodoxie ultra-protestante — de laquelle il veut en
vain se distinguer, — est bien compléte, parachevée. Voici en-
core d’autres déclarations de notre auteur, qui ne laissent au-
cun doute sur sa pensée : « L’enseignement apostolique, nous
dit-il, n’est plus le premier essai de théologie, le premier terme
dans la série des systémes chrétiens, c’est 'achévement de la
révélation de Dieu, c’est la vérité donnée d’en haut, qui doit
étre, jusqu’a la fin des siecles, I'objet de la foi qui sauve et de
fondement de toute théologie chrétienne. » Que veut-on de
plus explicite ?

La dogmatique n’est plus dans la Bible & I’état inachevé,
comme M. Bonifas nous 1’'a d’abord dit, nous avons l'achéve-
ment de la révélation de Dieu, la vérité donnée d’en haut. On
le voit, notre auteur ne se distingue en rien, mais en rien, de
Popinion qu’il prétend répudier comme celle de 'orthodoxie
ultra-protestante. Voici une déclaration plus positive encore :
Dieu n’aurait pas révélé aux écrivains sacrés la seule dogmati-
que définitive, mais la philosophie chrétienne, les mystéres de
I'ontologie divine : « Non seulement, nous dit-on, ce sont des
témoins véridiques, qui nous disent ce qu’ils ont vu et entendu
et dont le témoignage a une valeur unique, mais ce sont aussi
des hommes inspirés, & qui a été révélé tout le conseil de Dieu.
Ce ne sont pas des historiens seulement, mais des révéla-
teurs (Vauteur a déja dit plus complets que Jésus). Le Saint-Es-
prit, qui seul sonde les profondeurs de Dieu, leur a découvert
ces mystéres divins et invisibles qui se cachent derriére les
faits de I'histoire évangélique (toute une métaphysique chre-



12 J~F. ASTIE

tienne apparemment?), et qui donnent seuls aux faits de cette
histoire leur portée et leur signification religieuse. En effet,
derriere les faits que le témoignage humain peut atteindre,
comnme lamort et la résurrection de Jésus-Christ, il y a des faits
d’un autre ordre qui ne sont accessibles qu’au témoignage du
Saint-Esprit ; par exemple le mystére de la croix. Ce sont ces
mystéres du salut que le Saint-Esprit a révélés aux apotres et
que ceux-ci nous ont révélés i leur tour de la part de Dieu. »
(22, 23.) On n’en saurait douter, c’est une dogmatique des
plus complétes, des plus achevées, une dogmatique spécula-
tive méme, que M. Bonifas trouve dans la Bible. Rien n’y
manque, pas méme une théorie de droit divin sur le mystére
de la croix (sur l'expialion apparemment?), théorie qui n’est
accessible qu’au ‘témoignage du Saint-Esprit. Ce n’est pas la
religion, I'Evangile, que le Saint-Esprit enseigne aux simples
fideles, mais les théories les plus hautes, les plus cachées,
une dogmatique métaphysique, spéculative.

Encore une fois, que peut-il manquer, que reste-t-il & faire ?
En quoi consistera 'histoire des dogmes? Elle nous fera con-
naitre simplement 'histoire extérieure de ce travail consistant
« & s'assimiler et & exprimer toujours mieux » la dogmatique
biblique. En un mot, 'histoire des dogmes ne sera que I'his-
toire de I’'exégése, des commentaires bibliques, tout au plus,
I'histoire du travail exclusivement formel, auquel se seront li-
vrés les théologiens, et consistant & systématiser de fagons di-
verses ces dogmes, les matériaux fournis par I’Ecriture.

Or cette histoire-13, ainsi comprise, délimitée, les catholi-
ques peuventla faire tout aussi bien que les protestants; ils ont
eu également leurs dogmaticiens et leurs exégétes; pourquoi
ne feraient-ils pas aussi sous le nom d’histoire desdogmes, une
histoire de I'exégese et de la dogmatique ?

On voit combien M. Bonifas est loin d’avoir le moins du
monde soupgonné, entrevu, ce que la théologie moderne entend
par cette science éminemment récente que l’on appelle histoire
des dogmes. L’histoire des dogmes pour M. Bonifas est « I'his-
toire de la fixation et de la systématisation progressive de la
vérité chrétienne sous la forme d’articles de foi officiellement



LA FIN DES DOGMES? 13

promulgués par I'Eglise et appelés dogmes. » Ainsi la vérité
chrétienne, la dogmatique est donnée une fois pour toutes, il
n'y a plus qu’a la fixer et & la systématiser peu & peu. Et toute
I’histoire se borne & faire le récit, le narré de ce travail de
systématisation et de fixation. Quand Thistoire des dogmes
n’était que cela, on ne parlait pas d’une histoire des dogmes
parce qu’elle n’existait réellement pas ; il n’était question que
d’une histoire de 'exégeése et de la dogmatique. L’histoire des
dogmes est la série des efforts auxquels se livre la raison chré-
tilenne pour se rendre intellectuellement compte de ces faits
religieux dont la conscience chrétienne a fait pratiquement
Iexpérience. Trois facteurs concourent a la formation du
dogme : les données bibliques, la conscience chrétienne, qui
les expérimente par le Saint-Esprit, et la raison chrétienne qui,
aidée de la philosophie de chaque époque, formule et systéma-
tise le tout. Voilad pourquoi I'histoire des dogmes est éminems-
ment faillible, comme toute ceuvre humaine. Le dogme n’est
nullement révélé. Il est un produit de lactivité de la raison
chrétienne, appliquée aux faits religieux révélés par la Bible et
dont la conscience chrétienne a vécu. La Bible ne renferme
donc aucune dogmatique, achevée ou inachevée, elle est beau-
coup mieux que cela : 'histoire de I'ceuvre de la rédemption, un
foyer de vie supérieur au contactduquel chacun est appelé i se
réchauffer et & s’éclairer. La Bible fait incontestablement auto-
rité dans les matiéres religieuses, mais, tout en provoquant i
faire une dogmatique, elle n’est pas autorité en dogmatique,
parce qu’elle appartient & une sphére supérieure, & la région
du ceeur, du sentiment, de la conscience.

Toutes ces distinctions, et beaucoup d’autres encore, échap-
pent & M. Bonifas. Il ne distingue pas entre la religion et la
théologie, entre la foi et le dogme. Par contre, il établit une
telle opposition entre le naturel et le surnaturel qu’ils ne sau-
raient plus entrer en contact; ils ne se touchent par aucun
bout. Ce ne sont pas les chrétiens qui font la doctrine : d’aprés
noire auteur, elle nous est apportée surnaturellement du ciel ;
nous n’avons qu’a nous incliner devant ’Ecriture qui la ren-
ferme. « A ses yeux, nous dit M. Bois, parlant de M. Bonifas,



14 J.~F. ASTIE

I'Ecriture possédait en elle-méme, avant toute expérience, une
autorité souveraine devant laquelle le théologien, comme le
simple fidéle, doit n’avoir qu’une attitude & prendre: s’incliner
et obéir; et que cette autorité se fondait principalement sur
des considérations étrangeres a son enseignement, sur le témoi
gnage, sur la prophétie, sur le miracle. » C’est bien 1a cet
antique rationalisme qui a la naiveté de se croire orthodoxe ! Il
estime qu’on peut croire & I’Ecriture sans étre chrétien, avant
toute expérience, et sur des considérations élrangeéres a son
enseignement. Voild encore cette apologétique antérieure A
Pascal et & Vinet, cette démonstration socinienne, qui prétend
prouver l'authenticité de I’Ecriture comme on établit celle
des livres d’Homére ou de Virgile ! « Je suis assuré, poursuit
M. Bois, que Bonifas n’elit aucunement répudié cette facon
de démontrer l'autorité des Ecritures par des preuves ex-
ternes. Il était convaincu que la révélation s’étant produite
dans le cours de I'histoire, pouvait étre constatée et établie
comme tout autre fait historique, par des marques extérieures
et des documents. » L’assurance de M. Bois est des plus
superflues ; le lecteur le moins intelligent se serait & lui
seul apercu de la chose. On sait le reste. « Aprés avoir
rendu témoignage & la révélation, la conscience (c’est M. Bo-
nifas qui parle) doit abdiquer devant elle comme devant une
autorité qu’elle a reconnue supérieure et qui doit demeurer
souveraine désormais. » Tel est le supranaturalisme de la
vieille école de Tubingue : on fait un usage exclusivement formel
de la conscience et de la raison ; il n’y a qu’a s’assurer, —
par des preuves extérieures, — qu’on posseéde la doctrine chré-
tienne dans la Bible, puis & s’incliner devant cette doctrine.
Il n’y a pas d’assimilation proprement dite de la vérité: on la
recoit seulement sur la foi des preuves externes. Oh! sans
doute, on n’oublie pas de nous dire que 'homme est fait pour
la vérité et que la vérité se démontre en se montrant. Mais &
quoi bon cette ceuvre surérogatoire ? Ne nous a-t-on pas assez
dit que I’Ecriture posséde déja, avant toute expérience, une
autorité souveraine devant laquelle il ne reste qu’a s’incliner
et & obéir? Passe encore si en tout ceci il ne s’agissait que



LA FIN DES DOGMES ? 15

d’Evangile, de religion ; avec un peu de bonne volonté de part
et d’autre, peut-étre réussirait-on & s’entendre ; mais il est bel
et bien question de doctrine, de dogmatique; elle est la dans
PEcriture, la dogmatique ; il ne s’agit que de ’en dégager en
Pexposant d’une maniére plus complete, plus claire et plus
systématique. M. Bonifas est fort explicite & cet égard. Il dis-
tingue dans le dogme deux éléments qu’il importe de ne pas
confondre. Un élément objectif et divin . les faits ou les vérités
donnés par la révélation biblique, et qui sont les objets de la
foi qui sauve. (On est sauvé par la foi aux dogmes!!) « Un élé-
ment subjectif et humain : la formule servant & exprimer ces
vérités et ces faits. » Est-ce assez clair? Tout le travail du
dogmaticien est exclusivement formel ; le théologien se borne
4 présenter, dans des formules variables, le contenu per-
manent, persistant. Et pour que nous ne nous y méprenions
pas, M. Bonifas a soin d’ajouter immédiatement : « Le premier
de ces éléments, qui constitue le contenu essentiel et religieux
du dogme, ne saurait changer, car un fait historique et une
verité révélée demeurent toujours également vrais. On ne re-
fait pas I’histoire, en sorte qu’un fait historique, une fois
constaté, reste acquis pour toujours. Et quant aux vérités
divines que Dieu nous a révélées, elles sont éternelles et im-
muables comme lui. » A merveille! Faites-nous alors une his-
toire de I’exégese ou de la dogmatique, mais ne prétendez pas
nous donner une histoire des dogmes, c’est-aA-dire, comme
vous venez de le dire, des vérités éternelles et immuables
comme Dieu lui-méme. Car enfin, vous vous en étes bien
apergu, c’est seulement ce qui change qui peut avoir une his-
toire. « Dans P'ancienne église, nous dit M. Bonifas, au qua-
trieme et au cinquiéme siécle, on considérait le dogme comme
une veérité immuable, toujours identique a elle-méme, et qui
par conséqnent n’a pas d’histoire.» Yous avez bien lu, amis
lecteurs. Et maintenant, apprenez que M. Bonifas, tout en
tenant le dogme pour immuable dans son essence et dans sa
substance, exactement comme les hommes du quatriéme et du
cinquieéme siecle, prétend de plus nous donner une histoire de
ces dogmes immuables!! Nous n’exagérons rien. « Le dogme



16 J-F. ASTIE

ecclésiastique, lisons-nous & la page 15, se confond jusqu’a ne
faire qu’un avec le fait ou la vérité révélée. On peut I'accepter
ou le rejeter; on ne peut le modifier, ce serait le détruire.»
Comment faire I'histoire d’'une vérité divine, révélée et im-
muable qu’on ne peut modifier ? L’histoire doit étre exclusive-
ment extérieure, formelle, c’est-i-dire se borner & relater les
diverses maniéres d’exposer, de systématiser, d’agencer les
vérités.

Encore une fois, pas plus que Rome, M. Bonifas ne saurait
nous donner une histoire des dogmes; il est hors d’état de
s'élever plus haut qu'une simple histoire de I'exégéese et de la
dogmatique. Tous les reproches qu’il adresse & la méthode
catholique tombent en plein sur la sienne. « L’historien catho-
lique, nous dit-il, doit nécessairement admettre 'immutabilité
fondamentale du dogme, en méme temps qu’un progres con-
tinu et successif dans la maniére dont il est défini et développé
par I'Eglise. » (p. 35.) M. Bonifas ne s’apercoit pas qu'il est,
lui aussi, condamné au méme role de chroniqueur. Ce résultat
étrange auquel nous arrivons, la négation de I’histoire du
dogme, par un auteur qui écrit deux beaux volumes pour la
raconter, est des plus naturels. En substituant Pautorité dog-
matique de la Bible & l'infaillibilité de I'Eglise, on ne fait que
changer de maitre et, dans un cas comme dans l'autre, ’auto-
rité tue 'histoire, comme aussi 'histoire montre la vanité des
prétentions de I'autorité. La position de Rome est méme plus
favorable ; ceci est capital. Se vantant d'avoir Pesprit chrétien
agissant en son sein en permanence, Rome peut, grice a lui,
formuler de nouveaux dogmes, comme celui de I'immaculée
conception et celui de linfaillibilité papale. Pour M. Bonifas
au contraire tous les dogmes protestants sont déja contenus
dans la Bible; tout ce que le théologien doit se borner a faire
c’est de les exposer, de les systématiser d’une fagon plus
claire, plus compléte. Il y a encore moins histoire des dogmes
pour M. Bonifas que pour Rome : car, selon lui, la révélation
est décidément fermée, sans retour et sans espoir, avec le
dernier écrivain du Nouveau Testament. Les dogmes chrétiens
sont donnés d’'une fagon divine, compléte, immuable: il ne



LA FIN DES DOGMES? 17

reste plus qu’d les commenter, a les systématiser. Les dogmes
deviennent matiére archéologique & traiter par le dictionnaire
et la grammaire grecque, avec les secours du syllogisme et
les diverses ressources de la logique formelle.

11

Le lecteur intelligent aura deviné sans peine ce que peut
étre une histoire des dogmes concue dans un tel esprit. Il ne
s’agit certes pas de réviser les dogmes au tribunal de I'histoire
et de I’Evangile; il n’y a qu’a en faire tant bien que mal 'apo-
logie. Il est généralement admis que la Réformation a eu le
tort grave d’accepter les décisions des anciens conciles sans
réviser les doctrines de la divinité de Jésus-Christ et de la
Trinité, du point de vue de son principe a elle, la justification
par la foi. On sait que c’est 1a une des tiches les plus délicates
du moment. M. Bonifas ne se risque pas dans ces hardiesses
quil tiendrait pour des témérités, j’al presque dit pour des
profanations, portant atteinte au Saint des saints. « Les for-
mules dogmatiques employées par I’Eglise, nous dit-il, page 11,
ont été des travaux de défense élevés autour du sanctuaire, des
vases protecteurs destinés & conserver le vin généreux de
I’Evangile, et & 'empécher de s’altérer et de se perdre. Bien
fou serait celui qui voudrait renverser ces murailles, sous
prétexte qu’elles se dressent comme une barriére ! La place
démantelée serait bientdt envahie de tous les cotés i la fois.
Bien insensé celui qui voudrait briser ce vase, sous prétexte
que la matiére en est grossiere et la forme disgracieuse! La
précieuse liqueur se répandrait aussitdt et serait perdue sans
retour. » Bienheureux historien qui a conservé tant de candeur
et 'innocence de son baptéme! Ou donc peut-il avoir fait sa
théologie qu’on ne lui ait pas enlevé ses illusions déja sur les
bancs de la Faculté? Mais avant de professer I’histoire des
dogmes, il faudrait débuter par ’étudier, par en comprendre
I’esprit et la portée.

M. Bonifas est au-dessus de ces soucis. Voyez plutot I'im-
portance capitale qu’il attribue aux anciennes formules trini-

THEOL., ET PHIL. 1891, 2



18 J.-F. ASTIE

taires, tout en essayant de les émonder tant soit peu. « C’est
la, dit-il un mystére insondable!; mais c’est un mystére de
lumiére et d’amour. (Cest un mystére de vie, et toute vie n’est-
elle pas un mystere? C’est une verité et un fait de révélation
qut supportent toutes les autres vérités et tous les autres faits
révélés, en meéme lemps que cetle doctrine est le centre et le
fondement de toutes les vérités philosophiques. Pour moi, en
effet, ce mystére est tout ensemble le fondement du christia-
nisme, celui de la religion véritable, et celui de toute philoso-
phie théiste. Il est le fondement® du christianisme, car, sans
la Trinité, la rédemption de 'homme est impossible. Pour ra-
cheter 'homme, il faut un fait objectif, qui s’accomplisse dans
I'histoire, et qui soit la contre-partie et la réparation du fait
historique de la chute. Cet acte réparateur ne peut étre ac-
compli ni par un homme, ni par un ange, ni par aucun étre
créé, mais seulement par Dieu lui-méme, devenu le Fils de
I’homme et le second Adam. Il faut donc qu’il y ait, & coté de
Dieu, son Verbe, son Fils, qui, dés le commencement a dit au
Pére : « Me voici pour faire ta volonté. » — [l est clair que des
qu’on croit & une métaphysique révélée on n’en saurait trop
prendre. Et voila comment, sur les bords du Tarn, on revient
tout doucement aux hautes doctrines calvinistes, & ce conseil
du salut, & cette délibération trinitaire dont on ne veut plus
entendre parler sur les bords de 'Hudson, ni dans les sémi-
naires ci-devant calvinistes de la Nouvelle-Angleterre !

J’en passe et des meilieurs. M. Bonifas va nous faire con-
naitre Dieu en lui-méme ; il commettra ingénument un péché
éminemment philosophique dont les théologiens se sont tou-
jours défendus, bien qu’ils y soient aussi tombés, en ne s’en
tenant pas & Dieu comme révélé.

« Leci nous amene, poursuit notre auteur, & constater la
portée philosophique de la doctrine scripturaire de la Trinité.
Seule elle fonde le théisme véritable. Seule elle sauvegarde la
personnalité et la vie en Dieu. Seule elle nous permet d’é-

t C'est nous qui soulignons, pour nous dispenser d’entreprendre la cri-
tique.
2 L c'est Fautenr qui souligne.



LA FIN DES DOGMES? 19

chapper au panthéisme, qul est la négation du Dieu per-
sonnel, et au déisme, qui est la négation du Dieu vivant. La
singuliére puissance de fascination que le panthéisme a exer-
cée de tout temps sur les esprits et sur les dmes s’explique
parce qu’il répond & un profond besoin de notre coeur et de
notre pensée, le besoin de la vie et du mouvement en Dieun. Il
nous faut un Dieu qui ne soit pas une abstraction vide et
froide, un étre immobile et mort, mais un étre vivant, qui soit
activité et amour, qui se suffise & lui-méme et qui n’ait pas be-
soin du monde pour étre éternellement activité, amour et vie.
Tel est le Dieu des Ecritures. C’est ce Dieu-la qui seul peut
étre Créateur au vrai sens de ce mot, car seul il peut créer
un monde de liberté et intervenir, par un libre effort de son
amour, pout réparer les désastres de la liberté. Le surnaturel
dans la création est la condition et le gage du surnaturel dans
Ihistoire. »

Et voila ! Le symbole d’Athanase devient ainsi le grand an-
tidote du panthéisme qui nous fascine. Pour nous soustraire &
un etre immobile et mort, on le fait évoluer en lui-méme, &
I'instar de la these, de I'antithése et de la synthése des hégé-
liens. On prétend nous dire par le menu ce que Dieu faisait
avant la création du monde. On posa un jour cette question-la
au docteur Martin Luther et chacun sait par quelle charmante
boutade il répliqua : « Dieu, s’écria-t-il, préparait des verges
pour chatier d'importance ceux qui posent de pareilles ques-
tions indiscretes. » De pareilles fins de non-recevoir ne sont pas
a l'usage de P'ancien professeur de Montauban, qu'on nous
représente comme éminemment sobre, pondéré. Pour croire,
il a absolument besoin de savoir ce que Dieu faisait de toute
¢ternité, avant d’avoir créé le monde. Et il trouve sa satisfac-
tion dans la mythologie métaphysique de la philosophie spé-
culative. Et qui plus est, ce Dieu évoluant de toute éternite
d’apres le rythme de la thése, de 'antithése et de la synthése
nous est présenté comme le Dieu de la sainte Ecriture !!

Est-ce au moins tout? Pas encore ! L’auteur s’éprend d’un
tel amour pour le symbole Quicungue (faussement attribué &
Athanase) qu’il fuit appel aux mérites littéraires du document



20 J.-F. ASTIE

pour s’expliquer comment il s’est maintenu dans le protestan-
tisme.

« En premier lieu, sa forme n’est pas sans beauté, sans
poésie, sans grandeur; ses formules magistrales se déroulent
avec une symeétrie majestueuse.

» Il y a dans cette répétition rythmique des mémes tours
de phrase et des mémes mots, dans ces antithéses qui se heur-
tent et se correspondent, pour se fondre ensuite en une gran-
diose unité, quelque chose qui frappe vivement ['esprit et
parle puissamment & l'imagination. On dirait une pieuse
litanie dont le refrain berce et charme 'oreille et la pensée, et
qui s’empare peu a peu, par la répétition méme de ce refrain,
de I’ame tout entiére. La langue latine contribue merveilleu-
sement & produire cette impression, grice 4 sa concision toute
lapidaire, st admirablement propre & sculpter en quelque sorte
et a ciseler la pensée, d 'enfermer en quelques paroles bréves,
qui se fixent comme d’elles-mémes dans la mémoire. »

Décidément M. Bonifas est un émule de Chateaubriand : on
croit entendre le poéte breton, en son Génte du christianisme,
célébrant la poésie du catholicisme qu’il donne pour I'Evan-
gile.

Et ce n’est pas assez. M. Bonifas chante & son tour un
dithyrambe en I'honneur de la maxime : credo quin absur-
dum. Vraiment, c’est le bouquet.

« Iln’y a pas jusqu’aux contradictions qui éclatent & chagque
ligne, et que les rédacteurs du symbole y ont accumulées
comme a plaisir, qui ne contribuent & fortifier encore cette
religieuse impression. A ce point de vue, ces contradictions
ne sont qu’une vérité et une beauté de plus () C’est un effort
grandiose pour exprimer U'inexprimable. C’est une lutte corps
a corps avec l'infinl. C’est un gigantesque et audacieux défi
Jeté a la raison humaine, qui s’abat, impuissante et éperdue
aux pieds du Dieu qu’elle contemple et adore sans pouvoir le
comprendre. Rien de plus éloquent, & cet égard, que ces
reprises quatre fois répétées: « et tamen » qui sont comme le
flux et le reflux de 'océan infini dans lequel se perd et s’abime
la pensée. Tout cela correspond & un instinct profond de



LA FIN DES DOGMES? 24

Pame humaine. L’homme n’adore que ce qui le dépasse.
(Voy. p. 86, 87.)

On nous affirme que cette métaphysique contradictoire a
plaisir, l'auteur en convient, a eu un grand mérite. Elle a
conservé le Dieu vivant. Nous n’y contredirons pas, pourvu
qu’il soit bien entendu que ce fut & 'usage des contemporains
de la rédaction du symbole. Mais c’était justement la une
occasion excellente, pour un historien, de faire comprendre
que le dogme est éminemment changeant et variable. Ce n'est
pas en effet par de pareilles formules, méme retouchées, édul-
corées, qu’onnous rameénera au Dieu vivant, nous Occidentaux
du XIXe siécle. En face de ce gigantesque défi jeté a la raison
humaine, elle aura mieux & faire, la raison, qu’a s’abattre im-
puissante et éperdue. Elle passera outre, sans daigner s’ar-
reéter. Nous serions assez curleux d’apprendre si tous les étu-
diants de Montauban qui ont entendu ces belles choses ont
été séduits et fascinés, au point d’étre amenés a faire cam-
pagne en faveur du synode officieux? N'y en aurait-il peut-
étre pas eu d’assez peu accommodants pour se dire que la dog-
matique protestante et la dogmatique catholique, avec leur
gigantesque défi jeté & la raison humaine, se valent & s’y mé-
prendre 7 N'ont-ils pas été conduits a se dire qu’il valait mieux,
pendant qu’on était jeune encore, se faire une carriére dans
laquelle on put professer des théories moins étranges, moins
bizarres que cette prétendue doctrine scripturaire, condition
de salut pour les ignorants, les femmes et les pelits enfants,
s’il faut en croire certains doctes professeurs ? Il y a quelque
quarante ans, une célébre faculté de théologie avait la réputa-
tion de faire des orthodoxes par la nullité de son enseigne-
ment scientifique, la platitude de son rationalisme vulgaire,
retardataire et sans horizon. Il ne faudrait pas que le vent
changeat, que par de stériles efforts pour sauver des lambeaux
du systeme orthodoxe, on jetat la jeunesse dans une direction
contraire. Qu'on se le dise bien, ce ne seraient pas precise-
ment des fruits secs ces, renitents qui seraient perdus pour la
theologie.

Si ces antiques contradictions sont, pour parler avec M. Bo-



22 J.-F. ASTIE

nifas, ces murailles que les fous seuls peuvent songer & ren-
verser, nous lui répondrons que la forteresse est déja prise,
démantelée. Il est surprenant qu’un professeur de ['histoire
des dogmes puisse ignorer les faits & ce point-la. La précieuse
liqueur qui est censée renfermeée dans ces vases « a la matiére
grossiere et & la forme disgracieuse» est répandue sans re-
tour ; ces formules barbares sonnent sec. Le piétisme théolo-
logique perd son temps et sa peine & vouloir renfermer & nou-
veau le vin généreux de I'Evangile dans ces outres percées.
Nous sommes contraint de porter le méme jugement sur la
solution que M. Bonifas nous propose du probleme christolo-
gique. Il prétend conserver, cela va sans dire, les bases posées
par les premiers conciles, mais sortir de l'impasse, dans la-
quelle les péres de I’Eglise nous ont engagés, par un expédient,
celui de la Kénose, pas celle de Gess, mais une variante. M. Bo-
nifas s’en tire par une histoire; c’est & se croire non sur les
bancs de la faculté montalbanaise, mais sur ceux d’une école
du dimanche. « Il en est, nous dit-on, du Fils de Dieu, vivant
ici-bas une vie d’homme pour accomplir le salut de 'huma-
nité, comme d’un fils de roi quiaurait voulu preundre la place du
fils d'une pauvre veuve et faire pour lui son service militaire.
Il se soumettrait & toutes les exigences de la vie du soldat. Il
porterait Uuniforme, mangerait a la caserne, ferait la course
et 'exercice, et, en cas de guerre, il irait au feu a la place de
celul dontil est le remplacant volontaire. Cela 'empécherait-il
d’étre le fils de roi? En serait-il moins I'héritier de son trone ?
Et, tout en faisant le métier de soldat, n’aurait-il pas le senti-
ment de la grandeur de sa naissance? Ne saurait-il pas ce
quil est,ce quil a e¢ et ce qu'il est appelé & étre un jour?
Et ne pourrait-il pas le dire & quelques amis qui deviendraient
les confidents de son secret et lui donneraient dans l'intimité
le nom de seigneur et les titres qui sont les siens? Ne pour-
rait-i1l pas correspondre avec son peére, lui demander 4 ’occa-
sion une faveur pour tel de ses camarades, avec la certitude
(que sa demande serait accueillie, parce que son pere n’aurait
vien & lui refuser » (p. 166, 24 vol). Ce n’est pas plus difficile
que cela: grice & cette historiette, toutes les difficultés s’éva-



LA FIN DES DOGMES ? 28

nouissent. Jésus demeure un Dieu voyageant sur la terre 4 Ja
faveur d’'un incognito qu’il ne trahit qu’a quelques intimes,
tout en faisant entre temps « son métier de soldat, » tout en
jouant son role d’homme a la faveur d’un déguisement hu-
main. Et 'on croit avoir échappé au docétisme !'!

Décidément les éditeurs d’ceuvres posthumes ne sont pas
tonjours assez altentifs aux mauvais tours qu’ils peuvent jouer
& leurs héros. N’adressons pourtant pas de reproche & M. Bian-
quis; il nous arenduun grand service en reproduisant, en note,
quelques mots du premier cours que M. Bonifas a supprimeés
la seconde fois qu’il a donné ses lecons. Le point de vue
supranaturaliste, intellectualiste est manifestement plus ac-
cusé dans la note que dans le texte définitif. Dans la note, 'au-
teur s’éléve contre ceux qul voient dans la doctrine un fait
secondaire. Cette suppression indiquerait-elle que M. Bonifas
n’avait pas dit son dernier mot ? S’est-il apercu que son point
de vue est intenable ? Aurait-il encore pu évoluer pour aboutir
au spiritualisme, si différent de son intellectualisme ? Nous en
accepterions volontiers 'augure, si, dans ces matieres, de lé-
geres nuances de rédaction pouvaient tirer & conséquence,
alors qu’il s’agit de changer du tout au tout. Mais nous 'a-
vouerons sans honte, ni détour: nous n’avons pas eu le cou-
rage de poursuivre notre étude pour voir s’il y aurait dans ces
volumes d’autres traces de mouvement d’esprit. Nous avons
noté au passage une excellente critique de lanthropologie
d’Augustin, puis nous nous sommes arrété dans notre lec-
ture. Si quelqu’un peut nous signaler d’autres perles égarées
dans ces volumes, nous en accueillerons la nouvelle avec
grand plaisir. Quant & nous, nous nous sommes cru dispensé
de chercher. Aprés avoir plongé la sonde au coeur méme de
I'ceuvre, nous avons su amplement & quoi nous en tenir. Et
puis, pourquoi ne 'avouerions-nous pas? Il s’agissait de mé-
nager nos nerfs. Et voila comment nous nous croyons autorisé
a fermer ces beaux volumes en leur appliquant un mot pro-
nonce par M. Bonifas, au sujet de I'Histoire des dogmes, de
MM. Haag : « Je n’ose la recommander tant elle me parait
insuffisante » (p. 58).



24 J.-F. ASTIE

Deux échecs sur un sujet de telle importance, dans une
méme génération! c’est incontestablement beaucoup tirop.
L’ouvrage de M. Bonifas, bien loin de combler une lacune,
ne fait que la constater, n’en déplaise aux étourdis qui se
contentent de I'enseigner sans entrer, sans se demander ce
que peut bien étre un dogme et comment il se fait qu’il ait
une histoire. Ce n’est pas sans tristesse qu’on doit se dire
qu’apres étre nés depuis bientdt un demi-siécle a la vie théo-
logique, nous pouvons encore étre aussi arriérés. Certes 1'é-
tude des questions critiques est chez nous plus avancée que
jadis. Mais comment se fait-il que nous comprenions encore
si peu lout ce qui se rapporte au dogme? On nous donne &
cette heure une histoire des dogmes digne des jours anciens
ou parut, sur le Pentateugue, un livre auquel il suffira d’a-
voir fait allusion ! Mais que fait-on dans nos facultés de théo-
logie? A quoi s’occupent nos jeunes étudiants qui ont de la
pensée, de la réflexion et une certaine portée d’esprit? Ici
gu’on veuille bien nous comprendre : toutes les opinions sont
libres et loin de nous la moindre ombre d’intolérance. Qu'on
nie toule histoire des dogmes, toute dogmatique scientifique,
en se cantonnant dans une modeste théologie biblique, sans
prétention et sans étroitesse, nous n’avons rien & objecter. Ce
peut étre 14, pour quelques esprits, une tente-abri pour tra-
verser le désert & ’heure présente; mais ce (ue nous n’admet-
tons pas, c’est gqu'on puisse nous parler d’une histoire des
dogmes, tout en donnant une définition des dogmes qui ne lui
permet pas d’avoir d’histoire; c’est gqu'on prétende faire a
Rome des objections qui tombent en plein sur celui qui
les adresse; c’est qu’on reproche au catholicisme de n’avoir
pas une histoire des dogmes, alors qu’il peut en avoir une
plus aisément que le protestantisme, compris & la facon de
M. Bonifas. Ce qui nous passe, c’est que de pareilles mé-
prises puissent s’étaler deux ou trois fois avec complaisance
dans la chaire d’'un professeur, alors qu’il suffirait d’avoir
assisté au trois ou (uatre premiéres lecons d’un cours définis-
sant, avec clarté et précision, ce qu’est le dogme et son his-
toire, pour les voir se dissiper chez tout étudiant d’une portée



o

LA FIN DES DOGMES? 25

d’esprit ordinaire. Encore une fois que peut-on bien faire dans
nos facultés de théologie, qu’on déclare étre si prospéres et en
tout cas trop nombreuses ?

Les MM. Haag nous donnent une histoire ¢ui aboutit & la
dissolution, & la négation de tout dogme. M. Bonifas, & son
tour, avance une définition du dogme qui ne lui permet pas
d’avoir d’histoire. Apres ces deux échecs de lextréme gauche
et de 'extréme droite, qui donc nous retracera une vraie his-
toire, les vicissitudes d'un dogme qui, tout en changeant,
réussisse 4 se maintenir, sinon dans sa lettre du moins dans
son esprit? Voila certes de quoi tenter 'ambition théologique
des jeunes gens qui se sentent du souffle, de la dialectique et
de la séveérité d’esprit, et qui éprouvent, par-dessus tout, le be-
soin de se rendre scientifiquement compte de ce (u’ils croient.
Si c’est trop exiger que de demander une histoire générale,
originale et complete, faisant époque,—il ne faudrait pour cela
rien moins qu’une vie entiere,— nous sommes prét & nous
contenter de beaucoup moins. Une simple introduction nous
suffira amplement. Qu’un étudiant, un candidat de valeur,
choisisse pour objet de thése de licence ou de doctorat ce simple
sujet : Le dogme, sa définition et son histoire. Nous ne con-
naissons pas d’étude plus actuelle, plus importante, pour nous
arracher & la confusion inextricable dans laquelle nous nous
débattons depuis trop longtemps.

Aprés avoir constaté un dissentiment si profond, nous
sommes heureux de pouvoir dire, en finissant, avec M. Bo-
nifas : « L’histoire des dogmes nous aidera & comprendre la
crise théologique que nous traversons. Nous apprendrons &
apprécier les diverses tendences qui se trouvent en présence,
en les voyant & l'ceuvre dans le passé. Nous saurons mieux
alors discerner Verreur et la vérité, apercevoir le péril pour
I'éviter et la voie du salut pour la suivre, et préparer ainsi un
meilleur avenir. »



	La fin des dogmes?

