Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: Correspondance ; Réponse

Autor: Petavel-Olliff, E. / Vuilleumier, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CORRESPONDANCE

Monsieur le Rédacteur,

Le dernier numéro de la Revue de théologie et de philosophie
renferme, sur ma brochure intitulée : Les droits et les torts de la
papauté, un article qui appelle, me semble-t-il, quelques rectifica-
tions.

Si la Revue était, comme le journal catholique 1'Univers, par
exemple, inféodée 4 un dogme, je ne vous demanderais pas 1’hospi-
talité de vos colonnes !,

Heureusement la Revue n’a aucun parti pris; elle n’existe qu'a
titre de tribune ou, tour a tour, le pour et le contre sont librement

discutés. Je compte donc que vous accueillerez favorablement mes
courtes remarques, vu surtout qqu’elles portent presque entierement
sur des questions de principes.

Dans votre premier paragraphe, vous parlez des « deux Eglises
romaine et protestante; » vous m’accorderez d’entrée que l’expres-
sion est inexacte, puisqu'il y a uneseule Eglise romaine et plusieurs
Eglises protestantes.

Ensuite, vous dénaturez un peu ma pensée en affirmant qu’a mes
yeux la parabole du surintendant vicaire « n’est pas une similitude
mais une énigme & résoudre. » Elle me parait étre simultanément
I'une et 'antre. Page 3 de la brochure, je parle expressément des
« versets de cette similitude. » Je n’ai pas non plus nié qu’elle ne
fut « destinée & mettre en relief une vérité de I'ordre moral. » Loin
de la, page 11, j'ai déclaré souscrire a 'interprétation morale tradi-
tionnelle.

' L' Univers du 2 de ce mois a inséré intégralement une lettre que je
lui adressais au sujet de la méme hrochure, mais cette lettre ne relevait
que des erreurs matérielles.



510 CORRESPONDANCE

Page 405 de la Revue, votre article conteste s comme un détail
plus ou moins sujet a caution, » I'identification des deux serviteurs.
Tournez le feuillet... et vous verrez, page 403, que vous parlez
vous-méine, au singulier, « du serviteur que son maitre a établi. »
Au reste, Uexégese grammaticale tranche cette question, car le
texte évangélique porte « ce mauvais serviteur, » aprés avoir men=
tionné « un serviteur fidéle et prudent. » Enfin, vous blamez « une
substitution arbitraire de la surintendance au surintendant a pro-
pos de la dichotomie du verset 51. » Cette substitution est cepen-
dant autorisée par V'analogie du langage biblique. Ainsi que je le
faisais remarquer, dans le livre de Daniel, les quatre grands
animaux sont quatre grands rois ou quatre grands royaumes'; ce
qui est dit des rois se rapporte aux royaumes. Il y a bien substitu-
tion.

Mais j'ai hate d’en venir & la définition que vous donnez de
I'exégese, définition qui me parait rester incompléte en excluant
toutes les applications d'une parabole, a I’exception de « 1'applica-
tion morale personnelle. » Une parabole, dites-vous, « aboutit tou-
jours, explicitement ou implicitement, & un vous de méme. »

Prenons, si vous le voulez, Jes deux paraboles jumelles du grain
de moutarde et du levain ; je me demande comment vous en déga-
gerez un vous de méme.

La formule que vous proposez vient se briser, semble-t-il, contre
ces deux similitudes, ou l'application morale personnelle que vous
dites étre « le seul sens possible » parait impossible . Ce sont la,
n’est-ce pas? de simples prophéties; elles annoncent les développe-
ments historiques d’une KEglise qui n'était qu’a 1'état de germe au
moment ou elles furent prononcées.

Si vous m’accordez ce point, je vous demanderai pourquoi telle
autre parabole ne serait pas également prophétique.

Celle de V'esclave vicaire (servus vicarius, Horace, Sat. 11,7, 79)
appartient par son contexte & un groupe de « similitudes presque
toutes prophetiques. » C'est I'épithéte employée par M. E. Stapfer,
lequel admet aussi que certaines paraboles peuvent renfermer un
« sens caché » et qu'on ne saurait soumettre leur explication a des
regles bien rigoureuses ®. » Sans prétendre imposer mon explica-
tion, je crois pouvoir la faire rentrer dans ce qu’on a appelé 1'exe-
gese théologique. N'est-ce pas & cette branche de l'exégese qu'il

! Daniel VII, 17, 23.
2 Encyclopédie des Sciences religienses au mot Similitudes.



CORRESPONDANCE 511

fant rattacher toute application des prophéties 4 I’histoire, & suppo-
ser que la Bible renferme des prophéties ?

En analysant ma brochure 4 un point de vue exclusif, vous avez
pris en quelque sorte la lunette par le gros bout. Vous n’avez pas
relevé la thése principale, que la parabole devait introduire, ap-
puyer, ou seulement #/lustrer, au gré des lecteurs (page 2). Suivant
cette thése, les Eglises protestantes se seraient trompees en voyant
dans le pape U Antichrist. 1l est plutdt un serviteur de Jeésus-Christ,
et il porte le poids des erreurs et des fautes de la dynastie eccle-
siastique dont il est le representant. Bien que plus ou moins égaré,
il est donc pour nous un frére, et, & ce titre, il a des droits 4 notre
respect et & notre affection. De cette thése découlent nos devoirs
envers nos fréres catholiques romains en général. Peut-étre admet-
trez-vous que le point de vue est soutenable, méme en dehors de
toute exégese.

Dans mon avant-propos, j'avais instamment demandé qu’on m’ai-
dat & déterminer la place exacte de la papauté dans le royaume
de Dieu. Permettez-moi de vous rappeler ce point capital, ce veeu
qui ne laisse pas d’étre légitime, et veuillez agréer, Monsieur le
Rédacteur, ’expression de mes sentiments trés distingués.

HauTte-coMBE, LAusasng, 15 septembre 1890.

E. PETAVEL-OLLIFF.

REPONSE

Il ne saurait étre question d’examiner a fond toutes les « rectifi-
cations » que ’honorable M. Petavel-Olliff nous adresse au moment
ou cette livraison est préte a sortir de presse. Nous essayerons d’y
répondre aussi succinctement que la matiére le permet.

Pour ne pas nous exposer de nouveau au reproche de « prendre
la lunette par le gros bout,» nous commencerons par la these prin-
ctpale que M. Petavel regarde comme « soutenable méme en dehors
de toute exégése. » Nous sommes pleinement d’accord avec lui sur
la partie négative de cette thése. Oui, nous reconnaissons avec lui
que les Eglises protestantes ont eu tort d’identifier le pape avec
I’Antichrist, tout en nous permettant de rappeler que cette identi-
fication remonte bien au dela de nos Réformateurs et que, au dire
de M. Petavel lui-méme (page 34, note 1 de son opuscule) « sans



12 CORRESPONDANCE

étre I’Antichrist, les papes ont pu étre, a certains égards, les pré-
curseurs de ce personnage. » Mais 'accord, nous avons le regret de
le constater, n'est plus aussi parfait dés qu’il s’agit de la partie
positive: « Le pape est un serviteur de Jésus - Christ... » « Bien
que plus ou moins égare, il est donc pour nous un frére. » — Le
pape! Quel pape, je vous prie ? Le pape in abstracto ? Tout pape
quelconque ? Alexandre VI aussi bien qu’Adrien VI? Méme ceux
qui ont été, a certains égards, les précurseurs de I’Antichrist? —
Si quelqu’un n’a pas Pesprit de Christ, il ne lui appartient pas. Il
ne saurait donec étre son serviteur (combien moins son vicaire!). Se-
ra-t-il pour moi wn frere? En Adam, assurément, Mais en Christ ?..,
Nous avouons étre trop bon protestant pour pouvoir faire ainsi
abstraction de U'individualité des divers représentants de cette
« dynastie ecclésiastique. » C'est dire que les devoirs des protes-
tants envers leurs fréres catholiques-romains en général repose-
raient, a nos yeux, sur un fondement d’une solidité assez suspecte
s’ils devaient « découler de cette these. »

Quant a aider M. Petavel, comme il le demande instamment, a
« déterminer la place exacte de la papauté dans le royaume de
Dieu, » sur ce point, qui est pour lui « capital, » nous devons renon-
cer dés I'abord a l’espoir de le satisfaire. Il est bien & craindre qu’ici
le désaccord ne devienne décidément flagrant. Ce qu’aurait pu, ce
que pourrait étre pour le royaume de Dieu une papauté idéale,
organe vraiment fidele de cet Esprit qui est le seul « vicaire » auto-
risé de notre Prince et Sauveur, qui pourrait le dire? En peut-on
seulement concevoir 1'idée ? Pour ce qui est de la papauté histori-
que, telle qu’elle g’est développée a travers les siecles jusqu’a nos
jours, de la papauté romaine avec ses prétentions, sans méme par-
ler de ses désordres, nous ne saurions y voir, quant & nous, qu'une
caricature, pour ne pas dire une parodie de la royauté spirituelle
de Christ. Notre respectable contradicteur, lui, envisage 1'établisse-
ment du pouvoir temporel des papes « comme un type et comme
un prélude de l’établissement final du royaume de Jésus-Christ
sur la terre, établissement qui doit coincider avec I’époque de son
retour » (page 19.) Il y a 14 une philosophie de I’histoire 4 laquelle
nous ne sommes pas de force a nous élever.

Il est temps de passer aux autres points touchés par M. Petavel.

Nous ne nous arréterons pas au reproche qu’il nous fait d’avoir
parlé des » deua KEglises romaine et protestante. » Sur ce point



i3

T

CORRESPONDANCE

nous passons condamnation. L’expression est inexacte, puisqu’il y
a plusieurs Eglises protestantes. Ce qui n’empéche pas que, vis-a-vis
de 1'Eglise de Rome, la pluralité des Eglises évangéliques constitue
une unité qui, pour n’étre pas extérieure et compacte, n’en est pas
moins réelle.

Venons-en aux remarques qui concernent la parabole destinée,
dans la pensée de M. Petavel, & « introduire, appuyer ou seulement
illustrer, au gré des lecteurs, » la thése principale. Dans les quel-
(ues pages que nous avons récemment consacrées a ses Droils et
torts de la Papauté, la discussion de ce texte biblique (Mat: XXIV,
45-51) occupe une place qui lui parait disproportionnée. Mais
on voudra bien considérer a notre décharge, d’abord, que dans le
travail de M. Petavel lui-mé&me l'interprétation de cette parabole
occupe de beaucoup la plus large place (si I'on met a part ’'Appen-
dice), et ensuite, que des questions générales de principe et de
méthode étaient en jeu. Nous voyions dans I'herméneutique prati-
quée par M. Petavel un retour ficheux a des procédés d’exégése
qui ouvrent le champ aux fantaisies les plus ingénieuses sans
doute, mais aussi les plus subjectives, et dans 'usage auquel il fai-
sait servir l'interprétation ainsi obtenue, un emploi abusif de la
Parole de Dieun renfermée dans 1'Ecriture Sainle. Lies remarques et
rectifications qu'on vient de lire ne sont pas de nature a nous
faire revenir de cette impression et rétracter ce jugement.

Si nous avons « un peu dénaturée la pensée » de l'auteur en
affirmant qu’a ses yeux la parabole du « surintendant-vicaire »
n'est pas une similitude, mais une énigme & résoudre, nous lui
en faisons nos excuses; mais il était facile de s’y méprendre. 11
déclare nettement aujourd’hui qu’elle lui parait étre semultanément
lune et Uautlre. Ainsi cette parabole (autrement dit, cette simili-
tude) est a la fois une similitude et une énigme. Le méme texte
sert d’'une part de comparaison, ne pouvant avoir pour but que
de mettre en pleine lumiere la vérité ou le devoir que Jésus, d’aprés
le contexte, avait grandement & coeur de faire bien comprendre & ses
disciples 4 ce moment-la, savoir : 1a nécessité pour eux de se tenir
toujours préts vu l'incertitude du jour et de ’heure de son retour
pour le jugement, et, & cet effet, le devoir: 1° de veiller comme le
pére de famille (Mat. XXIV, 43); 2° de s’acquitter exactement et
sans reldche, comme le serviteur fidele et bien avisé, de la tiche
qui leur sera confiée @ chacun d'evwx (v. 45-51); 3° de faire leurs
préparatifs, de prendre leurs mesures & temps, comme les vierges



514 CORRESPONDANCE

sages, afin qu’en cas d’assoupissement causé par une attente pro-
longée, ils ne soient pas pris au dépourvu (XXV, 1-12). — D’autre
part, et en méme temps, ce texte serait un discours « enigmati-
que » ayant lui-méme besoin d’étre déchiffré; un « mystére, » im-
pénétrable a4 ces pauvres disciples qu’il s’agissait précisément d’ins-
truire et qui en avaient si grand besoin ; une allégorie en un mot,
dont I'artifice aurait consisté a cacher, 4 dissimuler sous les mémes
images un autre sens tout différent et absolument étranger au
contexte. Une méme image peut donc étre a la fois si claire et si
obscure, si parfaitement transparente et si opaque ?... Bref, nous
voila ramenés a4 la vieille théorie du double sens, & cette théorie
s1 énergiquement et & si juste titre rejetée par les meilleurs exége-
tes anciens et modernes. 11 suffit, pensons-nous, de constater le fait
A chacun d’en tirer les conclusions que lui dictera sa conscience
exegetique.

Nous dirons la méme chose ausujet d'une autre théorie hermé-
neutique que M. Petavel invoque un peu plus loin pour justifier la
« substitution arbitraire » qu’il a cru devoir faire au v. 51, de la
surintendance au surintendant. Le maitre, lisons-nous dans ce
verset, Suyotopnse adtov, ce qui, quoi qu’on en ait dit, ne signifie pas
autre chose que: « il [e coupera ou le sciera en deux, » supplice
équivalant a ’écartélement. « Et ainsi, continue le texte, il lui assi-
gnera son lot avec les hypocrites » (ses pareils), savoir dans la
géhenne ; « la seront les pleurs et le grincement des dents. » — Au
nom de I'analogie du langage biblique, M. Petavel prétend que ce
qui sera coupé en deux (il traduit par « démembré »), ce n’est pas
le « serviteur-chef, » le « surintendant-vicaire, » comme il 'ap-
pelle ailleurs, mais sa surintendance ; ce qui reviendrait a dire que
la moitié de ses subordonnés lui seront enlevés. Et cela parce que
dans Dan. VII, 17 et 23 par exemple,a propos de l'explication de la
vision symbolique des quatre animaux, les rois alternentavec leurs
monarchies. — Pour une raison analogue l'adverbe éxei, dans la
derniére partie du méme verset, ne signifierait pas la, mais alors.
L’adverbe hébreu correspondant, skam, n’a-t-il pas ce sens-la dans
certains passages de 1'Ancien Testament (p. 28)? Pareillement, quel-
ques versets plus haut, v. 47, quand il est dit que le maitre établira
le serviteur fidéle sur tous ses biens, rien n’empéche d’admettre
qu’il ne s’agit en fait que d’une partie de ses biens. En effet, « dans
I’Ecriture le mot fous a souvent un sens bien relatif » (suit une
dizaine de passages des deux Testaments, ol tous « ne désigne



CORRESPONDANCE S1h

qu’une pluralité ou méme seulement un nombre restreint, » p, 21,
note 1.) — A ce taux-1a, que devient I'exégése biblique ? Tout ne fini-
ra-t-il pas par pouvoir signifier tout? N'est-ce pas au nom dece « prin-
cipe » qu’on a prétendu que, dans la parabole du levain, le levain
devait désigner un agentd’impureté ou de corruption ? Assurément,
abusus non tollit” usum. En soi, le principe de ’'analogie est on ne
peut plus légitime. Tout dépend de la « maniére de s’en servir. »
Ainsi, sans aller bien loin, ¢’est en vertu meéme de ce principe que
nous revendiquerons pour éx:i son sens habituel de la. Pourquoi ?
parce que dans les textes paraliéles de notre évangile il a et ne
peut avoir que ce sens-la (Mat. VIII, 12 ; X1II, 42, 50 ; XXII, 13) et
que nous partons de 'idée qu’'un auteur doit étre le plus sur inter-
préte de son propre langage. Mais 'abus commence lorsque, sans
que rien dans le texte I'indique ou le demande, on détourne un mot
de son sens propre et naturel, pour le prendre dans une acception
qu’il veut avoir, sous prétexte que dans tel autre livre de la Bible,
ordinairement dans un contexte tout différent, on rencontre une
métonymie semblable. Cette application abusive du principe ne
serait-elle pas en rapport avec la théorie du double sens? Ce qui
étonne, ¢’est de la voir encore pratiquée méme par des théologiens
ayant rompu ave : 'ancien dogme de l'inspiration littérale, qui seul
Pexplique s’il ne peut la justifier.

Une autre remarque de M. Petavel porte sur une contradiction que
nous aurions & nous reprocher. Entre autres détails d’exégese plus
ou moins contestables (il eut mieux valu peut-étre ne pas les trai-
ter de détails), nous avions cru devoir signaler « I'identification des
deux serviteurs, » par ou nous entendions l'affirmation, malheu-
reuse 4 notre sens, que dans les deux parties de la parabole il
s’agissait d’un seul et méme serviteur, bon d’abord, devenu mau-
vais ensuite. « Tournez, dit M. Petavel en nous rétorquant agréa-
blement certain tour de phrase de notre article, tournez le feuillet...
et vous verrez p. 403, que vous parlez vous-méme, au singulier, du
serviteur que son maitre a établi. » — Il ne sera pas difficile,
croyons-nous, de montrer qu’il n’y a de contradiction qu’en appa-
rence, et que cette apparence de contradiction tient & la nature
méme et a I'esprit de la parabole dont il est ici question.

Pour la bien entendre, cette parabole, nous ne pensons pas qu'il
suffise, comme le fait M. Petavel, de mettre le doigt sur le mot éxei-
vog du verset 48 et de dire: L'exegese grammaticale tranche la



516 CORRESPONDANCE

question (celle de savoir s’il s’agit dans toute la parabole d’un seul
et méme personnage) ; car le texte évangélique porte « ce mauvais
serviteur, » aprés avoir mentionné « un serviteur fidéle et pru-
dent. » Nous pourrions, a notre tour, mettre au méme verset le
doigt sur le mot xzaxés et dire : Puisqu’il a été parlé jusque-la d'un
serviteur fidele et prudent, ne faudrait-il pas, pour marquer l'iden-
tité personnelle entre lui et le serviteur mauvais dont il va étre
parlé dans le reste de la parabole, quele texte portit : « Mais sice
bon serviteur-la se met ensuite a dire en son cceur: Mon maitre
tarde, » etc. ? Pourquoi n’y a-t-il pas @y« ? Comment, dans ’hypo-
thése de l'identité, expliquer ce zazds & coté de éxcivog 7 — Mais la
question ne se laisse pas trancher ainsi d’un mot. Certes, 'exégése
grammaticale, a laquelle en appelle M, Petavel, est une excellente
chose, une chose essentielle. A une condition pourtant: c¢’est qu’elle
ne se sépare jamais de l’exégése logique; a la condition, en d’autres
termes, que linterpréte ne se cramponne pas & un ou deux mots
isolés, mais qu’il tienne compte, et grand compte, de leur entourage,
de la chaine dontils ne sont que des anneaux; qu’il ne perde pas de
vue l’ensemble, qu’il se souvienne en outre que, par suite de la
tournure rhetorique qu'un auteur donne & sa pensée, il se peut que
les éléments du discours ne se présentent pas toujours dans 'ordre
et sous la forme précise qu’exigerait une logique purement formelle.
I1 faut donc que le tout et la partie s’éclairent et se commentent
réciproquement, que l’analyse et la synthése se donnent la main.
Ce n’est souvent que de l'idée qui ressort de I'ensemble du mor-
ceau ainsi que de son contexte, que la signification et la fonetion de
tel de ses éléments, le rapport entre ses différentes parties, recoi-
vent toute leur lumiére. Tout cela M. Petavel le sait aussi bien que
nous. S’en est-il souvenu en faisant I’exégése de notre parabole, et
spécialement en déterminant le sens et la portée du fameux Breivog ?
C’est ce dont il est permis de douter.

Il ne faut pas que la forme, la structure littéraire de la parahole
que nous discutons : entrée en matiére interrogative, apparente ana-
coluthe du v. 46, etc. nous fasse prendre le change sur le fond, sur
le sens et le but de I'instruction que le Sauveur voulait donner aux
siens. Désirant, par un nouveau « rapprochement, » une nouvelle
comparaison, leur inculquer combien, vu l'incertitude du moment
de sa parousie, il était nécessaire qu’ils se tinssent toujours préts,
afin d’étre trouvés fidéles, que fait Jésus ? Il suppose le cas d’un
maitre qui a assigné a un de ses serviteurs un poste de confiance



CORRESPONDANCE 517

I’établissant sur le personnel de sa maison avec charge de donner
a4 chacun, au moment voulu, la nourriture qui lui revient. —
Dans cette situation, que fera le serviteur? Deux possibilités se
présentent. Kn stricte logique, les deux cas possibles avec leurs
conséquences devraient se coordonner sous forme disjonctive : ou
bien le serviteur est fidele et bien avisé ; dans ce cas, de sa part, ac-
complissement ponctuel et constant de la tache prescrite, et du cété
du maitre & son retour, généreuse récompense de la fidélité éprou-
vée ;— ou bien le serviteur est mauvais (hypocrite, comp. v, 51);
dans ce cas, infidélité, relachement, dissipation, le malheureux spé-
culant imprudemment sur le retard que subit le retour de son
maitre ; mais aussi, au retour inopiné de celui-ci, peine d’autant
plus exemplaire que la position était plus honorable et I'abus de
confiance plus criant. — Au lieu de cela, le premier cas est intro-
duit vivement sous forme interrogative: « Quel est done le servi-
teur fidéle en méme temps que bien avisé ? » avec la réponse sous

forme de macarisme: « Heureux ce serviteur-la, que le maitre
trouvera occupé a faire son devoir. » L[’autre cas est opposé au
premier sous forme hypothetique (é2v 3¢) : « Supposé au contraire

le cas que le dit serviteur (éxsivo;), — non pas le serviteur qui se
montre fidéle et bien avisé en faisant son devoir, mais le serviteur
placé par son maitre dans la situation indiquée, revétu de la charge
de confiance que l’on sait ; — supposé que ce serviteur, aussi infi-
déle que malavisé, et hypocrite par-dessus le marche, en un mot
mauvais, se mette a dire en son ceceur... » et la suite.

Ici encore, nous laissons au lecteur guidé par son sens exeégeéti-
que le soin de prononcer. S’agit-il, comme nous le croyons, d’une
alternative, de deux cas qui font pendant ou plutét contraste, de
deux lignes de conduite et partant de deux destinées opposées ? Ou
bien, comme le pense M. Petavel, Jésus voulait-il parler de deux
phases successives d'une seule et méme carriéere? — Ceux qui se
prononceront dans le premier sens reconnaitront du méme coup
que, sans nous contradire, nous pouvions parler au singulier du
serviteur que son maitre a établi sur ses domestiques, tout en con-
testant que dans les deux partiesde la parabole il s’agisse d'un seu!
et méme individu. ‘

Reste la définition de 1l'exegése des paraboles. La définition que
nous en avions donnée resterait, au dire de M. Petavel,incompléte
parce qu’elle exclut toutes les «applications » d’une parabole a

THEOL. ET PHIL. 1890, 24



H18 CORRESPONDANCE

P’exception de « application morale personnelle. » Elle reviendrait &
dire (ue cette application-la est « le seul sens possible » d'une pa-
rabole. D’ou il résulterait qu’elle vient « se briser contre » certaines
paraboles (ui sont « de simples prophétiks, » et ou I'application
morale personnelle « paraitimpossible. »

(Vest & notre tour de faire remarquer que notre pensée a été
« un peu (et méme un peu beaucoup) dénaturée. » Il faut que nous
nous soyons maladroitement exprimé pour avoir pu donner lieu de
croire (ue, selon nous, 'application morale personnelle, le vous de
méme, est le « seul sens possible » d’une parabole. Ce que nous
voulions dire et croyons avoir dit, le voici : la parabole étant,
comme ’exprime son nom, un « rapprochement » ou, comme l'in-
dique le terme latin synonyme de similitude, une « comparaison »
plus ou moins développée ; comparaison destinée a mettre en relief,
4 illustrer ou a confirmer, par le moyen d’une image ou d’une ana-
logie empruntée 4 la vie ordinaire ou a la nature, une vérite de
I’ordre spirituel, une loi du royaume de Dieu, une obligation reli-
gieuse ou morale, — la parabole étant cela et ayant ce but, l'office
de l'ewégete consiste a dégager clairement et nettement de son en-
veloppe imagée la vérite, le devoir, la loi en question ;et cela sans
se laisser distraire par tel ou tel détail isolé, mais en ramenant,
en faisant converger tous les traits particuliers de la similitude a
I'idée centrale et dominante qu’elle a pour but de mettre en lu-
miére. [’exégéte a-t-il fait cela, disions-nous, a-t-il ainsi déterminé
le sens, le seul possible, d'une parabole, son office en tant qu’exégéte
est rempli. I1 n’a pas 4 se mettre en quéte d'un pretendu second
sens, sens « profond, » « caché, » allégorique ete., car une parabole n’a
qu’un sens. §'il le fait néanmoins, c¢’est qu’il n'est plus exégete. Le
travail auquel il s’adonne n’est plus de Iexégese, il n’explique
plus son texte, il n’en fait plus sortir ce quiy est smpliqué. C'est de
I’eiségése qu’il pratique, il se livre a I'importation, pardonnez a ma
franchise : il fait une sorte de contrebande,

Mais les applications ? — Fntendons-nous bien sur le sens de ce
mot afin de prévenir toute confusion. Si vous appelez application
ce qui est en réalité un second sens, une interprétation allégorique
ou soi-disant prophétique de la parabole, alors on peut parler d’ap-
plications au pluriel. Il y en a en effet autant de possibles qu’il y aura
d’individus se livrant a ce genre d’interprétation. Mais ces applica-
tions-1a, ces interprétations subjectives, obtenues a l'aide de « I'ana-
logie du langage biblique, » tombent, & nos yeux du moins, sous le



CORRESPONDANCE 519

coup de ce que nous disions tout & I’heure du « second sens. » —
D’application au sens propre du mot, d’application non seulement
possible, mais nécessaire; non pas subjective, c’est-a-dire arbitraire,
mais objective, c’est-a-dire inhérente 4 'objet ; appartenant non pas
au domaine intellectuel, mais au domaine moral; étant du ressort
non de I'imagination servie par une érudition philologique et histo-
rique plus ou moins brillante, mais du ressort de la conscience re-
ligieuse, — d’application dans ce sens-14, il n’y en a, il ne peut y
en avoir que d'une sorte. C’est celle qui était et qui est voulue par
P’auteur de la parabole; celle 4 laquelle aboutit la parabole expli-
quée dans son sens simple et naturel et conformément a’intention
non pas « cachée, » mais manifeste, de son auteur. C'est cette « ap-
plication morale personnelle » dont nous disions que, decoulant du
« seul sens possible » d’'une parabole, « elle s’impose d’elle-méme a
I'entendement et & la conscience du lecteur ayant des yeux pour
voir et des oreilles pour ouir. » C’est la distinction essentielle entre
ces deux genres d’application, le propre et l'impropre, que nous
avions essayé de marquer en nous servant de cette expression pré-
gnante : que la parabole, destinée 4 mettre en lumiére une certaine
lecon religieuse et morale, « aboutit toujours explicitement ou im-
plicitement, & un vous de méme?, » et non pas, comme ce serait le
cas d’'une allégorie, 4 un : « ce qu’il faut entendre en ce sens que, »
« ce qui peut signifier que, » en un mot & un c¢’est-a-dire.

Mais les paraboles qui sont « de simples prophéties, » comme les
similitudes jumelles du grain de moutarde et du levain ? Que de-
vient, avec ces paraboles-1a, ’application morale personnelle ? Et
du moment qu’il y a de semblables paraboles, purement prophé-
tiques, pourquoi telle autre parabole ne serait-elle pas égélament
prophétique ? — Nous pourrions poser ici une question préalable,
celle de savoir s8’il y a dans la Bible une prophétie, une seule,
sans application morale explicite ou implicite, et d’une maniére
plus générale, quel est en derniére analyse le but de toute pro-
phétie ? A moins de confondre prophétie et prédiction, de placer le
centre de gravité de la prophétie dans I'annonce des choses futures,
de la considérer comme une histoire anticipée, nous ne voyons pas
la possibilité de la séparer de « lapplication morale. » Mais ve-

! Implicitement, exemple : notre parabole. Explicitement, exemple :
celle qui précede et celle qui suit ; voy. Mat. XX1V, 44: « Eh bien ! vous
aussi, soyez préts. » XXV, 13 : « Donc, veillez, etc. »



520 CORRESPONDANCE

nons-en aux deux paraboles qu'on nous objecte et contre lesquelles,
dit M. Petavel, notre définition irait se briser.

A cet égard, hélas! comme & d’autres, nous avons le regret d’étre
d’une opinion biendifférente de la sienne. Ces paraboles, jumelles en
effet, ne sont pas « de simples prophéties. » Elles avaient pour but
d’imprimer au cceur des auditeurs de Jésus cetie grande legon rela-
tive au royaume de Dieu, que, malgré ses infimes commencements
et la chétive apparence sous laquelle il a fait son entrée dans le
monde, il n’en porte pas moins en lui une puissance étonnante, ir-
résistible, déployant peu & peu mais sirement ses effets : puissance
d’expansion qui le rend capable de s’étendre non seulement sur
tout le peuple juif, mais & toutes les nations; puissance de pénétra-
tion et de transformation en vertu de laquelle il est non moins pro-
pre & exercer une action régénératrice sur tout le peuple et méme
sur la masse entiére de I'’numanité. Et cet enseignement n’aurait pas
de but pratique ? Il n’en découlerait pas une application morale,
aux premiers auditeurs de Jésus d’abord, et aprés eux 4 ses disci-
ples de tous les temps? Cette vérité ne serait pas faite pour leur
inspirer, & euax ausst, en dépit des apparences les plus défavorables,
les plus contraires, cette foi victorieuse du monde qui remplissait
le ceeur de leur Maitre? pour leur communiquer sa ferme et joyeuse
confiance en cette vertu immanente, cette force inépuisable, invin-
cible du royaume de Dien? Et leur conscience ne leur dirait pas
qu'ils ont, eux personnellement, en tant que « fils du royaume, » &
devenir de plus en plus dans le « monde » ou ils vivent, dans la
masse & laquelle ils se trouvent mélés, les agents de cetle force
d’expansion et de transformation, aprés en avoir éprouvé en eux-
meémes les salutaires effets ? Comment, je vous le demande, pour-
rions-nous précher et catéchiser sur ces admirables paraboles §’il
était vrai qu'une application morale aux auditeurs « paralt impos-
sible ? » si une telle application ne leur était pas au contraire essen-
tielle comme & toute parabole?

Apreés cela, qu'une promesse soit liée a la vérité illustrée par ces
similitudes, qu'une prophétie y soit impliquée on plutdt en ressorte,
nous serons le dernier & le contester. Mais quelle sorte de prophé-
tie? » La est toute la question. En premier lieu, il s’agit d’une pro-
phétie relative au royaume de Diew et non a « ’Eglise, » ce qui est
assez différent ; combien moins a telle ou telle église, a telle ou telle
institution ecclésiastique (la papauté par exemple)! Ensuite, c’est
une prophétie qui s’en tient aux grandes lignes, aux principes fonda-



CORRESPONDANCE 521

mentaux, aux destinées générales de ce royaume; une prophétie
nous laissant entrevoir par exemple {comme ¢’est le cas dans nos
paraboles jumelles), la réalisation finale du régne de Dieu dans le
monde, par opposition a ses petits et faibles commencements ; mais
non pas une prédiction détaillée des « développements historiques »
de I'Eglise, comme qui dirait un « canevas » de ’histoire ecclésias-
tique, de saint Pierre a nos jours en passant par la conversion de
Constantin et le schisme de Luther. Enfin, et ce n’est pas ce qu'il y
a de moins instructif, une prophétie qui ressort nécessairement du
texte, qui fait partie de son sens simple et naturel, sans aucun re-
cours & un second sens, 4 telle ou telle transcription allégorique;
prophétie par conséquent saisissable et intelligible déja pour les
auditeurs contemporains de Jésus, comme elle I’est encore au-
jourd’hui pour les enfants de nos écoles du dimanche; et non une
« énigme » dont personne, pendant des siécles, ne devait pénétrer
le « mystére, » ni méme discerner ou simplement soup¢onner l’in-
tention « prophétique. »

Ainsi, dans 'acception et dans les limites que nous venons de
déterminer sommairement d’aprés le double type fourni par
M. Petavel en personne, oui certainement il y a des paraboles pro-
phetiques. Le nier, ce serait nier la clarté du jour. Seulement, nous
ne voyons pas en quoi ce fait constitue un écueil contre lequel no-
tre définition (bien comprise) de I'exégése des paraboles viendrait se
briser. it nous ne voyons pas davantage ce que ces paraboles-la,
qui sont prophétiques en soz, ont de commun avec les paraboles
dites prophétiques que l'on obtient au moyen des procédés d’allé-
gorisation que M. Petavel nous a montrés a 'ceuvre dans son étude
a bien des égards si intéressante sur la similitude de l'esclave vi-
caire.

Au reste, notre correspondant finit par concéder indirectement
que son « explication » n’est pas de l'exégése au sens propre et
ordinaire du mot. « Je crois, dit-il, pouvoir la faire rentrer dans ce
gu'on a appelé l'exégese théologique. » Nous nous souvenons en
effet d’avoir entendu parler d'une exégese de ce nom, sans jamais
parvenir 4 nous représenter bien nettement la chose a laquelle ce
nom est censé répondre. Et il est permis de croire que tous ceux
qui emploient ce terme équivoque ne l'entendent pas non plus
exactement de la méme fagon. L'exégése théologique ?... Y aurait-
il donc une exégése théologique spéciale, en quelque sorte ésotéri-



522 CORRESPONDANCE

que, a coté de I'exégeése que le commun des mortels a coutume de
pratiquer en suivant les regles de toute bonne herméneutique ?
Supposez un interpréte qui s’est donné loyalement la peine de com-
prendre un texte biblique. Il a fait un usage consciencieux de tous
les moyens & sa disposition pour en acquérir la pleine et saine in-
telligence et se mettre en état de le rendre non moins intelligible &
ceux qu'il désire instruire. Cet interprétre ne sera-t-il pas en droit
de se demander: « Que me manque-t-il done encore? Que me res-
te-t-il 4 faire pour qu’on veuille bien reconnaitre & mon exégése la
qualification de théologique 2 » Comme lui nous sommes a nous
poser cette question : Que veut-on de plus?

Serait-ce, comme on pourrait I'exiger d’un théologien catholique,
qu’il conforme son exégese a la tradition dogmatique de I’'Eglise ?
ou bien, comme les commentateurs protestants ne 'ont fait que
trop souvent et trop longtemps, qu’il en accommode les résultats
aux interprétations consacrées par les livres symboliques et les
docteurs réputés orthodoxes? Nous croyons connaitre suffisam-
ment M. Petavel-Olliff pour savoir qu’il ne protesterait pas moins
énergiquement que nous contre cette prétention de mettre 'exé
gese sous tutelle. — Ou bien, par opposition & une interprétation
exclusivement philologique du texte sacré, faut-il entendre ce terme
d’exégese « théologique » dans le sens d'une exégése qui entrerait
dans I'esprit du texte biblique, d’une exégése ou 'intérét litteraire
et historigue ne serait pas en état de divorce d’avec l'idée, disons
plutét d’avec la conscience religieuse 2 C'est bien 13, si nous ne fai-
sons erreur, le sens dans lequel certains auteurs ont toul d’abord
employé le terme en question. Mais qui ne voit que ce qu’on avait
en vue en forgeant ce terme technique est déja compris dans les
conditions a remplir par fout exégéte qui respecte son texte et con-
natt les devoirs de sa profession?

Comment voulez-vous, en effet, qu'un théologien qui entreprend
d’interpréter un texte biblique comprenne son auteur — ce qui
s’appelle comprendre — s’il n’apporte a ce travail gque les connais-
sances philologiques et historiques (ou « réales ») indispensables?
N’est-il pas de toute évidence (nous avons déja eu l'occasion de
toucher ce point) qu’il doit remplir certaines conditions psycholo-
giques sans lesquelles il n'y a pas de vraie interprétation possible,
pas plus en théologie qu’en tout autre domaine ? Par ces conditions
nous entendons non seulement qu’il ait de la logigue dans l'esprit
et qu’il soit doué de tact exégétique, mais qu’entre lui et le texte



CORRESPONDANCE 57251

qu’il prétend expliquer, il existe une affinite spirituelle lui per-
mettant d’entrer dans les vues de son auteur, de saisir ses inten-
tions, de se mettre a l'unisson de sa pensée et de ses sentiments.
Mais ces diverses opérations de I’esprit ne s’exercent pas séparé-
ment ; ¢c’est de leur concours harmonique que nait la bonne exé-
gése. Cela étant, quelle place reste-t-il, dans les cadres de I’hermé-
neutique biblique, pour une exégése théologique distincte ? Et une
fois que la chose n’a plus d’existence & part, le nom n'a-t-il pas
du méme coup perdu sa raison d’étre? On pleurera d’autant moins
sa disparition qu’il était impropre et prétait & I'équivoque. —
Quant & « application de la prophétie a I'histoire, » que M. Peta-
vel voudrait « rattacher a cette branche de ’exégése, » la branche
n’existant pas, il serait difficile d’y rattacher quelque chose. « L’ap-
plication » en question, telle du moins que M. Petavel I'entend
et la pratique, nous persistons & penser qu’elle ne rentre pas dans
les attributions de I’exégete. Elle n’aurait pour effet, nous ne crai-
gnons pas de le dire, que de discréditer 'exégése biblique et de
la ramener par un détour sous la dépendance de tel ou tel systéme
préconcu.

Notre derniére observation se rapportera a la citation tirée de
Particle que M. E. Stapfer a consacré aux similitudes dans I’Ency-
clopédie des sciences religieuses. « M. Stapfer, nous objecte-t-on,
admet aussi que certamnes paraboles peuvent renfermer un sens
caché, et qu’'on ne saurait soumettre leur explication & des reégles
bien rigoureuses. » — On voudra bien remarquer les mots que
nous avons pris la liberté de souligner. Certaines paraboles, dit
M. Stapfer, et il est peu probable que la nétre soit du nombre.
D’ailleurs, de ce qu'il existe, dans la rédaction ou les évangiles
nous sont parvenus, certaines paraboles qui peuvent renfermer un
sens caché et dont I'interprétation semble ne pas souffrir une appli-
cation trop rigoureuse des regles qui président a toute explication,
spécialement a I'explication d'un genre de textes déterminé tel que
les paraboles, que s’ensuit-il ? En conclurons-nous qu’on peut se
prévaloir de ce fait exceptionnel, anormal, pour s’affranchir des
dites régles a 1’égard des autres paraboles, et ¢’est le grand nombre,
ou il n'y a pas trace de sens « caché, » des paraboles ou le type du
genre similitude s’offre 4 nous dans toute sa pureté, sans le moin-
dre alliage allégorique ? N’'est-il pas généralement admis au con-
traire que les textes qui présentent quelque obscurité doivent étre



524 CORRESPONDANCE

appreciés et expliqués d’aprés ceux qui sont clairs ? — Nous
avons certes le plus grand respect pour l'autorité de M. Stapfer
en matiére d’interprétation du Nouveau Testament. Mais il ne
nous en voudra pas si nous nous résignons plus ditficilement qu’il
ne parait le faire lui-méme, & admettre qu’il puisse y avoir dans
I’Ecriture, en particulier dans les évangiles, certains textes au su-
jet desquels on en soit réduit & dire « qu’on ne saurait soumettre
leur explication a des regles bien rigoureuses. » Nous aimons a
penser que, grace aux progres incessants des études bibliques,
grace surtout a4 1’étude toujours plus approfondie des sources de
nos évangiles synoptiques et du mode de leur rédaction, le temps
viendra ou les points obscurs ou douteux qui peuvent subsister
encore dans I’herméneutique des paraboles seront éclaircis.

Nous ne poserons pas la plume sans remercier M. Petavel-Olliff
de nous avoir fourni ’occasion de nous expliquer sur ces matieres
mieux que nous n’avions pu le faire dans une courte notice biblio-
graphique. Il voudra bien ne voir dans les proportions qu’a pris
cette réponse et dans la chaleur que nous avons mise & soutenir
notre point de vue qu'une preuve du sérieux avec lequel nous
avons lu son ouvrage et pesé ses observations.

H. VUILLEUMIER.



	Correspondance ; Réponse

