
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Correspondance ; Réponse

Autor: Petavel-Olliff, E. / Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CORRESPONDANCE

Monsieur le Rédacteur,

Le dernier numéro de la Revue de théologie et de philosophie
renferme, sur ma brochure intitulée : Les droits et les torts de la
papauté, un article qui appelle, me semble-t-il, quelques rectifications.

Si la Revue était, comme le journal catholique F Univers, par
exemple, inféodée à un dogme, je ne vous demanderais pas l'hospitalité

de vos colonnes '.
Heureusement la Revue n'a aucun parti pris ; elle n'existe qu'à

titre de tribune où, tour à tour, le pour et le contre sont librement

discutés. Je compte donc que vous accueillerez favorablement mes
courtes remarques, vu surtout qu'elles portent presque entièrement
sur des questions de principes.

Dans votre premier paragraphe, vous parlez des « deux Eglises
romaine et protestante ; » vous m'accorderez d'entrée que l'expression

est inexacte, puisqu'il y a une seule Eglise romaine et plusieurs
Eglises protestantes.

Ensuite, vous dénaturez un peu ma pensée en affirmant qu'à mes

yeux la parabole du surintendant vicaire « n'est pas une similitude
mais une énigme à résoudre. » Elle me parait être simultanément
l'une et l'autre. Page 3 de la brochure, je parle expressément des

« versets de cette similitude. » Je n'ai pas non plus nié qu'elle ne
fût « destinée à mettre en relief une vérité de l'ordre moral. » Loin
de là, page 11, j'ai déclaré souscrire à l'interprétation morale
traditionnelle.

1 h'Univers du 2 de ce mois a inséré intégralement une lettre que je
lui adressais au sujet de la même brochure, mais cette lettre ne relevait
que des erreurs matérielles.



510 CORRESPONDANCE

Page 405 de la Revue, votre article conteste « comme un détail

plus ou moins sujet à caution, » l'identification des deux serviteurs.
Tournez le feuillet... et vous verrez, page 403, que vous parlez
vous-même, au singulier, « du serviteur que son maître a établi. »

Au reste, l'exégèse grammaticale tranche cette question, car le

texte évangélique porte « ce mauvais serviteur, » après avoir
mentionné « un serviteur fidèle et prudent. » Enfin, vous blâmez « une
substitution arbitraire de la surintendance au surintendant à propos

de la dichotomie du verset 51. » Cette substitution est cependant

autorisée par l'analogie du langage biblique. Ainsi que je le
faisais remarquer, dans le livre de Daniel, les quatre grands
animaux sont quatre grands rois ou quatre grands royaumes ' ; ce

qui est dit des rois se rapporte aux royaumes. U y a bien substitution.

Mais j'ai hâte d'en venir à la définition que vous donnez de

l'exégèse, définition qui me paraît rester incomplète en excluant
toutes les applications d'une parabole, à l'exception de « l'application

morale personnelle, i Une parabole, dites-vous, « aboutit
toujours, explicitement ou implicitement, à un vous de même. »

Prenons, si vous le voulez, les deux paraboles jumelles du grain
de moutarde et du levain ; je me demande comment vous en dégagerez

un vous de même.

La formule que vous proposez vient se briser, semble-t-il, contre
ces deux similitudes, où l'application morale personnelle que vous
dites être « le seul sens possible » parait impossible ¦ Ce sont là,
n'est-ce pas? de simples prophéties; elles annoncent les développements

historiques d'une Eglise qui n'était qu'à l'état de germe au
moment où elles furent prononcées.

Si vous m'accordez ce point, je vous demanderai pourquoi telle
autre parabole ne serait pas également prophétique.

Celle de l'esclave vicaire (servus vicarius, Horace, Sat. II, 7, 79)

appartient par son contexte à un groupe de « similitudes presque
toutes prophétiques. » C'est l'épithète employée par M. E. Stapfer,
lequel admet aussi que certaines paraboles peuvent renfermer un
« sens caché » et qu'on ne saurait soumettre leur explication à des

règles bien rigoureuses 2. » Sans prétendre imposer mon explication,

je crois pouvoir la faire rentrer dans ce qu'on a appelé l'exégèse

théologique. N'est-ce pas à cette branche de l'exégèse qu'il
1 Daniel VII. 17, 23.
2 Encyclopédie des Sciences religieuses au mot Similitudes.



CORRESPONDANCE 511

faut rattacher toute application des prophéties à l'histoire, à supposer

que la Bible renferme des prophéties
En analysant ma brochure à un point de vue exclusif, vous avez

pris en quelque sorte la lunette par le gros bout. Vous n'avez pas
relevé la thèse principale, que la parabole devait introduire,
appuyer, ou seulement illustrer, au gré des lecteurs (page 2). Suivant
cette thèse, les Eglises protestantes se seraient trompées en voyant
dans le pape V Antichrist. Il est plutôt un serviteur de Jésus-Christ,
et il porte le poids des erreurs et des fautes de la dynastie
ecclésiastique dont il est le représentant. Bien que plus ou moins égaré,
il est donc pour nous un frère, et, à ce titre, il a des droits à notre
respect et à notre affection. De cette thèse découlent nos devoirs
envers nos frères catholiques romains en général. Peut-être admet-
trez-vous que le point de vue est soutenable, même en dehors de

toute exégèse.
Dans mon avant-propos, j'avais instamment demandé qu'on m'aidât

à déterminer la place exacte de la papauté dans le royaume
de Dieu. Permettez-moi de vous rappeler ce point capital, ce vœu
qui ne laisse pas d'être légitime, et veuillez agréer, Monsieur le

Rédacteur, l'expression de mes sentiments très distingués.

Haute-combe, Lausanne, 15 septembre 1890.

E. Pétavel-Olliff.

REPONSE

U ne saurait être question d'examiner à fond toutes les «

rectifications » que l'honorable M. Pétavel-Olliff nous adresse au moment
où cette livraison est prête à sortir de presse. Nous essayerons d'y
répondre aussi succinctement que la matière le permet.

Pour ne pas nous exposer de nouveau au reproche de « prendre
la lunette par le gros bout, » nous commencerons par la thèse

principale que M. Petavel regarde comme « soutenable même en dehors
de toute exégèse. » Nous sommes pleinement d'accord avec lui sur
la partie négative de cette thèse. Oui, nous reconnaissons avec lui
que les Eglises protestantes ont eu tort d'identifier le pape avec

l'Antichrist, tout en nous permettant de rappeler que cette
identification remonte bien au delà de nos Réformateurs et que, au dire
de M. Petavel lui-même (page 34, note 1 de son opuscule) « sans



512 CORRESPONDANCE

être l'Antichrist, les papes ont pu être, à certains égards, les

précurseurs de ce personnage. » Mais l'accord, nous avons le regret de

le constater, n'est plus aussi parfait dès qu'il s'agit de la partie
positive: » Le pape est un serviteur de Jésus - Christ... » « Bien

que plus ou moins égaré, il est donc pour nous un frère. » — Le
pape Quel pape, je vous prie Le pape in abstracto Tout pape
quelconque Alexandre VI aussi bien qu'Adrien VI Même ceux
qui ont été, à certains égards, les précurseurs de l'Antichrist —
Si quelqu'un n'a pas l'esprit de Christ, il ne lui appartient pas. Il
ne saurait donc être son serviteur (combien moins son vicaire I).

Sera-t-il pour moi un frère?En Adam, assurément. Mais en Christ?..,
Nous avouons être trop bon protestant pour pouvoir faire ainsi
abstraction de l'individualité des divers représentants de cette
« dynastie ecclésiastique. » C'est dire que les devoirs des protestants

envers leurs frères catholiques-romains en général reposeraient,

à nos yeux, sur un fondement d'une solidité assez suspecte
s'ils devaient « découler de cette thèse. »

Quant à aider M. Petavel, comme il le demande instamment, à

« déterminer la place exacte de la papauté dans le royaume de

Dieu, » sur ce point, qui est pour lui t capital, » nous devons renoncer

dès l'abord à l'espoir de le satisfaire. Il est bien à craindre qu'ici
le désaccord ne devienne décidément flagrant. Ce qu'aurait pu, ce

que pourrait être pour le royaume de Dieu une papauté idéale,

organe vraiment fidèle de cet Esprit qui est le seul « vicaire » autorisé

de notre Prince et Sauveur, qui pourrait le dire En peut-on
seulement concevoir l'idée Pour ce qui est de la papauté historique,

telle qu'elle s'est développée à travers les sièeles jusqu'à nos

jours, de la papauté romaine avec ses prétentions, sans même parler

de ses désordres, nous ne saurions y voir, quant à nous, qu'une
caricature, pour ne pas dire une parodie de la royauté spirituelle
de Christ. Notre respectable contradicteur, lui, envisage l'établissement

du pouvoir temporel des papes « comme un type et comme
un prélude de l'établissement final du royaume de Jésus-Christ

sur la terre, établissement qui doit coïncider avec l'époque de son

retour » (page 19.) Il y a là une philosophie de l'histoire à laquelle
nous ne sommes pas de force à nous élever.

Il est temps de passer aux autres points touchés par M. Petavel.

Nous ne nous arrêterons pas au reproche qu'il nous fait d'avoir
parlé des » deux Eglises romaine et protestante. » Sur ce point



CORRESPONDANCE 513

nous passons condamnation. L'expression est inexacte, puisqu'il y
a plusieurs Eglises protestantes. Ce qui n'empêche pas que, vis-à-vis
de l'Eglise de Rome, la pluralité des Eglises évangéliques constitue
une unité qui, pour n'être pas extérieure et compacte, n'en est pas
moins réelle.

Venons-en aux remarques qui concernent la parabole destinée,
dans la pensée de M. Petavel, à « introduire, appuyer ou seulement

illustrer, au gré des lecteurs, » la thèse principale. Dans les quelques

pages que nous avons récemment consacrées à ses Droits et

torts de la Papauté, la discussion de ce texte biblique (Mat: XXIV,
45-51) occupe une place qui lui parait disproportionnée. Mais
on voudra bien considérer à notre décharge, d'abord, que dans le

travail de M. Petavel lui-même l'interprétation de cette parabole
occupe de beaucoup la plus large place (si l'on met à part l'Appendice),

et ensuite, que des questions générales de principe et de

méthode étaient en jeu. Nous voyions dans l'herméneutique pratiquée

par M. Petavel un retour fâcheux à des procédés d'exégèse

qui ouvrent le champ aux fantaisies les plus ingénieuses sans

doute, mais aussi les plus subjectives, et dans l'usage auquel il
faisait servir l'interprétation ainsi obtenue, un emploi abusif de la
Parole de Dieu renfermée dans l'Ecriture Sainte. Les remarques et

rectifications qu'on vient de lire ne sont pas de nature à nous
faire revenir de cette impression et rétracter ce jugement.

Si nous avons « un peu dénaturé la pensée » de l'auteur en
affirmant qu'à ses yeux la parabole du « surintendant-vicaire »

n'est pas une similitude, mais une énigme à résoudre, nous lui
en faisons nos excuses ; mais il était facile de s'y méprendre. Il
déclare nettement aujourd'hui qu'elle lui parait être simultanément
l'une et l'autre. Ainsi cette parabole (autrement dit, cette similitude)

est à la fois une similitude et une énigme. Le même texte
sert d'une part de comparaison, ne pouvant avoir pour but que
de mettre en pleine lumière la vérité ou le devoir que Jésus, d'après
le contexte, avait grandement à cœur de faire bien comprendre à ses

disciples à ce moment-là, savoir : la nécessité pour eux de se tenir
toujours prêts vu l'incertitude du jour et de l'heure de son retour
pour le jugement, et, à cet effet, le devoir: 1° de veiller comme le

père de famille (Mat. XXIV, 43) ; 2° de s'acquitter exactement et
sans relâche, comme le serviteur fidèle et bien avisé, de la tâche
qui leur sera confiée à chacun d'eux (v. 45-51) ; 3° de faire leurs
préparatifs, de prendre leurs mesures à temps, comme les vierges



514 CORRESPONDANCE

sages, afin qu'en cas d'assoupissement causé par une attente
prolongée, ils ne soient pas pris au dépourvu (XXV, 1-12). — D'autre
part, et en même temps, ce texte serait un discours « énigmati-
que ' ayant lui-même besoin d'être déchiffré; un a mystère, »

impénétrable à ces pauvres disciples qu'il s'agissait précisément
d'instruire et qui en avaient si grand besoin ; une allégorie en un mot,
dont l'artifice aurait consisté à cacher, à dissimuler sous les mêmes

images un autre sens tout différent et absolument étranger au
contexte. Une même image peut donc être à la fois si claire et si

obscure, si parfaitement transparente et si opaque Bref, nous
voilà ramenés à la vieille théorie du double sens, à cette théorie
si énergiquement et à si juste titre rejetée par les meilleurs exégètes

anciens et modernes. Il suffit, pensons-nous, de constater le fait
A chacun d'en tirer les conclusions que lui dictera sa conscience

exégétique.
Nous dirons la même chose au sujet d'une autre théorie

herméneutique que M. Petavel invoque un peu plus loin pour justifier la
« substitution arbitraire » qu'il a cru devoir faire au v. 51, de la
surintendance au surintendant. Le maitre, lisons-nous dans ce

verset, St^oTopio-Et «ùtov, ce qui, quoi qu'on en ait dit, ne signifie pas
autre chose que : « il le coupera ou le sciera en deux, » supplice
équivalant à l'écartélement. « Et ainsi, continue le texte, il lui
assignera son lot avec les hypocrites » (ses pareils), savoir dans la

géhenne; « là seront les pleurs et le grincement des dents. » — Au
nom de l'analogie du langage biblique, M. Petavel prétend que ce

qui sera coupé en deux (il traduit par « démembré »), ce n'est pas
le « serviteur-chef, » le « surintendant-vicaire, » comme il
l'appelle ailleurs, mais sa surintendance ; ce qui reviendrait à dire que
la moitié de ses subordonnés lui seront enlevés. Et cela parce que
dans Dan. VII, 17 et 23 par exemple, à propos de l'explication de la
vision symbolique des quatre animaux, les rois alternent avec leurs
monarchies. — Pour une raison analogue l'adverbe èxst, dans la

dernière partie du même verset, ne signifierait pas là, mais alors.
L'adverbe hébreu correspondant, shâm, n'a-t-il pas ce sens-là dans

certains passages de l'Ancien Testament (p. 28)? Pareillement, quelques

versets plus haut, v. 47, quand il est dit que le maître établira
le serviteur fidèle sur tous ses biens, rien n'empêche d'admettre

qu'il ne s'agit en fait que d'une partie de ses biens. En effet, « dans

l'Ecriture le mot tous a souvent un sens bien relatif » (suit une
dizaine de passages des deux Testaments, où tous « ne désigne



CORRESPONDANCE 515

qu'une pluralité ou même seulement un nombre restreint, ¦> p. 21,
note 1.)— A ce taux-là, que devient l'exégèse biblique Tout ne fini-
ra-t-il pas par pouvoir signifier tout? N'est-ce pas au nom dece « principe

» qu'on a prétendu que, dans la parabole du levain, le levain
devait désigner un agent d'impureté ou de corruption Assurément,
abusus non tollit' usum. En soi, ie principe de l'analogie est on ne
peut plus légitime. Tout dépend de la « manière de s'en servir. »

Ainsi, sans aller bien loin, c'est en vertu même de ce principe que
nous revendiquerons pour l/.ii son sens habituel de là. Pourquoi
parce que dans les textes parallèles de notre évangile il a et ne
peut avoir que ce sens-là (Mat. VIII, 12 ; XIII, 42, 50 ; XXII, 13) et

que nous partons de l'idée qu'un auteur doit être le plus sûr interprète

de son propre langage. Mais l'abus commence lorsque, sans

que rien dans le texte l'indique ou le demande, on détourne un mot
de son sens propre et naturel, pour le prendre dans une acception
qu'il veut avoir, sous prétexte que dans tel autre livre de la Bible,
ordinairement dans un contexte tout différent, on rencontre une
métonymie semblable. Cette application abusive du principe ne
serait-elle pas en rapport avec la théorie du double sens Ce qui
étonne, c'est de la voir encore pratiquée même par des théologiens
ayant rompu ave ; l'ancien dogme de l'inspiration littérale, qui seul

l'explique s'il ne peut la justifier.

Une autre remarque de M. Petavel porte sur une contradiction que
nous aurions à nous reprocher. Entre autres détails d'exégèse plus
ou moins contestables (il eût mieux valu peut-être ne pas les traiter

de détails), nous avions cru devoir signaler « l'identification des

deux serviteurs, » par où nous entendions l'affirmation, malheureuse

à notre sens, que dans les deux parties de la parabole il
s'agissait d'un seul et même serviteur, bon d'abord, devenu mauvais

ensuite. « Tournez, dit M. Petavel en nous rétorquant
agréablement certain tour de phrase de notre article, tournez le feuillet—
et vous verrez p. 403, que vous parlez vous-même, au singulier, du

serviteur que son maître a établi. » — Il ne sera pas difficile,
croyons-nous, de montrer qu'il n'y a de contradiction qu'en
apparence, et que cette apparence de contradiction tient à la nature
même et à l'esprit de la parabole dont il est ici question.

Pour la bien entendre, cette parabole, nous ne pensons pas qu'il
suffise, comme le fait M. Petavel, de mettre le doigt sur le mot ixû-
voç du verset 48 et de dire : Vexègèse grammaticale, tranche la



Ö16 CORRESPONDANCE

question (celle de savoir s'il s'agit dans toute la parabole d'un seul
et même personnage) ; car le texte évangélique porte « ce mauvais
serviteur, » après avoir mentionné « un serviteur fidèle et
prudent. » Nous pourrions, à notre tour, mettre au même verset le

doigt sur le mot xa/.oç et dire : Puisqu'il a été parlé jusque-là d'un
serviteur fidèle et prudent, ne faudrait-il pas, pour marquer l'identité

personnelle entre lui et le serviteur mauvais dont il va être

parlé dans le reste de la parabole, que le texte portât : « Mais si ce

bon serviteur-là se met ensuite à dire en son cœur : Mon maître
tarde, » etc. Pourquoi n'y a-t-il pas àyaSôç? Comment, dans l'hypothèse

de l'identité, expliquer ce v.av.ôç à côté de è-xeïvoç — Mais la
question ne se laisse pas trancher ainsi d'un mot. Certes, l'exégèse
grammaticale, à laquelle en appelle M. Petavel, est une excellente
chose, une chose essentielle. A une condition pourtant : c'est qu'elle
ne se sépare jamais de l'exégèse logique; à la condition, en d'autres
termes, que l'interprète ne se cramponne pas à un ou deux mots
isolés, mais qu'il tienne compte, et grand compte, de leur entourage,
de la chaîne dont ils ne sont que des anneaux; qu'il ne perde pas de

vue l'ensemble, qu'il se souvienne en outre que, par suite de la
tournure rhétorique qu'un auteur donne à sa pensée, il se peut que
les éléments du discours ne se présentent pas toujours dans l'ordre
et sous la forme précise qu'exigerait une logique purement formelle.
Il faut donc que le tout et la partie s'éclairent et se commentent
réciproquement, que l'analyse et la synthèse se donnent la main.
Ce n'est souvent que de l'idée qui ressort de l'ensemble du morceau

ainsi que de son contexte, que la signification et la fonction de

tel de ses éléments, le rapport entre ses différentes parties, reçoivent

toute leur lumière. Tout cela M. Petavel le sait aussi bien que
nous. S'en est-il souvenu en faisant l'exégèse de notre parabole, et

spécialement en déterminant le sens et la portée du fameux èy.eho;

C'est ce dont il est permis de douter.
Il ne faut pas que la forme, la structure littéraire de la parabole

que nous discutons : entrée en matière interrogative, apparente
anacoluthe du V.46, etc. nous fasse prendre le change sur le fond, sur
le sens et le but de l'instruction que le Sauveur voulait donner aux
siens. Désirant, par un nouveau « rapprochement, » une nouvelle
comparaison, leur inculquer combien, vu l'incertitude du moment
de sa parousie, il était nécessaire qu'ils se tinssent toujours prêts,
afin d'être trouvés fidèles, que fait Jésus Il suppose le cas d'un
maitre qui a assigné à un de ses serviteurs un poste de confiance



CORRESPONDANCE 517

l'établissant sur le personnel de sa maison avec charge de donner
à chacun, au moment voulu, la nourriture qui lui revient. —
Dans cette situation, que fera le serviteur? Deux possibilités se

présentent. En stricte logique, les deux cas possibles avec leurs
conséquences devraient se coordonner sous forme disjunctive : ou
bien le serviteur est fidèle et bien avisé ; dans ce cas, de sa part,
accomplissement ponctuel et constant de la tâche prescrite, et du côté

du maître à son retour, généreuse récompense de la fidélité éprouvée

; — ou bien le serviteur est mauvais (hypocrite, comp. v. 51);

dans ce cas, infidélité, relâchement, dissipation, le malheureux
spéculant imprudemment sur le retard que subit le retour de son
maître ; mais aussi, au retour inopiné de celui-ci, peine d'autant
plus exemplaire que la position était plus honorable et l'abus de

confiance plus criant. — Au lieu de cela, le premier cas est introduit

vivement sous forme interrogative: « Quel est donc le serviteur

fidèle en même temps que bien avisé » avec la réponse sous
forme de macarisme : « Heureux ce serviteur-là, que le maître
trouvera occupé à faire son devoir. » L'autre cas est opposé au

premier sous forme hypothétique (èàv SI) : « Supposé au contraire
le cas que le dit serviteur (sxetvoç), — non pas le serviteur qui se

montre fidèle et bien avisé en faisant son devoir, mais le serviteur
placé par son maître dans la situation indiquée, revêtu de la charge
de confiance que l'on sait ; — supposé que ce serviteur, aussi
infidèle que malavisé, et hypocrite par-dessus le marché, en un mot
mauvais, se mette à dire en son cœur... » et la suite.

Ici encore, nous laissons au lecteur guidé par son sens exégétique

le soin de prononcer. S'agit-il, comme nous le croyons, d'une

alternative, de deux cas qui font pendant ou plutôt contraste, de

deux lignes de conduite et partant de deux destinées opposées Ou

bien, comme le pense M. Petavel, Jésus voulait-il parler de deux

phases successives d'une seule et même carrière? — Ceux qui se

prononceront dans le premier sens reconnaîtront du même coup
que, sans nous contradire, nous pouvions parler au singulier du

serviteur que son maitre a établi sur ses domestiques, tout en
contestant que dans les deux parties de la parabole il s'agisse d'un seul
et même individu.

Reste la définition de l'exégèse des paraboles. La définition que
nous en avions donnée resterait, au dire de M. Petavel, incomplète
parce qu'elle exclut toutes les « applications » d'une parabole à

THÉOL. ET PHI!.. 1890. 34



518 CORRESPONDANCE

l'exception de « l'application morale personnelle. » Elle reviendrait à

dire que cette application-là est « le seul sens possible » d'une
parabole. D'où il résulterait qu'elle vient « se briser contre » certaines
paraboles qui sont « de simples prophéties, » et où l'application
morale personnelle « paraît impossible. »

C'est à notre tour de faire remarquer que notre pensée a été

« un peu (et même un peu beaucoup) dénaturée. » Il faut que nous

nous soyons maladroitement exprimé pour avoir pu donner lieu de

croire que, selon nous, l'application morale personnelle, le vous de

même, est le « seul sens possible » d'une parabole. Ce que nous

voulions dire et croyons avoir dit, le voici : la parabole étant,
comme l'exprime son nom, un « rapprochement » ou, comme

l'indique le terme latin synonyme de similitude, une « comparaison »

plus ou moins développée ; comparaison destinée à mettre en relief,
à illustrer ou à confirmer, par le moyen d'une image ou d'une
analogie empruntée à la vie ordinaire ou à la nature, une vérité de

l'ordre spirituel, une loi du royaume de Dieu, une obligation
religieuse ou morale, — la parabole étant cela et ayant ce but, l'office
de l'exègète consiste à dégager clairement et nettement de son

enveloppe imagée la vérité, le devoir, la loi en question ; et cela sans

se laisser distraire par tel ou tel détail isolé, mais en ramenant,
en faisant converger tous les traits particuliers de la similitude à

l'idée centrale et dominante qu'elle a pour but de mettre en

lumière. L'exègète a-t-il fait cela, disions-nous, a-t-il ainsi déterminé

le sens, le seul possible, d'une parabole, son office en tant qu'exégète

est rempli. Il n'a pas à se mettre en quête d'un prétendu second

sens sens « profond, » « caché, » allégorique etc., car une parabole n'a

qu'wn sens. S'il le fait néanmoins, c'est qu'il n'est plus exégète. Le

travail auquel il s'adonne n'est plus de l'exégèse, il n'easplique

plus son texte, il n'en fait plus sortir ce qui y est impliqué. C'est de

l'é'isèqèse qu'il pratique, il se livre à l'importation, pardonnez à ma

franchise : il fait une sorte de contrebande.

Mais les applications — Entendons-nous bien sur le sens de ce

mot afin de prévenir toute confusion. Si vous appelez application
ce qui est en réalité un second sens, une interprétation allégorique

ou soi-disant prophétique de la parabole, alors on peut parler
d'applications au pluriel..11 y en a en effet autant de possibles qu'il y aura

d'individus se livrant à ce genre d'interprétation. Mais ces

applications-là, ces interprétations subjectives, obtenues à l'aide de t l'analogie

du langage biblique, » tombent, à nos yeux du moins, sous le



CORRESPONDANCE 519

coup de ce que nous disions tout à l'heure du « second sens. > —

D'application au sens propre du mot, d'application non seulement
possible, mais nécessaire; non pas subjective,c'est-à-dire arbitraire,
mais objective, c'est-à-dire inhérente à l'objet; appartenant non pas
au domaine intellectuel, mais au domaine moral ; étant du ressort
non de l'imagination servie par une érudition philologique et historique

plus ou moins brillante, mais du ressort de la conscience

religieuse, — d'application dans ce sens-là, il n'y en a, il ne peut y
en avoir que d'une sorte. C'est celle qui était et qui est voulue par
l'auteur de la parabole ; celle à laquelle aboutit la parabole expliquée

dans son sens simple et naturel et conformément à l'intention
non pas « cachée, » mais manifeste, de son auteur. C'est cette «

application morale personnelle » dont nous disions que, découlant du
« seul sens possible » d'une parabole, a elle s'impose d'elle-même à

l'entendement et à la conscience du lecteur ayant des yeux pour
voir et des oreilles pour ouïr. > C'est la distinction essentielle entre
ces deux genres d'application, le propre et l'impropre, que nous
avions essayé de marquer en nous servant de cette expression
prégnante : que la parabole, destinée à mettre en lumière une certaine
leçon religieuse et morale, « aboutit toujours explicitement ou
implicitement, à un vous de même \ » et non pas, comme ce serait le

cas d'une allégorie, à un : « ce qu'il faut entendre en ce sens que, •>

« ce qui peut signifier que, » en un mot à un c'est-à-dire.
Mais les paraboles qui sont « de simples prophéties, > comme les

similitudes jumelles du grain de moutarde et du levain Que

devient, avec ces paraboles-là, l'application morale personnelle Et
du moment qu'il y a de semblables paraboles, purement prophétiques,

pourquoi telle» autre parabole ne serait-elle pas également
prophétique — Nous pourrions poser ici une question préalable,
celle de savoir s'il y a dans la Bible une prophétie, une seule,

sans application morale explicite ou implicite, et d'une manière

plus générale, quel est en dernière analyse le but de toute
prophétie A moins de confondre prophétie et prédiction, de placer le
centre de gravité de la prophétie dans l'annonce des choses futures,
de la considérer comme une histoire anticipée, nous ne voyons pas
la possibilité de la séparer de « l'application morale. • Mais ve-

1 Implicitement, exemple : notre parabole. Explicitement, exemple :

celle qui précède et celle qui suit ; voy. Mat. XXIV, 44 : « Eh bien vous

aussi, soyez prêts. » XXV, 13 : « Donc, veillez, etc. »



520 CORRESPONDANCE

nons-en aux deux paraboles qu'on nous objecte et contre lesquelles,
dit M. Petavel, notre définition irait se briser.

A cet égard, hélas I comme à d'autres, nous avons le regret d'être
d'une opinion biendifférente de la sienne. Ces paraboles, jumelles en

effet, ne sont pas « de simples prophéties. ¦ Elles avaient pour but
d'imprimer au cœur des auditeurs de Jésus cette grande leçon relative

au royaume de Dieu, que, malgré ses infimes commencements
et la chétive apparence sous laquelle il a fait son entrée dans le

monde, il n'en porte pas moins en lui une puissance étonnante,
irrésistible, déployant peu à peu mais sûrement ses effets : puissance
d'expansion qui le rend capable de s'étendre non seulement sur
tout le peuple juif, mais à toutes les nations; puissance de pénétration

et de transformation en vertu de laquelle il est non moins propre

à exercer une action régénératrice sur tout le peuple et même

sur la masse entière de l'humanité. Et cet enseignement n'aurait pas
de but pratique Il n'en découlerait pas une application morale,

aux premiers auditeurs de Jésus d'abord, et après eux à ses disciples

de tous les temps? Cette vérité ne serait pas faite pour leur

inspirer, à eux aussi, en dépit des apparences les plus défavorables,
les plus contraires, cette foi victorieuse du monde qui remplissait
le cœur de leur Maître? pour leur communiquer sa ferme et joyeuse
confiance en cette vertu immanente, cette force inépuisable, invincible

du royaume de Dieu Et leur conscience ne leur dirait pas

qu'ils ont, eux personnellement, en tant que « fils du royaume, » à

devenir de plus en plus dans le « monde » où ils vivent, dans la

masse à laquelle ils se trouvent mêlés, les agents de cette force

d'expansion et de transformation, après en avoir éprouvé en eux-
mêmes les salutaires effets Comment, je vous le demande,

pourrions-nous prêcher et catéchiser sur ces admirables paraboles s'il
était vrai qu'une application morale aux auditeurs « parait impossible

» si une telle application ne leur était pas au contraire essentielle

comme à toute parabole?

Après cela, qu'une promesse soit liée à la vérité illustrée par ces

similitudes, qu'une prophétie y soit impliquée on plutôt en ressorte,

nous serons le dernier à le contester. Mais quelle sorte de prophétie?

» Là est toute la question. En premier lieu, il s'agit d'une

prophétie relative au royaume de Dieu et non à « l'Eglise, » ce qui est

assez différent ; combien moins à telle ou telle église, à telle ou telle

institution ecclésiastique (la papauté par exemple) I Ensuite, c'est

une prophétie qui s'en tient aux grandes lignes, aux principes fonda-



CORRESPONDANCE 521

mentaux, aux destinées générales de ce royaume; une prophétie
nous laissant entrevoir par exemple {comme c'est le cas dans nos
paraboles jumelles), la réalisation finale du règne de Dieu dans le

monde, par opposition à ses petits et faibles commencements ; mais
non pas une prédiction détaillée des « développements historiques >

de l'Eglise, comme qui dirait un >< canevas » de l'histoire ecclésiastique,

de saint Pierre à nos jours en passant par la conversion de

Constantin et le schisme de Luther. Enfin, et ce n'est pas ce qu'il y
a de moins instructif, une prophétie qui ressort nécessairement du
texte, qui fait partie de son sens simple et naturel, sans aucun
recours à un second sens, à telle ou telle transcription allégorique;
prophétie par conséquent saisissable et intelligible déjà pour les

auditeurs contemporains de Jésus, comme elle l'est encore
aujourd'hui pour les enfants de nos écoles du dimanche ; et non une

» énigme » dont personne, pendant des siècles, ne devait pénétrer
le » mystère, » ni même discerner ou simplement soupçonner
l'intention « prophétique. »

Ainsi, dans l'acception et dans les limites que nous venons de

déterminer sommairement d'après le double type fourni par
M. Petavel en personne, oui certainement il y a des paraboles
prophétiques. Le nier, ce serait nier la clarté du jour. Seulement, nous
ne voyons pas en quoi ce fait constitue un écueil contre lequel notre

définition (bien comprise) de l'exégèse des paraboles viendrait se

briser. Et nous ne voyons pas davantage ce que ces paraboles-là,
qui sont prophétiques en soi, ont de commun avec les paraboles
dites prophétiques que l'on obtient au moyen des procédés d'allé-
gorisation que M. Petavel nous a montrés à l'œuvre dans son étude
à bien des égards si intéressante sur la similitude de l'esclave
vicaire.

Au reste, notre correspondant finit par concéder indirectement

que son « explication » n'est pas de l'exégèse au sens propre et

ordinaire du mot. « Je crois, dit-il, pouvoir la faire rentrer dans ce

qu'on a appelé l'exégèse théologique. » Nous nous souvenons en
effet d'avoir entendu parler d'une exégèse de ce nom, sans jamais
parvenir à nous représenter bien nettement la chose à laquelle ce

nom est censé répondre. Et il est permis de croire que tous ceux

qui emploient ce terme équivoque ne l'entendent pas non plus
exactement de la même façon. L'exégèse théologique Y aurait-
il donc une exégèse théologique spéciale, en quelque sorte ésotéri-



522 CORRESPONDANCE

que, à côté de l'exégèse que le commun des mortels a coutume de

pratiquer en suivant les règles de toute bonne herméneutique
Supposez un interprète qui s'est donné loyalement la peine de

comprendre un texte biblique. Il a fait un usage consciencieux de tous
les moyens à sa disposition pour en acquérir la pleine et saine

intelligence et se mettre en état de le rendre non moins intelligible à

ceux qu'il désire instruire. Cet interprètre ne sera-t-il pas en droit
de se demander : « Que me manque-t-il donc encore Que me
reste-t-il à faire pour qu'on veuille bien reconnaître à mon exégèse la
qualification de théologique? » Comme lui nous sommes à nous
poser cette question : Que veut-on de plus?

Serait-ce, comme on pourrait l'exiger d'un théologien catholique,
qu'il conforme son exégèse à la tradition dogmatique de l'Eglise
ou bien, comme les commentateurs protestants ne l'ont fait que
trop souvent et trop longtemps, qu'il en accommode les résultats
aux interprétations consacrées par les livres symboliques et les

docteurs réputés orthodoxes Nous croyons connaître suffisamment

M. Pétavel-Olliff pour savoir qu'il ne protesterait pas moins
énergiquement que nous contre cette prétention de mettre l'exé
gèse sous tutelle. — Ou bien, par opposition à une interprétation
exclusivement philologique du texte sacré, faut-il entendre ce terme

d'exégèse « théologique » dans le sens d'une exégèse qui entrerait
dans l'esprit du texte biblique, d'une exégèse où l'intérêt littéraire
et historique ne serait pas en état de divorce d'avec l'idée, disons

plutôt d'avec la conscience religieuse C'est bien là, si nous ne
faisons erreur, le sens dans lequel certains auteurs ont tout d'abord
employé le terme en question. Mais qui ne voit que ce qu'on avait
en vue en forgeant ce terme technique est déjà compris dans les

conditions à remplir par tout exégète qui respecte son texte et connaît

les devoirs de sa profession?
Comment voulez-vous, en effet, qu'un théologien qui entreprend

d'interpréter un texte biblique comprenne son auteur — ce qui
s'appelle comprendre — s'il n'apporte à ce travail que les connaissances

philologiques et historiques (ou « réaies ») indispensables?
N'est-il pas de toute évidence (nous avons déjà eu l'occasion de

toucher ce point) qu'il doit remplir certaines conditions psychologiques

sans lesquelles il n'y a pas de vraie interprétation possible,

pas plus en théologie qu'en tout autre domaine? Par ces conditions
nous entendons non seulement qu'il ait de la logique dans l'esprit
et qu'il soit doué de tact exégétique, mais qu'entre lui et le text«



CORRESPONDANCE 523

qu'il prétend expliquer, il existe une affinité spirituelle lui
permettant d'entrer dans les vues de son auteur, de saisir ses intentions,

de se mettre à l'unisson de sa pensée et de ses sentiments.
Mais ces diverses opérations de l'esprit ne s'exercent pas séparément

; c'est de leur concours harmonique que naît la bonne
exégèse. Cela étant, quelle place reste-t-il, dans les cadres de

l'herméneutique biblique, pour une exégèse théologique distincte Et une
fois que la chose n'a plus d'existence à part, le nom n'a-t-il pas
du même coup perdu sa raison d'être? On pleurera d'autant moins
sa disparition qu'il était impropre et prétait à l'équivoque. —

Quant à « l'application de la prophétie à l'histoire, » que M. Petavel

voudrait «- rattacher à cette branche de l'exégèse, » la branche
n'existant pas, il serait difficile d'y rattacher quelque chose. «

L'application » en question, telle du moins que M. Petavel l'entend
et la pratique, nous persistons à penser qu'elle ne rentre pas dans
les attributions de l'exègète. Elle n'aurait pour effet, nous ne
craignons pas de le dire, que de discréditer l'exégèse biblique et de

la ramener par un détour sous la dépendance de tel ou tel système
préconçu.

Notre dernière observation se rapportera à la citation tirée de

l'article que M. E. Stapfer a consacré aux similitudes dans
l'Encyclopédie des sciences religieuses. « M. Stapfer, nous objecte-t-on,
admet aussi que certaines paraboles peuvent renfermer un sens

caché, et qu'on ne saurait soumettre leur explication à des règles
bien rigoureuses. » — On voudra bien remarquer les mots que
nous avons pris la liberté de souligner. Certaines paraboles, dit
M. Stapfer, et il est peu probable que la nôtre soit du nombre.

D'ailleurs, de ce qu'il existe, dans la rédaction où les évangiles
nous sont parvenus, certaines paraboles qui peuvent renfermer un
sens caché et dont l'interprétation semble ne pas souffrir une
application trop rigoureuse des règles qui président à toute explication,
spécialement à l'explication d'un genre de textes déterminé tel que
les paraboles, que s'ensuit-il En conclurons-nous qu'on peut se

prévaloir de ce fait exceptionnel, anormal, pour s'affranchir des

dites règles à l'égard des autres paraboles, et c'est le grand nombre,
où il n'y a pas trace de sens « caché, » des paraboles où le type du
genre similitude s'offre à nous dans toute sa pureté, sans le moindre

alliage allégorique N'est-il pas généralement admis au
contraire que les textes qui présentent quelque obscurité doivent être



524 CORRESPONDANCE

appréciés et expliqués d'après ceux qui sont clairs — Nous

avons certes le plus grand respect pour l'autorité de M. Stapfer
en matière d'interprétation du Nouveau Testament. Mais il ne

nous en voudra pas si nous nous résignons plus ditficilement qu'il
ne parait le faire lui-même, à admettre qu'il puisse y avoir dans

l'Ecriture, en particulier dans les évangiles, certains textes au sujet

desquels on en soit réduit à dire « qu'on ne saurait soumettre
leur explication à des règles bien rigoureuses. » Nous aimons à

penser que, grâce aux progrès incessants des études bibliques,
grâce surtout à l'étude toujours plus approfondie des sources de

nos évangiles synoptiques et du mode de leur rédaction, le temps
viendra où les points obscurs ou douteux qui peuvent subsister

encore dans l'herméneutique des paraboles seront éclaircis.
Nous ne poserons pas la plume sans remercier M. Pétavel-Olliff

de nous avoir fourni l'occasion de nous expliquer sur ces matières
mieux que nous n'avions pu le faire dans une courte notice
bibliographique. Il voudra bien ne voir dans les proportions qu'a pris
cette réponse et dans la chaleur que nous avons mise à soutenir
notre point de vue qu'une preuve du sérieux avec lequel nous
avons lu son ouvrage et pesé ses observations.

H. Vuilleumier.


	Correspondance ; Réponse

