Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

E. PETAVEL-OLLIFF. — LES DROITS ET LES TORTS
DE LA PAPAUTEL

Cette brochure est une vraie boite & surprises. Le titre semble
annoncer un traité de polémique ou pour mieux dire d’irénique, et
cette impression premiére est confirmée par I’Avant-propos. Celui-
ci parle d'une <« enquéte » faite, enquéte ayant eu pour résultat la
découverte d’'un « point de vue intermédiaire » pouvant rallier les
esprits impartiaux et permettant de songer a la perspective d’'une
transaction pacifique entre les deux Eglises romaine et protestante.
— Tournez le feuillet, et.... vous voild en présence de l'interpréta-
tion d’'une parabole! la parabole du serviteur que son maitre a
établi sur les gens de sa maison pour leur donner, en son absence,
la nourriture au temps convenable. (Mat. XXIV, 45-51).

Vous aviez cru jusqu’ici que cette similitude, de méme que celle
qui précéde et celle qui suit, avait pour but d’inculquer aux disci-
ples de Jésus le devoir de se tenir toujours préts, vu l'incertitude
du jour et de I'heure de la parousie? — Nouvelle surprise: Cette
parabole n’est pas une similitude, mais « une énigme a résoudre,
un mysteére a sonder. » Klle était destinée dans la pensée du Sei-
gneur, non pas a4 mettre en relief, par une image ou une analogie
tirée de la vie domestique ordinaire, une vérité de 1’ordre moral,
mais.... Devinez & quoi? — A predire — non pas a ses disciples,

' Les droits et les torts de la papauté on les devoirs des protestants en-
vers leurs fréves catholiques romains, par E. Petavel-Olliff, docteur en
théologie. — Lausanne, F. Payot: Paris, librairie Fischbacher, 1890.
IV et 74 pages.



404 BULLETIN

car pour eux cet oracle devait étre absolument inintelligible, mais
pour les siécles futurs — ce qui devait advenir du gouvernement de
I'église, & fournir d’avance « le canevas d'une étude historique sur
I'institution » de... la papauté!

Autant de versets, — il y en a sept, — autant de phases de I'his-
toire de la papauté.

Verset 45: Etablissement d’un surintendant-vicaire el, par l1a
méme, d'une hiérarchie.

Verset 46: Premier(?) retour du Maitre' (conversion de Cons-
tantin).

Verset 47 : Promotion du surintendant (le pouvoir temporel s’a-
joute au pouvoir spirituel).

Verset 48: Démoralisation du surintendant (selon M. Petavel le
mauvais serviteur de ce v. n’est autre que le fidéle et habile (sic)
serviteur du v. 45).

Verset 49: Excés commis par le surintendant (corruption des
meeurs et de la doctrine, surtout depuis I’an 1000).

Verset 50: Second (?) retour du Maitre (réforme de Luther).

Verset 51: Chatiment final du surintendant (il est coupé en deux,
par ou il faut entendre que 1’empire du pape est démembré, et son
lot 1ui est donné avec les hypocrites, c’est-a-dire que le Vatican est
livré a 'influence des jésuites).

Troisiéme surprise: « Au point de vue pratique, dit M. Petavel
(page 31), cette exégése pourrait fournir la base d’'une discussion
profitable entre catholiques et protestants. » Comment cela? Le
voici: « Si, d’'une part, les protestants voulaient reconnaitre cer-
tains droits providentiels de la papauté et avouer que I'Evangile
n’a pas prétendu interdire absolument I'établissement d’une hiérar-
chie au sein de 1'église, mais qu’au contraire 1’église a été laissée
libre de s’organiser a son gré, s’ils voulaient saluer dans la per-
sonne du pape le chef vénérable de la plus antique église de 1'Oc-
cident ; si, d’autre part, les catholiques romains voulaient avouer
que les successeurs de Pierre furent faillibles comme Pierre lui-
méme, si la papauté voulait se reconnaltre dans le miroir de notre
parabole et par conséquent admettre que les papes ont commis
mainte faute et trempé dans mainte hérésie; que les schismes,
chatiments divins, ont eu leur raison d’étre; qu’il peut y avoir des
chrétiens en dehors des cadres visibles de I'église romaine ; que ce
qui fait le chrétien, c’est 'union personnelle et vivante avec Jésus-

! C'est nous qui mettons le point d'interrogation ici et au v. 50.



THEOLOGIE 405

Christ, — il y aurait un pas de fait du c¢6té d’une réconciliation
entre les diverses sectes ou sections de la chrétienté. Un pont
serait jeté sur 'abime qui sépare les églises. »

Evidemment, si les protestants voulaient bien adopter « l'exé-
geése » de M. Petavel pour les versets 45 4 47, et faire 4 sa suite la
moitié du chemin qui mene & Rome ; si, d’autre part, les catholi-
(fues romains, pape en téte, consentaient a tenir pour inspirée
cette méme « exégeése » en ce qui concerne les versets 48 a 51 et
reconnaitre en conséquence que la proclamation de l'infaillibilité
papale « n’a été qu’'un coup de téte » et que le véritable christia-
nisme c’est celui que professait Luther, alors il y aurait un pas, un
trés grand pas de fait; il n'y aurait méme plus de « pont » a jeter,
parce qu’il n’y aurait plus d’ « abime ». Les protestants seraient
devenus a moitié catholiques, et les catholiques aux trois quarts
protestants. On pourrait songer tout de suite & une « transaction pa-
cifique entre les deux églises, » comme le font déja aujourd’hui les
vieux-catholiques allemands et suisses d'une part, une fraction des
épiscopaux anglais et américains de ’autre.

Ce qu’il y a de facheux en tout ceci, ¢’est que le fondement serip-
turaire de ce beau projet d’alliance évangélique ne présente pas,
tant s’en faut, toute la solidité qu’'on pourrait désirer. M. Petavel
risque fort de rester seul de son avis quant au sens et a la portée
de la parabole en question.

Les catholiques romains, tout en lui donnant peut-étre de bonnes
paroles comme cette supérieure dont il nous parle a la page 32
finiront tonjours par s’en référer en matiére d'interprétation aun
jugement du saint-pére. Et le saint-pére, si tant est qu'il daigne se
pronouncer sur cette question préalable, répondra par le vieil adage:
Theologia parabolica non est argumentativa, ou bien, ce qui est
plus probable, il déclarera avec feu le cardinal Wiseman qu'un
protestant est incapable de comprendre les paraboles parce que
leur objet, I’église, lui est étranger.

Pour ce qui est des protestants, je doute que M. Petavel fasse
parmi eux beaucoup de prosélytes avec ce qu’il appelle son « exé-
geése, » Kt ici, je ne parle pas de tel détail plus ou moins sujet &
caution, de I'identification des deux serviteurs par exemple, de la
distinction de deux venues du Maitre, de la substitution arbitraire
de la surintendance au « surintendant « a propos de la dichotomse
du v. 51. J’ai en vue le principe méme de toute cette « exégése »-
M. Petavel nous assure qu'un exégéte des plus considérés du pro-



406 BULLETIN

testantisme évangélique a reconnu « que la parabole peut s’appli-
quer au pape » (page 30). Mais & quoi, avec un peu de bonne
volonté et une certaine dose d’imagination, une parabole ne peut-
elle pas « s’appliquer? » La question, si je ne me trompe, n’est pas
de savoir & qui ou & quoi une parabole peut ou ne peut pas s’appli-
quer. Ce n’est pas en cela que consiste & proprement parler 'exé-
gese d’une parabole. Qu’est-ce en effet qu'une parabole? N’est-ce
pas une « similitude, » ¢’est-a-dire en derniére analyse un rappro-
chement, une comparaison ? Comparaison destinée & confirmer, a
illustrer une certaine lecon religieuse ou morale et aboutissant
toujours, explicitement ou implicitement, & un vous de méme. Ce
que I'herméneuntique exige de linterpréte en pareil cas, c’est de
chercher le tertium comparationis. A-t-il dégagé ce terme commun,
a-t-il déterminé cette idée (vérité, devoir, loi, ete.), — aprés avoir
donné, s'il y a lieu, les explications philologiques et archéologiques
nécessaires 4 l'intelligence du texte, — il a rempli son office: le
sens de la parabole, le seul sens possible, est mis en lumiére. Quant
a « I'application » qui en découle, la vraie, la seule voulue, 'appli-
cation morale personnelle, elle s’imposera alors d’elle-méme 4 'en-
tendement et a la conscience du lecteur ayant des yeux pour voir
et des oreilles pour ouir. Tout ce que l'interpréte y ajoutera, cesse
d’étre de Pexégese.

A plus forte raison linterpréte cesse-t-il d’étre exégete, lorsque,
confondant la comparaison avec la métaphore, la similitude avec
I'allégorie, le vous de méme avec un ¢’est-a-dire souvent trés sub-
jectif, il s’en va a la découverte d’un prétendu sens caché. Au lien
de suivre les traces lumineuses d’un exégete de race, tel que Calvin,
il court le risque de se fourvoyer sur les pas d'un Origene qui
voyait partout des dessous de cartes, ou en compagnie d’'un Coc-
céius pour qui les paraboles étaient autant de petites apocalypses
ou toute I'histoire de I'église se trouvait déja préfigurée. Nous crai-
gnons fort que M. Petavel, dans le cas particulier, n’ait commis &
son tour cette confusion et qu’au lieu de se laisser éclairer par le
contexte, il ne se soit laissé éblouir par certains traits de détail
tels que la tournure interrogative du v. 45 et le duyoropmae du v.
H1.

Nous n’en éprouvons, est-il besoin de le dire? pas moins de sym-
pathie pour I'intention qui ’anime et lui a mis la plume 4 la main.
Tout ce qu’il dit des devoirs des protestants envers leurs fréres
catholiques romains est excellent. Seulement, cela ne peut con-



THEOLOGIE 407

cerner que les relations d’individus 4 individus. Quant au rappro-
chement des deux églises comme telles, il nous semble anjourd’hui
plus éloigné que jamais. Pour qu’il pit s’opérer, la premiere con-
dition ne serait-ce pas que le réve que M. Petavel « n’ose pas cares-
ser » se réalise un jour: un pape héroique invoquant son attribut

de pape infaillible pour nier cette infaillibilité méme ?
H. V.

E. DOUMERGUE. — ESSAI SUR L’HISTOIRE DU CULTE REFORME1!,

Tout ce qui touche au culte public mérite la plus sérieuse atten-
tion. Comme I'a dit excellemment Samuel Vincent, dans une page
de ses Melanges de religion citée par M. Doumergue, les liturgies
sont « des confessions de foi pratiques, en exercice continuel, qui
ont mille fois plus d’influence sur le peuple que les confessions de
foi proprement dites, presque toujours oubliées dans des recueils
fort peu lus. » Malheureusement ce domaine du culte, qui devrait
8tre sacré, est un de ceux ou lignorance et, qui pis est, le mépris
des principes s’étalent le plus impunément dans nombre de nos
églises réformées. On dirait un champ d’expériences ou le bon
plaisir pastoral, les fantaisies individuelles, tant libérales qu’ortho-
doxes, peuvent se donner libre carriére. 11 est tel groupe d’égli-
ses, — la chose paraitrait incroyable si elle n’était attestée par un
auteur digne de foi qui parle textes en main ? — ou l'arbitraire
liturgique a méme été érigé, il y a quelque vingt ans, en article de
réglement synodal! Il semble pourtant qu’on commence aujour-
d’hui a s’apercévoir de la parfaite inconvenance et des réels dan-
gers de cette sorte d’individualisme, et qu'on cherche de divers
cOtés les moyens de rentrer dans ordre.

Evidemment la premi¢re chose & faire dans ce but, ¢’est de « se
souvenir d’ott 'on est déchu. » en d’autres termes, de s’enquérir,
beaucoup plus sérieusement qu’on ne l'a fait jusqu’ici. de 1'Ais-
toire du culte protestant. A cet égard, il y a longtemps que nous
nous sommes laissés devancer par nos fréres luthériens, et méme
par nos freres réformés de langue allemande. Aprés cela, il y aurait

' Essai sur Uhistoire du culte réformé, principalement au Xvi1® et au Xix*
siecle, par E. Doumergue, professcur d’histoire & la Faculté de Montau-
ban. — Paris, librairie Fischbacher, 1890. — VII et 347 pages.

* La liturgie wallonne. Etude historique et pratique, par E. Lacheret,
pasteur b La Haye, 1890, page 14.



408 BULLETIN

lieu, non seulement de recueillir les désirs, de préter 'oreille aux
aspirations si souvent contradictoires des pasteurs et des troupeaux
de I'époque actuelle, mais surtout de se rendre clairement compte
des principes de tout culte rendu en commun, spécialement du
culte évangélique, principes plus ou moins bien compris et appli-
qués par nos péres. Puis, ces principes une fois établis, il s’agirait
encore de former et développer le sens liturgique au sein de nos
Eglises, a commencer par leurs conducteurs spirituels eux-mémes,
lesquels en ont parfois le plus urgent besoin.

Ce coté de la théologie pratique a été beaucoup trop négligé
parmi nous. Qu’on fasse de I’homilétique et de la « prudence pasto-
rale » tant qu'on voudra; qu'on discute a perte de vue sur la
théorie de I’Eglise, sur sa constitution idéale et ses rapports avec
I’Etat ; que, pour payer son tribut 2 la mode. on encombre méme
le programme de nos facultés de théologie de I'étude des « ques-
tions sociales, » je le veux bien (quoique pour étre bien faite, cette
étude suppose des connaissances techniques et une culture juri-
dique qui ne seront jamais le fait que de quelques spécialistes.)
Est-ce une raison pour délaisser pareillement 1’étude historique,
théorique et pratique de cette branche essentielle qu’on est convenn
d’appeler la liturgique 7 — 11 est sage de se méfier de toute réforme
tant soit peu importante du culte public officiel, qui ne reposerait
pas sur cet ensemble de travaux préliminaires.

Nous avons été heureux de voir M. le professeur Doumergue
apporter sa pierre a l'édifice, en publiant le livre qui fait ’objet
de cette annonce. Nous 'avons lu avec un intérét soutenu et ve-
nons en recommander I'étude & nos lecteurs. Seulement, pour se
faire une juste idée du contenu de l'ouvrage, ils voudront bien se
souvenir qu’il n’est pas toujours facile de tout dire dans un titre.

On ne trouvera pas dans ce volume une histoire du culte
reformeé en général, ni méme du culte réformé dans tous les pays
de langue fran¢aise, mais du culte réformé en France. Les limites
de I’Eglise reformee de France ne sont dépassées que pour autant
que la chose etait absolument nécessaire a4 l'intelligence di sujet.
Ainsi, pour remonter aux origines du culte en question, il fallait
bien commencer par nous transporter 4 Strasbourg et & Genéve,
Plus loin, force était bien 4 Ihistorien, & propos de la réforme
d’Ostervald, de nous emnmener avec lui 4 Neuchatel. — Le mot de
culte lui-méme, il ne faudrait pas le prendre au sens étendu ot
complet ; il ne s'agit, en réalité, que de la partie proprement liturgi-



THEOLOGIE 409

que du culte, abstraction faite de la lecture et de la prédication de
la Parole de Dieu. C’est dans ce sens que M. Doumergue a pu dire
quelque part que « le chant est la moitié du culte, » alors que
pour Calvin, au contraire, le culte c¢’est avant tout la prédication,
c’est méme « le sermon » tout court.

Ramené & ces termes plus précis, ’essai historique de I’honorable
professeur de Montauban tient largement ses promesses. Il les tient
au dela de ce que ferait prévoir la modeste qualification d’Essaz.
Nous avons la, en une centaine de pages, un excellent résumé de
I'histoire de la liturgie calviniste et du psautier huguenot au
xvie siécle. Ce résumé est puisé aux meilleures sources. Aucun do-
cument important n’a été omis, et parmi les monographies histori-
ques de quelque valeur, ayant vu le jour ces derniéres années, il
en est fort peu qui aient échappé a l'attention de l'auteur. Je ne
vois guére que le trés savant article de M. Théophile Dufour sur
le Cléement Marot de M. Douen, dans la Revue critique d' Histoire
et de Litterature de février 1881, qui edt pu lui fournir, sur le
musicien Louis Bourgeois et ses successeurs, quelques données
propres @ compléter et a rectifier sur certains points son chapitre
sur « Calvin et la musique. »

A cette premiére partie, intitulée Origines et principes, et formant
environ le tiers du volume, il ne manque qu'une chose pour meri-
ter des éloges sans réserve: c’est d’étre une Aistoire pure et simple,
une histoire dépouillée, non certes de toute discussion, mais bien
de toute polémique rappelant le journalisme. Cette « histoire » du
culte réformé affecte trop souvent, a notre gré, les allures d'un
plaidoyer. M. Doumergue a un véritable culte pour Calvin. Non
content de rendre & ce César ce qui lui est du en bonne justice, il
veut a tout prix revendiquer pour lui des titres et qualités que
Calvin, le Calvin historique, serait sans doute assez étonné de se
voir attribués. « On voit le parti pris, » dit une fois M. D. (p. 51),
a propos d’un jugement porté sur Calvin poéte par un critique qui,
il faut le reconnaitre, ne péche pas par excés de sympathie pour le
réformateur. Plus d'une fois, 'avouerai-je? le lecteur est tenté
d’écrire ces mémes mots & la marge de telle ou telle page, ou c’est
Pavocat et le panégyriste de Calvin, plutét que 1'historien, qui a
tenu la plume, a coté de tel ou tel raisonnement auqguel s’applique
V'adage stat pro ratione voluntas.

Malgré tout son talent et la subtilité de son exégése, M. D. fera
difficilement croire & la généralité de ses lecteurs que Calvin a été



410 BULLETIN

une nature artistique et que ¢’est uniquement la crainte des abus
papistiques qui I'a indisposé contre le chant & quatre parties et
surtout contre I’'usage des orgues et autres instruments de musique
dans le culte. « Quant & moi, dit Calvin, dans le commentaire sur
le Ps. xxx111, je ne doute point que jouer des cymbales, toucher la
harpe et la viole et toutes ces sortes de musique, desquelles il sera
souvent fait mention és pseaumes, n’ayent éte une partie de la pé-
dagogie, c’est-a-dire instruction puérile de la Loy: je di entant
qu'on en usoit au service solennel qui se faisoit au temple... Au-
jourd’hui.... quand les fidéles font leurs sainctes assemblées ecclé-
siastiques, je di que pour chanter les louanges de Dieu, de remettre
en usage les instrumens de musique, cela ne conviendroit non plus
que de faire encensemens, dresser luminaires et ramener les autres
ombres de la Loy.» Etau sujet du Ps. Lxxx1: « Ce n’est point
sans propos que les Lévites ont usé sous la Loy d'instrumens de
musique: pour ce que Dieu a voulu enseigner jusques a la venue
de Jésus-Christ par tels rudimens son peuple qui estoit encore
tendre et semblable 4 petits enfans. Maintenant que la clarté de
I’Evangile, ayant fait écarter les ombres de la Loy, nous montre
qu’il nous faut servir Dieu d’une fagon plus simple, ce seroit sot-
tise de vouloir ensuyvre ce que le Prophéte n’a commande sinon
a ceux de son temps. Dont il appert que les Papistes ont esté de
vrais singes quand ils ont pris cela pour eux. »

Serait-il vrai qu'un homme qui a tenu pareil langage n’enten-
dail condamner que les abus de la «chantrerie» papale ? Est-il per-
mis de dire aprés cela que « enfaitd’art (dans le culte) Calvin nous
accorde tout? » (p. 86). Non, tous les raisonnements du monde ne
changeront rien a ce fait que la réduction du chant & sa plus
simple expression était pour Calvin une question de prmncipe. Son
collégue, Pierre Viret, était beaucoup moins exclusif sous ce rap-
port. On sait d’ailleurs que les trombones et les hautbois ne tarderent
pas, du moins en Suisse, a4 faire leur rentrée dans les temples. De
quel droit, en effet, aurait-on exclu du culte ces instruments « lévi-
tiques » alors que, par une singuliére inconséquence, 'assembice
des fideles éclairés par 'Evangile et affranchis, en théorie tout au
moins, du « service ombratile de la Loy, » se voyait réduite, en
fait de cantiques, 4 ne chanter que les psaumes de ces meémes
Leévites?!

M. Doumergue réussira-t-il mieux a nous faire partager sa con-
vietion que le principe liturgique par excellence de Galvin, c’était



THEOLOGIE 411

la liberté ? Nous devons confesser notre scepticisme a 1’endroit de
cette thése, et nous soupgonnons qu’il y a la tout au moins un mal-
entendu. La liberté, oui, Calvin la réclamait pour chaque Eglise
vis-a-vis des autres Eglises, par exemple pour 'Eglise de Genéve
vis-a-vis de celle de Berne. Est-ce & dire que lui, I’homme de la
regle et de la discipline, il ait admis le principe de la liberté en
matiere de culte au sein d'une méme Eglise ? Les textes cités ne le
prouvent pas. Mais & supposer que Calvin ait admis cette liberté-
la en théorie (ce dont nous ne sommes rien moins que persuadé)
une chose est stre, ¢’est qu’il s’est bien gardé de la mettre et de la
laisser mettre en pratique 14 ou s’exergait son autorité. Et en cela
nous estimons qu’il a bien fait. (7était déja plus qu’assez en fait
de « libéralisme, » c’était déja une infraction au principe stricte-
ment liturgique, que de laisser a la diserétion du ministre 'une
des priéres faites au nom de I’Eglise, quoique, pour le dire en pas-
sant, cette priere « libre » ne fit pas nécessairement, comme on se
I'imagine a tort, une priére improvisée, une priére (soi-disant)
d’abondance.

La seconde partie de 1'Essai poursuit 'histoire de la liturgie
jusqu’a nos jours. C’est ici que nous apprenons & connaitre: la
revision de Labastide, faisant suite a la refonte du Psautier par
Conrart ; le culte tel qu’il se célébrait sous la croix, au Désert ; la
réforme d’Ostervald et la revision genevoise. Inutile de dire que le
panégyriste de Calvin ne pouvait se montrer fort sympathique au
« réformateur » neuchatelois du xvine siécle. G'est un des points ot
M. Doumergue différe le plus sensiblement de M. Bersier, lequel,
comme on sait, a rendu pleine justice a4 ';euvre liturgique d’Oster-
vald, Parvenue &4 I'époque contemporaine, 1’histoire aboutit & une
sorte de statistique. A ’aide de renseignements provenant de deux
cent cinquante Eglises environ, 1'auteur décrit la maniére dont le
culte réformé se célébre aujourd’hui en France. C’est, a vrai dive,
une statistique de l'arbitraire et du désordre qui y régnent en ma-
tiere liturgique.

Avec la troisiéme et derniére partie, sans quitter absolument le
domaine de 1'histoire, nous nous trouvons placés en face de la
question pratique mise 4 ’ordre du jour par le synode de Nantes,
celle de la revision liturgique ou, pour parler plus exacltement, de
I'unification des diverses éditions de la liturgie sur la base de la
revision de Labastide, de I’an 1689 (dont M. Doumergue a eu soin
de donner le texte dans ’Appendice, p. 307-341).



412 BULLETIN

Aprés avoir parlé des dangers et de l'utilité d'une revision et
avoir expose les raisons qui, dans les circonstances ou se trouve
actuellement 1'Eglise réformée de France, militent en faveur d’une
revision aussi conservatrice que possible, 'auteur consacre trois
chapitres: a la revision du texte de la Confession des péchés, « la
priére la plus huguenote et la plus francaise, » comme il I'appelle ;
a une lLiturgie pour le culte du dimanche matin, liturgie basée sur
la tradition calviniste, mais modifiée selon les indications, les deé-
sirs des Eglises qui ont répondu a 'enquéte ouverte a ce sujet;
enfin au réle Lturgique du Décalogue et du Symbole des Apotres.
Un chapitre final traite de « I’adoration dans le culte » et des
moyens de ranimer ce sentiment soit dans le culte principal soit
dans les cultes « supplémentaires » ou liturgiques.

Etant données les limites ou doit se renfermer la revision projetée
et les bases sur lesquelles elle doit s’opérer, les propositions de
M. Doumergue sont de nature, pour autant que nous pouvons en
juger, a4 rencontrer un assentiment assez général.

Placés, comme nous le sommes, dans des circonstances différentes
malgré certaines traditions communes, il nous est difficile de nous
prononcer en connaissance de cause sur le plus ou moins de conve-
nance qu’il peut y avoir & introduire en France dans le culte du
dimanche matin les modifications proposées. Dans le nombre, il y
a des améliorations manifestes, par exemple la place plus hono-
rable assignée a la lecture de la Parole de Dieu. Mais faire chanter
six fois, n’est-ce pas heaucoup ? Que dirait Calvin? — Quant a la
nouvelle rédaction de la Confession des péchés, telle qu’elle résulte
d’une comparaison méthodique des divers textes en présence
(p. 218), elle constitue un progrés d’autant plus grand qu’elle s’éloi-
gne davantage du texte genevois du xvie siécle, pour se rappro-
cher des termes énergiques et du langage biblique de l’original.
Nous sommes pleinement d’accord avec 1'auteur dans ce qu’il dit
du réle liturgique du Décalogue et du Symbole, sans cependant
étre convaincu que la place qu’il voudrait assigner & la lecture de
ce dernier, savoir avant le sermon, entre la Confession des pechés
et la lecture biblique, se justifie au point de vue théorique et pra-
tique.

Le chapitre sur I'adoration dans le culte remue bien des idées et
pourrait fournir matiére a bien des réflexions. On oublie beaucoup
trop, en parlant de I'adoration dans le culte ou des cultes d’adora-
tion, que I'adoration est un état d’dme essentiellement individuel,



THEOLOGIE 413

tandis que le culte public est un acte essentiellement collectiy.
Comme le disait le vénérable professeur Riggenbach, de Bale, dans
la discussion qui s’était engagée au sein de 1'Union évangélique
suisse, au sujet du rapport de M. le pasteur Choisy: « Ayez d’abord
de vrais adorateurs, et I'adoration dans le culte viendra d’elle-
méme. » Mais il est certain que dans les aspirations, les réclama-
tions qui ont pris ce terme d’adoration pour mot d’ordre, s’est mani-
festé deés les jours d’Ostervald le sentiment de l'insuffisance de
I'idéal de Calvin en matiére de culte. D’autres expriment le méme
sentiment en disant qu’il manquait a ce culte éminemment
didactique, pédagogique, vrai « culte de catéchumeénes, » un élé-
ment symbolique et esthétique, quelque chose de ce darstellende
Handeln dont parle Schleiermacher. Nous sommes bien aise de
voir que, malgré son «calvinisme» si accentué, M. le professeur
Doumergue éprouve de son coté le besoin de donner une certaine

satisfaction 4 ce sentiment-la.
H. V.

JEAN VUILLEUMIER. — LA MEILLEURE VERSION DE LA BIBLE1,

Est-ce Ostervald, Segond ou Lausanne ? — Ce n’est pas Oster-
vald, car il « remonte & plus de sept cents ans en arriére » (page 6),
n’étant pas autre chose qu'une derniére revision de I’ Historia sco-
lastica du chanoine Pierre Comestor. Cette thése, « aussi peu con-
nue qu’elle est curieuse, » notre auteur 'affirme avec le plus grand
sérieux, sur la foi de M. E. Petavel; c’est du moins ce qu’il a eru
découvrir dans La Bible en France de ’honorable docteur neu-
chatelois. — Serait-ce donc Segond ? Loin de la! Voyez plutét les
Remargues bien connues de M. G. Kriiger, dont les conclusions
sont transcrites pages 13 et suivantes.— Non, la meilleure des ver-
sions, ou plutét la seule bonne pour le moment, c’est celle de Lau-
sanne, parce que c¢’est la seule quis’incline devant la « nécessité d’'une
translittération saintement minutieuse » (page 23). Encore n’est-elle
pas absolument irréprochable & cet égard. Les autorités invoquées
pour cette derniére et principale partie de l'opuscule sont : le
méme M. Kriiger, et surtout feu Louis Burnier.

« La mission actuelle du peuple de Dieu, lisons-nous dans les

' La meilleure version est-ce Ostervald, Segond ouw Lausanne ¢ Par

J. Vuilleumier. Bile, Société internationale de traités, 1890, — 48 pages
in-16-

THEOL. ET PHIL. 1890. 27



MMA BULLETIN

Conclusions (page 47), c’est I'achévement de la réforme commencée
au XVIesiécle, c'est le retour complet a la bible et au christianisme
apostolique, » tel, bien entendu, que le comprennent les adventistes
du septiéme jour. « Or peut-on accepter une tache semblable sans
en vouloir aussi les moyens, et surtout le premier de tous: une
version exacte (lisez : un calque servile) des Saintes Ecritures ? »
Ainsi donc, on réve d'un retour complet au christianisme aposto-
liqgue ? On prétend faire rebrousser 4 1'Eglise le cours providentiel
de son histoire plus de dix-huit fois séculaire? Ce qu'on veut en
réalité c’est, non une réforme, mais une repristination, ¢'est une
rétrogradation jusqu'au judéo-christianisme. A la bonne heurel
Mais peut-étre, en ce cas-1a, ne ferait-on pas mal de se rappeler
que les chrétiens « apostoliques, » en fait de version de I'’Ancien
Testament (la seule Bible qui existit de leur temps), se conten-
taient d’une version qui pour Uexactitude ne valait pas méme Os-

tervald, tant s’en faut !
H. V.




	Théologie

