
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B ULLETIN
THEOLOGIE

E. Petavel-Olliff. — Les droits et les torts
DE LA PAPAUTÉ1.

Cette brochure est une vraie boite à surprises. Le titre semble

annoncer un traité de polémique ou pour mieux dire d'irénique. et
cette impression première est confirmée par YAvant-propos. Celui-
ci parle d'une « enquête » faite, enquête ayant eu pour résultat la
découverte d'un « point de vue intermédiaire » pouvant rallier les

esprits impartiaux et permettant de songer à la perspective d'une
transaction pacifique entre les deux Eglises romaine et protestante.
— Tournez le feuillet, et.... vous voilà en présence de l'interprétation

d'une parabole la parabole du serviteur que son maitre a

établi sur les gens de sa maison pour leur donner, en son absence,
la nourriture au temps convenable. (Mat. XXIV, 45-51).

Vous aviez cru jusqu'ici que cette similitude, de même que celle

qui précède et celle qui suit, avait pour but d'inculquer aux disciples

de Jésus le devoir de se tenir toujours prêts, vu l'incertitude
du jour et de l'heure de la parousie — Nouvelle surprise : Cette

parabole n'est pas une similitude, mais « une énigme à résoudre,
un mystère à sonder. » Elle était destinée dans la pensée du

Seigneur, non pas à mettre en relief, par une image ou une analogie
tirée de la vie domestique ordinaire, une vérité de l'ordre moral,
mais.... Devinez à quoi? — A prédire — non pas à ses disciples,

1 Les droits et les torts de la papauté ou les devoirs des protestants
envers leurs frères catholiques romains, par E. Petavel-Olliff, docteur en
théologie. — Lausanne, F. Payot: Paris, librairie Fischbacher, 1890.

IV et 74 pages.



404 BULLETIN

car pour eux cet oracle devait être absolument inintelligible, mais
pour les siècles futurs — ce qui devait advenir du gouvernement de

l'église, à fournir d'avance « le canevas d'une étude historique sur
l'institution » de... la papauté!

Autant de versets, — il y en a sept, — autant de phases de l'histoire

de la papauté.
Verset 45 : Etablissement d'un surintendant-vicaire et, par là

même, d'une hiérarchie.
Verset 46: Premier retour du Maitre1 (conversion de

Constantin).

Verset 47 : Promotion du surintendant (le pouvoir temporel
s'ajoute au pouvoir spirituel).

Verset 48 : Démoralisation du surintendant (selon M. Petavel le

mauvais serviteur de ce v. n'est autre que le fidèle et habile (sic)
serviteur du v. 45).

Verset 49 : Excès commis par le surintendant (corruption des

mœurs et de la doctrine, surtout depuis l'an 1000).

Verset 50: Second retour du Maitre (réforme de Luther).
Verset 51 : Châtiment final du surintendant (il est coupé en deux,

par où il faut entendre que l'empire du pape est démembré, et son
lot lui est donné avec les hypocrites, c'est-à-dire que le Vatican est

livré à l'influence des jésuites).
Troisième surprise : « Au point de vue pratique, dit M. Petavel

(page 31), cette exégèse pourrait fournir la base d'une discussion

profitable entre catholiques et protestants. » Comment cela? Le
voici : « Si, d'une part, les protestants voulaient reconnaître
certains droits providentiels de la papauté et avouer que l'Evangile
n'a pas prétendu interdire absolument l'établissement d'une hiérarchie

au sein de l'église, mais qu'au contraire l'église a été laissée

libre de s'organiser à son gré, s'ils voulaient saluer dans la
personne du pape le chef vénérable de la plus antique église de

l'Occident ; si, d'autre part, les catholiques romains voulaient avouer

que les successeurs de Pierre furent faillibles comme Pierre lui-
même, si la papauté voulait se reconnaître dans le miroir de notre
parabole et par conséquent admettre que les papes ont commis
mainte faute et trempé dans mainte hérésie ; que les schismes,
châtiments divins, ont eu leur raison d'être ; qu'il peut y avoir des

chrétiens en dehors des cadres visibles de l'église romaine ; que ce

qui fait le chrétien, c'est l'union personnelle et vivante avec Jésus-

1 C'est nous qui mettons le point d'interrogation ici et au v. 50.



THÉOLOGIE 405

Christ, — il y aurait un pas de fait du côté d'une réconciliation
entre les diverses sectes ou sections de la chrétienté. Un pont
serait jeté sur l'abime qui sépare les églises. »

Evidemment, si les protestants voulaient bien adopter « l'exégèse

» de M. Petavel pour les versets 45 à 47, et faire à sa suite la
moitié du chemin qui mène à Rome ; si, d'autre part, les catholiques

romains, pape en tête, consentaient à tenir pour inspirée
cette même « exégèse » en ce qui concerne les versets 48 à 51 et
reconnaître en conséquence que la proclamation de l'infaillibilité
papale « n'a été qu'un coup de tète » et que le véritable christianisme

c'est celui que professait Luther, alors il y aurait un pas, un
très grand pas de fait; il n'y aurait même plus de » pont » à jeter,
parce qu'il n'y aurait plus d' « abîme ». Les protestants seraient
devenus à moitié catholiques, et les catholiques aux trois quarts
protestants. On pourrait songer tout de suite à une « transaction
pacifique entre les deux églises, » comme le font déjà aujourd'hui les

vieux-catholiques allemands et suisses d'une part, une fraction des

épiscopaux anglais et américains de l'autre.
Ce qu'il y a de fâcheux en tout ceci, c'est que le fondement

scripturaire de ce beau projet d'alliance évangélique ne présente pas,
tant s'en faut, toute la solidité qu'on pourrait désirer. M. Petavel
risque fort de rester seul de son avis quant au sens et à la portée
de la parabole en question.

Les catholiques romains, tout en lui donnant peut-être de bonnes

paroles comme cette supérieure dont il nous parle à la page 32>

finiront toujours par s'en référer en matière d'interprétation au
jugement du saint-père. Et le saint-père, si tant est qu'il daigne se

prononcer sur cette question préalable, répondra par le vieil adage :

Theologia parabolica non est argumentativa, ou bien, ce qui est

plus probable, il déclarera avec feu le cardinal Wiseman qu'un
protestant est incapable de comprendre les paraboles parce que
leur objet, l'église, lui est étranger.

Pour ce qui est des protestants, je doute que M. Petavel fasse

parmi eux beaucoup de prosélytes avec ce qu'il appelle son «

exégèse. » Et ici, je ne parle pas de tel détail plus ou moins sujet à

caution, de l'identification des deux serviteurs par exemple, de la
distinction de deux venues du Maître, de la substitution arbitraire
de la surintendance au « surintendant « à propos de la dichotomie
du v. 51. J'ai en vue le principe même de toute cette « exégèse »¦

M. Petavel nous assure qu'un exégète des plus considérés du pro-



406 BULLETIN

testantisme évangélique a reconnu « que la parabole peut s'appliquer

au pape » (page 30). Mais à quoi, avec un peu de bonne
volonté et une certaine dose d'imagination, une parabole ne peut-
elle pas « s'appliquer? » La question, si je ne me trompe, n'est pas
de savoir à qui ou à quoi une parabole peut ou ne peut pas s'appliquer.

Ce n'est pas en cela que consiste à proprement parler l'exégèse

d'une parabole. Qu'est-ce en effet qu'une parabole N'est-ce

pas une « similitude, » c'est-à-dire en dernière analyse un
rapprochement, une comparaison Comparaison destinée à confirmer, à

illustrer une certaine leçon religieuse ou morale et aboutissant

toujours, explicitement ou implicitement, à un vous de même. Ce

que l'herméneutique exige de l'interprète en pareil cas, c'est de

chercher le tertium comparation/s. A-t-il dégagé ce terme commun,
a-t-il déterminé cette idée (vérité, devoir, loi, etc.), — après avoir
donné, s'il y a lieu, les explications philologiques et archéologiques
nécessaires à l'intelligence du texte, — il a rempli son office : le

sens de la parabole, le seul sens possible, est mis en lumière. Quant
à « l'application » qui en découle, la vraie, la seule voulue, l'application

morale personnelle, elle s'imposera alors d'elle-même à

l'entendement et à la conscience du lecteur ayant des yeux pour voir
et des oreilles pour ouïr. Tout ce que l'interprète y ajoutera, cesse

d'être de l'exégèse.
A plus forte raison l'interprète cesse-t-il d'être exégète, lorsque,

confondant la comparaison avec la métaphore, la similitude avec

l'allégorie, le vous de même avec un c'est-à-dtre souvent très
subjectif, il s'en va à la découverte d'un prétendu sens caché. Au lieu
de suivre les traces lumineuses d'un exégète de race, tel que Calvin,
il court le risque de se fourvoyer sur les pas d'un Origene qui
voyait partout des dessous de cartes, ou en compagnie d'un
Cocceius pour qui les paraboles étaient autant de petites apocalypses
où toute l'histoire de l'église se trouvait déjà préfigurée. Nous

craignons fort que M. Petavel, dans le cas particulier, n'ait commis à

son tour cette confusion et qu'au lieu de se laisser éclairer par le

contexte, il ne se soit laissé éblouir par certains traits de détail
tels que la tournure interrogative du v. 45 et le liyozopho-ei du v.
51.

Nous n'en éprouvons, est-il besoin de le dire? pas moins de

sympathie pour l'intention qui l'anime et lui a mis la plume à la main.
Tout ce qu'il dit des devoirs des protestants envers leurs frères

catholiques romains est excellent. Seulement, cela ne peut con-



THÉOLOGIE 407

cerner que les relations d'individus à individus. Quant au
rapprochement des deux églises comme telles, il nous semble aujourd'hui
plus éloigné que jamais. Pour qu'il pût s'opérer, la première
condition ne serait-ce pas que le rêve que M. Petavel « n'ose pas caresser

» se réalise un jour: un pape héroïque invoquant son attribut
de pape infaillible pour nier cette infaillibilité même

H. V.

E. Doumergue. — Essai sur l'histoire du culte réformé1.

Tout ce qui touche au culte public mérite la plus sérieuse attention.

Comme l'a dit excellemment Samuel Vincent, dans une page
de ses Mélanges de religion citée par M. Doumergue, les liturgies
sont « des confessions de foi pratiques, en exercice continuel, qui
ont mille fois plus d'influence sur le peuple que les confessions de

foi proprement dites, presque toujours oubliées dans des recueils
fort peu lus. » Malheureusement ce domaine du culte, qui devrait
être sacré, est un de ceux où l'ignorance et, qui pis est, le mépris
des principes s'étalent le plus impunément dans nombre de nos

églises réformées. On dirait un champ d'expériences où le bon

plaisir pastoral, les fantaisies individuelles, tant libérales qu'orthodoxes,

peuvent se donner libre carrière. 11 est tel groupe d'églises,

— la chose paraîtrait incroyable si elle n'était attestée par un
auteur digne de foi qui parle textes en main -, — où l'arbitraire
liturgique a même été érigé, il y a quelque vingt ans, en article de

règlement synodal Il semble pourtant qu'on commence aujourd'hui

à s'apercevoir de la parfaite inconvenance et des réels dangers

de cette sorte d'individualisme, et qu'on cherche de divers
côtés les moyens de rentrer dans l'ordre.

Evidemment la première chose à faire dans ce but, c'est de « se

souvenir d'où l'on est déchu. » en d'autres termes, de s'enquérir,
beaucoup plus sérieusement qu'on ne l'a fait jusqu'ici, de l'histoire

du culte protestant. A cet égard, il y a longtemps que nous
nous sommes laissés devancer par nos frères luthériens, et même

par nos frères réformés de langue allemande. Après cela, il y aurait
1

Essai sur l'histoire du culte réformé, principalement au xvip et au xix°
siècle, par E. Doumergue, professeur d'histoire à la Faculté de Montauban.

— Paris, librairie Fischbaclier, 1890. — VII et 347 pages.
- La liturgie -wallonne. Etude historique et pratique, par E. Lacheret,

pasteur à La Haye, 1899, page 14.



408 BULLETIN

lieu, non seulement de recueillir les désirs, de prêter l'oreille aux
aspirations si souvent contradictoires des pasteurs et des troupeaux
de l'époque actuelle, mais surtout de se rendre clairement compte
des principes de tout culte rendu en commun, spécialement du
culte évangélique, principes plus ou moins bien compris et appliqués

par nos pères. Puis, ces principes une fois établis, il s'agirait
encore de former et développer le sens liturgique au sein de nos

Eglises, à commencer par leurs conducteurs spirituels eux-mêmes,

lesquels en ont parfois le plus urgent besoin.
Ce côté de la théologie pratique a été beaucoup trop négligé

parmi nous. Qu'on fasse de l'homilétique et delà « prudence pastorale

» tant qu'on voudra; qu'on discute à perte de vue sur la
théorie de l'Eglise, sur sa constitution idéale et ses rapports avec
l'Etat ; que, pour payer son tribut à la mode, on encombre même
le programme de nos facultés de théologie de l'étude des « questions

sociales, » je le veux bien (quoique pour être bien faite, cette
étude suppose des connaissances techniques et une culture
juridique qui ne seront jamais le fait que de quelques spécialistes.)
Est-ce une raison pour délaisser pareillement l'étude historique,
théorique et pratique de cette branche essentielle qu'on est convenu
d'appeler la liturgique — Il est sage de se méfier de toute réforme
tant soit peu importante du culte public officiel, qui ne reposerait
pas sur cet ensemble de travaux préliminaires.

Nous avons été heureux de voir M. le professeur Doumergue
apporter sa pierre à l'édifice, en publiant le livre qui fait l'objet
de cette annonce. Nous l'avons lu avec un intérêt soutenu et
venons en recommander l'étude à nos lfcteurs. Seulement, pour se

faire une juste idée du contenu de l'ouvrage, ils voudront bien se

souvenir qu'il n'est pas toujours facile de tout dire dans un titre.
On ne trouvera pas dans ce volume une histoire du culte

réformé en général, ni même du culte réformé dans tous les pays
de langue française, mais du culte réformé en France. Les limites
de l'Eglise réformée de France ne sont dépassées que pour autant
que la chose était absolument nécessaire à l'intelligence dii sujet.
Ainsi, pour remonter aux origines du culte en question, il fallait
bien commencer par nous transporter à Strasbourg et à Genève.
Plus loin, force était bien à l'historien, à propos de la réforme
d'Ostervald, de nous emmener avec lui à Neuchâtel. — Le mot de

culte lui-même, il ne faudrait pas le prendre au sens étendu ot

complet ; il ne s'agit, en réalité, que de la partie proprement liturgi-



THÉOLOGIE 409

que du culte, abstraction faite de la lecture et de la prédication de

la Parole de Dieu. C'est dans ce sens que M. Doumergue a pu dire
quelque part que « le chant est la moitié dû culte, » alors que

pour Calvin, au contraire, le culte c'est avant tout la prédication,
c'est même « le sermon » tout court.

Ramené à ces termes plus précis, l'essai historique de l'honorable
professeur de Montauban tient largement ses promesses. Il les tient
au delà de ce que ferait prévoir la modeste qualification d'Essai.
Nous avons là, en une centaine de pages, un excellent résumé de

l'histoire de la liturgie calviniste et du psautier huguenot au

xvi» siècle. Ce résumé est puisé aux meilleures sources. Aucun
document important n'a été omis, et parmi les monographies historiques

de quelque valeur, ayant vu le jour ces dernières années, il
en est fort peu qui aient échappé à l'attention de l'auteur. Je ne

vois guère que le très savant article de M. Théophile Dufour sur
le Clément Marot de M. Douen, dans la Revue critique d'Histoire
et de Littérature de février 1881, qui eût pu lui fournir, sur le

musicien Louis Dourgeois et ses successeurs, quelques données

propres à compléter et à rectifier sur certains points son chapitre
sur i Calvin et la musique. »

A cette première partie, intitulée Origines et principes, et formant
environ le tiers du volume, il ne manque qu'une chose pour mériter

des éloges sans réserve : c'est d'être une histoire pure et simple,
une histoire dépouillée, non certes de toute discussion, mais bien
de toute polémique rappelant le journalisme. Cette « histoire » du
culte réformé affecte trop souvent, à notre gré, les allures d'un
plaidoyer. M. Doumergue a un véritable culte pour Calvin. Non
content de rendre à ce César ce qui lui est dû en bonne justice, il
veut à tout prix revendiquer pour lui des titres et qualités que
Calvin, le Calvin historique, serait sans doute assez étonné de se

voir attribués. « On voit le parti pris, » dit une fois M. D. (p. 51),
à propos d'un jugement porté sur Calvin poète par un critique qui,
il faut le reconnaître, ne pèche pas par excès de sympathie pour le

réformateur. Plus d'une fois, l'avouerai-je le lecteur est tenté
d'écrire ces mêmes mots à la marge de telle ou telle page, où c'est

l'avocat et le panégyriste de Calvin, plutôt que l'historien, qui a

tenu la plume, à côté de tel ou tel raisonnement auquel s'applique
l'adage stat pro ratione voluntas.

Malgré tout son talent et la subtilité de son exégèse. M. D. fera
difficilement croire à la généralité de ses lecteurs que Calvin a été



410 BULLETIN

une nature artistique et que c'est uniquement la crainte des abus
papistiques qui l'a indisposé contre le chant à quatre parties et
surtout contre l'usage des orgues et autres instruments de musique
dans le culte. « Quant à moi, dit Calvin, dans le commentaire sur
le Ps. xxxin, je ne doute point que jouer des cymbales, toucher la
harpe et la viole et toutes ces sortes de musique, desquelles il sera
souvent fait mention es pseaumes, n'ayent été une partie de la
pédagogie, c'est-à-dire instruction puérile de la Loy : je di entant
qu'on en usoit au service solennel qui se faisoit au temple...
Aujourd'hui.... quand les fidèles font leurs sainctes assemblées
ecclésiastiques, je di que pour chanter les louanges de Dieu, de remettre
en usage les instrumens de musique, cela ne conviendroit non plus
que de faire encensemens, dresser luminaires et ramener les autres
ombres de la Loy. » Et au sujet du Ps. lxxxi : « Ce n'est point
sans propos que les Lévites ont usé sous la Loy d'instrumens de

musique : pour ce que Dieu a voulu enseigner jusques à la venue
de Jésus-Christ par tels rudimens son peuple qui estoit encore
tendre et semblable à petits enfans. Maintenant que la clarté de

l'Evangile, ayant fait écarter les ombres de la Loy, nous montre
qu'il nous faut servir Dieu d'une façon plus simple, ce seroit sottise

de vouloir ensuyvre ce que le Prophète n'a commandé sinon
à ceux de son temps. Dont il appert que les Papistes ont esté de

vrais singes quand ils ont pris cela pour eux. ¦>

Serait-il vrai qu'un homme qui a tenu pareil langage n'entendait

condamner que les abus de la « chantrerie » papale Est-il permis

de dire après cela que « en fait d'art (dans le culte) Calvin nous
accorde tout? » (p. 86). Non, tous les raisonnements du monde ne

changeront rien à ce fait que la réduction du chant à sa plus
simple expression était pour Calvin une question de principe. Son

collègue, Pierre Viret, était beaucoup moins exclusif sous ce

rapport. On sait d'ailleurs que les trombones et les hautbois ne tardèrent

pas, du moins en Suisse, à faire leur rentrée dans les temples. De

quel droit, en effet, aurait-on exclu du culte ces instruments «

lévitiques » alors que, par une singulière inconséquence, l'assemblée

des fidèles éclairés par l'Evangile et affranchis, en théorie tout au

moins, du « service ombratile de la Loy, » se voyait réduite, on

fait de cantiques, à ne chanter que les psaumes de ces mémos

Lévites?!
M. Doumergue réussira-t-il mieux à nous faire partager sa

conviction que le principe liturgique par excellence de Calvin, c'était



THÉOLOGIE 411

la liberté Nous devons confesser notre scepticisme à l'endroit de

cette thèse, et nous soupçonnons qu'il y a là tout au moins un
malentendu. La liberté, oui, Calvin la réclamait pour chaque Eglise
vis-à-vis des autres Eglises, par exemple pour l'Eglise de Genève
vis-à-vis de celle de Berne. Est-ce à dire que lui, l'homme de la
règle et de la discipline, il ait admis le principe de la liberté en
matière de culte au sein d'une même Eglise Les textes cités ne le

prouvent pas. Mais à supposer que Calvin ait admis cette liberté-
là en théorie (ce dont nous ne sommes rien moins que persuadé)
une chose est sûre, c'est qu'il s'est bien gardé de la mettre et de la
laisser mettre en pratique là où s'exerçait son autorité. Et en cela

nous estimons qu'il a bien fait. C'était déjà plus qu'assez en fait
de « libéralisme, » c'était déjà une infraction au principe strictement

liturgique, que de laisser à la discrétion du ministre l'une
des prières faites au nom de l'Eglise, quoique, pour le dire en

passant, cette prière « libre » ne fût pas nécessairement, comme on se

l'imagine à tort, une prière improvisée, une prière (soi-disant)
d'abondance.

La seconde partie de l'Essai poursuit l'histoire de la liturgie
jusqu'à nos jours. C'est ici que nous apprenons à connaître: la
revision de Labastide, faisant suite à la refonte du Psautier par
Conrart ; le culte tel qu'il se célébrait sous la croix, au Désert ; la
réforme d'Ostervald et la revision genevoise. Inutile de dire que le

panégyriste de Calvin ne pouvait se montrer fort sympathique au
« réformateur » neuchâtelois du xvme siècle. C'est un des points où
M. Doumergue diffère le plus sensiblement de M. Bersier, lequel,
comme on sait, a rendu pleine justice à l'œuvre liturgique d'Ostervald.

Parvenue à l'époque contemporaine, l'histoire aboutit à une
sorte de statistique. A l'aide de renseignements provenant de deux
cent cinquante Eglises environ, l'auteur décrit la manière dont le
culte réformé se célèbre aujourd'hui en France. C'est, à vrai dire,
une statistique de l'arbitraire et du désordre qui y régnent en
matière liturgique.

Avec la troisième et dernière partie, sans quitter absolument le

domaine de l'histoire, nous nous trouvons placés en face de la
question pratique mise à l'ordre du jour par le synode de Nantes,
celle de la revision liturgique ou, pour parler plus exactement, de
l'unification des diverses éditions de la liturgie sur la base de la
revision de Labastide, de l'an 1689 (dont M. Doumergue a eu soin
de donner le texte dans l'Appendice, p. 307-341).



412 BULLETIN

Après avoir parlé des dangers et de l'utilité d'une revision et
avoir exposé les raisons qui, dans les circonstances où se trouve
actuellement l'Eglise réformée de France, militent en faveur d'une
revision aussi conservatrice que possible, l'auteur consacre trois
chapitres : à la revision du texte de la Confession des péchés, « la

prière la plus huguenote et la plus française, » comme il l'appelle ;

à une liturgie pour le culte du dimanche matin, liturgie basée sur
la tradition calviniste, mais modifiée selon les indications, les
désirs des Eglises qui ont répondu à l'enquête ouverte à ce sujet;
enfin au rôle liturgique du Décalogue et du Symbole des Apôtres.
Un chapitre final traite de « l'adoration dans le culte » et des

moyens de ranimer ce sentiment soit dans le culte principal soit
dans les cultes « supplémentaires » ou liturgiques.

Etant données les limites où doit se renfermer la revision projetée
et les bases sur lesquelles elle doit s'opérer, les propositions de

M. Doumergue sont de nature, pour autant que nous pouvons en

juger, à rencontrer un assentiment assez général.
Placés, comme nous le sommes, dans des circonstances différentes

malgré certaines traditions communes, il nous est difficile de nous

prononcer en connaissance de cause sur le plus ou moins de convenance

qu'il peut y avoir à introduire en France dans le culte du
dimanche matin les modifications proposées. Dans le nombre, il y
a des améliorations manifestes, par exemple la place plus honorable

assignée à la lecture de la Parole de Dieu. Mais faire chanter
six fois, n'est-ce pas beaucoup Que dirait Calvin — Quant à la
nouvelle rédaction de la Confession des péchés, telle qu'elle résulte
d'une comparaison méthodique des divers textes en présence
(p. 218), elle constitue un progrès d'autant plus grand qu'elle s'éloigne

davantage du texte genevois du xviii" siècle, pour se rapprocher

des termes énergiques et du langage biblique de l'original.
Nous sommes pleinement d'accord avec l'auteur dans ce qu'il dit
du rôle liturgique du Décalogue et du Symbole, sans cependant
être convaincu que la place qu'il voudrait assigner à la lecture de

ce dernier, savoir avant le sermon, entre la Confession des péchés

et la lecture biblique, se justifie au point de vue théorique et

pratique.

Le chapitre sur l'adoration dans le culte remue bien des idées et

pourrait fournir matière à bien des réflexions. On oublie beaucoup
trop, en parlant de l'adoration dans le culte ou des cultes d'adoration,

que l'adoration est un état d'âme essentiellement individuel,



THÉOLOGIE 4l3

tandis que le culte public est un acte essentiellement collectif.
Gomme le disait le vénérable professeur Riggenbach, de Bâle, dans

la discussion qui s'était engagée au sein de l'Union évangélique
suisse, au sujet du rapport de M. le pasteur Choisy : « Ayez d'abord
de vrais adorateurs, et Yadoration dans le culte viendra d'elle-
même. » Mais il est certain que dans les aspirations, les réclamations

qui ont pris ce terme d'adoration pour mot d'ordre, s'est manifesté

dès les jours d'Ostervald le sentiment de l'insuffisance de

l'idéal de Calvin en matière de culte. D'autres expriment le même
sentiment en disant qu'il manquait à ce culte éminemment

didactique, pédagogique, vrai « culte de catéchumènes, » un
élément symbolique et esthétique, quelque chose de ce darstellende
Handeln dont parle Schleiermacher. Nous sommes bien aise de

voir que, malgré son «calvinisme» si accentué, M. le professeur
Doumergue éprouve de son côté le besoin de donner une certaine
satisfaction à ce sentiment-là.

H. V.

Jean Vuilleumier. — La meilleure version de la Bible1.

Est-ce Ostervald, Segond ou Lausanne — Ce n'est pas Ostervald,

car il « remonte à plus de sept cents ans en arrière » (page 6),
n'étant pas autre chose qu'une dernière revision de YHistoria
scolastica du chanoine Pierre Comestor. Cette thèse, « aussi peu connue

qu'elle est curieuse, » notre auteur l'affirme avec le plus grand
sérieux, sur la foi de M. E. Petavel; c'est du moins ce qu'il a cru
découvrir dans La Bible en France de l'honorable docteur
neuchâtelois. — Serait-ce donc Segond Loin de là Voyez plutôt les

Remarques bien connues de M. G. Krüger, dont les conclusions
sont transcrites pages 13 et suivantes.— Non, la meilleure des

versions, ou plutôt la seule bonne pour le moment, c'est celle de

Lausanne, parce que c'est la seule qui s'incline devant la « nécessité d'une
translittération saintement minutieuse » (page 23). Encore n'est-elle

pas absolument irréprochable à cet égard. Les autorités invoquées
pour cette dernière et principale partie de l'opuscule sont : le
même M. Krüger, et surtout feu Louis Burnier.

« La mission actuelle du peuple de Dieu, lisons-nous dans les

1 La meilleure version est-ce Ostervald, Segond ou Lausanne Par
J. Vuilleumier. Bâle, Société internationale de traités, 1890. — 48 pages
in-16.

THÉOL. ET PBUL. 1890. 27



414 BULLETIN

Conclusions (page 47), c'est l'achèvement de la réforme commencée

au XVIe siècle, c'est le retour complet à la bible et au christianisme
apostolique,» tel, bien entendu, que le comprennent les adventistes
du septième jour. « Or peut-on accepter une tâche semblable sans

en vouloir aussi les moyens, et surtout le premier de tous : une
version exacte (lisez : un calque servile) des Saintes Ecritures »

Ainsi donc, on rêve d'un retour complet au christianisme apostolique

On prétend faire rebrousser à l'Eglise le cours providentiel
de son histoire plus de dix-huit fois séculaire? Ce qu'on veut en

réalité c'est, non une réforme, mais une répristination, c'est une

rétrogradation jusqu'au judéo-christianisme. A la bonne heure I

Mais peut-être, en ce cas-là, ne ferait-on pas mal de se rappeler
que les chrétiens « apostoliques, » en fait de version de l'Ancien
Testament (la seule Bible qui existât de leur temps), se contentaient

d'une version qui pour Vexactitude ne valait pas même

Ostervald, tant s'en faut
H. V.


	Théologie

