
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

J. Cart. — Histoire de la liberté des cultes dans le
CANTON DE VAUD *.

Dans cette nouvelle production de sa plume féconde, le digne
pasteur de l'Eglise libre de Bolle nous offre plus que le titre ne
ferait attendre. La première partie, qui expose les faits, est suivie
d'une seconde partie intitulée les principes. De cette partie toute

théorique nous ne dirons rien si ce n'est qu'à notre avis elle aurait
gagné à être plus condensée, et que sa vraie place eût été en tête

du livre. C'est elle, en effet, qui sert à justifier le point de vue très
arrêté où l'auteur s'est placé, à exposer les idées ecclésiologiques qui
lui sont chères et dont toute son Histoire se montre dominée. —
Ensuite, dans le chapitre qu'il consacre à la dernière phase, la phase
salutiste de cette histoire, et qui occupe tout le second tiers du
volume, M. Gart fait suivre l'exposé et l'appréciation des faits de tout
un excursus dogmatique. Il s'étend sur la théologie du général
Booth et de la maréchale Catherine, il décrit et juge la méthode

employée par leurs officiers et soldats, et recherche les causes de

leurs succès dans un pays aussi largement évangélisé que la Suisse

française.
Pour être un hors-d'œuvre, ces pages ne sont pas la partie

la moins intéressante ni la moins méritoire de l'ouvrage. Elles sont
pleines de réflexions marquées au coin du bon sens chrétien et de

l'expérience pastorale. Il y a là, à l'adresse de notre « monde
religieux, » de celui qui passe pour être le plus « vivant, » des vérités

qui, pour n'être pas toujours bonnes à dire, n'en sont pas moins, et

1 Lausanne, librairie F. Fayot, 1890. XVIII et 374 pages.



THÉOLOGIE 191

même plus que jamais, des vérités. Combien il serait à désirer qu'elles

parvinssent à leur adresse — C'est une excellente chose que les

sociétés de tempérance, voire d'abstinence. Mais elles ne peuvent
suffire à tout. A quand cette autre Croix bleue, qui se donnerait

pour mission de combattre l'alcoolisme religieux et de préserver
ceux qui en sont atteints des diverses formes, salutiste et autres, du

delirium tremens spirituel — Parmi les moyens à employer pour
recouvrer la sobriété nécessaire, il en est un, pour le dire en
passant, qu'on s'étonne de ne pas voir mentionné par un homme à

culture théologique. Sans doute ce moyen n'est pas précisément en

faveur auprès de certain public réputé religieux, et pourtant il ne

serait pas des moins efficaces : nous voulons parler d'une étude plus
sérieuse de la théologie (de la bonne, s'entend), et spécialement
d'une étude moins dilettantesque de l'Ecriture sainte et de l'histoire

de l'Eglise.
h'histoire proprement dite de la liberté des cultes dans le canton

de Vaud est divisée en six chapitres correspondant aux différents

régimes constitutionnels qui se sont succédé depuis 1798. Il était
naturel que dans deux de ces chapitres, le premier et le dernier,
l'auteur franchit les limites cantonales, puisqu'il s'agit, là, du
régime helvétique un et indivisible ; ici, de l'invasion dans la Suisse

française de la plaie exotique dont il vient d'être parlé. On

comprend aussi que pour les temps qui ont précédé 1850 l'ouvrage que
nous annonçons ne soit guère autre chose qu'un ubrégé ou un
extrait de la volumineuse publication du même auteur sur Y Histoire
du mouvement religieux et ecclésiastique dans le canton de Vaud
pendant la première moitié du XIXe siècle. (Lausanne 1870-1880,

en 6 vol.)
Ce qui fait à nos yeux la valeur du nouvel ouvrage de M. Cart,

comme de l'ancien, c'est qu'il offre un répertoire exact et à peu
près complet des lois et des faits qui rentrent dans son sujet. Sous

ce rapport, il n'y a guère que le premier chapitre qui laisse quoique

chose à désirer. Ici, l'historien tientpresque uniquement compte
du texte des constitutions et projets de constitution dont la
république helvétique s'est montrée si prodigue. Il en résulte que
l'impression qui vous reste du régime unitaire au point de vue de la
liberté religieuse est en somme une impression favorable. Oui, les

principes constitutionnels étaient dignes d'éloge. Mais les faits
Mais les actes des gouvernants En fait de liberté religieuse, c'était
surtout, alors, le règne de la liberté de l'irréligion. — Quant aux



192 BULLETIN

Eglises et à leurs ministres, jamais peut-être, non pas même sous
le régime bernois dont on dit tant de mal, elles n'eurent autant à

souffrir du bon plaisir, ou plutôt du mauvais vouloir, pour ne pas
dire de l'hostilité du pouvoir civil. Ce ne fut pas une des moindres
causes de la désaffection générale où tomba, au bout de si peu de

temps, le régime helvétique avec ses « plans fort beaux sur le
papier. » Et le souvenir ineffaçable de ces années-là (chose qu'on perd

trop de vue) a été pour beaucoup dans l'attitude que des hommes
tels que le doyen Curtat ont prise à l'égard de la liberté des cultes

sous la Médiation et la Bestauration. — Mais cette réserve faite,
et pour autant qu'il s'agit de la période proprement vaudoise, à

partir de 1803, on trouvera la matière historique fidèlement reproduite,

avec suffisamment de détails et sans omission essentielle.
Arrivé à l'époque actuelle, celle du salutisme, le récit prend presque
les allures d'un procès-verbal, tant il aspire à être exact et complet.

Est-ce à dire que ce livre nous donne une histoire définitive, à

prendre le mot histoire dans son acception la plus large et la plus
élevée? M. Cari lui-même, nous en sommes certain, n'aura pas
cette prétention. Il est trop l'homme d'une idée, l'avocat d'une

cause, et il a pris une part trop personnelle, soit comme témoin
oculaire soit comme acteur soit même comme victime, à une partie
des débats qu'il résume ou des événements qu'il raconte, pour que
ses appréciations aient toujours la sérénité et même l'équité du
véritable historien. En le lisant on a l'impression qu'il plaide plus
encore qu'il ne juge. Nous ne songeons pas à lui en faire un reproche,

mais il sera permis de constater le fait. Au reste, nous nous
plaisons à le reconnaître : son dernier ouvrage est, à cet égard, en

progrès sur le précédent. Les verdicts ont quelque chose de moins
absolu ; la lumière et les ombres sont réparties plus équitablement.
Le temps et l'expérience lui ont appris que « il importe d'apprendre
à connaître notre peuple, à le comprendre, » que « il faut étudier
son tempérament moral. » Il consent à ce qu'on ait quelque «

considération pour les idées, les habitudes, les mœurs d'un peuple qui
a le droit de se souvenir qu'il est chez lui. » Il est même disposé,
selon un mot de Boyer-Collard, à ne pas imposer à un gouvernement

la perfection, à tenir compte de ses embarras aussi bien que
de ses devoirs. Mais, chose curieuse, le progrès que nous signalons
se fait surtout remarquer dans le chapitre qui traite de l'histoire
contemporaine. Les chapitres relatifs aux temps passés, en particulier

celui qui est consacré à la période d'avant 1831, n'en ont guère



THÉOLOGIE 193

bénéficié. Pour les hommes et les événements de ce temps-là, l'auteur

en est encore, dans ses jugements, au même point qu'il y a

vingt ans. Le contraire nous eût paru, sinon plus naturel, du moins
plus juste. Nous serions, quant à nous, plus porté à admettre des

circonstances atténuantes pour les grand-pères de nos intolérants
d'aujourd'hui que pour ces derniers; car ceux-ci ont grandi sous
le régime constitutionnel de la liberté des cultes et ont pu profiter
des leçons du passé, tandis que ceux-là en étaient à faire leurs
premiers pas dans une voie qui leur apparaissait pleine de trouble et
de périls. En vérité, nous ne voyons pas de quel droit on continue
à parler si sévèrement des « persécutions » encourues par les apôtres

du Béveil, quand on trouve le mot de persécution « un peu
emphatique » pour « les désagréments » (I) dont l'armée du salut a
été la victime. Et ne pourrait-on pas appliquer aux « persécutés »

d'il y a soixante, et même d'il y quarante ans, ce que M. Cart dit
avec raison de ceux d'aujourd'hui, à savoir que ces persécutions ils
ne les ont pas toujours évitées comme ils l'auraient pu et comme
ils l'auraient dû

Ce que nous venons de dire ne nous empêchera ni de remercier
M. Cart de la peine qu'il s'est donnée pour nous fournir cette mine

de renseignements historiques si riche et si utile, ni de nous sentir
d'accord avec lui sur le grand principe de la liberté religieuse,
consacré enfin, dans le Pays de Vaud, par la constitution cantonale de

1861 et les dispositions constitutives de la loi ecclésiastique de 1863.

Avec notre regretté Frédéric Rambert qui, en 1868 déjà, traitait le

même sujet dans trois conférences publiées par les éditeurs de ses

Souvenirs et mélanges (Lausanne 1881), nous dirons :

« Il y aurait encore bien d'autres réflexions à ajouter à la suite
de cette longue histoire; je me bornerai, en terminant, à une seule

remarque : « Faisons des vœux pour que la tolérance qui est dans
» nos mœurs passe dans nos lois, » disait M. Monnard, en 1829.

Aujourd'hui nous dirions plutôt l'inverse : faisons des vœux pour que
la tolérance, ou mieux encore la liberté qui est dans nos lois, passe
dans nos mœurs »

H. V.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 13



194 BULLETIN

C von Orelli. — Les armées célestes *.

Ce n'est pas une étude de théologie scientifique qu'il faut chercher

dans cette conférence sur les anges. Le but qu'elle poursuit
est essentiellement édifiant et, en un certain sens, apologétique.
Après avoir parcouru l'Ancien et le Nouveau Testament pour montrer

le rôle qu'y jouent les anges, le conférencier passe aux inductions

qu'on peut tirer des données bibliques quant à la nature et à

l'activité de ces êtres intermédiaires, etil termine par des réflexions

sur l'usage à faire de cette « doctrine. » En d'autres termes, il
insiste sur l'importance capitale que, selon lui, et contrairement
aux déclarations de théologiens tels que Schleiermacher, conserve
encore aujourd'hui cet article de foi, cet « héritage inaliénable que
nous a transmis notre catéchisme. »

Nous ne doutons pas un instant que l'auditoire de M. d'Orelli n'ait
été ce qu'on appelle édifié par sa conférence. Nous rendons hommage

à sa piété, à son talent oratoire, à sa sobriété biblique. Il
s'est sagement abstenu des spéculations théosophiques et gnostiques

qui, en ces matières, font encore les délices de certains esprits
et de certains milieux chrétiens. Mais je ne sais si tous les lecteurs
de ces pages en auront été également satisfaits. Je doute qu'ils y
aient trouvé toutes les lumières qu'ils s'en étaient promis, je ne dis

pas sur les origines et le développement historique de la croyance
aux anges, mais sur la place qu'il convient de faire à ces « fils de

Dieu, » à ces t messagers » célestes, sur le terrain de la symbolique
religieuse et surtout dans le domaine de la pensée chrétienne,
autrement dit, dans la dogmatique.

M. d'Orelli dit fort bien (page 20) que notre foi au salut ou la foi
qui nous sauve (unser Heilsglaube) ne dépend pas des anges. Ce

qui ne l'empêche pas, quelques pages plus loin, d'affirmer que
« sans le monde des anges nous sommes privés de tout moyen de

mesurer l'amour divin (fehlt uns jeder Massstab, um diese Liebe
zu schätzen), d'apprécier cet amour plein de condescendance qui a-

pris corps dans le fait de l'incarnation du Verbe éternel. » Ainsi,
la croyance à l'existence et au ministère des anges ne servirait pas
seulement,comme disait Calvin, ad solatium nostraeimbecillitatis,

1 Die himmlischen Heerschaaren. Vortrag gehalten von Dr C. v- Orelli,
Prof. Theol. an der Universität Basel. — Bale, Félix Schneider (Ad. Gee-

ring), 1889. — 26 pages.



THÉOLOGIE 195

en nous faisant pour ainsi dire toucher du doigt la consolante vérité
de la toute-présence de Dieu, de ses soins tutélaires, de sa paternelle

providence? Elle serait indispensable à la compréhension
de sa grâce salutaire Sans elle, la foi évangélique manquerait,
quoi qu'on en dise, d'un élément essentiel Le penseur chrétien ne

pourrait pas se passer de l'existence objective, de la réalité
métaphysique des « armées célestes, » sous peine de se condamner à

l'incapacité « d'apprécier » l'amour rédempteur de Dieu Et nous
qui avions jusqu'à ee jour la simplicité de croire avec saint Paul
que la preuve par excellence, et par là même la mesure de son

amour pour nous, Dieu l'avait donnée en ce que Christ est mort
pour nous quand nous étions encore pécheurs

H. V.

Gottlieb Linder. — Simon Sulzer1.

Comme d'autres réformateurs minorum gentium, Simon Sulzer, ce

Suisse luthérien, attendait encore son biographe. Ce n'est pas qu'il
ait passé inaperçu jusqu'à ce jour. Melchior Adam, dans ses Vitae
germanicorum theologorurn, lui avait consacré une courte notice.
Il a trouvé une petite place dans l'Encyclopédie d'Herzog. Les
historiens de la réformation en Suisse n'ont eu garde de l'oublier. Il
joue même un rôle assez marquant dans l'importante monographie
historique de Hundeshagen sur les Conflits du zwinglianisme, du
luthéranisme et du calvinisme dans l'Eglise de Berne, ainsi que
dans les écrits de Hagenbach sur l'Histoire de la première confession

de Bâle et sur celle de la Faculté de théologie de cette ville.
Mais la part considérable prise par Sulzer à l'introduction de la

réforme dans le margraviat de Bade était restée un peu dans

l'ombre, et surtout l'ensemble de sa vie n'avait jamais fait l'objet
d'un récit quelque peu complet. On ne la connaissait guère que par
morceaux détachés.

Rejoindre ces membres épars, rétablir l'unité de cette figure,
remarquable en son genre, éclaircir les points demeurés obscurs
dans cette singulière carrière, compléter les renseignements déjà

connus par des matériaux inédits ou non encore exploités, spéciale-
1 Simon Sulzer und sein Antheil an der Reformation im Lande Baden,

sowie an den Unionsbestrebungen. Von Gottlieb Linder, deutscher Pfarrer
in Lausanne. — Heidelberg, Carl Winter's Uniyersitätsbuchhandlung,
1890. - 170 pages.



196 BULLETIN

ment par ce qui reste de la correspondance de Sulzer, faire enfin de

ce tout une lecture qui fût non seulement instructive pour quelques

spécialistes, mais intéressante pour un public plus étendu :

voilà la tache que s'est proposée M. G. Linder, pasteur aujourd'hui
de la paroisse allemande de Lausanne, précédemment dans un
village bâlois, proche voisin de l'ancien margraviat de Bade. Il
était préparé à ce travail par diverses études sur l'histoire de la
reformation, en particulier par une publication faite, sous le titre
de Sulcerana Badensia, à l'occasion de jubilé de l'université de

Heidelberg en 1886. La préface du présent volume nous apprend
que si cette biographie à vu le jour, elle le doit au bienveillant
appui de S. A. R. le grand duc Frédéric de Bade, docteur en théologie

et très magnifique recteur de la dite université. C'est assez

dire qu'on a affaire à une œuvre de mérite.
L'auteur passe assez rapidement sur la première période de la

vie de Sulzer, la période bernoise (1508-1548), déjà connue par les

travaux de Ruchat et de Hundeshagen, pour s'arrêter con amore à

la période bâloise (1548-1585). Il s'intéresse tout spécialement à

l'activité déployée par son héros en sa double qualité d'antistès de

l'Eglise réformée de Bàie et de super-intendant de l'Eglise
luthérienne de Bade. Il nous le montre travaillant avec ardeur, de

concert avec un Heerbrand et un Andreae, à l'établissement du
culte évangélique dans les terres du margrave de Bade-Dourlae, en
même temps qu'à une prétendue « union » des Eglises
luthérienne et réformée. Dans ce but, Sulzer ne recule même pas devant
la malencontreuse idée d'introduire tout doucement à Bâle, dans la
ville d'Œcolampade et de Myconius, la dogmatique confessionnelle
des épigones de Luther et de Mélanchton.

Cette biographie, nous l'avons déjà donné à entendre, est écrite
avec amour. Il semble même que l'amour de son sujet ait entraîné
l'auteur à un excès d'indulgence pour les faiblesses de son théologien

diplomate. Il reconnaît, sans doute, que cet épisode ecclésias-

tico-politique ne forme pas précisément un point lumineux dans
l'histoire des premiers temps après la réformation. Il trouve bien

que Sulzer a manqué de caractère (pages 17 et 156). Mais c'est là
une note qui, à notre sens, demandait à être plus fortement accentuée.

M. Linder parait s'attendre au reproche de n'avoir pas
imprimé à son œuvre un cachet suffisamment objectif (page 9).
C'est plutôt le reproche contraire que nous serions tenté de lui
adresser, celui d'avoir été partrop réservé dans ses jugements. Nous



THÉOLOGIE 197

avouons avoir compris beaucoup mieux, après la lecture de ce

livre, l'invincible défiance de Calvin à l'endroit de son collègue et
correspondant de la Suisse allemande, même à l'époque où ils
passaient encore pour faire cause commune vis-à-vis des Seigneurs de

Berne et des ministres de Zurich. Nous ne serions même pas éloigné

de pardonner à François Hotman l'accès de vivacité qui, dans

une lettre que M. Linder n'a pas citée, le faisait se plaindre de

Simonis nostri astucia.
De quel nom faut-il, en effet, qualifier la conduite d'un homme

qui, à Berne, signe les conclusions zwingliennes de la dispute de

1528 tout en usant de son influence pour luthéraniser l'Eglise dont
il est un des conducteurs, et ensuite, à Bâle, adhère solennellement
comme antistès réformé à la confession de 1534, tout en sévissant

comme superintendant luthérien contre ceux des pasteurs badois
qui refusaient de se soumettre à la Foi-mule de concorde? Sulzer
voulait amener l'union entre les églises d'Allemagne et de Suisse,
non plus au moyen d'une terminologie dogmatique à double
entente, comme l'avait vainement essayé Bucer, mais par le moyen
plus simple et plus expéditif de l'abdication des églises à type
réformé devant les prétentions des zélotes luthériens : union d'un
nouveau genre, qui ressemble à s'y méprendre à une absorption.
Cela étant, ne fallait-il pas avoir le courage de son opinion, mettre
franchement sa position officielle d'accord avec ses principes
dogmatiques et ecclésiastiques, et ne pas persévérer des années durant
dans une situation aussi équivoque Comment, à cette époque
surtout, un semblable dualisme était-il possible sans une certaine
duplicité? La seule excuse qu'on puisse alléguer, c'est que ce

disciple helvétique de Luther agissait par amour de la paix, qu'il
sentait vivement tout le tort que les disputes théologiques entre
Suisses et Allemands faisaient à la cause de l'Evangile, et que, pour
la modération et même la douceur du langage, il était presque
seul de son espèce au milieu des théologiens luthériens de ce

temps-là.
La biographie que nous devons à M. Linder n'est, sans doute,

pas le dernier mot de l'histoire sur la personne et l'œuvre de ce

pâtre du Hasli, de cet ex-apprenti barbier, devenu professeur à

Berne et premier pasteur à Bâle. Telle qu'elle est, elle fait honneur
au talent de son auteur, à la patience et à l'exactitude de ses

investigations, à la modération de ses sentiments. Elle sera lue avec
intérêt ailleurs encore que dans le pays de Bade, en vue duquel



198 BULLETIN

elle semble avoir été composée en première ligne. On la lira avec
d'autant plus de plaisir qu'elle est écrite en fort bon style et que
l'exécution typographique en est très soignée, comme il convient à

un ouvrage ayant un prince pour parrain.
Deux remarques de détail pour finir. Le Jacob Fabricius

mentionné dans une lettre de Sulzer à Bullinger (page 70), n'est
autre que le fameux théologien wurtembergeois Jacob Andreae,
surnommé Schmidlin ou Fabricius parce qu'il était le fils d'un
maréchal (Schmied, Faber). — Quant à ce « certain moine » qui
avait mis en émoi les Sédunois, c'est-à-dire les gens de Sion en

Valais, et dont parle un des correspondants de Sulzer (page 92), il
faut en demander des nouvelles à M. le Dr Blösch, de Berne. Dans
son intéressante notice sur « la fin de la réformation dans le Val-
lais », il nous apprend que ce moine s'appelait Ludovicus Calli-
sianus, que l'évêque de Sion l'avait nommé en 1576 prédicateur de

sa cathédrale, mais que, s'étant mis à prêcher contre « la prêtraille,
il avait dû vider le pays et que les seigneurs de Berne lui assignèrent

une pension à Lausanne. (Il figure, en effet, pour un trimestre
au nombre des « stipendiaires » lausannois de 1578.) Cependant il
ne tarda pas à disparaître de l'horizon. On dit qu'il rentra au
couvent à Turin, et ainsi les espérances que les réformés du Valais
avaient fondées sur lui s'en allèrent en fumée.

V. B.


	Théologie

