
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS1

§ 9. Conclusion.

Y a-t-il eu et y a-t-il encore chez les peuples païens et
d'après leurs propres documents, des traces de l'institution du
sabbat primitif? Telle était la question que nous nous étions
posée2, à laquelle on a fort diversement répondu depuis des

siècles dans la chrétienté, comme en dehors, et à laquelle on
ne peut encore répondre qu'incomplètement, malgré les

progrès considérables qu'ont fait à notre époque les recherches

historiques, géographiques, linguistiques et mythologiques.
Nous avons cependant essayé de répondre suivant nos

forces, et les principaux résultats auxquels nous sommes

parvenu, peuvent être ainsi résumés :

1° Chez les anciens Egyptiens, il y avait un religieux respect

pour le septénaire et il semble probable qu'à côté de l'institution

officielle de la décade, il s'était maintenu une autre
institution plus ancienne, ayant toujours conservé une certaine
existence populaire ou sacerdotale, à savoir la semaine.

2° Chez les anciens Chaldéens, on trouve non seulement le

1 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 136, 245, 403, 523; 1889»

p. 371, 529 ; 1890, 250, 375.
5 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 245.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 38



582 L. THOMAS

septénaire entouré de la plus brillante auréole, mais encore
soit l'institution d'une semaine semi-lunaire et semi-sabbatique,

soit celle d'un sabbat à la fin de cette semaine. Il semble
même que chez eux le septénaire jouait aussi un rôle dans les

idées cosmogoniques.
3° Chez les Arabes, on distingue avant Mahomet à la fois

l'existence de la semaine et le caractère religieux du septénaire,

et ces deux faits ne s'expliquent pas simplement par
des influences juives.

4° Chez les anciens Perses, on constate une double
semaine exacte ou approximative : l'une, déterminée par des

jours consacrés au Dieu suprême ; l'autre, par des jours de

repos. En outre, cette dernière semaine est mise en rapport
avec une cosmogonie où sont marqués les six actes créateurs.

5° Chez les Grecs, l'institution de la décade a peut-être été

précédée par celle de la semaine, et nulle part ailleurs
l'importance du septénaire n'a été aussi hautement proclamée,
du moins au point de vue cosmologique et philosophique.

6° Chez les Romains, il faut signaler surtout l'institution des

nundines ou d'une semaine de 8 jours, institution à la fois

antique et prolongée, complètement indépendante du mois et
terminée par un jour caractérisé par la suspension du travail
ordinaire et par une certaine solennité religieuse.

7° Chez les Chinois, l'institution de la semaine est peut-être
fort ancienne et le septénaire était entouré d'une grande
considération.

8° Les anciens Péruviens connaissaient la semaine.
9° Chez les Nègres de l'Afrique occidentale, on découvre

l'existence, non seulement de la semaine, mais encore d'un
jour férié hebdomadaire, et il y a des traces d'un caractère

exceptionnel du septénaire.
Ces faits ne sont pas les seuls analogues qu'il y aurait à

signaler. Ainsi les anciens Germains paraissent avoir eu la
semaine avant d'avoir reçu des Romains la désignation
mythologique de ses jours j ; les Hindous font usage depuis bien

1 Voir Appendice I.



LE JOUR DU SEIGNEUR 583

des siècles de la semaine planétaire, et même dans quelques
contrées solennisent spécialement un de ses jours4. En recher-

1 Les jours de la semaine hindoue sont ainsi nommés : Jour de Suryas
(ou du, Soleil), de Chandras (Lune), de Mangalas (Mars), de Budhas
(Mercure), de Vrihaspatis (Jupiter), de Sukras (Vénus), de Sanis (c'est-à-
dire le lent, Saturne). Voir von Bohlen, Das alte Indien, 2. Th., 1830,

p. 248; Arago, Astron. popul., IV, p. 657.

Cette semaine planétaire n'est point aussi ancienne que le prétendait
von Bohlen, Il la regardait même comme antérieure à ce qu'il appelait

la semaine babylonienne et qui n'est pour nous que la semaine
alexandrine ou égypto-gréco-romaine. La plus ancienne division du
mois dans l'Indu était une division en deux moitiés : la moitié lumineuse,
allant de la nouvelle à la pleine lune; la moitié obscure, allant de la
pleine lune à la nouvelle (W. Schlegel, Ind. Bibliot., Il, 1821, p. 177).

Pictet regardait cette division comme appartenant déjà aux Aryas
primitifs (Orig. indo-europ., 111, p. 343, 348), et elle pouvait conduire d'elle-
même à l'institution de la semaine.

Selon Lassen (Indische Alterthumskunde, 1 Bd., 2 A., 1867, p. 903), la
lune et les 5 planètes proprement dites ne peuvent être considérées

^omme des dieux védiques. Une véritable astrologie supposant que
l'action des planètes sur les dostinées humaines puisse être prédite, ne

semble pas être sortie du sol de l'Inde, mais y être venue de la Chaldée :

elle n'apparaît pas dans la littérature hindoue avant 350 avant J.-C.

D'autre part, au moins au commencement du 3e siècle de notre ère, on
savait en Occident que l'Inde connaissait la semaine et même attachait
une grande importance à la semaine astrologique. C'est ce que prouve un
détail, vrai ou supposé, au fond peu nous importe, du roman
biographique, théologique et indirectement hostile au christianisme, que le

rhéteur Philostrate composa sous le nom de Vie d'Apollonius de Tyane,
à la demande de l'épouse de Septime Sévère. Philostrate, en effet,

raconte, d'après Darmis, disciple, compagnon de voyage et biographe
d'Apollonius, regardé comme un contemporain du Seigneur Jésus, que le

héros reçut du brahmane Jarchas « 7 anneaux qui étaient nommés

d'après les 7 astres et, qu'Apollonius devait porter l'un après l'autre
suivant les noms des jours. » Vita Apollon., 111, 41. Ed. Boissonade). En

outre, d'après Lassen (II, p. 1120, 777), les monnaies des rois du Sindhy,
situé à l'embouchure de l'ancien Indus, rois qui commencèrent à régner
antérieurement a l'an 157 avant notre ère, présentent à droite d'une de

leurs faces le plus souvent 7 étoiles, dont une au milieu; d'autres fois,
seulement un soleil ou une étoile au milieu, tandis que les satellites
sont représentés comme des rayons. Au-dessous de la figure principale
apparaît une demi-lune.

Après les Chaldéens, ce furent les Grecs qui depuis les conquêtes



584 L. THOMAS

chant les termes par lesquels le nombre 7 est désigné dans

un grand nombre de langues, on constate de curieux faits phi-

d'Alexandre exercèrent dans l'Inde une grande influence (Voir deux
articles de la Revue des Deux-Mondes, l'un d'Emile Bnrnouf (juillet 1888),

sur le Bouddhisme en Occident ; l'autre d'Em- Sénart (mars 1*89), intitulé

: Un roi de l'Inde au 3" siècle.). Cette influence fut exercée en
particulier sur l'astronomie.

En fait, tandis que la semaine chaldéenne, qui a pour formule

C © ¥ 9 ï) cf $, et la semaine alexandrine, ï)0Cc?$-^9> Pro"
viennent également de l'ordre planétaire par grandeur d'orbite : la lr0, à

partir du plus petit orbite; la 2j8,à partir du plus grand, la genèse de la
semaine hindoue n'est pas si simple. Cette semaine, en effet, ne se rattache

qu'indirectement à un ordre planétaire par grandeur d'orbite. De

plus, elle provient directement, non de la semaine chaldéenne, mais de

la semaine alexandrine, à laquelle elle ne fait qu'une seule modification,
en prenant pour tête de la série le Soleil et non Saturne. La semaine

hindoue est donc identique pour la série des jours à notre semaine hé-

braïco-romano-chrétienne. Mais il ne s'ensuit pas qu'elle en provienne,
puisque celle-ci ne date que de Constantin. On sait du reste que les

Hindous avaient l'habitude de n'emprunter qu'en modifiant et dès lors
on comprend qu'ils aient commencé leur série hebdomadaire par le jour
du Soleil plutôt que par celui de Saturne ou même celui de la Lune.

Nous serions donc porté à croire que la division du mois lunaire en

deux moitiés, a préparé l'institution d'une semaine plus ou moins dépendante

du mois, comme elle l'était chez les Chaldéens, même après la
découverte de l'année solaire, et que peu à peu sous la double influence des

Chaldéens, puis des Alexandrins, cette semaine est devenue la semaine
hindoue actuelle, complètement indépendante du mois. Celle-ci semble

avoir été adoptée vers le commencement de notre ère. un peu avant ou

un peu après, par conséquent a peu près en même temps qu'elle pénétrait
dans l'empire romain.

« Le jour du soleil, dit von Bohlen (p. 247), est le jour le plus saint
chez les Hindous; il fut le jour delà création sous le méridien de Lanka
(c'est-a-dire de l'île de Ceylan. « Davis in Asiat. Res-, II, p. 233) ; avec lui
au lever du soleil, commence le Kalpa ou une nouvelle période du monde.»

(W. Schlegel, Ind. Bibl-, II, p. 178). Ewald", dans ses Alterth. des Volkes

Isr., (3. A., 1866, p. 461. note), dit que chez les Bouddhistes de l'Arrakan
(ce doit être un district de la Birmanie anglaise) et d'ailleurs, les 4 phases

de la lune sont solennisées chacune, et il renvoie à American Oriental
Journal, 1, p. 238; Spence-Hardy's Eastern Monachismi, p. 236. Le même

théologien parle à plusieurs reprises de l'institution de la semaine comme
étant fort ancienne chez les Hindous — Voir encore p. 131, note et p. 463,

où il dit : « Chez les Hindous le 7 ou le 8 et le 14 de chaque mois, appelés



LE JOUR DU SEIGNEUR 585

lologiques, qui pourraient avoir de l'importance1. Nous aimerions

aussi revenir sur la liaison remarquable que nous avons
déjà observée entre l'idée dece nombre et celle du serment, et

montrer qu'elle ne se trouve pas seulement où nous l'avons
signalée2. Mais comment traiter encore tous ces points sans
abuser de la généreuse hospitalité de cette Revue? Les recherches

sont d'ailleurs difficiles, obscures et nous sommes loin
d'avoir pu les poursuivre comme nous l'eussions désiré. Nous

nous sommes borné en conséquence sur le 2d de ces points
à indiquer en note le résultat sommaire de notre étude, avec

quelques indications de sources, et à insérer sur le 1er, le 3me

et le 4me trois courts appendices, à la fin de cet article : ils ont
entre eux d'intimes rapports et pourront faciliter des recherches

subséquentes.
Les larges développements dans lesquels nous sommes déjà

entré, doivent du reste suffire jusqu'à un certain point, car ils
embrassent des peuples fort divers, qui ont habité ou habitent
fort loin les uns des autres et dont plusieurs remontent à une
haute antiquité. En outre, les résultats auxquels nous avons
été conduit, semblent pour la plupart bien établis et forment
un ensemble assez saisissant.

Assurément on ne peut pas prouver mathématiquement que
ces résultats se rattachent nécessairement à l'institution du

sabbat primitif, tel qu'il est raconté dans la Genèse, et
d'ailleurs cet ordre de vérités serait-il susceptible d'une telle

parvan, c'est-à-dire nœud, division, avaient d'ancienneté une certaine
sainteté, » et renvoie à Mahâb Sâvitri, cl. 25, Wilson's Vishnu-Purâna,
p. 275, note ; Journal. Asiat. Sic. t. IX, 84-86.

« Le septénaire est regardé par les Hindous comme très saint, dit von
Bohlen (p. 247), et il joue dans leurs mythes un rôle important. Nous
n'avons qu'a rappeler les 7 saints Rishis, les 7 chevaux de Surya, les 7

langues d'Agni (ledieu du feu),le Dragona 7 têtes, le Gange,"C[ui comme
le Nil, a 7 embouchures, les 7 Purgatoires, qui représentent autant de

portes de Mitra. » Voir aussi W. de Humboldt, Ueber die Kawi-Sprache
auf der Insel Java, I, 1836, p. 36. — Certes ce n'est pas non plus chez les

Indous que l'on pourrait attribuer la sainteté du nombre 7 à la considération

des planètes.
1 Voir Append. II.
2 Voir Append. III.



586 L. THOMAS

preuve? — De plus, nous ne saurions oublier que le but que
nous poursuivons n'est pas proprement apologétique, mais,
comme l'indique le sous-titre de nos articles, dogmatique et
historique : historique, en tant que la thèse dogmatique peut
être confirmée par l'histoire.

Commençons cependant par une considération d'ensemble,
en harmonie avec notre but et avec les études précédentes.
Pour un chrétien convaincu, éclairé, conséquent, Dieu a institué

au début de l'humanité le repos du 7me jour, et, peu de

temps après, une chute morale protonde est survenue dans

l'humanité entière représentée alors par son premier couple.
Dès lors, pour l'institution du sabbat, comme à plusieurs
autres égards, nous ne pouvons pas nous attendre à retrouver
dans les documents païens autre chose que des débris de la
tradition primitive. Or ces débris, ne les retrouvons-nous pas

en constatant chez des peuples aussi divers que les Egyptiens,
les Chaldéens, les Arabes, les anciens Perses, les Grecs et les

Romains, les Chinois, les Péruviens, les Nègres de l'Afrique
occidentale tantôt la semaine de 7 ou 8 jours4, tantôt cette
semaine avec la solennisation particulière d'un de ses jours et

le plus souvent du dernier2, parfois même la semai ne de 7 jours,
la solennisation du 7me jour et des cosmogonies où le septénaire

joue un certain rôle3, presque toujours le caractère
exceptionnel et religieux du septénaire en général4? Et n'est-il pas
bien remarquable que les peuples qui se distinguent le plus

sous ce rapport, tels que les Chaldéens, les anciens Perses,
les Romains, les Nègres de l'Afrique occidentale, figurent
aussi parmi ceux chez qui l'on retrouve le plus de traces du

monothéisme primitif ou de l'ensemble des traditions génésia-

ques *?

Ce que«Dieu a institué directement au début de l'histoire de

l'humanité, c'est surtout le sabbat, et c'est par là qu'indirecte-

1 Chaldéens, Arabes, anciens Perses, Romains, Chinois, Péruviens,

Nègres de l'Afrique occidentale.
- Chaldéens, anciens Perses, Romains, Nègres de l'Afrique occidentale.
'¦' Chaldéens, anciens Perses.
'' Surtout les Grecs.



LE JOUR DU SEIGNEUR 587

ment il a aussi fondé la semaine et marqué le septénaire d'un
caractère auguste et fort exceptionnel. Le sabbat peut être
envisagé comme un point spécial et très déterminé, constituant
un véritable centre ; la semaine, comme une circonférence au
centre de laquelle serait le sabbat ; et le caractère auguste et

exceptionnel du septénaire en général, comme formant une2do

circonférence concentrique, tout autrement plus vaste que la

lre. Or ne semble-t-il pas que dans l'ensemble de l'humanité
déchue ce qui est le moins bien conservé, c'est le sabbat; que
la semaine a laissé plus de traces; et le caractère exceptionnel
du septénaire, plus encore? Et n'est-ce pas derechef ce qu'on
pouvait attendre du cours naturel des choses sous l'influence
¦de la chute de l'humanité

Nous avons vu1 qu'on avait à tort voulu rattacher l'origine
de la semaine et du sabbat chaldéens soit aux diverses phases
de la lune et au culte de la divinité lunaire, soit aux 7 planètes
et au culte de leurs dieux, en particulier au culte de Saturne,
soit au concours de l'importance que le nombre 6 aurait eu
dans la vie ordinaire des Babyloniens, et de la sainteté dont le

nombre 7 était réellement revêtu à leurs yeux. Nous avons vu
immédiatement après, que l'idée de la sainteté du septénaire
chez les Chaldéens ne pouvait provenir purement et simplement

ni du nombre des planètes, ni de la division du mois

synodique en 4 parties de 7 jours chacune, ni d'un sens
mystérieux et symbolique du septénaire envisagé seulement en

lui-même, mais qu'elle devait plutôt s'expliquer par certaines
données de la cosmogonie et de la théogonie chaldéennes.

Nous eussions désiré revenir brièvement à tous ces égards

sur les diverses études que nous avons ensuite présentées et

montrer qu'elles confirment en gros les conclusions tirées au

sujet des Chaldéens. Mais devant nous restreindre le plus
possible, nous nous bornerons à quelques réflexions plus ou
moins générales.

Quant à l'idée même du septénaire et à son importance
exceptionnelle, nous rappellerons seulement les résultats cons-

i Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 524-528.



588 L. THOMAS

tatés1 au sujet des Grecs, le peuple qui paraît s'être le plus
préoccupé de cette idée ou du moins l'avoir le plus étudiée :

1° ils n'ont connu que fort tard les 7 planètes, longtemps après

que l'idée du septénaire s'était développée chez eux ; 2° le
septénaire était pour eux le chiffre d'Apollon, c'est-à-dire du
dieu du soleil, et non celui d'Artémis, la déesse de la lune,
dont le nombre était 6 ; 3° l'importance religieuse ou
mythologique du septénaire comme chiffre d'Apollon, fut chez eux
antérieure à son importance philosophique basée sur des

considérations mathématiques, astronomiques ou anthropologiques.

Nous sommes loin de méconnaître le rôle considérable

qu'ont joué les 7 planètes dans l'histoire de la semaine et du

septénaire, surtout grâce aux Alexandrins. Mais, comme
facteur naturel de la semaine, la lune nous paraît avoir exercé
dans cette histoire une influence tout autrement plus ancienne
et plus universelle que les 7 planètes, et on semble maintenant
le reconnaître de plus en plus. Elle mérite sous ce rapport et
avant tout, il est vrai, comme mère du mois, si l'on peut
s'exprimer ainsi,d'être appelée «le mesureur par excellence2 »,1e

mesureur du temps : aussi a-t-elle été ainsi désignée, comme
l'indiquent les noms qu'elle porte, elle ou le mois, ou elle
et le mois, dans les langues indo-européennes, noms qui se
rattachent pour la plupart à un radical sanscrit ma, signifiant

mesurer3. Mais si grande qu'ait été l'influence de la
lune dans l'histoire de la semaine et du septénaire, nous ne
saurions admettre que cet astre ait été la vraie cause
première et suffisante, car la considération des phases lunaires

ne conduit point avec assez de netteté, de précision et de

régularité à l'idée du septénaire. Comme nous le disions
1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1889, p. 546-564 et en particulier

565 et 566, 562, 558 et 559.
2 Lenormant, Histoire ancienne de l'Orient,3eédit., 111, p. 633 ; II, p. 282.
3 Lassen, I, p. 93, note. A. Pictet, Orig. indo-eur., Ill, p. 339-342. Sanscrit:

mâs, mâsa, mois; mâs, lune. Zend .- maonh, mois et lune- Grec:
uijv, mois et lune. Latin: mensis, mois. Ancien slave: masetsi, mois et
lune. Anglais: moon, lune ; month, mois. Allemand: mond, lune; monat,
mois, etc.



LE JOUR DU SEIGNEUR 589

d'après Arago et Guillemin1, la durée de la révolution synodique

de la lune, ou le temps qu'elle emploie pour
réoccuper la même place par rapport au soleil et à la terre, est
exactement de29 jours, 12 h., 44', 3'"; la durée de la révolution

sidérale ou le temps que la lune met à revenir à la même

étoile, de 27 jours, 7 h., 43' 11". Or le quart soit de l'une, soit
de l'autre de ces révolutions n'est pas exactement 7, mais

plus ou moins. — D'autre part, la nouvelle lune, en général
considérée dans l'antiquité comme le point de départ de la

lunaison, n'était pas la nouvelle lune dans le sens
astronomique et moderne du mot, c'est-à-dire « le milieu des 4

jours qui s'écoulent entre la disparition de l'astre 1 matin à

l'orient, et sa réapparition à l'occident le soir, un peu après le
coucher du soleil, » mais cette réapparition même comme 1er

croissant. Or, avec ce point de départ, on n'arrive point à 4
séries de 7 jours chacune, mais approximativement à une lre
série de 6 jours allant jusqu'au 1er quartier, puis à deux séries
de 7 jours chacune, allant l'une à la pleine lune, l'autre au 2d

quartier, et enfin à une série de 8 jours allant jusqu'au retour
du 1er croissant2.

Ni l'apparence, ni la réalité des phases lunaires ne conduit
donc assez rigoureusement à la semaine et au septénaire pour
expliquer pleinement et l'institution de la semaine et la
considération dont le septénaire a été si généralement entouré.

La considération de ces phases explique moins bien encore
la solennisation du jour final de la série hebdomadaire, telle
qu'elle apparaît chez les Chaldéens et les Romains, en 2de ligne
chez les anciens Perses, en partie chez les nègres de l'Afrique
occidentale. Le jour saillant, en effet, au point de vue de

l'aspect de la lune, n'est pas le dernier de la semaine lunaire,
mais au contraire le 1er, surtout celui de la nouvelle ou celui
de la pleine lune, et c'est bien pourquoi le 1er jour hebdomadaire

est quelquefois solennisé, parfois aussi les deux jours
mensuels qui viennent d'être signalés.

Pour expliquer réellement l'origine de la semaine, de la

1 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 116, 415.

Comp. Revue de Théologie et de philosophie, 1887, p. 417.



590 L. THOMAS

solennisation du 7e jour, et de l'importance religieuse du
septénaire, il faut donc faire entrer en ligne de compte comme
cause lre et initiatrice, comme mobile, comme impulsion tout
au moins, un autre élément que l'aspect de la lune, une
cause d'une nature parfaitement nette et ferme, et cet élément
ne saurait être pour nous que l'influence d'une tradition
primitive et religieuse se rapportant à la création de notre monde

en 6 jours et à l'institution du sabbat le 7e.

Ce qui confirme encore cette opinion, c'est que ce n'est pas
seulement dans les traditions hébraïques que le repos du dernier

jour hebdomadaire est mis en rapport avec la cosmogonie,
mais encore dans d'autres traditions nationales, en particulier
chez les anciens Perses et peut-être chez les Chaldéens, les

Etrusques, les Chinois et les Nègres de l'Afrique occidentale1.
On nous permettra d'ajouter ici quelques citations de

savants justement considérés, qui sont arrivés à la même
conclusion que nous.

« C'est avec raison, dit Zöckler2, que Bahr, Schubert, Kurtz,
Delitzsch3 et d'autres ont affirmé le caractère primitivement
révélé du chiffre 7 comme signature de l'activité divine et
créatrice dans le sens biblique. Dieu a achevé en 6 jours son

œuvre créatrice au ciel et sur la terre, et au 7e jour il s'est

reposé, conformément à une antique Révélation émanée de

lui-même : ce fait de l'histoire primitive, qui est sur le seuil de

la tradition biblique, a dès le commencement marqué le chiffre
7 du sceau de la sainteté, non seulement dans la vie de la

théocratie de l'Ancienne Alliance et de l'ensemble de la
conscience chrétienne, mais encore partiellement dans les
réminiscences fragmentaires et obscurcies de la Révélation primitive*,

qui se présentent dans les plus anciennes traditions du

paganisme polythéiste... »

1 Revue de Théologie et de philosophie, 1889, p. 395-398; 1887, p. 529-538 ;

1889, p. 545, note 6 ; 1890, p. 272-275, p. 387-389.
2 Real Encykl, 1. A., XIV, p. 354. De même dans la 2d8 édit.
3 « Symbolik des mos. Cultus, II, p. 584 ; Sternkunde, 3. A., p. 204 ; Theol.

Stud, und Krit., 1844, p. 315 ; Genesis, p. 130. »

4 In den trümmerartigen Reminiscenzen der verdunkelten Offenbarung.



LE JOUR DU SEIGNEUR 591

« Le fondement de la dignité symbolique du septénaire, dit
aussi Leyrer, un des théologiens allemands qui récemment
ont le plus étudié le sujet1, ne doit être cherché ni dans
les 7 planètes... ou ce qui se rapporte au septénaire dans
les autres créatures, comme les 7 tons, les 7 couleurs,
etc., ni dans la combinaison d'autres chiffres importants,
comme 3 + 4 ou la réduplication des deux premiers nombres

(1+2-1-4) etc., mais dans les 7 jours de la création du
monde arrivant de l'état imparfait du îin'21 -1(111 à l'état parfait
du "7S53 31Ï3 dans lequel Dieu se reposa au 7e jour, qu'il bénit
et sanctifia aussi pour sa créature, comme jour de saint repos
(Gen. 1, 2 : 1-4; comp. Prov. 9:1). »

Le vénérable Franz Delitzsch va même jusqu'à dire2 : «L'antiquité

delà semaine de 7 jours et le commandement mosaïque
du sabbat assurent à la septaine des jours cosmogoniques de
la Genèse son caractère de tradition primitive ; et ce qui
prouve aussi qu'il y a là une idée divine, non d'invention
humaine, c'est le parallélisme que présentent avec ces jours le

1 Real. Encykl, 1. A., XVIII, p. 365. Kautzsch, qui a fait dans la 2le
édition l'article correspondant, se borne, au sujet du nombre 7, à renvoyer à

l'article de Zöckler. d'où la précédente citation a été tirée.
« Parmi les récentes études spéciales sur le Symbolique des nombres

dans la sainte Ecriture, dit Bahr (Symbolik des mos. Quitus, I, 2. A., 1874,

p. 195, note), la plus complète et la plus importante est la dissertation
de Kliefoth: Die Zahlensymbolik der Heiligen Schrift [Theol Zeitschr.

von Dieckhoff und Kliefoth, III, 1862), qui aurait mérité d'être publiée à

part. Kurtz avait déjà publié sa remarquable dissertation: Ueber die

symbol. Dignität der Zahlen an der Stiftshütte (Theol. Stud- und Krit-,
1844). Il faut encore nommer Leyrer: Zahlen beiden Hebr. (Real Encykl.
1 A., XVIII). Hölemann : Ueber die innere .Symbolik der Zahlen (Bibelstudien,

II, p. 90). Lämmert : Zur Revision der bibl. Zahlensymbolik (Jahrb.
f. deut. Theol., 1864.) Ed. Engelhardt : Einiges über symbol. Zahlen
(Jahrb. f. deut. Theol, 1866). » L'étude faite par Bahr lui-même dans la
Symbolique du culte mos., doit être ajoutée, ou même plutôt mise en

tête. — 11 est équitable d'ajouter que l'article de Kautzsch dans la 2,le éd.

de la Real. Encykl -. Zahlen bei den Hebr., est en voie de réaction contre
l'école de Bahr et Kliefoth, bien qu'il reconnaisse (p. 409), que « le nombre

7, et parfois aussi les chiffres 12. 10 et 3 apparaissent expressément
dans la Bible comme chiffres symboliques ou saints. »

- Genesis, 4. Ausg.. p. 74. Voir aussi p. 70.



592 L. THOMAS

vendredi, le samedi et le dimanche au terme de l'histoire
racontée par les Evangiles. C'est aussi peu une invention
humaine que ne le sont, par exemple, dans la formation des

cristaux 3 et 4 comme chiffre des axes (die Drei und Vier als Zahl
der Axen) et 7 comme chiffre des formes. Il y a la vérité la

plus objective précisément en ce que 2 fois 3 actions créatrices
constituent un tout et que 2 fois la 3e accomplit une oeuvre
double. En général les nombre 3, 7 et 10 sont des formes divines,

ayant leur fondement dans la nature même de Dieu. C'est

trop peu que de dire avec Kliefoth1 : « Dieu ayant créé le
» monde en 7 jours, désormais une œuvre qui portera la signa-
» ture du septénaire se manifestera par cela même comme une
» oeuvre de Dieu. » La s inteté du nombre 7 a son dernier
fondement au delà de la création. 3 est le nombre de Dieu dans

sa nature, 7 le nombre de Dieu dans sa révélation, 10 le nombre

de l'union (des Inbegriffs) de la nature divine et de la
manifestation divine, par cela même de l'accomplissement définitif.

La vie de Dieu, ayant le nombre 3 dans son essence, a

manifesté son activité créatrice en 2 fois 3 jours, et au 7e jour
elle est retournée dans le repos de l'accomplissement : telle est

l'esquisse éternellement significative d'une mathématique
divine, qui a été dès le commencement empreinte dans le monde
et qui est vivante en lui. »

Si belles et si profondes que soient ces paroles de Delitzsch,
nous avouons notre incompétence pour le suivre avec conviction

jusqu'au bout. Nous avons préféré nous en tenir dans notre
étude au simple point de vue de la constatation du fait, sans

aborder ce que Delitzsch appelle la mathématique divine et ce

qu'on pourrait aussi nommer la métaphysique des nombres.
Mais à ces témoignages de théologiens allemands, joignons

enfin quelques lignes d'un tout autre style, insérées en 1877,

par un archéologue belge de grande réputation, M. de Witte,
en tête d'un article de la Gazette archéologique de France,
dans lequel nous avons déjà puisé de précieux renseignements
sur l'histoire de la semaine planétaire dans l'empire romain.

« Le nombre 7, dit-il p. 53.., est un nombre sacré qui se

1 « Theol Zeitschrift, 1862, p. 35.»



LE JOUR DU SEIGNEUR 593

retrouve chez tous les peuples de l'antiquité. Les idées
attachées au nombre septénaire et à la composition de l'hebdomade
doivent, je crois, être considérées isolément et indépendamment

des planètes... Les 7 jours de la semaine ont existé, j'en
ai la conviction, avant qu'on eût pensé aux 7 planètes, et ce
n'est que postérieurement que l'on a songé à établir des

rapports entre le nombre septénaire de la semaine et celui des

planètes, ce qui n'empêche pas de reconnaître que les idées

astrologiques ont exercé plus tard une influence très prononcée

sur les vertus et les pouvoirs des divinités qui présidaient
à chaque jour. Je crois qu'on peut résumer de la manière
suivante ce qui a été écrit sur la question :

« 1° La division hebdomadaire ne peut être d'origine
indienne, ni égyptienne, ni grecque.

» 2° Elle est d'origine juive et elle remonte aux origines
mêmes du monde, puisque Moïse au début de la Genèse

indique les 7 jours de la création.
» 3° L'attribution des divinités planétaires à chacun des 7

jours de la semaine est très postérieure, elle est d'origine
alexandrine et astrologique. »

Nous terminons ici ce qui concerne le sabbat primitif, soit
d'après l'Ancien Testament, soit d'après les documents païens.
Restent maintenant le sabbat mosaïque et le dimanche.

Appendice I. La semaine des Germains L

L'opinion exposée par l'illustre Jacob Grimm dans sa
Deutsche Mythologie (3e Ausg., 1854, I) sur l'histoire de la
semaine chez les anciens Germains, peut ainsi se résumer:

1° Depuis les temps les plus anciens, ils ont connu la
semaine d'après les phases lunaires2.

1 Voir p. 582.
2 P. 115: Die Germanen von frühester Zeit an die Siebentagwoche nach

den Reihen und Folgendes Mondwechsels gekannt habpn. — Comp. J.
Zacher, art. Germanien, dans VAllgemein. Encykl., p. 363 : Eine alte Benennung

der vierzehntägigen Frist ist vorauszusetzen, aber nur im
altnordischen albterirenden ny (das neue Licht) und nidh (das niedergehende,
abnehmende Licht) nachzuweisen ; das Vorherrschen der Nacht bei der



594 L. THOMAS

2° Plusieurs siècles avant leur conversion au christianisme,
au moins dans le 4e ou 5e siècle de notre ère (p. 115, 116), ils
ont emprunté aux Romains leur dénomination des jours
hebdomadaires, en traduisant, le mieux qu'ils purent, les noms
latins en noms germains analogues et en adoptant l'ordre
romain'. Ils arrivèrent ainsi aux noms suivants: 1° Sonntag
(Jour du soleil); 2° Mondtag (Jour de la lune); 3° Dienstag ou
Ertag, etc. (Jour de Ziu ou Tyr ou Eor, etc., dieu de la guerre,
comparable à Mars, p. 113, 118, 175, 183); 4° Wodanstag
(Jour de Wuodan ou Odin, etc., la plus haute divinité des
Germains, tout en pouvant à certains égards être rapprochée de

Mercure, p. 112-118, 120, 150; le mercredi anglais s'appelle

Zählung lebt noch im englischen fornight. Die naheliegende Halbirung
des vierzehntägigen Abschnitts, oder die siebentägige Woche, scheint
sich schon früh herausgebildet zu haben. — Nous avons écrit comme le
fait Pictet (Orig. indo-europ., 111, p. 316), les deux termes employés par
les Scandinaves pour designer les deux moitiés du mois.

1 II faut bien s'entendre ici, car nous distinguons quant à l'ordre des

jours hebdomadaires entre l'ordre égypto-gréco-romain, commençant
avec le jour de Saturne, et l'ordre hébraïco-romano-chrétien, qui
commence avec le jour du Soleil et dut prévaloir dans l'empire depuis la
conversion de Constantin (Revue de théologie et de philosophie, 1889, p, 571).

Mais nous pensons aussi, comme Grimm, que la semaine germanique,
tout au moins en définitive, commençait comme la nôtre avec le jour du
Soleil, et ce qui le prouve, c'est le nom de Mitwoche, c'est-à-dire jour
du milieu de la semaine, nom que porte assez souvent le mercredi même
chez d'anciens peuples germains. Cette désignation implique en effet

comme 1er jour hebdomadaire celui du Soleil. La semaine germanique
était donc, quant à la série des jours, identique à la semaine hindoue
(p. 583. Note), à celle des Araniéens-Mendéens et d'une partie des

Sabians (Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 436), et à la semaine
hébra'ico-romano-chrétienne. Il est vrai que parmi les 18 monuments

connus par de Witte, comme offrant des sculptures ou des peintures des

divinités de la semaine (Revue de théologie et de philosophie, 1889, p. 574), il
y en a au moins 8 qui ont été trouvés sur les bords du Rhin, et dont 7

se rapportent à la semaine s'ouvrant avec le jour de Saturne; un seul,
à la semaine commençant avec le jour du Soleil- Mais on peut supposer

que ces monuments provenaient des Romains établis en Germanie, et non
de vrais Germains, puisqu'ils étaient antérieurs au 4e ou au 5e siècle,

époque à laquelle remonterait au plus tard, selon Grimm, l'introduction
de la semaine planétaire dans l'intérieur de la Germanie.



LE JOUR DU SEIGNEUR 595

encore Wednesday, etc.) ; 5° Donnerstag (Jour de Donar ou
Thor, dieu du tonnerre, pouvant être comparé à Jupiter, mais
en occupant une place inférieure, p. 150-174); 6° Freitag (Jour
de Freia, sœur d'Odin, souvent confondue avec Frigg, son
épouse, et offrant certaines analogies avec Vénus, p. 276-283);
7o Saerntag, etc.; Jour de Saturne (p. 114, 117,226-228; le
samedi anglais s'appelle encore Saturday, etc.).

Après leur conversion au christianisme, la plupart des

Germains changèrent le nom du samedi, Saerntag, en Samstag
(de : sabbatum, p. 226-228) et celui du mercredi, Wodanstag,
en Mitwoche (jour du milieu de la semaine, p. 118, 226).

A l'appui du caractère primitif de la semaine chez les

Germains, Grimm allègue (p. 115, note) le mot gothique Vikô,
dans le haut-allemand wàcha etwâhsal, correspondant au latin
vix, vicis et se rattachant à la racine veika, vaik, haut-allemand
wichu, parce que la vicissitude ou le changement alternatif
implique continuellement une retraite (weichen, retrocedere).
On ne retrouve pas dans les textes gothiques le mot vikô
appliqué au retour périodique des phases de la lune *, mais

on peut conjecturer qu'il l'était, car les mots du haut-allemand
vàcha, wochâ, de l'anglo-saxon vuca, de l'ancienne langue du

Nord vika, du suédois vecka, du danois uge, se rapportent
exclusivement à la semaine.

Grimm remarque encore que Tacite (De moribus Germaniœ,
c. 9), en rapportant que les Germains avaient des jours fixés

(certi dies) pour les sacrifices qu'ils offraient à Mercure, montre
déjà qu'ils étaient attentifs aux divisions du temps. Mais
évidemment pour que cette observation ait de la valeur, il ne faut

pas traduire avec Burnouf certi dies par « certains jours. »

Le passage signalé a, du reste, plusieurs parallèles dans le

même écrit de l'historien latin. Ainsi dans le c. 11, il est dit

que les grandes assemblées politiques des Germains avaient

lieu certis diebus : à la nouvelle et à la pleine lune; et Tacite

ajoute : « Ce n'est pas, comme chez nous, par jours, mais par
nuits qu'ils calculent le temps ; ils donnent ainsi les rendez-

1 Zacher est plus afflrmatif et n'hésite pas à traduire dans Luc 1: 8 le
in vikon Kunjis, d'Uphilas, par: in der Woche seiner Classe (p. 373).



Ol«! L. THOMAS

vous, les assignations; la nuit leur paraît marcher avant le

jour. » Ailleurs (c. 39), il est question de solennelles réunions
religieuses des délégués de toutes les tribus des Semnones,
comme ayant lieu périodiquement (stato tempore).

Une autre preuve de l'antiquité de la semaine chez les
Germains semble pouvoir être tirée de la facilité et de la spontanéité

avec laquelle plusieurs siècles avant leur conversion au

christianisme, ils adoptèrent, en la traduisant, la nomenclature
romaine des jours hebdomadaires. Ils l'adoptèrent tous, tôt ou

tard, mais non sans variété de traductions. (Voir Grimm,
p. 111-118).

« Tous les peuples habitant derrière nous (c'est-à-dire
évidemment au nord-est de la Germanie), Slaves, Lithuaniens,
Finnois, dit Grimm (p. 118), ne connaissent pas les noms
planétaires des jours de la semaine, mais ils les comptent, de

même que les Grecs (c'est-à-dire l'Eglise grecque), non parce
qu'ils ont été convertis plus tard que les Germains, mais

parce qu'ils ont été familiarisés plus tard avec la civilisation
latine. Il faut reconnaître aussi que cela n'est point venu de

l'influence missionnaire de Bysance, car elle fut nulle sur les

Lithuaniens et sur les Finnois, et elle ne s'exerça que sur une

partie des Slaves. »

Ces lignes qui ont dû être écrites à bon escient, sont fort
intéressantes en elles-même et par ce qu'elles suggèrent.
D'abord, elles nous montrent la semaine existant primitivement

chez des peuples aussi divers que les Slaves et les

Lithuaniens, d'une part, et, de l'autre, les Finnois, qui
appartiennent à une toute autre race, et y existant avec la simple
numérotation des jours hebdomadaires.

Mais ce n'est pas tout. Pourquoi ne pas supposer que cette

numérotation se retrouvait aussi chez les Germains avant leur
contact avec la civilisation romaine Et n'y aurait-il pas une
confirmation de cette hypothèse dans le fait que plusieurs
contrées de la Haute-Germanie (oberdeutsche Gegenden) appelaient

le jeudi phingstag, c'est-à-dire le 5e jour ?Grimm (p. 113)

rattache ce mot, il est vrai, à une influence gréco-slave
et le fait venir du grec népnTn, du slave petek, piatek, patek,



LE JOUR DU SEIGNEUR 597

mais le mot ne pourrait-il pas être d'origine purement germanique

et venir de fünf ou d'une de ses anciennes formes1?
Faudrait-il attribuer une importance sérieuse à la différence
entre ph et f 2? En tout cas, si le mot a été emprunté, il
correspondait à un mot indigène tout à fait de même famille.
On peut encore alléguer en faveur de l'origine germanique,
que le 5e jour hebdomadaire n'était pas le même pour les
Germains et pour les Slaves : c'était le jeudi pour les 1ers, qui
comptaient le dimanche comme 1er jour, et c'était le vendredi

pour les 2ds, dont le 1er jour était le lundi (Grimm, p. 113, 118).
En outre, ne pourrait-on pas voir dans ce curieux Mitwoche,
qui se rattache au point de vue numérique des jours de la
semaine, apparaît de bonne heure dans la Haute-Germanie et

devient depuis la conversion des Germains le nom ordinaire
du mercredi pour les Allemands, un ancien nom germain que
l'Eglise aurait été heureuse de remettre en vigueur3? Ce qui
le confirmerait, c'est que les Slaves et les Lithuaniens
appelaient aussi le jeudi « le jour du milieu » (slave : sreda, sereda.
Lith. : serrada), d'où Grimm conjecture (p. 118) que cette
coutume avait peut-être influé sur la dénomination ordinaire
du mercredi dans le haut-allemand.

1 En gothique fimf, d'après Curtius, Grundzüge... 4e édit., p. 458.11 le
rattache à nêvre, de même que le skr. pankan, le zd. pancan, le lat.
quinque, le lith. penki, Ord. pênk-ta-s; le ksi. pe-ti, Ord. petyj; l'altir.
còic, Ord. còiced ; le cymr. pimp, Ord. pimphet.

"2 Curtius (p. 128) établit le rapport suivant : Indogerm. p. ; Skr. p, ph. ;

zd. p, f.; Gr. n ; Ital. p; Goth. f ; Ane. haut-allem. f, v (b); SI., p;
Lith. p.

3 Grimm, p. 112, 113. Voir aussi p. 226 : Wie aber Mitwoch für Wuo-
tanstag, ist auch Sambaztag baare Neuerung, welche die Kirche wenigstens

bei diesen Tagen durchsetzte oder gern annahm — Zacher, p. 373 :

Dem Merkur verglich sich Wodan, daher durch alle niederteutschen und
nordischen Sprachen bis auf die gegenwart ein Godenstag, Wornsdach,
Wednesday, Onsdag u. s. w., während in Oberteutschland sieh frühzeitig
«in abstractes diu mittavecha, Mittwoch, einstellte.

THÉOL. ET PHIL. 1890.



598 L. THOMAS

Appendice IL Le nom de nombre 7.

« La formation des noms de nombre, dit Ad. Pictet1,
remonte à la plus haute antiquité. Aucun idiome n'en est

complètement dépourvu, bien que certains sauvages très inintelligents

ne sachent pas compter au delà de 5 et même de 3. La

comparaison des termes numériques est un des moyens les

plus simples pour s'orienter au début dans le classement des

familles de langues. La famille arienne en est un exemple
frappant, car aucune autre catégorie de mots n'y offre un
exemple aussi complet de concordances. »

« Les noms de nombre, dit Max Müller 2, sont en général
un très sûr critère de communauté d'origine entre les

langages, et, la liste ci-jointe ne montre pas de beaucoup plus
grandes différences entre les noms de nombre du sanscrit, du

persan (Persian), du grec, du latin, et de l'ancien slave,
qu'entre ceux usités dans le français, l'italien, l'espagnol et le

valaque. Nous savons cependant que ces récents dialectes

romans n'ont pas été détachés de leur commune mère depuis
plus de mille ans, tandis que longtemps avant Romulus et
Homère les langues de la Grèce et de l'Italie étaient des
dialectes très distincts, non moins séparés que ne le sont
maintenant ceux de l'Inde et de la Perse. »

Voici dans cette liste ce qui concerne le nombre 7.

Latin. Espagnol. Portugais. Italien. Valaque. Français.

Septem. Siete. Sete. Sette. Septa. Sept.
Latin. Sanscrit. Persan. Ancien Slave. Anglo-Saxon. Gallois (Welsh)3.

Septem. Saptan. Heft. Sedme. Seofon. Saith.

« Cette liste, continue Max Müller, nous montre deux choses

: La lre, c'est que les noms de nombre espagnols, portu-
1 Orig. indo-germ., Ill, p. 304.
2 Survey of languages, 2e édit., London, 1855, p. 12.
3 « On classe les idiomes celtiques, dit Lenormant (Hist. anc. de l'Or.

9e édit., I, 1881, p. 392) en deux groupes, kymrique ou breton et gallique
ou gaélique. Le 1er comprend le kymrique proprement dit ou gallois,
langage du pays de Galles, le comique, demeuré en usage jusqu'au siècle
dernier en Angleterre, dans le comté de Cornouaiiles, enfin l'armoricain



LE JOUR DU SEIGNEUR 599

gais, italiens, valaques et français sont dérivés directement du

latin, et non l'un de l'autre. La 2de, c'est que dans les anciennes

langues : grec, latin, sanscrit, ancien slave, anglo-saxon,
gallois, il est impossible de dériver les noms de nombre d'une
de ces langues de ceux d'un autre. Même les noms de nombre
sanscrits n'ont pas été conservés dans un état assez primitif
pour que nous puissions supposer que ceux des autres anciennes

langues en soient dérivés, de même que les langues
romanes sont dérivées du latin, ou l'anglais, de l'anglo-saxon.
Nous sommes forcés, au contraire, d'admettre l'existence
antérieure d'un langage, d'où se sont ramifiées ces anciennes

langues, de même que dans des temps moins reculés les

langues romanes se sont détachées du latin. Mais l'histoire ne

nous renseigne même pas sur le nom de cette forme primitive,

encore moins sur sa source ou son berceau. Nous ne

pouvons dériver le latin du grec, ni le grec du sanscrit, par la

simple raison que sur plusieurs points le latin est plus
primitif que le grec, et le grec que le sanscrit. »

Aux divers noms indo-européens du nombre 7 indiqués plus

haut, nous ajouterons : Zend : hapta ou haptan '. Indoustani :
V

sat2. Grec : Imà. On trouve aussi ers7rró« sVrac. — Langues

germaniques : ancien norse ou scandinave: sjau, sjaundi3:
gothique: sibun4; allemand: sieben; anglais: seven ; danois : siu:>.

ou breton, d'un usage général dans nos départements des Côtes-du-Nord,
du Finistère, du Morbihan et dans une partie de la Loire-Inférieure. Au
2J appartiennent l'irlandais, celui de tous les idiomes qui a conservé les

formes les plus archaïques, le gaélique proprement dit ou langue erse,

parlé dans la Haute-Ecosse, enfin le manx ou dialecte de l'île de Man. »

1 Gesenius, Handw., 4e A. Article yat>. Contes populaires de la Russie,

recueillis par Ralston et traduits par Loys Brueyre, Paris, 1874, p. XI

où se trouve un tableau des noms de nombre dans plusieurs langues
indo-européennes.

'2 Ralston, p. XL
3 Greek-engl. Lexicon, by Liddel a. Scott, Oxford, 1883, art. èirrà

Eichhotf, Tableau de la littérature du Nord au moyen âge, Paris, 1853

p. 21 (Norske : sio).
1 Diction, de Littré, art. sept, etc.
5 Bonnetty : Annales de philosophie chrêt., T. L1X, p. 55.



600 L. THOMAS

— Langues celtiques : ancien irlandais : sechtl; gaélique :

seachd2. —Langues letto-slaves : lithuanien: septini1;
bohémien: sedm3; carinthien : sodem4; dalmate: szedam3; russe:
ceem5.

Mais ce n'est pas seulement entre les noms indo-européens
du septénaire que l'on constate un air de famille et une
véritable parenté, c'est aussi entre ces noms et leurs correspondants

dans d'autres groupes de langues. Gesenius6 mentionne
d'abord à cet égard les langues sémitiques, et il cite à l'appui
l'hébreu schebah et schibehah (J)3t2J, HÎ53Î2J) et les mots
parallèles en syriaque, samaritain, arabe, éthiopien amharique.
Il cite aussi des mots de l'ancien égyptien, mots qui appartiendraient

ainsi à ce qu'on appelle les langues 'hamitiques ou

égypto-berbères7.
Il est probable qu'on pourrait rapprocher encore des

langues d'autres familles. Il semblerait, par exemple, qu'on pourrait

le faire tout au moins pour certaines langues du groupe
appelé par Max Müller la famille touranienne, et par Lenormant,

la famille ougro-japonaise ou altaïque8. Une de ces

1 Curtius, Grundzüge, p. 265.
'} Diction, de Littré, etc. Eichhoff: Erse: seacht.
3 Bonnetty : Annales de philosophie chrétienne, T. LIX, p. 55.
'' Bonnetty, ibid. Eichhoff: Slovène : sedm.
5 Ralston, p. XI.
0 Handw., art- yiw '¦ Unverkennbar ist die Verwandschaft mit dem

sanscrit sapta, etc. De même le 'thésaurus, 2 A. Voir aussi Bonnetty, qui
cite d'après Oppert et de Rougé l'assyrien cunéiforme sé-bi-i, le perse
cunéiforme ha-f-ta. l'égyptien hiéroglyphique sefech, le copte shashe ou
saschef. Un égyptologue fort connu m'a indiqué pour l'égyptien sa-ff et

pour le copte sashf.
7 Lenormant, Hint. anc. de l'Orient, 9e éd. I p. 352. — Voir la fin de la

note précédente. D'après Lenormant (Les origines de l'histoire, I, p. 229), la
parenté des noms de nombre égyptiens et sémitiques jusqu'à 10 « a été

mise en lumière de la manière la plus évidente » par Lepsius (Ueber den

Ursprung und die Verwandschaft der Zahlwörter in der Indo-germ.,
Semit, und koptischen Sprache, Berlin, 1836), et Ewald et Delitzsch
affirment, comme Lepsius, qu'il y a parenté entre les mêmes noms de nombre
chez les Aryens et chez les Sémites.

8 Survey, p. 86, 123. — Hist. anc. de l'Or., 9° édit. I, p. 536.



LE JOUR DU SEIGNEUR 601

branches, en effet, est la branche finnoise, qui se subdivise

d'après Max Müller en 4 rameaux: Kudique, Bulgare, Per-
mien et Ougrien1. Or 7 se dit en Kudique seitsem (Finnois)
ou seitze (Esthonien), en Bulgare sim (Thérémisse) ou sesem

(Mordvine), en Permique sizim (Zysiainien), en Ougrien tabet
(üstiaque) ou het (Magyar)2.

Max Müller observe du reste (p. 88) que les noms de nombre
touraniens révèlent une source originale, bien que la ténacité
de ces dialectes de nomades (nomadic) ne puisse être comparée

à celle des langages civilisés (political) de l'Asie et de

l'Europe, et que les racines communes découvertes entre les plus
éloignés de ces dialectes soient le plus souvent d'une forme
et d'un caractère beaucoup plus généraux que les radicaux
des richesses aryennes ou sémitiques.

En fait d'indications sur d'autres langues encore non
mentionnées, ajoutons qu'en chinois sept se dit ts'ik-ko, ko étant
un suffixe apposé à tous les noms de nombre, et que d'après
le prince Louis-Lucien Bonaparte, cité par la Chart of the

Week, de Jones, la semaine se dit en basque3 aste.
Sans doute, il est difficile de constater les affinités réelles

1 Survey, p. 115. — Lenormant (p. 356) divise le groupe ougro-finnois
en 5 sous-groupes : le finnois, le lapon, le permien, le bulgare et l'ou-
grien. Le finnois et lelapon de Lenormant doivent correspondre au kudique

de Max. Müller.
'2 Survey, p. 121.
3 Le chinois, avec ses divers dialectes, rentre dans la famille toura-

nienne de Max Müller, ougro-japonaise de Lenormant. Quant au basque,
selon Lenormant (p. 347), c'est un « descendant direct de l'ancien idiome
des Ibères, qui présente un type linguistique absolument isolé dans

l'Europe occidentale, véritable phénomène de permanence et de conservation.

Peut-être devra-t-on lui chercher des affinités avec les idiomes
afrir-ains atlantiques. Car toutes les recherches les plus récentes do

l'anthropologie et de la linguistique semblent conduire à cette, conclusion

que le basque est le dernier débris des langues de cette grande race des

Atlantes, qui, dans une antiquité extrêmement reculée, avant l'arrivée
des populations libyco-berbères dans le nord de l'Afrique et des premiers
Aryens en Europe, s'étendit sur l'angle nord-ouest du continent africain

et sur une partie de l'Europe occidentale, depuis l'Espagne
jusqu'aux lies Britanniques, dans une direction, et jusqu'à la Sicile, dans

une antre. »



602 L. THOMAS

entre des mots appartenant à des langues fort dissemblables
et plus difficile encore de déterminer les etymologies. Cependant

l'exposé qui précède semble devoir présenter quelque
intérêt, et nous espérons qu'il en sera de même pour les

renseignements que nous allons encore donner sur les etymologies

qui ont été proposées pour la dénomination du nombre 7

dans les langues indo-européennes.

Les anciens ont assez souvent fait dériver ènzà et septem de

aißa>, honorer, respecteri, et il est certain qu'on retrouve en

grec, non seulement aenzàç ênzàç, mais encore muza-boi o-eßw,

o-imubq, propre à honorer, à rendre un culte, pieux, religieux,
et 0-S7TTÔÇ, honoré, respectable, saint, divin2.

"UEtymologicum magnum propose en première ligne comme
racine de inzà, èmévai, de ïnupi, survenir, approcher, suivre,
« en tant que le nombre 7 est près d'arriver au nombre 103. »

Mais cette explication est des plus arbitraires. Il faudrait tout
au moins préférer à éVEtptt îizopai, suivre, venir après. Le nombre
7 pourrait alors être appelé « le suivant, » comme venant
immédiatement après les 6 premiers envisagés comme un tout:
ce qui se comprendrait très bien en tenant compte de la
semaine et surtout de la semaine cosmogonique de la Genèse,
où le 7e jour a un caractère spécial si prononcé. Cette

interprétation peut du reste être aussi rattachée à ïmipi. Mais nous
ne voudrions point y insister.

« Le sept, en sanscrit saptan, dit Ad. Pictet4, est rattaché

par les grammairiens indiens à la racine sap, sequi, colligere,
et Benfey, qui adopte ce rapprochement, en tire la signification

de verbindend, unissant, liant, ce qui ne formerait aucune
idée claire quant à la nature du sept. Je crois, quant à moi, à

un thème primitif sapta, participe passé de sap, dont le duel

saptâ, qui se trouve encore dans les Védas (Cf. gr. êmâ), a dé-

1 Ainsi Philon, de mundi opif., éd. Mangey, p. 30; Macrobe. Somn. Scip.,
Lyon, 1585, p. 49; Etymologicum magnum, Oxonii, 1848, etc.

2 Alexandre, Diet, gr.-fr., 13e éd. ; Pape, Griech. Dent. Wörterb. 2. Ausg.
3 Òtto zoo k-nikvai zCì otKaziò àptOnéJ.

4 Orig. indo-europ., III, p. 319-



LE JOUR DU SEIGNEUR 603

signé ie sept comme deux (doigts) réunis à cinq. » Pictet met
en note que d'après Weber la forme védique saptâ n'impliquerait

pas l'existence d'un duel. En tout cas, l'idée d'expliquer
ainsi le chiffre 7 par la réunion de 2 doigts aux 5 autres de la
main paraît peu heureuse. Ne vaudrait-il pas mieux admettre
simplement avec Benfey que sap, comme racine du septénaire,
signifierait colligere, réunir? Serait-il impossible que l'idée de

la semaine eût présidé à la plus ancienne dénomination des

premiers nombres, et le septième jour n'aurait-il pas pu être
désigné comme celui qui réunit les jours en les groupant par
semaines? Mais le premier sens assigné à sap, à savoir sequi,
suivre, peut également conduire à une interprétation analogue,
comme nous l'avons vu à propos de ênopai, et du reste ce mot

grec n'a-t-il pas tout l'air d'être un cousin germain du mot
sanscrit?

Ces lignes venaient d'être écrites lorsque notre attention fut
dirigée sur l'ouvrage de A. H. Sayce, Principes de philologie
comparée, traduits par Jovy et précédés d'un avant-propos par
Bréal, Paris, 1884. Or nous y lisons page 36, note 1: «Sap-
tan dérive probablement de sap (sak, sequor, ima), suivre ; —

page 88 : « Saptan semble une forme dérivée de la même
racine qui nous donne é™ en grec et sequor en latin ; il aurait
donc signifié : suivant ; » — page 182, note : « Sept était ainsi
nommé parce qu'il suit les nombres précédents (saptan, del-™,

sequor).» Il est vrai que Sayce ne rattache nullement cette
dénomination du septénaire à l'idée de la semaine, mais il n'en

confirme que mieux, au point de vue philologique, la possibilité

du rapprochement1.
Nous avons vu que les anciens reliaient volontiers lizza à o-ißw.

Or il est intéressant de constater que G. Curtius inclinerait à

rattacher aißa> au sanscrit sêv, colere, venerari, « correspon-
1 Curtius dans ses Grundzüge, dit, p. 265 de la 4° édit., à propos de è-m-à :

Sollte sak. sap, nachfolgen, die Wurzel sein? Kölle in den Gott. Nachr.,
1866, s. 318 bemerkt dass das türkische Wort für 7 Nachfolger bedeutet.—
Si l'on compare le paragraphe d'où ces lignes sont tirées au paragraphe
correspondant de la 2ds édit. (p. 239), on reconnaîtra que Curtius est plus
favorable à cette dérivation dans la 4° édit. que dans la 2de, où ne se

trouve point ce qui vient d'être cité.



604 L. THOMAS

dant au grec ceß (p. 579... 576). » Il admet comme raison
décisive en faveur de ce rapprochement la présence d'un terme

moyen dans le latin sevèru-s, qui pourrait venir d'un ancien
radical sèves. Pott dérive aussi sêriu-s de sêvr-iu-s. Les
anciens n'étaient donc peut-être pas si loin de la vérité, et ne
pourrait-il pas y avoir quelque rapport fondamental entre sêv,

colere, venerari, sap et sak, sequi, colere, et sap, jurare, male-
dicere, dont nous parlerons dans l'appendice suivant?

En tout cas, que l'on fasse dériver le mot sept et tous ses

correspondants de même famille dans les langues indo-européennes,

de aißa ou de sêv ou de fortipj. ou de sap ou sak ou ini,
— et je ne sache pas qu'il y ait eu d'autre radical proposé,— on
n'en arrive pas moins à une dérivation pouvant se rattacher à

l'idée primitive de la semaine et d'un sabbat.

Appendice III : Le serment et le septénaire.

Nous devons ici, d'un côté, reprendre en partie ce que nous
avons déjà dit en deux occasions1 et, de l'autre, le compléter
en indiquant quelques faits analogues. Nous parlerons d'abord
de Sémites, puis d'Indo-européens.

a) Sémites.

Dans Gen. 21: 28-31, Abraham faisant alliance avec le
Philistin Abimélec, roi de Guerar, lui dit : « Tu compteras de ma
main ces 7 brebis, afin que cela me serve de témoignage que
j'ai creusé ce puits : » c'était un puits dont s'étaient emparés

de force les serviteurs d'Abimélec et qui fut rendu au
patriarche. L'historien sacré ajoute : « C'est pourquoi on appela
ce lieu Beer-Scheba, car, dit-il, c'est là qu'ils jurèrent l'un à

l'autre. » Beer-Scheba ou Beer-Schebah (JDtì "^?)' c'est"à-

dire, selon Delitzsch, le puits de la septaine ou du serment.

D'après Gen. 26: 23-25, ce fut encore à Beer-Scheba que
l'Eternel apparut une seconde fois à Isaac pour lui renouveler
la promesse faite à Abraham et à sa postérité. Isaac y bâtit un
autel et renouvela l'alliance avec le roi de Guerar, auquel il fit

1 Revue de théologie et de philosophie, 1887, p. 151 ; 1889, p. 381.



LE JOUR DU SEIGNEUR 605

un festin. En outre, ses serviteurs creusèrent dans ce lieu un
puits, soit que ce fût le même qu'avait fait creuser Abraham
et qui aurait été comblé par les Philistins (v. 14, 15), soit que
ce fut un autre. Cette dernière supposition est la plus probable,
non seulement à cause du v. 18 que nous rappellerons bientôt,
mais encore parce que les voyageurs modernes ont retrouvé
là deux excellents puits. Il est dit au v. 32 qu'Isaac appela le
puits creusé en cet endroit par ses serviteurs Schiba ou plus
exactement Schibehah, c'est-à-dire sept1. « C'est pourquoi, est-
il ajouté, on a donné à la ville le nom de Beer-Scheba jusqu'à
ce jour. » D'autre part, on lit au v. 18 : « Isaac creusa de nouveau

les puits qu'on avait creusés du temps d'Abraham et

qu'avaient comblés les Philistins après la mort d'Abraham et
il leur donna les mêmes noms que son père leur avait donnés.»

^1D,T2J2, dit Delitzsch, équivaut à : s'engager septuplement

(sich besiebenen), c'est-à-dire soumettre la vérité de sa déclaration

au regard de Dieu. Gesenius est de la même opinion.
J532J, jurer, dit-il, n'est usité qu'au participe passif. Il vient de

JJ32J et équivaut à besiebenen, en tant que des serments

solennels étaient confirmés par l'immolation de 7 victimes (Gen.
21 : 28) ou par l'intervention de 7 témoins (Hérod. 3 : 8) ou

par quelque autre emploi du nombre 7. C'est plus ordinairement

le Niphal dont on se sert dans le sens de jurer. HÏJ'QU

signifie serment et JJ'QIÖ, semaine.

Il y avait donc une union remarquable entre le serment et le
nombre 7 soit dans la coutume du patriarche Abraham, soit
dans le langage hébraïque.

La même union se retrouve, non pas, il est vrai, dans la
langue, mais bien dans la coutume arabe pratiquée dès les plus
anciens temps et toujours en vigueur. Nous en avons cité deux

exemples tirés de l'histoire contemporaine2 et nous n'y reviendrons

pas. Mais nous rapporterons le passage d'Hérodote, déjà
signalé plus d'une fois : « Les Arabes, dit-il, sont un des peuples

qui gardent le plus religieusement la foi jurée; voici quel-
1 nwp a, d'après Gesenius, le même sens que jjgjp.
2 Revue de théologie et de philosophie, 1889, p. 377.



€06 L. THOMAS

les sont à cet égard leurs pratiques1. Lorsque deux hommes
veulent se jurer la foi, un tiers se met entre eux et avec une
pierre tranchante leur incise le dedans des mains près des

grands doigts ; puis prenant du manteau de chacun un
flocon de laine, il frotte de sang 7 pierres posées au milieu ;

en même temps il invoque Bacchus et Uranie. Cela fait, celui
qui a donné sa foi recommande à ses amis l'étranger ou le

compatriote, si c'en est un, avec lequel il s'est lié, et ses amis
se croient obligés de garder aussi la foi. »

Dans la langue dite éthiopienne, qui est, comme l'arabe, une
langue sémitique2, on trouve aussi des dérivés de J)3UJ, signifiant
conjuration, enchantement ou enchanteur3, c'est-à-dire se

rattachant à une idée qui a du rapport avec celle de serment,
comme l'indique notre mot même de conjuration.

1 SeßovTat ôk 'Apaßtoi irio-Tiç àvBpénruv 6/u.oia Tolai ptàXtara (proprement :

respectent extrêmement les engagements humains de ce genre, c'est-à-
dire du genre des alliances)' rroteivrai âè airràç tpóttu toiùôf tùv ßovÄouevuv
râ trusta iroieéaBai.

2 Selon Lenormant (Hist. anc. de l'Or., 9e édit., I, p. 375), le groupe
méridional des langues de la famille sémitique se divise en deux rameaux :

le rameau ismaélite, qui ne compte que l'arabe, et le rameau yaqtanide.
qui embrasse les anciennes langues de l'Arabie méridionale et celles qui
sont aujourd'hui vivantes en Abyssinie. Là, dit-il, « nous rencontrons le
ghez, appelé parfois d'une manière tout à fait impropre éthiopien. C'est

une langue qui a eu jadis une culture considérable depuis la
conversion au christianisme, dans le 4e siècle jusqu'au 16e. Tombée complètement

en désuétude dans l'usage populaire, le ghez reste une langue
savante et liturgique. Plusieurs dialectes étroitement apparentés au

ghez, mais altérés par un mélange considérable d'éléments africains
indigènes, sont aujourd'hui parlés en Abyssinie. Les trois principaux
sont l'amharique, le tigré etleharari.» De même pour l'essentiel, Lepsius,
Standard Alphabet, London 1863, p. 303, et Max Müller, Survey of languages,

p. 26.
3 Gesenius, Handw.; Thesaurus, art. yjvj ; Schrader, Theol. Stud, und

Krit-, 1874, p. 354. Mais Schrader pense que comme l'éthiopien a, de

même que l'arabe, pour désigner l'idée de serment, des mots provenant
d'autres racines que celle de y:aç>, les dérivés auxquels nous avons fait
allusion doivent être de provenance étrangère. L'hébreu a bien cependant,

lui aussi, pour désigner le serment, un autre mot que njftDÏ?» à

savoir nSx-



LE JOUR DU SEIGNEUR 607

b) Indo-Européens.

«La racine sanscrite çap, dit Ad. Pictet1, a la double acception
de jurare et de maledicere. De là çapa, çapama,çapatha,..
serment, malédiction. Comme çap est provenu sans doute de

kap, on peut comparer le cymrique cabl, malédiction,
blasphème, d'où cablu, maudire, jurer, analogie d'ailleurs isolée
dans les langues indo-européennes. Il s'en présente une autre
sûrement plus apparente que réelle, dans l'hébreu sheba, ju-
ravit, dont le sens primitif serait d'après Ewald2 s'engager par
7 choses (cf. Gen. 21 : 21). Il est certainement singulier que
l'hébreu sheba, septem, se rapproche également du sanscrit
saptan. Toutefois le ç= k de la racine çap ne permet guère de

penser à un rapport réel entre les deux termes. »

Gesenius, dans son Thesaurus, dit dans le même sens, à propos

de ])21D • sono congruunt sanscrit çap, jurare, maledicere,
et çapa, jusjurandum, sed haec radicalia sunt non ducta a

numerali saptan.
Von Bohlen, par contre, n'hésite pas à dire: «Sapta signifie

7 et vient de sap, jurer, de même que l'hébreu a désigné le

serment des témoins par schebua, de schéba, 7, et que dans

l'ancien allemand siebenen signifie attester par serment3. »

Ewald est aussi disposé à rapprocher ^3,1D de çap4 et, tandis

que von Bohlen supposait d'après la donnée philologique
qui vient d'être rappelée, que le septénaire devait jouer un certain

rôle dans le serment chez les anciens Hindous, comme
selon la coutume d'Abraham et celle des anciens Germains,
Ewald consigne que d'après Weber5, chez les anciens Hindous
celui qui prêtait alliance devait faire 7 pas en se dirigeant vers
une pierre sacrée.

1 Orig. indo-europ-. III, p. 166.

2 Altert, des Volks Isr., p. 18. De même dans la 3e édit. de 1866, p. 23.
3 Das alte Indien. II, p. 57. — Von Bohlen ne distinguerait donc pas

entre sap, suivre, réunir, honorer, et çap, jurer, maudire
'' Alterth-, p. 23, note : mit dem hebr. patf hat vielleicht das saner, çap

eine uralte Verwanschaft.
5 « Ind. Studien, V, s. 321, 388. »



608 L. THOMAS

Nous ne sommes point sanscritiste, mais nous n'en sommes
pas moins porté à admettre, comme von Bohlen et Ewald, que
le mot sanscrit çap, jurer, se rattache plus ou moins directement

aux autres mots sanscrits sap, suivre, réunir, honorer,
saptan, sept, et aux mots hébreux schéba, sept, et schaba,
jurer. Ce qui nous y porte, c'est, d'une part, la difficulté que
nous éprouvons à ne pas admettre de l'affinité entre les lettres
k, c, ç, s i et, de l'autre, le fait que les Hindous ne sont pas le
seul peuple indo-européen où l'on retrouve le septénaire
associé au serment. Cette association se retrouve, en effet, soit,
comme le dit Ad. Pictet, dans le cymrique, c'est-à-dire le
gallois, où cabl signifie malédiction, blasphème, et cablu, maudire,

jurer, soit, comme le dit von Bohlen, chez les peuples
germaniques, sur lesquels nous devons entrer dans quelques détails.

1 « C (sé ou, suivant une épellation moderne, ke ou que, désignant le c

par le son le plus ordinaire, qui est que) se prononce comme k devant a,
o, u et les consonnes, et à la fin des mots, et comme s devant e, i et y.
Ç, ainsi marqué d'une cédille, se prononce s. (Littré.) »

« Eick. dans son Unité linguistique des Indo- Germains d''Europe, suivant
les traces d'Ascoli, a prouvé d'une manière évidente, dit Sayce (Princ. de

philol, comp. p. 173, note), l'existence de deux k dans l'aryen primitif;
l'un d'eux s'est transformé en kw (qu) dans certains dialectes européens.
Havet (Mém. de la Soc. de linguist., II, 4, lb74), dans un article intitulé :

l'Unité européenne, montre que les deux k se sont ainsi transformés :

k primitif Ital. k (c) ; Grec /c; Allem, h; Aryen oriental (s'; slave) s;
Lithuan. sh. — k primitif Aryen oriental k, F, p,'.kw (ku); Galliqne k ;

Kymrique p; Latin kw (qu); Osque-Ombrien p ; Grec tr, kv ; ionien k ;

Allemand hv, f (p) h ; Letto-slave k, p, kw (ku). »

Für die vergleichende Sprachforschung hat also das ç einen doppelten
Werth, dit Curtius (Grundzüge, p. 28), entweder, und zwar überwiegend
häufig, den eines k, oder, in viel seltener Fällen, den eines s. Dies ist
jetzt auch im wesentlichea die Auffassung Bopp's... Auffallend ist es, dass

in einzelnen neueren Werken, z. B. bei Pictet, diese beiden Arten des

ç wieder vermischt werden. — Curtius dit, lui aussi (p. 29, note), que les

rapports entre ç et k dans le sanscrit même, et la correspondance de ces

sons dans les langu.s alliées ont été le plus soigneusement étudiés par
Ascoli, Fonologia comparata, p. 38. 50. En outre, le tableau qu'il trace
(p. 128) des correspondances régulières de sons entre diverses langues
indo-germaniques renferme la ligne suivante : Indo-germ. k ; Sanscr. k,
kh, k', ç ; Zend, k, kh, c, ç ; Grec k -, Ital. c, q (ombr., ç) ; Gothique et haut
Allemand, h (g); slave k, c, c, s ; Lith. k, sz; anc. irl. c, ch (g).



LE JOUR DU SEIGNEUR 609

On pourrait parler aussi des anciens peuples de la Grèce,
car Knobel et Dillmann1 allèguent à leur égard deux curieux
passages. Dans l'un, Iliade XIX, v. 243, il est question, entre
autres présents offerts à Achille par Agamemnon pour sceller
leur réconciliation, de 7 trépieds et de 7 jeunes captives2. Dans

l'autre (Description de la Grèce, III, c. 21), Pausanias parle d'un
monument dit « du cheval, » qui n'était pas loin de Sparte et

près duquel s'élevaient 7 colonnes, le monument et les colonnes

rappelant le cheval qui avait été sacrifié par Tyndare, père de

la fameuse Hélène, lorsqu'il avait fait jurer aux prétendants
de sa fille que ceux qui ne l'obtiendraient pas en mariage ne
l'en défendraient pas moins, elle et son mari3.

Nous ne voudrions pourtant insister que sur les peuples
germains, au sujet desquels nous avons des données plus nettes,

plus fermes et plus abondantes.
On trouve en effet dans l'ancienne langue germanique, non

seulement siebenen, attester par serment, jurer4, mais encore
besiebenen5, soit comme sich besiebenen, s'engager par
serment0, soit comme einen besiebenen, adjurer quelqu'un, le

sommer de prêter serment, et übersiebenen, convaincre par
le témoignage de 7 témoins, convaincre par le serment7.

De plus, comme l'on sait que le septénaire jouait un grand

1 Dillmann, Genesis, 5. Aufl., 1886, p. 283.

- Comp. Iliade, IX, v. 128,149, où il est encore fait mention d'un cadeau
de 7 puissantes cités.

3 'EÇopuéocaç âé tov iirtrov Kazôpvçev Èvravda. K'loveç ôé É-nTa (o'i) tov uvr/ftaToç

tovtov ôiEXPi'tsiv ob troXv Kara tpótov olfiai zbv àpxaiov, ovç àczEptjv tùv tr\avq-Cov

éaatv. On peut admettre que ces 7 colonnes se l'apportaient au serment
prêté, sans qu'elles fussent réellement des images des 7 planètes : celles,
ci no jouent que fort tard un certain rôle dans les idées des Grecs. Quan
7 astres sont mis particulièrement en relief par les anciens lndo-Euro-
péens, il s'agit des 7 étoiles de la Grande-Ourse. Voir Revue de théologie
et de philosophie, 1889, p. 162, et Gaston Paris, Le petit Poucet et la Grande
Ourse, p. 2.

4 Von Bohlen, Das alte Indien, II, p. 57.
5 Grimm, Deutsche Rechtsalterthïtmer, 1828, p. 11. Gesenius, Wörterb.

art. y;^.
6 Delitzsch, Genesis, 4e A., p. 353.
7 Grimm, p. 11, p. 863.



610 L. THOMAS

rôle dans les usages juridiques des peuples germains, on se

rend pleinement compte de l'origine des mots ci-dessus
mentionnés. Mais assurément tout n'est pas également clair pour
nous dans ces usages et la confusion qui y apparaît doit
s'expliquer en majeure partie par des différences de temps et de
lieu.

Le point le plus saillant et le plus important pour nous, c'est

que l'accusateur devait se faire appuyer par 7 témoins ou tout
au moins par 6, lui-même constituant le 7mel.

Mais le septénaire se retrouvait aussi dans le nombre des

juges (Urtheiler), appelés d'abord Rachimbourgs, puis Schöffen,
scabinei, échevins2. Il est vrai qu'il est aussi question de 12

juges, mais alors le septénaire reparaît comme constituant la

plus petite majorité qui pût prendre une décision : il fallait au

moins l'accord de 7 juges. Selon Grimm3, dans les assemblées

solennelles, plénières, le nombre des Rachimbourgs devait
être de 12 et dans les assemblées moins solennelles il n'était
que de 7.

Le septénaire se retrouvait encore du côté de l'accusé, qui
devait se faire accompagner de 6 cojurateurs ou Eideshelfer,
attestant d'une manière générale sa véracité4.

Cette triple distinction des Rachimbourgs ou Echevins, des

témoins accusateurs et des cojurateurs de l'accusé fut du reste
loin d'être toujours strictement observée. «Dans le commencement,

dit Grimm (p. 785), toute la force du jugement et de la

1 Ibid.. p. 213 : Sieben Zeugen, daher der Ausdruck besiebenen,
übersiebenen. Voir aussi p. 858.

2 Ibid. p. 213. Comp. 777. Voir aussi Laferrière, Hist- du droit civil de

Rome et du droit français, t. III, p. 416.
3 Grimm, p. 777. Voir aussi p. 779, où il est parlé des coutumes du

Nord et où se trouve cette règle : septem suffragiis reus vel vincit, vel

vincitur.
4 Ibid., p. 859 : Kideshelfei-, Conjuratores, Consacramentales, Coadju-

tores, Mitschwörende ; alte Benennungen. Comp. Laferrière. p. 224.

Grimm, p. 861 : Eideshelfer galten bis in das späte Mittelalter. Noch aus

dem Jahr 1548 führt Haltaus 1869 ein Beispiel an. Im w. von Wetter
(a. 1239) : Quicumque in terminis opidi occiderit civem aut extraneum,
septiinâ manu jurabit de innocentnt sua, quod si non fecerit, extunc
vadiabit multato. XXX libr. den., quod si non fecerit, exterminabitur.



LE JOUR DU SEIGNEUR 611

décision résidait chez les compagnons (genossen) et les voisins.
Dans beaucoup de cas, les témoins devaient être les juges, et les
institutions de témoins, de juges et de cojurateurs devaient
souvent se confondre dans l'antiquité. Les juges s'appellent aussi
des témoins (Urchunden, Orkene, Gekorene to gevitnesse), et
leur nombre et leur assermentation sont d'accord avec les

principes appliqués aux témoins et aux cojurateurs. De là
l'étroite union entre les anciens juges allemands (Urtheiler) et le

jury actuellement en usage en Angleterre et en France. Assez

souvent les échevins sont appelés des jurés. » Grimm dit
ailleurs (p. 682) que les cojurateurs sont parfois confondus avec
les témoins et appelés eux-mêmes témoins1.

Mentionnons encore que le lieu où se rendait le jugement est

parfois désigné comme ayant 7 chênes2.

Sans doute les documents qui nous transmettent ces usages

judiciaires sont postérieurs à la conversion des Germains au
1 Voir aussi p. 858, 956.
2 Ibid., p. 213 : Sieben Eichen am Gerichtsplatz. On voit p. 795 et 797

que plusieurs localités allemandes étaient et, pour plusieurs, sont encore

appelées les 7 chênes, les 7 arbres ou les 7 tilleuls. Le Journal de Genève

du 10 juin 1888 mentionnait un temple protestant bâti à Siebnen, petite
ville du canton de Schwytz, située au sud-est de Lachen, à quelque
distance de la côte méridionale du lac de Zurich.

Mais ce n'est pas seulement dans des noms de localités que doivent
exister encore, en pays de langne allemande, de nombreuses traces
disséminées de l'union qu'il y avait autrefois, dans l'esprit des populations
germaniques, entre le serment ou, d'une manière générale, le libre
engagement d'honneur, et le septénaire, c'est aussi dans les usages. Le Journal
de Genève du 8 mai 1888 parlait d'une nouvelle constitution sur laquelle le

peuple d'Uri était appelé à se prononcer et dans laquelle en particulier-,
le droit d'initiative remplaçait « l'antique Siebengeschlechtsbegehren. »

Le même journal, le 18 février 1890, décrivait ainsi une coutume qui
règne toujours à Brugg, en Argovie : « Chaque bourgeois de Brngg qui
a appris un état, un métier, reçoit, quand il rentre de son retour de

France et s'il peut prouver qu'il a voyagé 3 ou 4 années, une avance de

700 francs pour l'aider à s'établir. Cette somme, pour laquelle il doit fournir

une caution mais dont il n'a pas ii payer l'intérêt, doit être remboursée

par lui à partir de la 7e année de son établissement; 7 ans plus tard,
soit au bout de 14 ans, il doit avoir tout rendu. C'est ce qu'on appelle
la fondation Prœlich. »

Oserais-je ajouter qu'un digne professeur d'allemand me disait que



€12 L. THOMAS

christianisme; cependant, tout porte à croire que ces usages
remontaient pour la plupart à une époque plus ancienne. On

n'y trouve la marque ni de la civilisation romaine, ni de
l'influence chrétienne et, par contre, ils sont en harmonie avec ce

que nous savons directement sur les anciens Germains. « Les

diverses tribus du nord, avec leurs traits particuliers, dit Lafer-
rière (III, p. 134), avaient un fonds commun de caractère et de

coutumes, qui établit leur étroite parenté. Les moeurs des

Germains, peintes par Tacite à la fin du 1er siècle de l'ère
chrétienne, et les moeurs des Francs indiquées par les rédactions
successives de la loi salique, depuis le 5me siècle, présentent
des rapports évidents ». — « Depuis la conversion des Germains
à la foi chrétienne, dit Grimm (p. 745), tout rapport immédiat
entre l'action judiciaire et le culte disparut ou dut être fondé à

nouveau; mais une masse de coutumes juridiques médiatement

païennes et l'administration publique de la justice restèrent les

mêmes.»
L'accord entre les données de Tacite et ce que nous savons

d'ailleurs sur l'administration de la justice chez les Germains
est particulièrement saillant sur leur vif sentiment de la dignité
humaine et le caractère sacré qu'ils attribuaient à la parole
donnée ou au serment. « Les Germains, dit Tacite (c. 24),
connaissent les jeux de hasard et (chose étonnante) ils s'en

font à jeun la plus sérieuse occupation ; si follement acharnés

au gain ou à la perte que quand ils n'ont plus rien, ils jouent
encore, dans un dernier coup de dés, leur personne et leur
liberté. Le vaincu va lui-même se livrer à la servitude. Fût-il
le plus jeune, fût-il le plus robuste, il se laisse entraîner et
vendre. C'est en réalité une perverse obstination, mais pour
eux-mêmes de la fidélité1. »

Voici, d'autre part, comment Zacher caractérise l'administra-

dans son pays une méchante femme est quelquefois appelée dans le

langage populaire ein böses Siebenen? Comme qui dirait dans notre
langue : une sorcière, un méchant diable.

1 Ea est in re prava pervicacia : ipsi fidem vocant. — N'y a-t-il pas
sous ce rapport une remarquable analogie entre les anciens Arabes et
les anciens Germains Voir p. 605.



LE JOUR DU SEIGNEUR 613

tion de lajustice chez les anciens Germains1 : « L'assemblée
qui rendait lajustice avait lieu sous le libre ciel et la sentence
était décidée par la réunion des hommes libres. Tandis que le
droit romain se développa surtout grâce à l'habileté des juristes

et selon le principe de la stricte justice, le droit teutonique
se développa par le moyen du peuple et en ayant continuellement

égard à l'équité. En particulier, d'après le noble trait
fondamental du caractère germain, la foi à l'honorabilité
(Ehrenhaftigkeit) de l'homme occupait la première place et faisait
prévaloir l'homme sur la chose. Aussi l'accusation relative àia
propriété n'était-elle partout admise que pour la propriété
acquise de bonne foi, et dans la procédure, qui était simple et
réglée plus d'après le sentiment que d'après les conclusions de

l'intelligence, il s'agissait avant tout du serment de l'homme
libre irréprochable sur ce qu'il pouvait lui-même le mieux
savoir, à savoir ce qu'il avait fait ou non. Au-dessous venait la
déclaration des témoins, et les cojurateurs de la commune ne

prêtaient pas serment sur la chose en elle-même, mais sur leur
conviction que celui qu'ils assistaient n'était pas capable de

faire un faux serment. »

Nous avions été conduit en parlant des Arabes2 et à propos
de Gen. 21: 28-31 à conjecturer que la première origine de

l'union qui existe chez eux entre le septénaire et le serment
devait être recherchée dans le double fait mentionné Gen. 4 :

15. 24, à savoir la déclaration solennelle et presque
sacramentelle que l'Eternel lui-même fit à Caïn pour dissiper une
de ses craintes, etl'impie juron, l'imprécation de Lémec: « Caïn

sera vengé 7 fois et Lémec 70 fois 7 fois. » La coutume des

Arabes se rattacherait ainsi, plus ou moins directement, à

l'influence exercée sur eux par Abraham, qui occupe d'ailleurs une
si grande place dans leurs pensées, et, indirectement, soit à

l'histoire de Caïn et de Lémec, soit même au septénaire des

jours cosmogoniques de la Genèse3.

Nous maintenons cette conjecture au sujet des Arabes, mais

1 Allgem. Encykl., Art. Germanien, p. 387.
2 Revue de théologie et de philosophie, 1889, p, 381.
3 Ibid., 1887, p. 150.

THÉOL- ET PHIL. 1890- 40



614 L. THOMAS

quant aux Indo-Européens, chez qui réapparaît la même
association d'idées entre le nombre 7 et le serment, il ne saurait
être question, comme intermédiaire, de la pratique d'Abraham.
Il faut alors remonter directement au souvenir de la tradition
rapportée dans Gen. 1-4, quelque vague, obscur et inconscient

que ce souvenir fût resté dans la grande race aryenne.
Les deux conjectures, du reste, s'appuient mutuellement.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

