
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Alexandre le grand et les juifs en Palestine

Autor: Bois, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXANDRE LE GRAND

ET LES JUIFS EN PALESTINE

PAR

HENRI BOIS

Les relations des Perses et des Juifs avaient été excellentes
au début. Dès la première année de son règne, Cyrus, maître
de Babylone, avait accordé aux exilés la permission de retourner

dans leur patrie. Et les colonies juives conduites par Zoro-
babel et Esdras avaient repeuplé la terre sainte d'Israélites et
fait succéder à l'hébraïsme le judaïsme.

Mais, plus tard, tandis que le judaïsme continuait à se

développer à l'intérieur dans la direction qui lui avait été imprimée
par Esdras et par Néhémie, la Judée partagea à l'extérieur les
destinées générales de l'empire perse. Elle eut à souffrir,
comme lui, sous les êtres malfaisants auxquels plus d'une fois
le trône vint à échoir. Si elle respira plus librement sous des

rois plus raisonnables et plus humains, elle fut épuisée, sucée

par les satrapes. Et elle dut fournir de temps à autre son
contingent aux armées perses.

La situation de la Judée entre Babylone et l'Egypte ne lui
était pas favorable. Chaque fois que les deux pays étaient en

lutte, ce qui arrivait assez souvent, la Judée était sûre de recevoir

des horions de l'un et de l'autre côté. Elle pâtissait, dans

tous les cas, de la voracité et de la grossièreté qui caractérisaient

les centaines de milliers d'hommes incultes et sauvages
qu'étaient les soldats des Perses.



558 HENRI BOIS

La sympathie des rois perses pour les Juifs ne dura pas bien

longtemps. Calomniés par leurs voisins, principalement parles
Samaritains, et par les étrangers qui traversaient leur pays et

n'y restaient que juste assez longtemps pour être choqués de

leur manière de vivre, ils finirent par être en mauvaise odeur
auprès du gouvernement perse.

Le refroidissement entre les Perses et les Juifs s'accrut lorsque

les rois perses s'adonnèrent au culte des idoles, lorsqu'ils
baptisèrent Aphrodite d'un nom perse, Anaitis, et lui firent élever

des statues. Artaxerxès Mnémon (404-358) voulut imposer
le culte d'Anaitis aux peuples de son empire, sans en excepter
les Juifs. Ceux-ci résistèrent, furent traités outrageusement,
mais ne cédèrent pas : ils préféraient la mort à l'apostasie.

Les satrapes, nous l'avons déjà dit, étaient loin d'être toujours
ce que les Juifs auraient désiré qu'ils fussent. Josephe raconte
à ce propos une histoire intéressantei — dont on ne sait pas trop
la date, à vrai dire. Ce fut sans doute soit sous Artaxerxès II dit
Abnémon, soit sous Artaxerxès III dit Ochus.

Le grand prêtre Jochanan (ou Jean, iuiwn;) avait un frère,
Josué (ou Jésus, Woûç), qui convoitait la place de souverain
sacrificateur. Ce Josué réussit à entrer en relations avec Bago-
sès, qui commandait des troupes perses cantonnées dans le

voisinage ; il se lia avec lui, lui communiqua ses vœux secrets
et reçut de lui d'encourageantes assurances. Plein de confiance
dans ces promesses, Josué se rendit au temple et commença à

s'y quereller avec son frère. Ce dernier se mit si fort en colère

qu'il tua Josué sur place. Lorsque Bagosès apprit ce qui s'était
passé, il se rendit sur-le-champ à Jérusalem pour punir Jochanan.

Dès son arrivée il éclata en reproches. Puis il voulut
entrer dans le temple, poussé soit par une pure curiosité, soit par
le désir d'y poursuivre Jochanan. On voulut l'en empêcher. Le

texte de Josephe est ici assez étrange. Bagosès se serait écrié :

« Comment ne suis-je pas plus pur que celui qui a été tué dans

le temple2?» Cette question est assez peu naturelle. Car Bagosès

avait été l'ami de Josué et venait à Jérusalem pour le ven-
1 Antiq. XI, XII, 1.

2 IlCor ovK èyò KadagÙTEçôç el/u zo'v avriQT]ftévov èv rà vaù. ;



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 559

ger1. Ce qu'on comprendrait, c'est que le général perse
s'écriât: « Suis-je donc plus impur que celui qui a commis cet
homicide dans le temple? » Et c'est ainsi que quelques-uns
traduisent. Mais il n'y a pas l'actif dans le texte, il y a le passif
(zoï) àvçprifié-jov).

Je pense qu'il faut voir dans zo\> avypripevou non pas un masculin

se rapportant à Josué, mais un neutre: «ce qui est tué dans

le temple. » Josephe a voulu dire que, comme les Juifs défendaient

l'accès du temple à Bagosès, celui-ci s'est écrié: «Vous

y laissez bien entrer les victimes pour les sacrifices Eh bien
est-ce que moi, Bagosès, je ne suis pas plus pur que ces
animaux que vous tuez dans le temple? » L'emploi même du
participe parfait (dtvypvjps'vou) plaide en faveur de cette interprétation.

Si Bagosès avait voulu parler de Josué, il aurait employé
l'aoriste.

Bagosès entra dans le temple. Puis, au lieu de punir le

coupable, il imposa des tributs aux Juifs et « leur fit payer 50

drachmes par chaque agneau, avant d'offrir les sacrifices que la
Loi ordonne qu'on offre chaque jour. » Cet impôt sur le sacrifice

sembla aussi vexatoire aux Juifs que le paraît aujourd'hui
à beaucoup de gens l'impôt sur le revenu. La mesure leur fut
d'autant plus sensible que dans maintes occasions précédentes
c'était l'inverse qui avait eu lieu : les rois perses avaient
généreusement fourni de l'argent pour les sacrifices et le culte.
L'impôt dura sept ans, au bout desquels Bagosès quitta la

contrée, et son successeur n'exigea plus le tribut.
Peut-être était-ce justement sa conversation avec les Juifs à

l'entrée du temple qui avait donné à Bagosès l'idée d'imposer
ainsi les Juifs: « Vous ne voulez pas me laisser entrer! a-t-il
peut-être dit. Comme si vous ne laissiez pas entrer des animaux

pour le sacrifice? Eh bien alors!... Vous avez le front de me

donner à entendre que vous ne me tenez pas pour aussi pur
que des animaux Pour vous apprendre à raisonner, vous me

1 On remarquera que, d'après le texte, il ne dit pas: « Suis-je plus
impur que celui qui a été tué? » — ce qui déjà étonnerait — mais il s'écrie :

« Ne suis-je pas plus pur que celui qui a été tué? » — ce qui est vraiment
incompréhensible.



560 HENRI BOIS

paierez dorénavant 50 drachmes par chaque tête de bétail que
vous ferez pénétrer dans votre sanctuaire »

Ce fut sous le roi Ochus que les Juifs eurent à endurer leurs
plus grandes souffrances pendant la période perse. Le
mécontentement que ce despote cruel et débauché souleva dans les

provinces de son empire s'accrut à tel point que Sidon, ville
très influente, décida, semble-t-il, la Phénicie et la Judée à se

révolter. L'Egypte, qui avait déjà infligé plusieurs défaites à

Ochus, aurait promis de secourir les rebelles. Mais Ochus, en
350, détruisit Sidon et soumit les autres villes phéniciennes,
puis marcha vers l'Egypte et la reconquit. Pour punir la Judée,
il déporta des Juifs en Hyrcanie et au bord de la Caspienne,
s'il faut en croire Eusèbe.

Le texte original de la chronique d'Eusèbe ne nous est pas

parvenu. Nous en avons deux traductions. La plus ancienne,
celle de Jérôme, porte : Ochus Apodasmo Judaeorum capita
in Hyrcaniam accolas translatos juxta mare Caspium conloca-

vit. La traduction arménienne contient la phrase suivante :

Ochus partem aliquam de Romanis Judaeisque cepit et habitare
fecit in Hyrcania junta mare cazbium. Les interprètes de nos

jours se sont heurtés dans la première version au nom de ville
Apodasmum, dans la seconde aux mots de Romanis.

Il ne me paraît pourtant pas bien difficile de trouver une
explication très vraisemblable de ces divergences et de remonter
jusqu'au texte primitif d'Eusèbe.

Je crois qu'Eusèbe avait écrit

àizo^ao-pib-j lovoaiftiv pd>p.ri<;

Le premier traducteur a fait un contresens sur ànolao-pàv ; il
y a vu un nom de ville : de là sa traduction.

Le second traducteur a bien compris anoSao-p.iT/ qu'il a rendu

par partem aliquam, mais il a fait un contresens sur pây-vç, où

il a vu bien mal à propos le nom de Rome : de là sa traduction
de Romanis.

Àn-oSao-pó; signifie partage, part, portion, détachement de troupes.

Et un des sens fréquents de pâpy, c'est force militaire.
L'allégation d'Eusèbe, s'il était bien renseigné, donnerait donc



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 561

raison à ceux qui pensent que la Judée s'est soulevée contre les

Perses et s'est alliée à l'Egypte contre Ochus.
La donnée d'Eusèbe a été accueillie par Georges le Syncelle

dans sa Chronographie. Elle s'y présente sous cette forme; ô^o;
kpza%épi-o-j Tzalç et{ AÏyvnzov arpazexiorj pspiy.hv ui%palao-iai> ei^sv IouSat'wv,

ù« zovç p.èv hi Ypxavia xazùy.tos npb; zri Kaaizia Balio-rrç, zo\j; Ss sv Baßvlävt

oi xat p-^XP1 v^v £tCTiv aùzôBt, wç 7ro).^ot rwu EÀ/yîvwv io-zopoitGtv. Et Paul
Orose dans son Histoire dit : Tune etiam Oxus qui et Artaxerxès

post transactum in Aegypto maximum... bellum, plurimos
Judaeorum in transmigrationem egit atque in Hyrcaniam ad

Caspium mare habitare praecepit.
Grœtz qui cite * ces textes ajoute : « La donnée d'Orose et de

Georges le Syncelle dérive d'une même source; l'addition chez
le dernier de la déportation à Babylone est donc à biffer.» C'est

aller un peu vite en besogne. Cette déportation à Babylone
n'est-elle pas confirmée par le passage d'Hécatée cité par Josephe

(contra Ap. I, 22) : « TzoWàç pk-j yàp lîfiûv, fy)uii/, àiiao-TràTZOuç ùç

Haßviüva ïiipnat npôzspo-j aùrwv enoirto-av uuaexSaç »

On remarquera que le mot pepi-xm s'accorde bien avec àn-o-

Sao-póv. Quant à aì^paìmo-iav, si le Syncelle avait utilisé une source
(ou une traduction d'Eusèbe) latine, on dirait qu'il a lu, au lieu
de capita (comme dans la version de Jérôme), le mot captiva
ou captivos 2.

1 Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. 1876.

II. Bd. Zweite Hälfte. 8. 209. N. 2.

- tìreetz cite encore un texte « abrupt et obscur » de Solynus dont il
n'ose pas assurer qu'il se rapporte à la notice d'Eusèbe : Judaeœ caput
Hierosolyma, sed excisa est. Successit Hiericus, et haec desinit Artaxerxès

bello subacta.
On pourrait croire que ce sont des gloses explicatives afférentes k la

traduction du texte d'Eusèbe par Jérôme, faites au moyen du Syncelle
mal compris.

Rencontrant la traduction de 'Iovôaiuv $our/ç, que Jérôme traduit Judae

orum capita (remarquez le pluriel), Solynus aurait écrit: « Judœœ caput
Hierosolyma.» Fuis voulant avoir un autre caput pour faire le pluriel
(capita) et se souvenant des mots du Syncelle peçucip/ aixualuaiav...,
Solynus se serait mépris sur le sens de pepinr/v et y aurait vu Jéricho; il
aurait donc continué : « Sed excisa est. Successit Hiericus, et baee desinit
Artaxerxès bello subacta. »



562 HENRI BOIS

Quoi qu'il en soit, on peut dire que les deux siècles pendant
lesquels les Juifs furent sous le joug des Perses, furent deux
siècles de désillusion : la réalité restait si infiniment, que dis-
je s'abaissait si rapidement au-dessous de ce que les descriptions

des prophètes avaient fait attendre et espérer L'état
actuel des choses dut généraliser la conviction que, sous les
Perses, il n'y avait plus pour les Juifs aucun espoir.

Les Juifs étaient prêts à recevoir Alexandre avec presque
autant de joie qu'ils avaient reçu Cyrus. Et en accueillant
Alexandre, c'était la civilisation hellénistique qu'ils allaient
accueillir.

Alexandre est-il allé à Jérusalem? Ou bien faut-il taxer de

légendes fabuleuses les trois catégories de narrations qui nous
dépeignent le héros macédonien adorant Jéhovah et lui offrant
des sacrifices?

C'est ce que nous allons examiner.

1

Le récit de Josephe. (Antiquités XI, VIII, 2-6).

A en croire Josephe, Alexandre qui, après la bataille d'Issus

(333), avait pénétré en Syrie, pris Damas, puis Sidon, et avait
mis le siège devant Tyr, écrivit au grand prêtre des Juifs, pendant

qu'il était devant cette ville, « de lui envoyer du secours,
de fournir à son armée des provisions, de lui payer le tribut
qu'il payait auparavant à Darius, de s'attacher à sa personne,
l'assurant qu'il n'aurait pas lieu de s'en repentir. » Mais le

grand prêtre répondit aux messagers du roi macédonien qu'il
« était engagé par serment à ne pas prendre les armes contre

Darius, et qu'il ne violerait pas ce serment tant que Darius
serait au nombre des vivants. » Alexandre s'irrita fort de cette

réponse et déclara qu'après la prise de Tyr il marcherait con-

Je ne puis malheureusement pas vérifier le texte de Solynus ; mais il
me semble qu'il y faut lire Artaxerxis. Artaxerxès est-il une faute de

copiste dans Solynus ou une faute d'impression dans Grœtz



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 563

tre le grand prêtre des Juifs et apprendrait à l'univers, en sa

personne, à qui il fallait garder la foi du serment.
Il semble donc que ce n'est pas sous d'heureux auspices que

le représentant de l'hellénisme et le représentant du judaïsme
entrent en relations. Mais ce n'est qu'un malentendu. Alexandre

et les Juifs contemporains d'Alexandre étaient faits pour se

convenir. Et bientôt (toujours s'il faut en croire Josephe), le
bon accord ne tarde pas à s'établir complètement, et même
merveilleusement, c'est le cas de le dire.

Alexandre, en effet, marche vers Jérusalem. Mais le souverain

sacrificateur vient au-devant de lui avec les prêtres et le
peuple. Et alors, quand le roi voit de loin tout le peuple en
habits blancs, les prêtres revêtus de leurs robes de fin lin, le

grand prêtre revêtu de sa robe de couleur de hyacinthe, avec
son éphod d'or, la tiare sur la tête, où le nom de Dieu était
écrit sur une lame d'or, il s'avance pour adorer ce saint nom
et salue le grand prêtre. On s'étonne. Parménion lui demande

pourquoi lui, devant qui tout le monde se prosterne, s'est prosterné

devant le grand prêtre des Juifs. Alexandre raconte qu'il
a vu ce dernier en songe, revêtu du même costume : « Je pensais

alors aux moyens de conquérir l'Asie, dit-il, et il
m'ordonna de ne point différer mon entreprise, mais de marcher
avec confiance, parce qu'il serait lui-même le conducteur de

mes troupes, et qu'il me donnerait l'empire des Perses... J'ai
lieu de croire que Dieu lui-même, me conduisant dans l'expédition

que j'entreprends contre Darius, m'accordera la victoire,
me fera détruire l'empire des Perses, et permettra que je réussisse

dans toutes mes entreprises. » Après quoi, Alexandre
entre dans la ville, monte au temple, offre des sacrifices. On

lui montre le livre de Daniel. On lui fait voir qu'il est dit dans

ces prophéties qu'un Grec détruira l'empire des Perses. Il croit

que c'est lui qui est désigné, et il en témoigne beaucoup de

joie. Il accorde aux Juifs la permission de vivre selon les lois
de leurs pères et les exempte de payer tribut la septième
année. Sur la requête qui lui en est adressée, il autorise également

les Juifs de Babylone et de Mèdie qui vont bientôt être

ses sujets à vivre selon leurs lois. Enfin il dit à la foule que si



564 HENRI BOIS

quelqu'un veut s'engager dans ses troupes, il y sera volontiers
reçu et pourra y vivre selon les mœurs et coutumes des Juifs.
Et beaucoup de Juifs s'engagent dans l'armée du roi macédonien.

Tel est en gros le récit de Josephe.
Faut-il le rejeter en bloc et en parcelles, comme un conte à

dormir debout, inventé pour la plus grande gloire de la nation
juive?

Le seul fait que nous possédons, outre la narration de cet
historien, deux autres espèces de sources (les traditions rabbi-
niques des Juifs, les traditions samaritaines) doit déjà nous
mettre en garde contre un procédé si sommaire. Béfléchissons

avant de nous décider.
Observons tout d'abord qu'il ne suffit pas, en thèse générale,

de montrer que, dans un récit de Josephe, il y a deux ou trois
traits apocryphes, pour avoir ruiné par là même l'historicité
du récit dans sa teneur générale. Car alors, dans tout Josephe,
il ne resterait à peu près rien d'admissible. Il n'y aurait plus

qu'aie jeter tout entier au panier. Très souvent, ordinairement
même, en vérité, lorsque Josephe répète une histoire biblique,
il l'embellit, du moins il sé flatte de l'embellir : ces additions

illégitimes prouvent-elles que l'histoire biblique elle-même soit
fausse de tout point et qu'il n'y ait rien à en conserver? Au
sujet du récit particulier qui nous occupe, il faut donc nous
défier de conclusions absolues qui ne reposeraient que sur un
ou deux détails de la prose de Josephe tenus pour apocryphes
ou démontrés tels. Pour justifier réellement la conviction que
toute la longue narration de Josephe est entièrement dépourvue

de valeur historique, il serait bon d'établir que tous ses

détails — non pas quelques-uns, mais tous — sont erronés,
controuvés, impossibles.

Cela posé, abordons la critique du récit de Josephe :

1. Il est bien clair — et il est assez plaisant qu'on ait pu en

douter — que s'il y a eu un Sanaballat (ou Sanballat) contemporain

de Néhémie, il n'a pu vivre jusqu'à l'époque d'Alexandre.

Notez aussi qu'à l'époque d'Alexandre, la femme de

Manasse, gendre de Sanaballat, aurait été presque aussi âgée que



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 565

Sara, femme d'Abraham, à l'époque où celle-ci eut un fils
Comment Sanaballat aurait-il pu se flatter d'un miracle qui
ferait naître des enfants à sa fille déjà si... antique! Et pourtant
Josephe écrit,: « Sanaballat fit bâtir le temple en toute hâte,
et établit Manasse grand prêtre, pensant avoir procuré un très
grand honneur aux enfants qui naîtraient de sa fille (zoîç sV. twç

OuyaTjOOî yevriaophioii). » Il faut en conclure que, d'après Josephe,
la fille de Sanaballat était, à l'époque d'Alexandre, encore
jeune, et mariée depuis peu. Il y a donc incompatibilité entre
la narration de Josephe et les données du livre de Néhémie1.

De Josephe et de Néhémie, qui a tort
On pourrait prétendre, sans doute, que les derniers versets

de Néhémie sont une addition postérieure, et qu'il faut en
croire non pas ces lignes ajoutées après coup, mais l'histoire
de Josephe. Toutefois ceux qui donnent tort à Josephe en ce

point paraissent plus dans le vrai. Et au fait, historiquement et

psychologiquement, il est difficile d'admettre que la communauté

samaritaine n'ait été fondée qu'à l'époque d'Alexandre.
Mais de ce que Josephe a tort sur ce point, il ne faut pas

inférer que son récit doive simplement être biffé et tenu pour
nul et non avenu. D'une part, on ne peut s'empêcher de trouver

probable qu'une grande partie de ce qu'il attribue à

Sanaballat et à Manasse est exact en soi, abstraction faite de la
chronologie. Il n'y a peut-être qu'à l'antidater pour obtenir la
vérité historique, et. pour que le Sanaballat de Josephe complète,
sans le contredire, le Sanballat de Néhémie. D'autre part, il
paraît non moins probable qu'il a dû y avoir quelque ambassade

envoyée par les Samaritains à Alexandre lorsqu'il faisait
le siège de Tyr, ainsi que le racontent les sources samaritaines

que nous examinerons plus tard. Ce serait là, peut-être, le

motif de l'erreur chronologique de Josephe ou de la source
dont il s'est servi.

Il se pourrait même que les Samaritains aient réellement

1 A moins qu'on n'admette qu'il y a eu deux Sanaballat, l'un contemporain

de Néhémie, l'autre contemporain d'Alexandre: ce qui paraît
peu probable et ce qui, à ma connaissance, n'a jamais été soutenu ou

proposé.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 37



566 HENRI BOIS

obtenu d'Alexandre la permission de se construire non pas le

premier temple qu'ils eussent jamais bâti, mais un temple plus
beau, un « temple semblable à celui de Jérusalem » suivant les

expressions de Josephe1. Néanmoins, sans chercher d'autres

difficultés, il semble surprenant que ce temple ait. été achevé

en neuf mois,^ quelque hâte que les Samaritains y aient pu

apporter. Et ils n'y auraient mis que neuf mois d'après Josephe.

Car c'est au début du siège de Tyr que les Samaritains
obtiennent la permission de bâtir le temple; et c'est à la fin du

siège de Gaza qu'ils prient Alexandre d'aller le visiter. Or le

siège de Tyr a duré sept mois, et le siège de Gaza deux mois.
Donc les deux sièges ensemble ont pris neuf mois. Et comme
très peu de temps s'est écoulé entre les deux sièges, c'est bien

en 9 ou 10 mois que l'édifice aurait dû être commencé et fini.
2. Un second point sur lequel on a cru prendre Josephe en

défaut, c'est la démarche qu'il fait faire à Alexandre auprès du

grand prêtre juif. Comment le roi Macédonien aurait-il eu

l'idée, a-t-on dit, de demander au grand prêtre juif du secours
contre Tyr (o-u^«xt'«v)? Il n'y a pourtant là rien de surprenant.

Pour s'emparer de Tyr, Alexandre avait résolu de réunir
l'île de Tyr à la terre ferme par une digue. Eh bien Diodore
de Sicile nous raconte que lorsque Alexandre entreprit ces

constructions, « il appela à ce travail tous les habitants des

villes voisines2. » Il est assez naturel qu'il ait également
convoqué les Juifs.

3. On s'est étonné de la réponse du grand prêtre. « Le grand
prêtre répondit aux messagers qu'il était engagé par serment
à ne pas prendre les armes contre Darius et qu'il ne violerait
pas ce serment tant que Darius serait au nombre des vivants.»

Jamais, a-t-on protesté, les Juifs n'avaient fait un tel serment.
S'ils l'avaient fait, ils avaient assez souffert sous les derniers
rois de Perse pour avoir le droit de s'en croire déliés L'occu-
pafion, par Alexandre, des vastes étendues de pays que Darius
avait abandonnées dans une fuite honteuse libérait les Juifs de

1 Dans la promesse de Sanaballat à Manasse: vabv bpoiov hvza tù h toïç

'leçoaoJ.vpoiç.
2 XVII, 40.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 567

toute obligation envers l'ex-roi de Perse. Et puis, la crainte de
Darius ne leur aurait pas inspiré le courage de braver le danger

encore plus menaçant et plus rapproché de la colère
d'Alexandre — Je ne suis pas, pour ma part, très touché de ces
raisons. Si les Tyriens ont refusé de se soumettre à Alexandre,
eux qui étaient encore plus « rapprochés » d'Alexandre que ne
l'étaient les Juifs, il n'y a rien d'incroyable à ce que les Juifs
aient procédé de même. Il ne faut pas s'imaginer qu'Alexandre
soit apparu à ce moment-là aux Juifs tel qu'il nous apparaît à

nous qui connaissons toute son histoire et qui savons d'avance
ses triomphes postérieurs au moment même où nous étudions
ses débuts. Il y a là une illusion d'optique historique contre
laquelle tous les historiens n'ont pas réussi à se prémunir.
Diodore de Sicile nous apprend que « les Tyriens soutinrent
intrépidement le siège, car ils se flattaient de plaire à Darius et de

s'assurer sa bienveillance. Ils croyaient aussi que le roi les

récompenserait magnifiquement si, en occupant Alexandre à un
siège long et périlleux, ils parvenaient à donner à Darius le

temps de faire ses préparatifs. Ils comptaient en outre sur la

position forte de leur île, sur leurs moyens de défense et sur ie

secours de Carthage, qui était une de leurs colonies ' ». Quinte-
Curce parle en effet d'une deputation des Carthaginois à Tyr. Et
les Carthaginois, d'après lui, « exhortent les Tyriens à soutenir
courageusement le siège, en leur promettant du secours de la

part de Carthage2. » Précédemment, la Judée s'était révoltée,
de concert avec la Phénicie, contre le roi Ochus. Pourquoi les
Juifs n'auraient-ils pas sinon fourni du secours à Tyr, leur
ancienne alliée, du moins refusé de contribuer à sa ruine? Il est

vrai que les Juifs n'étaient pas, comme les Tyriens, en position
de résistera Alexandre, mais les Juifs pouvaient croire, comme
les Tyriens eux-mêmes, qu'Alexandre,retardé et occupé parle
siège, resterait devant Tyr jusqu'à ce que Darius eût formé une
nouvelle armée et fût venu l'attaquer et le vaincre. Bien de

plus naturel que de s'attendre à un échec prolongé d'Alexandre
devant Tyr, à une arrivée offensive de Darius et à une déroute
définitive des Macédoniens. Quant aux serments, il n'y aurait

1 XVII, 40. - 2IV, 2.



568 HENRI BOIS

peut-être pas de motifs pour en nier la réalité, mais le grand
prêtre les a sans doute allégués comme une excuse. Il a été

bien aise de trouver ce moyen de refuser la demande d'Alexandre,

sans pourtant le choquer et sans se compromettre,
pensait-il. Il n'y réussit pas tout à fait, puisque Alexandre se mit
en colère. Mais on s'aperçoit bien que c'était là son but. Il voulait

opposer à Alexandre une fin de non-recevoir qui ne l'irritât

pas et, d'autre part, les Juifs avaient tant pâti de s'être
soulevés contre Ochus que, malgré son peu d'enthousiasme pour
la domination perse, le grand prêtre ne se souciait pas d'attirer

de nouveau sur son peuple et sur lui-même pareils
châtiments. A Alexandre, laddua disait : « Je ne demanderais pas
mieux que de combattre pour toi, mais je suis lié par des

serments. Tue Darius et je ferai ce que tu voudras. » A Darius, il
aurait dit : « Ton ennemi Alexandre m'a fait demander du

secours, mais je lui en ai obstinément refusé, entièrement attaché

que je suis à ta cause. » C'était une conduite à double jeu
qui n'est pas tellement en désaccord avec ce que nous savons

par ailleurs de la politique habituelle des Juifs.
4. On se scandalise du songe que Josephe octroie au grand

prêtre laddua. Je ne dis pas que l'intervention divine soit ici
bien admissible. Mais aussi n'est-elle aucunement nécessaire.
Le songe, en lui-même, n'a rien de psychologiquement impossible.

Nous voyons, d'après le texte de Josephe, que déjà à la

nouvelle de l'approche d'Alexandre, laddua était décidé à aller
à sa rencontre. De résister au triomphateur qui était venu à bout
de Tyr et peut-être de Gaza, il n'y avait plus moyen évidemment.

L'annonce de la chute de Tyr avait produit une immense

impression ; elle avait fait sentir sur toutes les côtes de l'Occident

et jusqu'aux colonnes d'Hercule le poids de la redoutable
épée du prince macédonien. La puissante cité insulaire était
donc vaincue! Sa flotte orgueilleuse, sa marine marchande, son

opulence célèbre dans le monde entier étaient anéanties! Toute
l'ambition à laquelle laddua devait se borner c'était d'éviter, si

possible, les funesles effets du courroux d'Alexandre. laddua
se demandait seulement comment il irait affronter le roi *. Ainsi

1 trùç àizavTi/o£i zoiç Maneóóoiv auT/xavüv.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 569

il était résolu à marcher au-devant du triomphateur, il cherchait

uniquement, en lui-même, de quelle manière il s'y prendrait.

Que, dès lors, préoccupé comme il l'était de cette question,

il ait eu le songe qu'on lui attribue et qu'il ait vu dans ce

songe un ordre divin, il n'y a rien là de bien surprenant. Et il
ne faut pas s'étonner non plus que, dès le début, laddua
ait eu le dessein de sortir au devant d'Alexandre. On peut se

rappeler que, lors des invasions des Barbares, il est arrivé plus
d'une fois que les prêtres chrétiens sont sortis en procession au-
devant des dévastateurs et ont obtenu merci ; c'est ainsi que
Rome a été sauvée d'Attila. Mais ce qui nous touche de plus
près, c'est que pareil fait s'est passé pour la prise de Babylone
par les Macédoniens. Alexandre s'attendait à trouver de la
résistance ; il connaissait la force prodigieuse des « murailles de

Sémiramis ; » il savait comment elles étaient environnées d'un
réseau de canaux et combien de temps la ville avait soutenu le

siège de Cyrus et plus tard de Darius. Il avait appris que Ma-

zaeos, qui s'était maintenu le plus longtemps et avec le plus de

bonheur à Gaugamèle, s'était jeté dans Babylone, et il
craignait que les scènes d'Halicarnasse et de Tyr ne se renouvelassent.

En s'approchant de la ville, il fit avancer son armée

en ordre de bataille, mais les portes s'ouvrirent ; les Babyloniens,

portant des couronnes de fleurs et de riches présents, les

Chaldéens, les Anciens de la ville, ayant à leur tête les
fonctionnaires perses, vinrent à sa rencontre. Mazaeos livra la ville,
la citadelle, les trésors, et le monarque fit ainsi son entrée dans

la ville de Sémiramis. Et il faut noter pour achever le parallèle
avec l'entrée d'Alexandre dans Jérusalem que, d'après Adrien,
Alexandre sacrifia dans Babylone au dieu Bel, suivant les

prescriptions des prêtres de ce dieu L

1 zà ze âÀÀa Kai rf> Bi/Àu nadâ fkfïvoi è^r/yovvTO è$vaev. III, 16.— Il y a lieu,
d'ailleurs, de remarquer dans le texte même de Josephe, ces mots: laddua
alla au-devant d'Alexandre avec les prêtres et le peuple, iepoirceirrj Kai

ota<l>éç>ovo-av tC.iv äXXtov kdvùv -kolovufvoç ztjv inzâvTyaiv. — Ti)v virâvz?}atv, la
rencontre qu'il était d'usage de faire- C'était de tradition (car Josephe
est ici confirmé par les auteurs païens) que les villes qui voulaient se rendre

à un conquérant fui envoyassent une deputation. Si Josephe exalte
la procession des Juifs et la trouve supérieure aux cortèges de toutes les



570 HENRI BOIS

5. Mais le lieu que Josephe assigne à la rencontre de laddua
et d'Alexandre ne trahit-il pas le caractère fictif de tout ce

récit? C'est à Sapha que le roi et le grand prêtre devraient être
entrés en contact. Mais Sapha, d'après Josephe lui-même, est

situé au nord-est de Jérusalem. Si Alexandre est venu de Gaza,

comme Fassure Josephe, il a dû arriver à Jérusalem dans la
direction opposée, dans la direction du sud-ouest. Et on s'écrie :

« Vous voyez bien que le'récit de Josephe est une invention
mensongère » — Mais cette contradiction géographique prouve
tout juste le contraire de ce qu'on veut lui faire prouver.
Supposez que Josephe ait réellement fabriqué de toutes pièces le

récit de l'expédition d'Alexandre, comme on l'a prétendu. Est-
il croyable qu'au lieu de choisir pour place de la rencontre un
endroit situé sur la route de Gaza à Jérusalem, il soit allé prendre

de propos délibéré une ville qu'il nous apprend lui-même
ailleurs1 être située au nord-est de Jérusalem! Non, s'il a parlé
de Sapha, c'est qu'il a utilisé une autre source que celle qui fait
arriver Alexandre de Gaza. Nous aurons du reste à revenir sur
les sources dont Josephe paraît s'être servi.

6. On a encore allégué comme un motif de suspicion la mention

des Chaldéens (XaàSatW) dans la troupe d'Alexandre en
marche vers Jérusalem. C'est un peu tôt, a-t-on dit. C'est même

un anachronisme. Alexandre n'avait pas encore soumis la Ba-
bylonie

Hengstenberg a répliqué que ces Chaldéens étaient sans doute
des transfuies, des opprimés qui avaient vu dans Alexandre
leur libérateur. L'explication ne paraît pas concluante et la
mention de ces Chaldéens reste toujours assez étrange.

Herzfeld propose de corriger le mot XaXSaîwv et de lire
Xou9«t'wv : les Cuthéens ou Couthéens sont une des appellations
par lesquelles Josephe désigne les Samaritains. Mais cette
conjecture, que Herzfeld se borne à emetti e sans essayer seulement

de montrer que le texte doit être altéré, et que la faute

indiquée a pu se produire, cette conjecture ne peut guère être

autres villes de l'univers, cela rentre dans ses habitudes de panégyriste
de la nation judéenne. C'est un Juif qui parle à des Juifs.

1 Cf. Bell. Jud. II, 18; V, 2,3. 3. 2.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 571

adoptée. Son résultat le plus clair, c'est d'apporter du trouble
et de la contradiction dans le récit de Josephe. Et l'on ne nie

pas qu'il y ait des contradictions dans la narration de l'historien
juif (nous les relèverons quand nous parlerons des sources qu'il
a employées), mais ce n'est pas une raison suffisante pour qu'il
soit permis aux exégètes de multiplier ces contradictions,
d'en prêter gratuitement à leur auteur et, sous prétexte qu'il y
en a quelques-unes, d'en créer encore de nouvelles.

Il vaut encore mieux conserver Xatâaiav. Seulement on ne
donnera pas à ce mot son sens géographique, si l'on peut ainsj
dire. On n'y verra pas des troupes chaldéennes. Mais on se

souviendra que le terme x«>5«îo; a été employé plus tard pour
désigner non plus tous les Chaldéens, mais seulement les prêtres
babyloniens, les astrologues, les interprètes des songes ; mieux

que cela, ce terme a été employé d'une manière tout à fait
générale par Plutarque, Sextus Empiricus, Lucien, etc., pour
désigner les astrologues, les tireurs d'horoscope, les devins. Or,
il y avait toujours de semblables gens dans l'armée d'Alexandre
et Alexandre leur faisait jouer un grand rôle. Ils n'étaient pas
soldats eux-mêmes, ils ne faisaient que suivre l'armée ; de là

l'emploi du participe à«Aou6oûvr«v. Avec cette interprétation de

x«XSaîwv, la symétrie de la phrase de Josephe1 devient parfaite:
les Phéniciens, ennemis jurés des Juifs (ils n'étaient jamais
devenus leurs alliés que par occasion, contre un ennemi commun

; dès que l'occasion de l'alliance et l'alliance elle-même

disparaissaient, le vieux fonds permanent d'hostilité se montrait

de nouveau), les Phéniciens, dis-je, se réjouissent de

détruire la ville; les magiciens, hostiles aux prêtres juifs qui traitent

leurs pratiques d'impostures, se réjouissent de maltraiter
et de tuer le grand prêtre. Il est évident que, dans la suite

d'Alexandre, ce sont surtout ces deux classes de gens, les
ennemis politiques et les ennemis religieux des Juifs qui ont dû

se réjouir du sort qui paraissait réservé à Jérusalem et aux
Juifs.

1 Tîùv of tfiotvÎKUv Kaï TÙiv aKo2ovßovvTuv XaïJaiuv, bo-a ßao-i?.coc ôçyyv eÏkoç

hiriTQè-ijietv a'vToïç,rijv Te tt62.iv ôtapnàauv, /cai tov àç>xtcç£a per' a'iKtaç airolfoeiv
7,oytÇoplvtôv, Ta kvavria zovzuv hykvczo.



572 HENRI BOIS

7. On a fortement mis en doute la conduite d'Alexandre et
le songe que lui fait débiter Josephe. C'est montrer qu'on est
bien peu familier avec le caractère d'Alexandre et la façon dont
il se comportait envers les prêtres et les religions diverses.
Pour ce qui est des songes, nous savons combien Alexandre
aimait à en raconter — toujours dans le même esprit politique.
C'était un moyen qu'il prenait pour persuader à la galerie qu'il
était chéri des dieux ; que ceux-ci se donnaient un mal tout
particulier pour le soin de sa personne, et qu'il n'entreprenait
rien que par leur ordre. Quand il entame le siège de Tyr, il
raconte qu'Hercule lui est apparu pendant son sommeil, et lui
a tendu la main, pour l'introduire dans la ville assiégée.
Devant Gaza un oiseau de proie lui laisse tomber une motte de

terre sur la tête, puis va se prendre dans les cordages d'une
machine. Ce sont les dieux qui l'avertissent qu'il prendra Gaza,
mais qu'il y courra un grand danger. Ptolémée, un de ses

officiers, est-il blessé d'une flèche empoisonnée Les dieux,
toujours complaisants, montrent à Alexandre, à point nommé,
pendant son sommeil, une plante qui guérira son officier En

un mot, Alexandre avait toujours des songes, des prodiges, et
des oracles tout prêts pour consacrer toutes ses entreprises.
Et quant aux sanctuaires, la liste serait longue de tous ceux

qu'il a visités et de tous ceux où il a sacrifié

L'objection se tourne donc ici en preuve. Et bien loin de

mettre le récit en suspicion, elle lui donne au contraire une
grande vraisemblance. La réputation du temple de Jérusalem
était répandue dans tout l'Orient, quand ce n'aurait été que par
les étrangetés de son culte. Il ne fallait pas que cette divinité
si originale fût la seule qui parut indifférente à la gloire du

vainqueur de l'Asie.
On parle d'invraisemblance, mais ce qui serait hautement

invraisemblable, c'est qu'Alexandre qui traversa deux fois la

Syrie Palestinienne, d'abord en allant de Tyr en Egypte, puis
en partant d'Egypte pour la Perse, n'ait pas visité les Juifs et
leur capitale qui avait alors, d'après Hécatée, 120 000
habitants1.

1 Cf. Contra Ap. I, 22.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 573

Greetz, qui reconnaît la valeur de ces considérations, fait

remarquer pourtant que tout ce qu'elles prouvent, c'est la

possibilité psychologique du récit de Josephe L En réalité, ces
considérations prouvent la vraisemblance historique. Et quand
un auteur, et même plusieurs auteurs racontent un fait, il me
semble qu'il suffit d'avoir démontré la probabilité historique de
leur récit pour avoir démontré, autant qu'il peut s'agir de

démonstrations en ce domaine, la réalité historique du fait en
question.

8. Un naïf a eu l'idée d'objecter: « Il est évident que la
prétendue expédition d'Alexandre à Jérusalem n'est qu'une imitation

du voyage d'Alexandre à Ammon. En effet, comment
Alexandre aurait-il été consulter Jupiter Ammon sur ses

campagnes, alors qu'il avait déjà adoré le vrai Dieu à Jérusalem et
avait déclaré que Dieu l'avait poussé en songe à ses entreprises?

» Alexandre était plus malin que celui qui a découvert
cette objection. Comme s'il se souciait dans son for intérieur
de toutes les religions des peuples qu'il rencontrait! Comme
s'il y croyait! Comme si Jéhovah avait joué un plus grand rôle
dans sa pensée et dans sa vie religieuse (en admettant qu'il en
eût une quelconque) qu'Apollon, Bel ou Isis! La vraie religion
d'Alexandre, c'était la politique : il y a de nos jours pas mal
de gens... qui ne ressemblent à Alexandre qu'en ce point.

Sans compter qu'alors, s'il y avait un atome de vérité dans

l'objection, il faudrait nier, pour les mêmes motifs allégués
contre la visite à Jérusalem, la narration du nœud gordien.
« Comment, pourrait-on, devrait-on s'écrier, comment Alexandre

serait-il allé consulter Jupiter Ammon, lorsqu'il avait
déjà été proclamé par l'oracle gordien le souverain élu par les

dieux pour dominer sur toute l'Asie ?» La vérité est qu'Alexandre

est allé d'abord à Gordion, probablement ensuite à

Jérusalem et encore après tout cela à Ammon. Et s'il avait rencontré

sur sa route un quatrième temple célèbre ou un autre oracle

à remplir, il ne se serait pas privé de ce qui n'était pour
lui qu'un divertissement innocent et utile, et peut-être un peu

1 Die psychologische Möglichkeit, nicht die historische Thatsächlich-
feeit.



574 HENRI BOIS

ironique dans le fond. Ou bien, peut-être, qui sait? y avait-il
chez Alexandre quelque chose de cette idée de l'antiquité que
chaque territoire a son dieu ou ses dieux, qu'il importe en

chaque pays d'honorer et de se concilier les divinités puissantes

dans cette contrée, et que, dans tous les cas, si on ne s'en
trouve pas mieux, on ne s'en trouve pas plus mal...

9. Mais comment, reprend-on, comment Alexandre aurait-il
pu lire ce qu'il y avait écrit sur la lame d'or de la tiare du

grand prêtre? Comment aurait-il pu discerner qu'il se trouvait
en face du « nom de Dieu? » —Eht quand il aurait non pas lu

évidemment, les caractères hébreux, mais conjecturé qu'ils
représentaient quelque nom de divinité, il a donné ailleurs
assez de marques d'intelligence et d'esprit, pour qu'il y ait
vraiment de la mauvaise grâce à lui chicaner celle-là. Toutefois,

qu'on le remarque, le texte ne porte pas qu'Alexandre ait
lu, su, ou deviné quoi que ce soit de ce nom de Dieu. C'est le

narrateur qui, après avoir parlé de « la tiare sur la tête du

grand prêtre, » ajoute: « où le nom de Dieu était écrit sur une
lame d'or. » Mais l'historien n'a garde d'insinuer qu'Alexandre
s'en soit douté. De même lorsque Josephe écrit qu'Alexandre
« se prosterna devant le nom, » c'est bien là en effet ce

qu'Alexandre a accompli en fait, mais l'historien n'affirme pas

que le roi Macédonien ait su qu'il le faisait et ait voulule faire.
Quand Alexandre prend la parole, il ne dit rien, lui, de ce nom,
il parle seulement du grand prêtre et du Dieu que le grand

prêtre représente. L'argument n'a donc aucune valeur.
10. On a signalé l'inexactitude de la mention que Josephe fait

du livre de Daniel. Ici, la critique aurait raison, s'il était
définitivement prouvé que le livre de Daffel n'existait pas à l'époque

d'Alexandre. Ce serait donc un trait ajouté postérieurement

au récit de l'expédition du roi macédonien.
11. On n'a pas voulu admettre qu'Alexandre ait dispensé les

Juifs des impôts pendant l'année sabbatique. Alexandre avait
besoin d'argent, affirme-t-on. —Mais qu'était-ce pour Alexandre

que l'impôt fourni par un petit pays tel que la Judée? C'était à

la fois très peu pour lui, et beaucoup pour les Juifs. Il pouvait
donc, à peu de frais, se concilier le dévouement de ceux-ci, et



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 575

se mettre en bonnes relations avec les prêtres de cette contrée,
ce qui a élé sa politique constante. Et puis, il ne nous est pas
dit qu'on fût cette année-là, ou même qu'on dût être l'année
suivante dans une année sabbatique. Il semble que si tel eût
été le cas, on nous l'aurait appris. Or, en admettant que l'année
suivante ou l'année d'après fût une année sabbatique, Alexandre

pensait bien être le maître de l'Asie à cette époque. Et une
fois possesseur de l'Asie et de ses immenses trésors accumulés
depuis des siècles, que pouvait bien lui faire le petit tribut de
la Palestine D'ailleurs, d'après Arrien *, Alexandre exauça
toutes les requêtes que les prêtres de Babylone lui firent en ce

qui concernait leur temple. Pourquoi n'en aurait-il pas agi
ainsi avec les prêtres de Jérusalem

12. Mais la demande relative aux Juifs de Babylone et de

Mèdie? Voilà qui est apocryphe, à coup sûr. Quelle plaisanterie

que de faire demander par les Juifs de Palestine à Alexandre

des faveurs pour les Juifs fixés dans des contrées qu'Alexandre

n'avait pas encore conquises — Si c'est une plaisanterie, il
faut convenir qu'elle était bien trouvée. Il aurait été difficile
de découvrir une flatterie plus délicate, qui fût plus susceptible
de chatouiller l'orgueil du conquérant. Au reste, si les pays
n'étaient pas soumis, on pouvait maintenant s'attendre à ce

qu'ils le seraient à brève échéance. Et la demande des Judéens

n'avait rien que de naturel, étant donné l'attachement des Juifs
à leur race. Une fois que les Juifs avaient tant fait que do recevoir

Alexandre à Jérusalem, une fois qu'ils étaient irrémédiablement

compromis, tant valait gagner aussi complètement
que possible les bonnes grâces du Macédonien, surtout lorsque,

pour les gagner, il n'y avait qu'à servir les intérêts du peuple

juif lui-même. Alexandre non seulement devait être agréablement

impressionné par une pareille demande, mais il devait y
accéder avec d'autant plus de plaisir que c'était un moyen de

prévenir en sa faveur de nombreux habitants de cet Orient qui
lui était encore hostile et fermé.

13. On ne veut pas non plus que des Juifs se soient enrôlés

volontairement dans l'armée d'Alexandre. Et qu'allègue-t-on
1 III, 16.



576 HENRI BOIS

L'objection trahit bien un parti pris curieux d'opposition à ce

pauvre Josephe On dit : « Alexandre avait besoin de soldats.
Donc il a dû enrôler les Juifs de force » Le raisonnement
n'est pas même captieux. Il avait besoin de soldats.... cela ne

prouve pas la non historicité de son invitation aux Juifs Et

pourquoi n'y aurait-il pas eu des Juifs, et même en grand nombre,

pour accepter cette invitation
14. Enfin M. Beuss écrit: « Josephe lui-même, dans un

endroit où son but apologétique le conduit à énumérer tous les

princes et généraux étrangers qui avaient jamais visité le temple,

commence la série par Antiochus II et garde un profond
silence sur Alexandre, soit qu'il ne crût plus lui-même à cette
fable, soit qu'il n'osât pas l'insérer dans un livre destiné à la
discussion critique. (Contr. Apion. II, 7; cf. II, 4 et 1,12). » Ces

remarques ne sont pas absolument concluantes. Si l'entrée
d'Alexandre dans Jérusalem doit être niée de ce chef, il faudra

sans doute aussi nier celle de Ptolémée Soter dans la capitale

juive1: Josephe en parle également dans ses Antiquités et
la passe de même sous silence dans l'endroit cité de son écrit
contre Apion. Au reste les arguments tirés du silence des

auteurs sur tel ou tel point n'ont pas une bien grande valeur
en général. Herzfeld trouve au contraire que Josephe se
confirme lui-même, et que ce qu'il dit dans ses autres ouvrages
établit la réalité d'une visite d'Alexandre en Palestine. Comment

s'expliquer autrement, demande-t-il, que, d'après la
Guerre juive 2 et l'écrit contre Apion3, Alexandre ait donné aux
Juifs une habitation à Alexandrie et leur ait accordé des droits
égaux à ceux des Macédoniens

Voilà à peu près toutes les objections qu'on a faites au récit
de Josephe. En les épluchant une à une, nous avons constaté

qu'elles ne sont pas des plus fortes. A part quelques erreurs, à

part quelques contradictions sur lesquelles nous allons
maintenant revenir, tout le récit de Josephe nous a paru
psychologiquement possible — historiquement vraisemblable — probable

en un mot.
1 e'iaeWùv yàp aaßßazoic eìr zt)v ttòXiv ùç Svauv. Ant. XII. I, 1.

2 II, 18, 7. - 3 11, 4.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 577

Que faut-il conclure des contradictions que présente le récit
de Josephe? Les critiques, jusqu'à présent, n'en ont qu'insuffisamment

parlé. Quand on rejette un récit en bloc, il est naturel

qu'on se croie dispensé de l'étudier en parcelles et de ren
dre compte de ce qu'il peut présenter d'insolite et de difficile.
Ces contradictions paraissent prouver que Josephe a eu entre
les mains diverses sources et qu'il n'a pas su les concilier ou

ne s'est pas donné la peine de les mettre d'accord, ayant
apporté trop peu d'attention à son travail. On ne prétend pas que
Josephe se soit borné, du moins partout et toujours, à couper
aux ciseaux ici et là des fragments plus ou moins longs et aies
juxtaposer tant bien que mal. La rédaction elle-même, en
général, paraît être de lui. Et tout ce qu'on peut faire, c'est de

montrer qu'il a dû user de documents divers et contradictoires
et qu'il a manqué de la perspicacité ou de l'habileté nécessaires

pour tirer de leurs données un récit homogène.
Voici les principales contradictions ou les principaux manques

d'homogénéité et de cohérence qu'on peut relever :

1° On s'étonne que Josephe ait écrit que les anciens de
Jérusalem voyaient avec peine Manasse participer aux fonctions de

grand-prêtre*. En effet, que dit Manasse à Sanaballat? « Jene
veux pas être privé à cause de ta fille de la dignité sacerdo-
tale®. » Il ne dit pas « de la dignité de grand prêtre. » Et que
lui répond Sanaballat? « Non seulement tu conserveras la

dignité sacerdotale 3, mais même je te ferai avoir la dignité de

grand prêtre*. » Et, au fait, tout ce que les anciens avaient
ordonné, c'est que Manasse ne s'approchât pas du sanctuaire, et
tout ce que le grand prêtre avait fait, c'était d'empêcher son
frère d'approcher de l'autel5. Ces expressions pourraient
naturellement s'appliquer à la privation des fonctions de grand
prêtre; mais elles ne supposent pas nécessairement autre chose

que les fonctions purement sacerdotales. Et ces fonctions purement

sacerdotales, c'est ce que le dialogue de Manasse et de

Sanaballat postule, lui, et suppose uniquement. A moins donc de

1 ueréxeiv rf/ç apxicpaavvqc. — 2 Tf/ç UnaTiKijç ripfjc- — 3 tt)v îfpucvvt}v.
4

TTjv àpxteoariKt/v ôvvaptv Kai Ttuijv.
5 pi) txçoatkvai tû BvataaTijpiu.... dçyovroç tov âée?.<j>bv tov ßunov.



578 HENRI BOIS

rétablir, dans le texte de Josephe, pezé%si\j t«j ìe^mo-ùv»? au lieu de

p£zé%uv zriç àpxisputr!im.ç, c'est-à-dire à moins de supposer que
l'addition de la syllabe ap% provienne soit d'un copiste influencé par
le àpxupéoiç de la ligne précédente, soit de Josephe inattentif au
texte de la source qu'il employait, il faut reconnaître que le récit

de Josephe présente ici une insoluble contradiction.
2° Dans le récit relatif à Sanaballat et à Manasse, il est dit

que Sanaballat se rendit auprès d'Alexandre avec 8000 hommes
de son gouvernement1. Plus loin, après le passage d'Alexandre
à Jérusalem, lorsque les Samaritains s'en viennent à la rencontre

d'Alexandre, ils amènent avec eux les soldats que Sanaballat

avait autrefois envoyés à Alexandre2.
3° Lorsque les Sichémites abordent Alexandre pour lui

demander d'aller voir leur temple, ils ne font pas la moindre
allusion à la permission que pourtant Josephe assure plus haut
leur avoir été donnée par le roi de bâtir le temple. Ce silence,

joint à la difficulté qu'il y a à se représenter un temple achevé

en 9 à 10 mois, peut nous incliner à penser qu'il y a là deux

sources différentes.
4° Sanaballat est censé avoir fourni à Alexandre toutes sortes

d'explications sur les Samaritains et les Juifs, pour décider
Alexandre à permettre de bâtir un temple sur le mont Garizim3.
Il serait étrange qu'après cet entretien, lorsque, de plus,
Alexandre a déjà eu à son service, pendant le siège de Tyr, des

troupes samaritaines dont la présence a pu lui conserver le
souvenir des discours de Sanaballat, il en soit encore à se demander,

lorsqu'il rencontre la deputation samaritaine, au sortir de

Jérusalem, qui ils sont4 et s'ils sont Juifs5. N'est-il pas visible
qu'il y a là différentes sources? Josephe même paraît s'y être

pris assez maladroitement pour les combiner. L'ambassade de

Sanaballat. auprès d'Alexandre a lieu, dit-il, au début du siège
de Tyr. Eh bien Josephe attend d'avoir fini de raconter le

1 ?.aßiiv OKraKioxûJovç tùv àpxopévuv vir avToîi izçbç 'AXiijavôçov t/ke.
2 TTpotmapa laßbvTec Kai oîiç SavaßaX/brr/ç rcpoç ait tov arçaTiÛTaç àiréoreiAe.

3 o EavaßaX/iOFTric. a'vTç Myovç Trçoéfiepe, ôriXûv ùç kt\.
* TÎveç bvTEç Taïrra naptiKaXovuiv.
5 et TvyxàvovGtv 'lovéalot.



ALEXANDRE LE GRAND ET LES JUIFS DE PALESTINE 5Î9

siège de Tyr et d'avoir installé Alexandre au siège de Gaza,

pour revenir sur ses pas et raconter l'ambassade samaritaine.
5° Josephe dit, d'un côté, qu'Alexandre s'est rendu de Gaza

à Jérusalem. Mais, d'autre part, il place la rencontre d'Alexandre

et des Juifs à Sapha, c'est-à-dire entre Tyr et Jérusalem.
N'a-t-il pas utilisé des documents différents qui plaçaient
l'expédition à Jérusalem, les uns immédiatement après le siège de

Tyr, les autres seulement après le siège de Gaza1?. Cela paraît
d'autant plus probable que, toujours d'après Josephe, Alexandre,

au reçu de la lettre des Juifs, entra en colère, promit de

se venger, « non tout de suite, car il ne pouvait quitter Tyr qui
allait être prise, mais dès qu'il aurait conquis Tyr. »

6° Après la visite d'Alexandre à Jérusalem, dans l'entrevue
des Samaritains avec Alexandre, lorsque ce dernier demande

aux Samaritains s'ils sont Juifs, ils répliquent qu'ils ne le sont

pas (zûv S'oùx t-lvai tpapévMv). Et pourtant, quelques lignes plus haut,
nous lisons : « Les Samaritains, voyant la distinction avec
laquelle Alexandre avait traité les Juifs, résolurent de se dire
Juifs (é'-yveoa-av aùzovç iouSat'ou; ôpoloyen). » Cette contradiction
flagrante à si peu d'intervalle ne s'explique, elle aussi, que si

Josephe a fait usage de sources différentes.
Voilà donc cinq ou six arguments en faveur de l'idée que

nous avons émise sur les sources du récit do Josephe.
C'est ici le cas de se rappeler que Josephe promet au début

même de ses Antiquités de reproduire très exactement le récit

1 Je sais bien que, comme les sources rabbiniques placent la rencontre
à Antipatris et comme Antipatris s'appelait auparavant Kephar-Saba
(N1D-1S:d)> Reland (cité par Grretz) a soupçonné qu'il y avait ici une
confusion de Eatjiâ et de Saßa. Je ne sais s'il a vu là une faute de copiste

grec ou s'il a admis une erreur de Josephe lui-même, qui aurait mal lu un
texte écrit en caractères hébraïques. Il est sûr que lorsqu'on lit sic tóttov

Tiva Satpà Aeyópevov, on est tenté de croire que Josephe a lu XSÛ~1ËD :

de là viendrait son erreur, A-eyo/tevov traduisant ^sd- Seulement comment

expliquer la traduction de K3D par aKoiroçl Et il me semble que la même

difficulté se retrouve, si on veut admettre une faute de copiste grec. Ce

qu'il y a encore de plus simple, c'est donc de supposer que Josephe a utilisé

des sources différentes. 11 est curieux que ce mode d'explication ne

paraisse être encore venu à l'esprit de personne.



580 HENRI BOIS

¦de ses sources, sans y rien ajouter et sans en rien retrancher1.
Et cette promesse, il y fait encore allusion dans le livre IV du
même ouvrage, à propos de la législation de Moïse : il affirme
s'en être tenu strictement à l'autorité de son texte, avec cette
seule réserve de présenter les lois dans un ordre plus convenable

et plus systématique 2. Ailleurs, il appelle son travail un
jisflepfiJivs-Jeiv, entendant par là moins une traduction littérale
qu'une sorte de paraphrase arrangée suivant le plan de son

ouvrage en combinant les documents divers. Enfin, dans le livre
X des Antiquités, qui précède immédiatement le livre XI
auquel est emprunté le récit que nous étudions en ce moment,
Josephe ratifie la promesse du début de son ouvrage3.

Il importe de tenir compte de ces déclarations positives et
réitérées.

Elles nous démontrent à priori ce dont les contradictions et
les incohérences du récit de Josephe fournissent la preuve de

fait, à savoir que le récit de l'expédition d'Alexandre a été composé

par Josephe suivant la même méthode et les mêmes
procédés que le reste de son histoire et, par conséquent, mérite le
même degré de confiance : ici, comme partout dans Josephe, il
peut y avoir des détails suspects, erronés, apocryphes — nous
avons vu qu'il y en a — mais le fond est solidement historique.
Josephe n'a pas inventé ce qu'il rapporte, il l'a emprunté à

différents documents. La diversité de ces sources est un argument

en faveur de l'historicité du fait qu'elles racontent et que
Josephe reproduit après elles et d'après elles. Vouloir tirer des

contradictions de ces sources un argument contre l'historicité
du fait auquel elles rendent témoignage serait aussi peu raisonnable

que de vouloir nier l'histoire évangélique tout entière à

cause de certaines contradictions que présentent entre eux les

différents Evangiles.

' Proœm. § 3... ovâèv nçoaddc ovo" av 7rapa2ino>v...
5 Ant. IV, 8,4.
3 phze itçoaTiBeiç ti lôiov pitre àtpaiçeiv inecxvuéfoç, Ant. X. 10.

(A suivre.)


	Alexandre le grand et les juifs en Palestine

