
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Religion et théologie

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGION ET THÉOLOGIE

LOUIS EMERY!

Quelque goût que nous ayons pour les études théologiques,
quelque désireux que nous fussions de pouvoir nous y consacrer

un jour plus complètement que nous ne l'avions pu faire
jusqu'à cette heure, ce n'est pourtant qu'avec une grande
défiance de nous-même que nous avons accepté la tâche

d'enseigner, dans la faculté de théologie de notre jeune université
vaudoise, les diverses branches de la théologie systématique.
Que de raisons, en effet, propres à justifier cette défiance
Tout d'abord, il s'agit, pour nous, jeune, inexpérimenté,
imprudent parfois, de succéder à un homme qui savait unir
l'indépendance de l'esprit et de la parole à une remarquable
pondération de jugement, et dont la vie se distinguait par un
heureux mélange d'occupations et de préoccupations ecclésiastiques,

scientifiques et artistiques, par une aptitude égale pour
la théorie et l'action.

M. Durand réunissait effectivement les qualités les plus
diverses : la science, en particulier la théologie, les beaux-arts,
l'intérêt pratique et actif pour la vie de l'église et de son pays
l'occupaient et le charmaient tour à tour. Et si, dans ces trois
domaines, il n'a pas atteint cette perfection relative qui s'im-

1 Pour l'intelligence de ce travail, il est nécessaire de rappeler qu'il
a été lu, à l'Université de Lausanne, comme leçon inaugurale, le 30

octobre de cette année.

THÉOL. ET PHIL. 1890. 35



534 LOUIS EMERY

pose à la mémoire de la postérité, il a produit des œuvres de

mérite, qui lui assurent une place distinguée dans l'histoire de

notre canton pendant ce siècle, tout comme la sûreté et l'agrément

de son commerce, la finesse de son esprit, la loyauté et
la bonté de son cœur lui ont acquis et lui garderont une place
d'honneur dans le souvenir de ceux qui ont eu le privilège de

le connaître d'un peu près.
Nous éprouvons aussi quelque embarras à nous trouver

aujourd'hui le collègue de ceux qui, hier encore, étaient nos

maîtres, et. dont les précieuses leçons, jointes à leur intérêt
affectueux, ont non seulement éveillé en nous le goût des études

théologiques, mais aussi — il est juste de le dire —fortifié
notre vocation pour le saint ministère. En présence de leur
savoir étendu et de leur longue expérience académique, nous
avons tout lieu de craindre une comparaison défavorable pour
nous. Nous en avons d'autant plus de sujets, qu'une chaire de

théologie systématique exigerait de son possesseur une
connaissance approfondie du christianisme, un langage clair et

précis, et cette maturité de jugement que l'expérience seule

peut fournir. Ajoutez encore à ces exigences le sentiment de

lourde responsabilité que confère la mission de donner, aux
futurs pasteurs de notre église, un des enseignements les plus

propres, par sa nature même, à influencer leurs convictions
religieuses, et vous comprendrez avec quelle crainte nous nous
mettons à l'œuvre que le Conseil d'Etat a bien voulu confier à

notre jeunesse et à notre inexpérience.
Cependant — faut-il l'avouer? — malgré le « qui est suffisant

pour ces choses? » que nous devons dire avec l'apôtre, et

avec plus de raisons encore que lui, c'est avec joie et courage
que nous abordons notre enseignement académique. Cette joie
et ce courage, nous les puisons avant tout dans la conviction

que le Dieu qui a voulu notre appel à cette chaire ne nous
laissera pas seul en présence de l'œuvre à accomplir. Ce n'est
qu'avec l'aide de son esprit que nous pouvons connaître les
choses que Dieu nous a données dans sa grâce ; sans cet esprit,
continuellement demandé et obtenu, il n'y a pas de travail
théologique vraiment fécond. Le chemin qui conduit à la vérité



RELIGION ET THÉOLOGIE 535

religieuse passe et repasse sans cesse par les défilés de la

prière, de l'humilité et de la sanctification.
Ce qui nous réjouit et, nous encourage aussi, c'est la vue de

la situation religieuse et théologique à l'heure actuelle. D'une

part, nous voyons, sous l'influence d'une philosophie qui se

prétend l'unique héritière légitime de la science contemporaine,

de ses résultats acquis comme de ses hypothèses
permises, nous voyons, dis-je, nombre de gens persuadés d'assister
à la lente agonie du christianisme. Les uns sont arrivés à cette

persuasion à la suite de leurs études scientifiques ; confondant

l'Evangile du Christ avec le dogmatisme de l'orthodoxie
protestante et surtout de l'orthodoxie catholique, et voyant les
thèses de ce dogmatisme contredire parfois les données les

plus certaines de la science, ils ont cru devoir, au nom de leur
raison, rejeter le christianisme comme une superstition vénérable

sans doute, excellente même pour les temps passés,
mais incompatible avec la culture moderne. Us le font
généralement sans haine, parfois même avec quelque regret, souvent

après lui avoir voué une curiosité bienveillante mais un

peu superficielle. C'est l'attitude de la plupart des hommes qui
prennent une part active au mouvement scientifique contemporain.

Les autres adversaires du christianisme, moins savants
mais plus passionnés, ce sont les masses ouvrières avides

d'indépendance et surtout de bien-être. Ce qu'elles reprochent
aux églises chrétiennes, et fréquemment à juste titre, c'est

d'avoir, sans un examen sérieux et impartial de la situation,
pris d'emblée le parti des classes aisées, c'est de n'avoir su

prêcher que la patience et l'espérance, et pas assez la justice,
le travail et la charité. Aussi, oubliant que le premier socialiste,
au sens profond du mot, a été le fils du charpentier de Nazareth,

elles prétendent bâtir une société nouvelle sans religion
et sans Dieu.

Tout cela est grave sans doute, et, à première vue, inquiétant

pour l'avenir du christianisme. Mais, d'autre part, on ne
saurait méconnaître autour de nous les symptômes avant-coureurs

d'une réaction contre le matérialisme. On se désaffec-
tionne peu à peu d'une philosophie qui n'est point la conclusion



536 LOUIS EMERY

nécessaire d'une science impartiale, mais dont les conséquences

logiques sont la recherche passionnée de la jouissance, la

suprématie brutale des masses, la négation de la liberté morale

et, par suite, de la responsabilité et du devoir. On commence à

sentir que jouir et savoir ne constituent pas à eux seuls le

vrai but. de la vie, mais qu'il y a quelque chose de supérieur
à la science elle-même: le devoir, qui se résume dans le mot
d'amour.

En présence de ces faits, il y a une belle tâche pour la théologie

protestante moderne : c'est de montrer que le christianisme

— le christianisme authentique du Christ — répond
admirablement aux besoins et aux aspirations légitimes de

notre époque. Ces mots de liberté, de science, de justice pour
tous, dont on veut faire une invention de l'irréligion moderne,
la théologie doit faire voir qu'ils sont dans l'esprit et même

dans la lettre de l'Evangile. Ce règne de paix, d'équité et
d'amour qui a été la première préoccupation du Christ et qui
reste l'idéal à rechercher, la théologie doit le mettre et le
maintenir au cœur des Eglises chrétiennes.

Travailler dans ce triple but, n'est-ce pas une belle et noble
tâche pour la théologie, et n'est-elle pas singulièrement propre

à remplir de courage et de joie le théologien qui l'entreprend,

à la suite et en compagnie de tant de chrétiens de notre
temps? Sans doute, la tâche est grande et difficile. En réalité,
et comme un de nos chers collègues l'a dit dernièrement, il
s'agit d'une réforme du christianisme et d'une réforme peut-
être aussi importante que celle du seizième siècle. Ce qui
complique la difficulté, c'est qu'en marchant de l'avant, il faut

prendre garde de ne point scandaliser ceux qui, confondant le

christianisme avec les formes qu'il a revêtues, croient trouver
la perfection dans le passé.

A ceux-là, il importe de rappeler que le sort de l'Evangile
n'est pas lié à celui d'un symbole ou d'une dogmatique; que
la piété chrétienne est plus et mieux qu'une théologie, mais

une vie dont le Christ est tout ensemble la source et le modèle ;

que cette vie n'a rien à redouter, mais tout à gagner d'une

théologie inspirée par l'amour sincère de la vérité religieuse.



RELIGION ET THÉOLOGIE 537

Qu'il en est ainsi, c'est là précisément ce que nous aimerions
faire ressortir dans celte première leçon, en déterminant
successivement ce qu'est la piété ou la foi chrétienne d'une
part, la théologie de l'autre, et leurs rapports réciproques.

Qu'est-ce quela religion? — L'homme, comme tout être vivant,
est essentiellement volonté : il veut être, il veut vivre. Mais

qu'est-ce que vivre? Vivre, c'est devenir, se développer, se

transformer en vertu d'une nécessité intérieure ; cette
transformation ou ce développement consiste dans le passage d'un
état à un autre ; la nécessité intérieure qui fait faire ce passage
est la volonté mécontente de l'état actuel et aspirant à un état
meilleur. La volonté implique donc la faculté d'éprouver des

sensations, la sensibilité. Les sensations sont de deux sortes,
agréables ou désagréables : les premières, conformes à

l'essence de la volonté, à son aspiration à la vie; les secondes,
contraires. Ceci s'applique à tous les êtres vivants ; car nous
admettons, avec Schopenhauer, que la volonté n'implique pas
nécessairement la conscience d'elle-même. Ce qui est désiré

peut l'être d'une manière vague et inconsciente.
Prenons maintenant l'homme au berceau de l'humanité, assez

semblable spirituellement à l'enfant dans son berceau. On peut
distinguer trois phases dans son développement. Dans la
première, sa volonté est inconsciente : l'homme n'a pas la
représentation claire de ce qu'il veut, parce qu'il y a confusion entre
la volonté et son objet. C'est la résistance que le monde extérieur

présente à la volonté de l'homme qui éveille chez ce

dernier la conscience de son moi en regard du non-moi. Cette

résistance du monde extérieur à la volonté humaine étant une

cause de souffrance, on peut dire que c'est dans et par la
souffrance que l'homme prend conscience de lui-même
(Selbstbewusstsein) et du monde extérieur (Weltbewusstsein). Cette

conscience du moi et du non-moi marque l'apparition de la
faculté de représentation ou de l'intelligence. Une fois en

possession de cette faculté, l'être humain est vraiment homme.
Dans cette seconde phase de son développement, l'homme,

tantôt peut réaliser ce qu'il veut, tantôt se heurte à une résistance

passive du monde extérieur ou subit, à contre-cœur, son



538 LOUIS EMERY

action. Dans le premier cas, l'homme se sent libre et heureux,
dans le second cas, il se sent dépendant d'une puissance
supérieure et contraire à la sienne, et il souffre.

Par analogie avec lui-même, il se représente tout ce qui agit
sur lui comme doué d'une volonté semblable à la sienne, c'est-
à-dire consciente, personnelle. C'est dans cet état d'esprit que
la religion naît chez l'homme. Elle procède, d'une part, du fait

que l'homme recherche le bonheur (autrement dit: la réalisation

de sa volonté) et que, réduit à ses seules forces, il est

incapable de le trouver ; d'autre part, de la sensation de dépendance

qu'il éprouve, à maintes reprises, dans ses rapports avec
le monde extérieur. Ajoutez à cette double expérience le désir,
très tôt éveillé, de connaître la cause et le but de son existence,
et vous comprendrez comment l'homme en arrive à croire à

l'existence d'une ou plusieurs divinités, qu'il doue d'une
volonté analogue à la sienne, mais plus puissante, et auxquelles
il rend un culte, dans le but d'obtenir leur bienveillance, culte
dont le trait caractéristique est le sacrifice, ce mot étant pris
ici dans son acception la plus générale.

Le caractère du culte tient au caractère attribué à la divinité

: le caractère et le nombre de celles-ci dépendent du caractère

général du peuple qui les adore et de son degré de

développement. De là la diversité des religions. Celles-ci, comme
Fa remarqué Schleiermacher, peuvent être considérées soit

comme des espèces différentes, soit comme des degrés de

développement de la même espèce. La différence des espèces est

marquée par la différence dans la conception du souverain bien

particulière à une religion ; par exemple, dans le judaïsme et

le parsisme, dans le premier surtout, le souverain bien est de

nature essentiellement morale ; dans le brahmanisme, il est

plutôt de nature contemplative, mystique ; dans le mahométa-
nisme et l'hellénisme, il est plus matérialisé. La différence des

degrés ne tient pas, comme la première, à la nature morale
des membres de la communauté religieuse, mais plutôt à leur
développement intellectuel. Ces degrés peuvent être ramenés
à trois : le fétichisme, le polythéisme et le monothéisme.

L'homme est tout d'abord fétichiste. Ses divinités ou fétiches



RELIGION ET THÉOLOGIE 539

sont les objets qui frappent ses sens d'une manière particulièrement

vive, qui exercent ou lui paraissentexercer une action
quelconque sur lui. Se sentant dépendant d'eux, ou, plus justement,

de la puissance mystérieuse qui s'incorpore en eux pour
un temps plus ou moins long, il les adore, il les prie, il leur
offre des présents dans le but de se les rendre favorables et d'obtenir

leur appui dans ses entreprises. Le nombre des fétiches
est très variable. Si l'homme n'a qu'un fétiche, ce n'est que
par pur accident. Généralement il en a plusieurs, et qui changent.

La répudiation d'un fétiche et son remplacement par un
autre a lieu le plus souvent à la suite de l'expérience de l'incapacité

du premier, et d'une puissance plus grande du second.
Comme l'esprit du fétichiste ne se meut que dans un domaine
limité d'objets et de changements, qu'il a tout au plus la vague
sensation et non la claire conscience de l'infini en regard de

son caractère d'être fini, son sentiment religieux n'est encore
qu'un sentiment de dépendance relative.

L'observation du monde extérieur apprend peu à peu à

l'homme que nombre de ses divinités sont, ou bien complètement

passives, ou bien dépendantes elles-mêmes, et au même

degré que lui, de puissances supérieures. L'homme est ainsi
amené à reculer, pour ainsi dire, le siège de ses dieux, à les

spiritualiser et à les généraliser. Des simples objets matériels,
il en vient à adorer les forces de la nature et leurs principales
manifestations. Il passe ainsi du fétichisme au polythéisme. Ici
les divinités sont moins nombreuses et moins variables ;

l'homme détermine d'une manière plus ou moins précise leur
sphère particulière d'influence et leurs rapports réciproques ;

cette détermination donne lieu aux mythes. Le sentiment
religieux devient de plus en plus celui d'une dépendance absolue.

Derrière la pluralité des dieux l'homme ne tarde pas à

pressentir la divinité suprême et unique, vers laquelle le pousse le

besoin d'unité inhérent à son esprit, et du polythéisme il en

vient au monothéisme.
Ce n'est que dans les religions monothéistes, pensons-nous,

que le sentiment religieux est, d'une manière normale, un
sentiment de dépendance absolue, et cela parce que le mono-



540 LOUIS EMERY

théiste seul peut croire à une action illimitée de son dieu. Chez

le monothéiste, la conscience de soi n'est plus celle d'un être
déterminé tantôt par lui-même tantôt par un autre, c'est-à-
dire d'un être fini en regard d'autres êtres finis, mais c'est la

conscience de soi en tant qu'être fini placé en face de l'infinie
et éternelle puissance. La conscience de soi implique alors le
sentiment de dépendance absolue, et l'on peut dire que
l'homme ne peut prendre conscience de lui-même dans sa réalité

finie qu'en prenant conscience de l'infini, de Dieu. Puisque

le sentiment religieux proprement dit, soit sentiment de
dépendance absolue, ne peut se manifester d'une manière
continue que dans le monothéisme, nous en pouvons conclure que
la religion parfaite ne pourra être que monothéiste.

L'homme, disions-nous, demande à ses dieux le pouvoir de

réaliser sa volonté, -autrement dit le bonheur. Ce qu'il cherche

donc, dans la religion, c'est la possession de ce qu'il envisage
comme son souverain bien. Il en résulte que le caractère
spécifique d'une religion dépend de la nature du souverain bien

que ses sectateurs lui demandent et qu'elle leur promet. D'autre

part, la religion parfaite se reconnaîtra à ceci, qu'elle
donnera à ses sectateurs le souverain bien véritable, celui qui seul

peut satisfaire les aspirations légitimes et fondamentales de
l'âme humaine.

Les biens que l'homme cherche sont d'abord d'un ordre
purement matériel : la force physique, une bonne chasse, de

grands troupeaux, des récolles fécondes, une longue vie, etc.
Quand il a atteint un degré plus élevé de développement, il
apprécie et recherche aussi des biens d'une nature plus idéelle,
par exemple la gloire, la puissance, l'habileté artistique, la
science. En un mot, il aspire à soumettre à sa volonté les

personnes et les choses, la société et la nature. Mais l'expérience
journalière lui apprend que, dans ce monde-ci du moins, il ne

peut pas toujours parvenir à son but : ses dieux, ou bien ne

peuvent pas ou bien ne veulent pas le lui accorder. L'expérience

lui apprend aussi que, lors même qu'il parvient à réaliser

ses désirs, cette réalisation ne lui cause qu'une satisfaction
passagère, en tout cas insuffisante. Il y a en lui quelque chose



RELIGION ET THÉOLOGIE 54t

qui réclame toujours plus et ne le laisse pas jouir tranquillement

des biens qu'il possède; c'est la conscience morale.
Ce n'est pas ici le moment d'examiner l'origine de la

conscience morale. Ce qui est sûr, c'est qu'elle tient de près au
caractère social de l'homme et apparaît dans les premières
sociétés humaines à nous connues ; ensuite que, sous ses variations,

elle présente, chez tous les individus, trois caractères
constants. En premier lieu, elle marque toujours un idéal,
mais un idéal relatif, proportionné au genre de vie et au degré
de développement général de son possesseur. Cet idéal

progresse ou recule suivant que l'individu progresse ou recule,
mais il représente toujours un degré de moralité supérieur
au degré déjà atteint et réalisé. En second lieu, la conscience
morale se manifeste toujours sous la forme d'un commandement,

d'un impératif catégorique ; elle nous présente son contenu

comme notre obligation, notre devoir, et nous assure de

notre capacité pour l'accomplir. Elle nous dit en même temps:
« Tu peux et tu dois, mais tu es libre de ne pas vouloir. » Un
troisième caractère de la conscience morale, c'est que
l'accomplissement de ses ordres rend l'homme heureux, tandis que leur
transgression le trouble et l'inquiète. C'est ainsi que le bonheur
est étroitement rattaché à la réalisation de l'idéal moral, ou,

pour mieux dire, qu'il consiste dans cette réalisation même; il
n'est autre chose que la jouissance de la perfection. De ce fait
d'expérience, nous sommes autorisé à conclure que la destinée
de l'homme est de réaliser la perfection morale, et que la loi
appelée à présider à son développement est la loi morale.
Accomplir librement cette loi, c'est là son bonheur, parce que
c'est là son devoir, sa loi propre. Il résulte de ces données

expérimentales que le souverain bien de l'homme consiste dans

l'accomplissement de la loi morale, et que la religion par excellence

sera la religion qui proposera à l'homme ce souverain
bien-là et lui donnera la puissance de l'atteindre.

S'il n'y a pas de vrai bonheur possible en dehors de la
réalisation de la loi morale, cette réalisation ne constitue cependant

pas tout le bonheur. L'impuissance de l'homme de réaliser
tous ses désirs et son sentiment de dépendance absolue à



542 LOUIS EMERY

l'égard de l'Etre infini ne peuvent être, pour le cœur humain,
qu'une cause d'inquiétude et d'angoisse. Pour rassurer l'homme,

il lui faut la certitude que l'Etre infini est une volonté
d'amour toute-puissante et toute sage, et que l'univers, dans

son mode actuel d'existence, est son œuvre exclusive. A ce

prix seulement, l'homme pourra accepter avec résignation,
avec reconnaissance même, les limites imposées ici-bas à sa

volonté, parce qu'il y verra des moyens appropriés à l'obtention

de son but propre : le bonheur dans et par la perfection.

Mais ce but, l'homme peut-il l'atteindre? Vis-à-vis de la
loi morale, l'homme est dans une étrange situation; il se sent
à la fois puissant et impuissant à l'accomplir. Cet accomplissement,

il le sent, ne présente pas d'obstacles insurmontables ;

théoriquement, il lui apparaît toujours comme possible, et la
conscience ne cesse pas de le lui affirmer. Mais, pratiquement,
il lui semble souvent impossible, et cela, parce que sa volonté
veut aussi des choses contraires à la loi morale, et que cette
division de la volonté est pour elle une cause de faiblesse.

L'homme souffre de cette division intérieure, car, en dépit de

toutes les sollicitations contraires des sens et des arguments
intéressés de sa raison, il rend instinctivement hommage à

l'idéal moral et y pressent son vrai bien. De là le cri de toute
âme éprise de l'idéal : « Je ne fais pas le bien que je veux, et

je fais le mal que je ne veux pas. Misérable que je suis, qui me
délivrera? »

C'est à cet état d'esprit que répond le christianisme. Il est,

pour celui qui l'accueille par la foi, une puissance divine qui
vient mettre fin à la faiblesse morale de l'homme, et lui donner

le bonheur. La foi est donc l'instrument de cette transformation

spirituelle. Mais qu'est-ce que cette foi?
Il est malaisé de définir un fait aussi complexe que la foi

chrétienne. A distinguer, par l'analyse, ses divers éléments,
on risque de les présenter sous un faux jour. La foi, en effet,

ne ressortit pas à une faculté spéciale de l'esprit, mais elle est

l'affaire de l'homme tout entier, un produit de ses trois facultés

maîtresses, le sentiment, l'intelligence et la volonté. Elle est



RELIGION ET THÉOLOGIE 543

d'abord volonté, désir de bonheur et de perfection ; elle aspire
à croire à la réalisation de ce désir, et n'attend, pour y croire,
que des raisons suffisantes. Ces raisons sont fournies par le

sentiment interprété par l'intelligence. L'homme, dans sa

conscience d'être fini, se sent doublement dépendant, dans son
existence physique et dans sa conduite morale. L'intelligence,
réfléchissant sur ce double sentiment de dépendance et préoccupée

de savoir le pourquoi de la destinée humaine, vient
alors donner un nom, celui de Dieu, à l'objet dece double
sentiment de dépendance absolue, et salue dans ce Dieu le Créateur

de l'univers et l'Auteur de la loi morale.
Cette foi au Dieu créateur de l'univers et auteur de la loi

morale n'est pas encore la foi religieuse par excellence, car elle

ne satisfait pas encore la volonté humaine et son désir de

bonheur. Il faut à l'homme la certitude que ce Dieu puissant, sage
et saint est un Dieu d'amour qui veut son bonheur éternel.
C'est ici qu'intervient la personne de Jésus-Christ, comme
objet et comme source de notre foi, dans ce qu'elle a de

spécifiquement chrétien. C'est lui qui complète et parachève la

révélation de Dieu à l'humanité, en révélant Dieu comme étant

essentiellement amour.
Jésus-Christ est tout d'abord l'objet de notre foi, en ce sens

que nous croyons à sa parfaite sainteté. C'est là un véritable
acte de foi de notre part, car nous n'avons pas et nous ne
pouvons pas avoir de preuves certaines de sa sainteté. Nous

n'avons que des inductions en sa faveur : d'un côté, notre
conscience morale qui nous affirme la possibilité de réaliser ses

ordres ; de l'autre, le témoignage de Jésus sur lui-même, celui
de ses contemporains et celui de l'influence morale qu'il a

exercée sur l'humanité. Quoi qu'il en soit de la valeur de ces

inductions, la sainteté du Bédempteur demeure à jamais le

pivot de notre foi, et voici comment.
L'œuvre d'un être manifeste la volonté de cet être, et, par

suite, son essence même. L'œuvre de Dieu, c'est l'univers et

la loi morale. Au moment où Jésus-Christ apparaît dans

l'histoire, l'univers avait déjà révélé la puissance et l'intelligence
du Créateur. La conscience morale avait enseigné à l'homme



544 LOUIS EMERY

que son Dieu avait une volonté juste et sainte, mais n'avait pas
révélé l'essence, le fond substantiel de cette volonté. Ce devait
être l'œuvre du Christ.

Le propre de la loi morale, expression delà volonté de Dieu,
c'est de ne se révéler à l'homme que dans la mesure où celui-
ci lui obéit. Pour saisir la loi morale dans son principe et
dans son essence, il fallait donc un être saint, c'est-à-dire un
homme qui ne cessât d'accomplir ses ordres et qui le fît avec
ardeur. Cet homme fut Jésus. Sa nourriture fut de faire — au

prix de mille efforts et à travers mille tentations — la volonté
de Dieu. Cette obéissance le rapprocha sans cesse de Dieu, et
à son tour cette communion spirituelle facilita son obéissance.
C'est ainsi que la volonté de Dieu se révéla à Jésus-Christ

comme étant essentiellement amour c'est ainsi que Jésus a

connu que Dieu était son Père, et qu'il était son Fils bien-
aimé ; c'est ainsi que le Christ s'est- senti un avec le Père, et

que, dans la conscience de cette unité spirituelle, il a puisé la

certitude du caractère éternel de la vie supérieure qui vibrait
en lui. Comme la vie du Christ tout entière n'a été qu'une
constante soumission à l'amour divin, nous pouvons dire, avec
toute l'Eglise chrétienne, que l'amour de Dieu s'est révélé en

Jésus-Christ, et qu'en Jésus-Christ nous avons le chemin, la

vérité et la vie éternelle.
La foi chrétienne est ainsi la foi à notre Seigneur Jésus-

Christ comme à celui qui a réalisé parfaitement la loi morale,
et au révélateur parfait de la volonté de Dieu à notre égard.
Cette foi, en nous attachant à la personne de Jésus-Christ, en
le rendant continuellement présent à notre souvenir, en

remplissant nos cœurs de son amour pour nous, pénètre notre
vie de la sienne, nos sentiments de ses sentiments, nos pensées

de ses pensées, et fait naître en nous un esprit nouveau
qui est l'esprit même de Jésus-Christ, et, par là même, l'esprit

de Dieu. C'est cet esprit qui nous fait appeler Dieu notre

Père, qui nous conduit dans la charité et dans la vérité, et

nous donne l'assurance de la vie éternelle.
Si maintenant, nous comparons ce que nous venons de dire

de la foi chrétienne avec nos considérations générales sur la



RELIGION ET THÉOLOGIE 545

religion, nous verrons notre définition générale de la religion
s'appliquer parfaitement au christianisme.

Dans le christianisme, dirons-nous, l'homme avide de sainteté,

de liberté, de bonheur, et se sentant incapable de les atteindre

par lui-même, les obtient par la foi au Dieu d'amour révélé
en Jésus-Christ. Par cette foi, il se sent l'enfant de Dieu et
l'héritier d'une vie éternelle. Cette assurance fait, du sentiment

de dépendance absolue qui l'unità Dieu, une communion
joyeuse et confiante où le chrétien fait l'expérience de sa

liberté. On conçoit combien la foi ainsi comprise est une force,
la force par excellence pour surmonter les tentations et les

épreuves de cette vie. Le culte que le chrétien offre à Dieu,
en reconnaissance de ses bienfaits, est le don absolu de lui-
même, autrement dit la soumission de plus en plus parfaite de

sa volonté à celle de Dieu. Et, comme la volonté de Dieu est

essentiellement amour, le culte agréable à Dieu consiste
essentiellement dans l'amour et le service du prochain. Le christianisme

est ainsi la synthèse de la religion et de la morale, de

la foi et de l'amour. Les deux éléments se développent et
s'appuient l'un l'autre ; leur parfait équilibre est la vraie piété
chrétienne. Celle-ci est donc la vie où la foi en l'amour de

Dieu nous donne la force, soit d'aimer notre prochain comme
nous-même, soit de surmonter, par la patience, les restrictions
apportées à notre liberté par la nature et la société.

Qu'est-ce maintenant que la théologie chrétienne? La

piété du chrétien est avant tout un état intérieur du sujet,
puisqu'elle consiste dans la foi à l'amour de Dieu, c'est-à-dire dans

un sentiment de joyeuse dépendance absolue et de confiance à

l'égard de Dieu. Or, tout état intérieur, lorsqu'il a atteint un
certain degré d'intensité et de précision, tend à se manifester

extérieurement, d'abord par l'expression du visage, les gestes,
les mouvements du corps. Il en est ainsi des états religieux de

l'esprit ; et, lorsque ces états sont communs à plusieurs
individus, ceux-ci cherchent à les fixer et à les répandre sous la
forme désignes consacrés et d'actions symboliques. Ce premier
mode d'expression des sentiments religieux laissant beaucoup
à désirer au point de vue de la précision ne tarde pas à être



546 LOUIS EMERY

insuffisant, et l'homme en vient à manifester ses sentiments
religieux sous la forme corrélative de la pensée et du langage.
L'expression d'un état religieux sous cette dernière forme
constitue ce que nous appellerons, avec Schleiermacher, un dogme,
en prenant ce terme dans son sens le plus général. Le dogme

peut revêtir trois formes : poétique, oratoire et didactique. Le

dogme de forme didactique est celui qui sert à exprimer, avec
la plus grande précision et objectivité possible, un état
religieux de l'esprit humain, et c'est pour ce genre particulier
d'expression que l'on réserve le terme de dogme ou de proposition

dogmatique. Nous pourrions donc définir le dogme comme
le produit de l'intelligence s'appliquant à l'examen d'un état

religieux de l'esprit età ses expressions immédiates (poétiques,
oratoires ousimplement matérielles), ouplusbrièvemeut encore
la conscience d'un état religieux.

La théologie est au dogme ce que le général est au
particulier. C'est le produit de l'intelligence s'appliquant à l'examen

non plus d'un état religieux isolé, mais à tous les états

religieux des membres d'une société religieuse, et à leurs diverses

expressions et manifestations rituelles, artistiques, didactiques,
politiques et morales. C'est, en d'autres termes, la religion rendue

consciente pour l'esprit, laconscience de la religion. Comme

il y a plusieurs sociétés religieuses arrivées à ce degré de

développement où le sentiment religieux s'exprime sous la

forme de la pensée et du langage, il y a aussi plusieurs
théologies : brahmanique, mahométane, juive, chrétienne. Nous
définirons donc la théologie chrétienne comme étant la religion
ou la piété chrétienne consciente d'elle-même, autrement dit,
comme la conscience du christianisme.

Qui dit conscience dit science, mais science d'un objet que
l'on possède en soi-même, qui est une partie de nous-même.
De là deux caractères dont la réunion est propre à la théologie.
D'un côté, elle est une science; elle a pour but la connaissance
d'un objet qui, dans le cas particulier, est le christianisme.
Pour arriver à ce but, elle emploiera les mêmes méthodes que
les sciences profanes : l'observation, l'expérience, la comparaison,

le raisonnement ; elle s'entourera de toutes les lumières



RELIGION ET THÉOLOGIE 547

qui peuvent jeter de la clarté sur son objet d'étude, et aura
recours à la linguistique, à l'histoire, à la psychologie ; elle se
laissera guider dans ses recherches et dans la proclamation de
ses résultats, par un attachement sincère et loyal pour la
vérité, quelle qu'elle soit. D'autre part, la théologie suppose chez
le théologien l'existence de la foi chrétienne. Cette condition
est indispensable, et cela pour trois raisons que nous allons
successivement développer.

Considérées en elles-mêmes, les diverses disciplines, dont
l'ensemble forme la théologie chrétienne, ressortissent à des

sciences fort différentes, telles que l'histoire, la linguistique, la

critique littéraire, la philosophie. Ce qui fait de ces diverses

disciplines, un corps, un organisme, dont elles deviennent des

membres reliés entre eux par d'étroites relations de dépendance

et d'appui réciproques, c'est que, nées du besoin du

chrétien de se rendre compte de sa propre foi, elles tirent de

cette foi même leur loi de groupement et leur unité. Voyez
plutôt.

Tous les théologiens sont d'accord pour assigner à la théologie

l'étude des moyens propres à répandre la foi chrétienne;
c'est la tâche particulière de la théologie dite pratique. Mais

i:elle-ci n'a de raison d'être que si la foi chrétienne est la
vérité. La théologie pratique suppose donc la démonstration
théologique de la vérité du christianisme, ce qui est la mission de

la théologie philosophique. Celle-ci, à son tour, suppose
nécessairement chez le théologien la conviction de la vérité du

christianisme, autrement dit la foi chrétienne elle-même. Si

cette foi fait défaut chez le théologien, l'étude scientifique du

christianisme ne sera plus la théologie proprement dite, mais

un simple quoique très important chapitre de l'histoire des

religions.
La foi chrétienne est donc la raison d'être de la théologie

chrétienne considérée comme un organisme scientifique distinct.
Quel est maintenant cet organisme, quelles sont les disciplines
qui le composent

La théologie, avons-nous dit, est le christianisme rendu
conscient pour le chrétien, et le christianisme, considéré dans



548 LOUIS EMERY

le chrétien, est l'esprit, le moi de l'homme inspiré et transformé

par la foi à l'amour de Dieu révélé en Jésus-Christ. Cet

esprit, ce moi humain, tel qu'il est façonné par le christianisme,
c'est ce que nous appellerons la conscience chrétienne. Eh bien,
nous plaçons au centre initial de la théologie chrétienne
l'exposition systématique du contenu de la conscience chrétienne
moderne. C'est l'objet de la théologie systématique, laquelle
comprend deux disciplines: la dogmatique qui étudie plus
spécialement le côté religieux de la conscience chrétienne, et

l'éthique, qui expose son idéal moral pour l'individu et la
société.

La foi ne se contente pas de se connaître telle qu'elle est; il
est dans sa nature de remonter à ses causes. Celles-ci sont de

deux sortes, historiques et psychologiques. Nous avons de ce

chef deux nouveaux groupes de disciplines théologiques: la

théologie historique et la théologie philosophique. La théologie
historique d'abord. La foi du chrétien d'aujourd'hui est fille de

la foi des chrétiens d'hier; ceux-ci l'ont reçue à leur tour des

chrétiens qui les ont précédés, et ainsi de suite, jusqu'à ce qu'on
arrive au principe et à la source même de la foi chrétienne, à

la personne de Jésus-Christ. Eh bien c'est la tâche de l'histoire
proprement dite du christianisme de nous faire remonter de

l'époque actuelle jusqu'au seuil de la période de fondation du
christianisme. A la théologie exégétique du Nouveau Testament

(qui n'est au fond qu'une branche importante de la théologie

historique, mais que, pour des raisons pratiques, il est

utile d'en détacher) la mission de nous retracer la vie du Christ
et les premiers développements de son œuvre. Cette étude

nous montrant l'étroite relation du christianisme et du judaïsme,
et les rapports de tous deux avec les autres religions
contemporaines ou antérieures, nous aurons le droit et le devoir de

faire rentrer au nombre des disciplines théologiques la théologie

exégétique de l'Ancien Testament et l'histoire générale
des religions.

De même que la foi chrétienne ne repose pas seulement sur
des influences d'ordre historique, fût-ce même sur celle du

Christ, mais qu'elle tient à des causes psychologiques, de



RELIGION ET THÉOLOGIE 549

même le chrétien ne peut pas se contenter de connaître la
genèse historique de sa foi ; il veut en connaître le pourquoi
psychologique, il veut légitimer sa conviction aux yeux de son
esprit; il veut savoir ses raisons de croire. De là la théologie
philosophique dont l'objet est de déterminer l'essence de la

religion et du christianisme, de montrer dans le christianisme la

perfection de la religion, puis de justifier la place de la foi
religieuse au sein de l'esprit humain.

Enfin, il est dans la nature de la foi chrétienne de chercher
à se répandre. Le christianisme est une religion de prosélytisme,
par son essence même, et un chrétien cherche à faire partager
sa foi à d'autres, dans la mesure où celle-ci est vivante. Aussi
le couronnement de la théologie est la théologie pratique,
dont la mission est précisément de rechercher et d'indiquer
les moyens les plus propres à propager le christianisme, à le

développer intensivement et extensivement.
Théologie systématique ou exposition systématique du

christianisme tel qu'il se manifeste dans la conscience chrétienne
moderne ; — théologie historique ou histoire du christianisme
en remontant de son état présent jusqu'à ses premières
origines, en passant par la personne de son fondateur, groupe
dans lequel rentrent en sus de la théologie historique proprement

dite, la théologie exégétique du Nouveau et de l'Ancien
Testament, ainsi que l'histoire des religions ; — théologie
philosophique ou philosophie de la religion chrétienne; — enfin

théologie pratique.... telles sont, en partant de la foi chrétienne
elle-même, les diverses disciplines qui constituent ce que nous

avons appelé la conscience du christianisme ou la théologie
chrétienne.

Si la foi religieuse est la raison d'être de la théologie et le

trait d'union de ses diverses branches, si, à ce titre déjà, elle
est indispensable au théologien, elle l'est encore à d'autres.
L'étude de l'histoire de la philosophie réclame, pour être bien

faite, un esprit philosophique ; l'examen des divers systèmes
de gouvernement, une intelligence au fait des questions politic
ques, sociales, économiques ; la connaissance raisonnée de

l'œuvre artistique d'un peuple, une faculté esthétique déve-
THÉOL. ET PHIL. 1890. 36



550 LOUIS EMERY

loppée. De même la science du christianisme ne peut être bien

acquise que par un chrétien. En effet, la science du christianisme

ne consiste pas seulement dans la connaissance de ses

livres sacrés, de son culte, des croyances et des mœurs de ses

adeptes, mais aussi et surtout dans la connaissance de leurs

expériences et de leurs sentiments spécifiquement chrétiens.
Sans doute, ces faits intimes peuvent être étudiés et connus

par le moyen de leurs expressions et manifestations, mais
jamais d'une manière parfaitement adéquate. Il y a, dans le
sentiment religieux, comme dans tout autre sentiment, quelque
chose d'intime, d'immédiat, de caractéristique que l'analyse
ne parvient pas à saisir complètement. Il en est comme d'un

parfum précieux renfermé dans un flacon ; on ne peut ouvrir
ce dernier et analyser son contenu sans laisser évaporer une

partie de celui-ci. Le sentiment du péché, par exemple, ne

pourra être compris dans son tragique sérieux que par l'homme

qui croit en un Dieu juste et saint. Le caractère propre de la

communion du chrétien avec Dieu ne saurait être exactement

reproduit par quelqu'un qui n'en a fait aucune expérience
personnelle. Que pourra dire un théologien non chrétien de

l'œuvre du Saint-Esprit dans l'homme? Comment comprendra-il

cette expression de l'apôtre Paul : « ce n'est plus moi
qui vis, mais Christ qui vit en moi? »

La foi est enfin nécessaire au théologien pour un troisième
et important motif; elle est pour lui une source de connaissance.

Pour connaître Dieu et les pensées de Dieu, il faut
posséder l'esprit de Dieu, et cet esprit ne s'acquiert que dans et

par ce culte en esprit et en vérité qui consiste dans l'obéissance
de l'homme à la volonté de Dieu. C'est par la voie royale de

la sainteté et de la charité que l'homme se rapproche de Dieu

et Dieu de l'homme, que l'esprit humain et l'esprit divin se

rencontrent et se pénétrent, et que le premier puise dans le
second la connaissances des voies et des œuvres de Dieu. C'est

là ce que Jésus-Christ a affirmé quand il a dit : « Si quelqu'un
veut faire la volonté de celui qui m'a envoyé, il connaîtra si

ma doctrine est de Dieu, ou si je parle de mon chef. » Par là,
leChrist a posé le principe qui doit être àia base de notre théo-



RELIGION ET THÉOLOGIE 551

logie : c'est que la méthode qui conduit à la vérité sur nos
plus grands intérêts est une méthode morale, et, comme telle,
expérimentale. La sainteté n'est pas seulement le secret du

bonheur, c'est aussi celui de la vérité. C'est parce que le Christ
a été la perfection de l'amour, qu'il a été aussi la vérité, et

par suite, le chemin et la vie.
Le théologien n'a donc pas seulement à poursuivre un

travail intellectuel et scientifique, mais aussi un travail moral et

religieux, celui de sa sanctification. Plus il fera de progrès dans

cet ordre-ci, plus il en fera dans celui-là. Plus sa piété sera
vivante et active, plus sa théologie sera vraie et féconde. Ce n'est

qu'à cette condition que notre travail théologique, poursuivi
avec toute la rigueur scientifique et toute l'impartialité
possible, ne suscitera plus, chez tant de membres pieux et zélés
de nos Eglises, de persistantes et injustes défiances et sera

justement apprécié.
Maintenant que nous avons déterminé et le christianisme et

la théologie chrétienne, nous pouvons indiquer leurs rapports
mutuels. Ces rapports peuvent être résumés dans ces deux

propositions: 1° La foi et la théologie ont besoin l'une de

l'autre; 2° elles ne peuvent pas se remplacer l'une l'autre,
parce qu'elles sont des ordres de faits différents. Examinons
d'abord cette seconde proposition.

La piété chrétienne est un fait, un état de l'esprit, une vie.
Le but de la théologie est de connaître ce fait, cet état, cette
vie, et de l'exprimer dans une formule scientifique, en d'autres

termes, d'en avoir clairement conscience. Il suit de là qu'on
peut être à la fois un homme très pieux et un théologien
absolument insuffisant, qu'on peut avoir une foi chrétienne très
vivante et une théologie très imparfaite. Par contre aussi, on
peut être très habile et très perspicace dans l'analyse de la
vie religieuse, avoir des connaissances théologiques étendues,
et demeurer un chrétien au cœur sec et froid. Il ne faut donc

point juger de la piété des gens d'après leur théologie, ni de

leur théologie d'après leur piété. Tel peut être très libéral
envers son prochain et pas du tout en théologie, et inversement.
Tel théologien peut être très orthodoxe et d'une piété glacée,



552 LOUIS EMERY

tout comme tel autre théologien de la gauche pourra posséder
une foi très fervente et très agissante.

Si la théologie et la foi n'exercent pas l'une sur l'autre une
influence assez directe et assez immédiate pour que la mesura
de la valeur de l'une soit nécessairement la mesure de la valeur
de l'autre, il n'en faut pas moins revendiquer hautement la
nécessité pour la théologie de s'appuyer sur la foi, et pour la
foi d'avoir recours à la théologie. En déterminant l'objet et la
nature de la théologie, nous avons déjà vu qu'elle avait sa

raison d'être dans la foi religieuse seulement, et que celle-ci
était pour le théologien une source immédiate de connaissance.
La vie chrétienne, considérée soit dans ses manifestations

spécifiquement religieuses telles que la prière, la méditation
de l'Ecriture sainte, le culte public, soit dans ses manifestations

plutôt morales, l'exercice de la charité et le travail de la
sanctification, est donc la base indispensable du travail théologique.

De son côté, une théologie vraiment scientifique par son

esprit d'impartialité et par ses méthodes est absolument
nécessaire à nos églises protestantes, et cela à plusieurs égards.
Tout d'abord, une telle théologie ne pourra que les rapprocher
les unes des autres, en leur apprenant à distinguer ce qui, dans

leur foi, est vraiment chrétien et par suite permanent, de ce

qui est accessoire et passager. C'est ce manque de distinction
qui, hélas I distingue désavantageusement le protestantismo
et c'est là ce qui contribue, en une grande mesure, à son mor-
cellement et à sa faiblesse en regard de l'Eglise catholique une
et puissante. Ah! certes, nous ne songeons pas un seul instant
à envier une unité ecclésiastique et doctrinale qui repose, en

grande partie, sur l'oppression des intelligences et des

consciences individuelles; nous maintenons, comme un glorieux
privilège du projestantisme, le principe de la liberté d'examen,
en matière de foi comme dans tout autre. Mais ce que nous
constatons avec regret, c'est que nombre de protestants usent
davantage de la liberté que de l'examen. S'ils usaient de celui-c
comme de celle-là, s'ils lui demandaient les lumières qu'ils ne
veulent recevoir que d'un zèle dont les motifs ne sont pas
toujours très justes, ils comprendraient que le Christ réclame des



RELIGION ET THÉOLOGIE 553

siens l'unité de l'esprit bien plus que l'uniformité des opinions;
ils s'aviseraient que le Christ ne demande pas une définition
métaphysique de sa personne, mais une vie pénétrée de son

esprit.
La théologie est propre aussi à donner du bon sens à la

piété qui n'en a pas, et à en ajouter à celle qui en a déjà. Le
bon sens n'est pas un sens commun, dans l'Eglise chrétienne

pas plus qu'ailleurs. Nombre de gens qui passent pour pieux
le regardent avec défiance et l'accusent de graves défauts. On

lui reproche d'être l'ennemi du zèle et de la ferveur, et de

s'opposer maintes fois aux directions du Saint-Esprit. C'est lui
faire tort: le bon sens ne réprime ni le zèle, ni la ferveur;
mais il leur met parfois des garde-fous, quand ils risquent de

tomber dans l'excentricité et de jeter ainsi du discrédit sur la
vraie piété. N'oublions pas que le bon sens est aussi une
manifestation de l'Esprit-Saint, car ce dernier est aussi un esprit
sain, et c'est le contrister que d'attribuer à son influence ce

que l'on juge par trop étrange pour être l'œuvre d'un esprit
humain bien équilibré. Gœthe disait un jour qu'au jugement
dernier, Dieu, après avoir placé les gens de bien à sa droite et

les méchants à sa gauche, s'adresserait ensuite aux personnes
de bon sens, et leur dirait : « Mettez-vous bien en face de moi,
car j'ai du plaisir à vous voir » Gœthe n'avait pas tant tort ;

les gens de bon sens sont utiles dans les sociétés religieuses
comme dans tout autre. Aussi la théologie qui contribue à

augmenter leur nombre dans l'Eglise, en mettant en pleine lumière
le caractère profondement humain et raisonnable (nous ne
disons pas rationnel) de l'Evangile, mérite bien un peu de

reconnaissance.

Mais la théologie chrétienne a une tâche plus belle et plus
importante encore à remplir. Science du christianisme, elle

doit le donner à l'Eglise sous sa forme authentique. A elle donc

d'élaguer ce qui, dans les idées et les usages des Eglises
présentes, n'est pas le développement naturel et légitime de la

pensée du Christ ; à elle de critiquer des théories qui, pour
être anciennes et respectables, n'en sont pas moins contredites

par les faits interprétés sans parti pris. Mais elle ne doit pas se



554 LOUIS EMERY

bornera cette œuvre négative. Son ambition et son devoir c'est,
après avoir dégagé le pur diamant de l'Evangile de sa gangue
juive et scolastique, de le faire briller dans sa lumineuse
simplicité aux yeux de nos contemporains. A cet effet, elle s'efforcera

de saisir dans son originalité féconde et dans son idéale
beauté, la vie et l'enseignement du Christ, d'en dégager la

vérité éternelle, de la formuler d'une manière compréhensible
à notre temps, et de faire ressortir la réponse parfaite qu'elle
apporte aux aspirations légitimes et essentielles du genre
humain.

Nous ne lui recommandons pas, notez-le bien, de faire plier
la vérité évangélique au souffle du vent du jour. Non que la

théologie maintienne toujours debout sur le rocher du Calvaire
cette croix qui crie à l'homme de tous les siècles: «Tu es

pécheur, mais Dieu est amour; tu es petit, faible, souffrant,
mais tu peux devenir grand, fort et heureux, car l'éternité est
à toi et cette croix t'en montre le chemin. » Mais que ces
paroles de sainteté et d'amour tout à la fois, la théologie
protestante ne les répète pas dans un langage que notre siècle ne

peut plus comprendre. L'Evangile est un vin toujours nouveau,
toujours ardent et généreux ; il ne faut point le verser dans des

outres vieilles et mal rapiécées, mais dans des outres neuves
où il puisse fermenter à l'aise.

Mais la théologie n'est pas seulement la science du christianisme;

elle en est aussi la conscience. A ce titre, elle a le

devoir, au sein de l'Eglise chrétienne, de proclamer ce qu'elle
sait, ce qu'elle a reconnu être la vérité. U y a, à l'heure qu'il
est, un grand danger qui menace notre protestantisme ; c'est
la divergence croissante d'opinions entre les pasteurs et les

théologiens d'une part, et les troupeaux de l'autre, divergence
qui se cache sous l'emploi commun des formules traditionnelles,

mais qui est bien réelle. Doit-elle durer nous ne le

pensons pas. Pasteurs et théologiens, notre devoir est de parler.
Faisons-le avec tact, avec à-propos, avec charité surtout, mais ne

nous taisons pas plus longtemps. Disons à nos troupeaux que,
si l'Evangile est éternel et divin, la manière de le comprendre
et de le formuler varie nécessairement avec les siècles ; que



RELIGION ET THÉOLOGIE 555

notre pensée ne peut pas et ne veut pas s'incliner sans examen
devant les conceptions et les formules des générations passées ;

notre pensée veut être libre et vivante, parce qu'elle veut
rester chrétienne. Si, à parler franchement, nous risquons de

froisser et de troubler bien des gens pieux, si nous les obligeons
à renouveler les étais de leur foi, n'oublions pas, d'autre part,
que notre silence éloigne du christianisme bien des âmes

sincères, bien des esprits désireux d'unir à leurs opinions
scientifiques le culte d'un Dieu de justice et d'amour et l'admiration
obéissante pour le crucifié de Golgotha. Nous avons aussi des

devoirs vis-à-vis de ces hommes-là, et nous devons leur dire

que la foi n'est pas la crédulité.
Du reste, nous n'avons pas le droit de choisir entre ceux-ci

et ceux-là. Si nous croyons posséder l'Evangile sous une
forme qui réponde mieux à son éternelle vérité, notre devoir
est d'affirmer notre conviction. Agir autrement, serait douter
de la puissance de la vérité. Ne craignons donc pas de

présenter l'Evangile tel qu'il est, dans son admirable simplicité,
et aussi dans son éternelle folie. Ne le diminuons, ni par nos

adjonctions, ni par nos restrictions.
Mais pour que la franchise de notre parole n'inquiète pas

dangereusement une piété qui croit sa foi liée au maintien des

formules traditionnelles, sachons unir à notre travail théologique

une piété vivante, cordiale et pratique. Montrons à nos

troupeaux que nos convictions ne sont pas le fruit d'une
science orgueilleuse d'elle-même et aimant la critique pour la

critique, mais le résultat d'une humble et sérieuse recherche
de la vérité. C'est notre foi en l'infinie sagesse de notre Dieu,

prouvons-le-leur, qui nous pousse à connaître de mieux en
mieux ses pensées et ses voies; c'est elle qui nous doune la

passion de la vérité, car plus nous sommes près d'elle, plus nous

sommes près de Dieu.
Ce sont là, messieurs, les sentiments dans lesquels nous

nous mettons à notre nouvelle tâche, et dans lesquels nous
demandons à Dieu de nous garder. Ce sont ces sentiments aussi,

que, d'accord avec nos chers collègues, nous nous efforcerons
d'éveiller et de fortifier en vous, messieurs et chers étudiants.



556 LOUIS EMERY

La carrière à laquelle vous vous préparez est belle et difficile ;

elle est belle, car elle vous permet de faire beaucoup de bien
à cette patrie vaudoise qui nous est si chère ; mais elle est difficile,

car elle réclame beaucoup de travail et de dévouement.
Aussi exige-t-elle une sérieuse préparation, à la fois théorique
et pratique: d'une part des études théologique assidues;
d'autre part, un esprit de prière et de méditation. Puissiez-

vous, messieurs, vous appliquer à l'un comme à l'autre, et
veuille l'Auteur de toute grâce excellente et de tout don parfait
donner à vos professeurs et à vous-mêmes cet esprit d'humilité,
de charité et de vérité dont la plénitude s'est manifestée dans

notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ. A cette condition,
notre travail portera des fruits bénis pour notre chère Eglise
nationale et pour notre pays tout entier.

Lausanne, le 28 octobre 1890.


	Religion et théologie

