Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1890)

Artikel: Religion et théologie

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGION ET THEOLOGIE

PAR

LOUIS EMERY !

Quelque golit que nous ayons pour les études théologiques,
quelque désireux que nous fussions de pouvoir nous y consa-
crer un jour plus complétement que nous ne l’avions pu faire
jusqu’a cette heure, ce n’est pourtant qu’avec une grande
défiance de nous-méme que nous avons accepté la tiche d’en-
seigner, dans la faculté de théologie de notre jeune université
vaudoise, les diverses branches de la théologie systématique.
Que de raisons, en effet, propres & justifier cette défiance!.....
Tout d’abord, il s’agit, pour nous, jeune, inexpérimenté, im-
prudent parfois, de succéder & un homme qui savait unir
I'indépendance de I’esprit et de la parole & une remarquable
pondération de jugement, et dont la vie se distinguait par un
heureux mélange d’occupations et de préoccupations ecclésias-
tiques, scientifiques et artistiques, par une aptitude égale pour
la théorie et ’action.

M. Durand réunissait effectivement les qualités les plus di-
verses: la science, en particulier la théologie, les beaux-arts,
I'intérét pratique et actif pour la vie de I'église et de son pays
Ioccupaient et le charmaient tour & tour. Et si, dans ces trois
domaines, il n’a pas atteint cette perfection relative qui s’im-

! Pour l'intelligence de ce travail, 1l est nécessaire de rappeler qu'il
a été lu, & I'Université de Lausanne, comme legon inaugurale, le 30 oc-
tobre de cette année.

THEOL. ET PHIL. 1890. 35



534 LOUIS EMERY

pose a la mémoire de la postérité, il a produit des ceuvres de
meérite, qui lui assurent une place distinguée dans I’histoire de
notre canton pendant ce siécle, tout comme la stireté et I’agré-
ment de son commerce, la finesse de son esprit, la loyauté et
la bonté de son cceur lul ont acquis et lui garderont une place
d’honneur dans le souvenir de ceux qui ont eu le privilege de
le connaitre d’'un peu prés.

Nous éprouvons aussi quelque embarras & nous trouver au-
jourd’hui le collegue de ceux qui, hier encore, étaient nos
maitres, et dont les précieuses lecons, jointes & leur intérét
affectueux, ont non seulement éveillé en nous le gott des étu-
des théologiques, mais aussi — il est juste de le dire — fortifié
notre vocation pour le saint ministére. En présence de leur
savoir étendu et de leur longue expérience académique, nous
avons tout lieu de craindre une comparaison défavorable pour
nous. Nous en avons d’autant plus de sujets, qu’une chaire de
théologie systématique exigerait de son possesseur une con-
naissance approfondie du christianisme, un langage clair et
précis, et cette maturité de jugement que l'expérience seule
peut fournir. Ajoutez encore & ces exigences le sentiment de
lourde responsabilité que confere la mission de donner, aux
futurs pasteurs de notre église, un des enseignements les plus
propres, par sa nature méme, & influencer leurs convictions
religieuses, et vous comprendrez avec quelle crainte nous nous
mettons a 'ceuvre que le Conseil d’Etat a bien voulu confier &
notre jeunesse et & notre inexpérience.

Cependant — faut-il Pavouer? -— malgré le « qui est suffi-
sant pour ces choses? » que nous devons dire avec 'apdtre, et
avec plus de raisons encore que lui, c’est avec joie et courage
que nous abordons notre enseignement académique. Cette joie
et ce courage, nous les puisons avant tout dans la conviction
que le Dieu qui a voulu notre appel & cetie chaire ne nous
laissera pas seul en présence de ’cevre & accomplir. Ce n’est
qu’avec l'aide de son esprit que nous pouvons connaitre les
choses que Dieu nous a données dans sa grice ; sans cet esprit,
continuellement demandé et obtenu, il n’y a pas de travail
théologique vraiment fécond. Le chemin qui conduit & la vérité



RELIGION ET THEOLOGIE 535

religieuse passe et repasse sans cesse par les défilés de la
priere, de I’humilité et de la sanctification.

Ce qui nous réjoult et nous encourage aussi, c’est la vue de
la situation religieuse et théologique & ’heure actuelle. D’une
part, nous voyons, sous l'influence d’une philosophie qui se
prétend l'unique héritiére légitime de la science contempo-
raine, de ses résultats acquis comme de ses hypothéses per-
mises, nous voyons, dis-je, nombre de gens persuadés d’assister
a la lente agonie du christianisme. Les uns sont arrivés i cette
persuasion a la suite de leurs études scientifiques ; confondant
I’Evangile du Christ avec le dogmatisme de 'orthodoxie pro-
testante et surtout de l'orthodoxie catholique, et voyant les
théses de ce dogmatisme contredire parfois les données les
plus certaines de la science, ils ont cru devoir, au nom de feur
raison, rejeter le christianisme comme une superstition véné-
rable sans doute, excellente méme pour les itemps passés,
mais Incompatible avec la culture moderne. Ils le font géné-
ralement sans haine, parfois méme avec quelque regret, sou-
vent aprés lui avoir voué une curlosité bienveillante mais un
peu superficielle. C’est I'attitude de la plupart des hommes qui
prennent une part active au mouvement scientifique contem-
porain. Les autres adversaires du christianisme, moins savants
mais plus passionnés, ce sont les masses ouvriéres avides
d’indépendance et surtout de bien-étre. Ce qu’elles reprochent
aux églises chrétiennes, et fréquemment & juste titre, c’est
d’avoir, sans un examen sérieux et impartial de la situation,
pris d’emblée le parti des classes aisées, c’est de n’avoir su
précher (ue la patience et I’espérance, et pas assez la justice,
le travail et la charité. Aussi, oubliant que le premier socialiste,
au sens profond du mot, a été le fils du charpentier de Naza-
reth, elles prétendent batir une société nouvelle sans religion
et sans Dieu.

Tout cela est grave sans doute, et, & premiére vue, inquié-
tant pour 'avenir du christianisme. Mais, d’antre part, on ne
saurait méconnaitre autour de nous les symptdmes avant-cou-
reurs d’une réaction contre le matérialisme. On se désaffec-
tionne peu & peu d’une philosophie qui n’est point la conclusion



536 LOUIS EMERY

nécessaire d’une science impartiale, mais dont les conséquen-
ces logiques sont la recherche passionnée de la jouissance, la
suprématie brutale des masses, la négation de la liberté morale
et, par suite, de la responsabilité et du devoir. On commence &
sentir que jouir et savoir ne constituent pas & eux seuls le
vrai but de la vie, mais qu’il y a quelque chose de supérieur
4 la science elle-méme: le devoir, qui se résume dans le mot
d’amour.

En présence de ces faits, il y a une belle tdche pour la théo-
logie protestante moderne: c’est de montrer que le christia-
nisme — le christianisme authentique du Christ — répond
admirablement aux besoins et aux aspirations légitimes de
notre époque. Ces mots de liberté, de science, de justice pour
tous, dont on veut faire une invention de l'irréligion moderne,
la théologie doit faire voir qu’ils sont dans I'esprit et méme
dans la lettre de I’Evangile. Ce régne de paix, d’équité et d’a-
mour qui a été la premiére préoccupation du Christ et qui
reste I'idéal & rechercher, la théologie doit le mettre et le
maintenir au cceur des Eglises chrétiennes.

Travailler dans ce triple but, n’est-ce pas une belle et noble
tdche pour la théologie, et n’est-elle pas singuliérement pro-
pre & remplir de courage et de joie le théologien qui I’entre-
prend, a la suite et en compagnie de tant de chrétiens de notre
temps? Sans doute, la tiche est grande et difficile. En réalité,
et comme un de nos chers colléegues I’a dit derniérement, il
s’agit d’une réforme du christianisme et d’une réforme peut-
étre aussi importante que celle du seiziéme siécle. Ce qui
complique la difficulté, ¢’est qu’en marchant de I’avant, il faut
prendre garde de ne point scandaliser ceux qui, confondant le
christianisme avec les formes qu’il a revétues, croient trouver
la perfection dans le passé.

A ceux-l13, il importe de rappeler que le sort de I’Evangile
n’est pas lié & celui d’un symbole ou d’une dogmatique; que
la piété chrétienne est plus et mieux qu’une théologie, mais
une vie dont le Christ est tout ensemble lasource et le modéle;
que cette vie n’a rien & redouter, mais tout & gagner d’une
théologie inspirée par 'amour sincére de la vérité religieuse.



RELIGION ET THEOLOGIE 537

Qu’ll en est ainsi, c’est 14 précisément ce que nous aimerions
faire ressortir dans celte premiere lecon, en déterminant
successivement ce qu’est la piété ou la foi chrétienne d’une
part, la théologie de 'autre, et leurs rapports réciproques.

Qu’est-ce quelareligion? — L’homme, comme tout étre vivant,
est essentiellement ‘volonté: il veut étre, il veut vivre. Mais
qu’est-ce que vivre? Vivre, c’est devenir, se développer, se
transformer en vertu d’une nécessilté intérieure ; cette trans-
formation ou ce développement consiste dans le passage d’un
état & un autre ; la nécessité intérieure qui fait faire ce passage
est la volonté mécontente de I'état actuel et aspirant & un état
meilleur. La volonté implique donc la faculté d’éprouver des
sensations, la sensibilité. Les sensations sont de deux sortes,
agréables ou désagréables: les premieres, conformes & l’es-
sence de la volonté, & son aspiration & la vie; les secondes,
contraires. Ceci s’applique & tous les étres vivants; car nous
admettons, avec Schopenhauer, que la volonté n'implique pas
nécessairement la conscience d’elle-méme. Ce qui est désiré
peut I’étre d’'une maniére vague et inconsciente.

Prenons maintenant ’homme an berceau de 'humanité, assez
semblable spirituellement & I’enfant dans son berceau. On peut
distinguer trois phases dans son développement. Dans la pre-
miére, sa volonté est inconsciente : ’homme n’a pas la repré-
sentation claire de ce qu’il veut, parce qu’il y a confusion entre
la volonté et son objet. C’est la résistance que le monde exté-
rieur présente a la volonté de 'homme qui éveille chez ce
dernier la conscience de son moi en regard du non-moi. Cette
résistance du monde extérieur & la volonté humaine étant une
cause de souffrance, ou peut dire que c¢’est dans et par la souf-
france que ’homme prend conscience de lui-méme (Selbstbe-
wusstsein) et du monde extérieur (Weltbewusstsein). Ceile
conscience du moi et du non-moi marque l'apparition de la
faculté de représentation ou de I'intelligence. Une fois en pos-
session de cette faculté, I’étre humain est vraiment homme.

Dans cette seconde phase de son développement, ’homme,
tantol peut réaliser ce qu’il veut, tantot se heurte & une résis-
tance passive du monde extérieur ou subit, & contre-cceur, son



53R LOUIS EMERY

action. Dans le premier cas, ’homme se sent libre et heureux,
dans le second cas, 1l se sent dépendant d’'une puissance supé-
rieure et contraire a la sienne, et il souffre.

Par analogie avec lui-méme, il se représente tout ce qui agit
sur lui comme doué d’une volonté semblable & la sienne, c’est-
A-dire consciente, personnelle. (est dans cet état d’esprit que
la religion nait chez I’lbomme. Elle procéde, d’une part, du fait
que 'homme recherche le bonheur (autrement dit: la réalisa-
tion de sa volonté) et que, réduit & ses seules forces, 1l est in-
capable de le trouver ; d’autre part, de la sensation de dépen-
dance qu’il éprouve, & maintes reprises, dans ses rapports avec
le monde extérieur. Ajoutez a cette double expérience le désir,
trés tot éveillé, de connaitre la cause et le but de son existence,
et vous comprendrez comment I'homme en arrive a croire a
I'existence d’une ou plusieurs divinités, qu’il doue d’une vo-
lonté analogue & la sienne, mais plus puissante, et auxquelles
il rend un culte, dans le but d’obtenir lear bienveillance, culte
dont le trait. caractéristique est le sacrifice, ce mot étant pris
ici dans son acception la plus générale.

Le caractere du culte tient au caractére attribué a la divi-
nité : le caracteére et le nombre de celles-ci dépendent du carac-
tére général du peuple qui les adore et de son degré de déve-
loppement. De la la diversité des religions. Celles-ci, comme
I’a remarqué Schleiermacher, peuvent étre considérées soit
comme des especes différentes, soit comme des degrés de dé-
veloppement de la méme espéce. La différence des espéces est
marquée par la différence dans la conception du souverain bien
particuliére & une religion; par exemple, dans le judaisme et
le parsisme, dans le premier surtout, le souverain bien est de
nature essentiellement morale ; dans le brahmanisme, il est
plutdt de nature contemplative, mystique ; dans le mahométa-
nisme et I'hellénisme, il est plus matérialisé. La différence des
degrés ne tient pas, comme la premiére, & la nature morale
des membres de la communauté religieuse, mais plutot a leur
développement intellectuel. Ces degrés peuvent étre ramenés
a trois : le fétichisme, le polythéisme et le monothéisme.

L’homme est tout d’abord fétichiste. Ses divinités ou fétiches



RELIGION ET THEOLOGIE 539

sont les objets qui frappent ses sens d’une maniére particuliére-
ment vive, qui exercent ou lui paraissentexercerune action quel-
conque sur lui. Se sentant dépendant d’eux, ou, plus juste-
ment, de la puissance mystérieuse quis’incorpore en eux pour
un temps plus ou moins long, il les adore, il les prie, il leur
offre des présents dans le but de seles rendre favorables et d’ob-
tenir leur appul dans ses entreprises. Le nombre des fétiches
est trés variable. Si ’homme n’a qu’un fétiche, ce n’est que
par pur accident. Généralement il en a plusieurs, et qui chan-
gent. La répudiation d’un féliche et son remplacement par un
autre a lieu le plus souvent & la suite de 'expérience de I'inca-
pacité du premier, et d’'une puissance plus grande du second.
Comme l'esprit du fétichiste ne se meut que dans un domaine
limité d’objels et de changements, qu’il a tout au plus la vague
sensation et non la claire conscience de l'infini en regard de
son caractere d'étre fini, son sentiment religieux n’est encore
gqu’un sentiment de dépendance relative.

[’observation du monde extérieur apprend peu & peu &
I’bomme que nombre de ses divinités sont, ou bien compléte-
ment passives, ou bien dépendantes elles-mémes, et au méme
degré que lui, de puissances supérieures. L’'homme est ainsi
amené & reculer, pour ainsi dire, le siége de ses dieux, & les
spiritualiser et & les généraliser. Des simples objets matériels,
il en vient & adorer les forccs de la nature et leurs principales
manifestations. Il passe ainsi du fétichisme au polythéisme. Ici
les divinités sont moins nombreuses et moins variables ;
I’homme détermine d’'une maniere plus ou moins précise leur
sphére particuliére d’influence et leurs rapports réciproques ;
cette détermination donne lieu aux mythes. Le sentiment reli-
gieux devient de plus en plus celui d’une dépendance absolue.
Derriére la pluralité des dieux I’homme ne tarde pas & pres-
sentir la divinité supréme et unique, vers laquelle le pousse le
besoin d’unité inhérent & son esprit, et du polythéisme il en
vient au monothéisme.

Ce n’est que dans les religions monothéistes, pensons-nous,
que le sentiment religieux est, d’'une maniére normale, un sen-
timent de dépendance absolue, et cela parce que le mono-



540 LOUIS EMERY

théiste seul peut croire & une action illimitée de son dieu. Chez
le inonothéiste, la conscience de soi n’est plus celle d’un étre
déterminé tantdt par lui-méme tantdt par un autre, c’est-a-
dire d’un étre fini en regard d’autres étres finis, mais c’est la
conscience de soi en tant qu’étre fini placé en face de I'infinie
et éternelle puissance. La conscience de soi implique alors le
sentiment de dépendance absolue, et l'on peut dire que
I’homme ne peut prendre conscience de lui-méme dans sa réa-
lité finie qu’en prenant conscience de l'infini, de Dieu. Puis-
que le sentiment religieux proprement dit, soit sentiment de
dépendance absolue, ne peut se manifester d'une maniére con-
tinue que dans le monothéisme, nous en pouvons conclure que
la religion parfaite ne pourra étre que monothéiste.

L’homme, disions-nous, demande & ses dieux le pouvoir de
réaliser sa volonté, autrement dit le bonheur. Ce qu’il cherche
donc, dans la religion, c’est la possession de ce qu’il envisage
comme son souverain bien. Il en résulte que le caractére spé-
cifique d’une religion dépena de la nature du souverain bien
que ses sectateurs lui demandent et qu’elle leur promet. D’au-
tre part, la religion parfaite se reconnaitra & ceci, qu’elle don-
nera a ses sectateurs le souverain bien véritable, celui qui seul
peut satisfaire les aspirations légitimes et fondamentales de
I’Ame humaine.

Les biens que 'homme cherche sont d’abord d’un ordre pu-
rement matériel: la force physique, une bonne chasse, de
grands troupeaux, des récolles fécondes, une longue vie, etc.
Quand il a atteint un degrée plus élevé de développement, il
apprécie et recherche aussi des biens d’une nature plusidéelle,
par exemple la gloire, la puissance, I’habileté artistique, la
science. En un mot, il aspire & soumettre a sa volonté les per-
sonnes et les choses, la société et la nature. Mais ’expérience
journaliere lui apprend que, dans ce monde-ci du moins, il ne
peut pas toujours parvenir & son but: ses dieux, ou bien ne
peuvenl pas ou bien ne veulent pas le lui accorder. L’expé-
rience luil apprend aussi que, lors méme u'’il parvient a réali-
ser ses désirs, cette réalisation ne lui cause qu’une satisfaction
passagere, en tout cas insuffisante. Il y a en lui quelque chose



RELIGION ET THEOLOGIE 54%

qui réclame toujours plus et ne le laisse pas jouir tranquille-
ment des biens qu’il possede ; c’est la conscience morale.

Ce n’est pas ici le moment d’examiner 1'origine de la coun-
science morale. Ce qui est str, c’est qu’elle tient de prés au
caractére social de ’homine et apparait dans les premiéres so-
ciétés humaines & nous connues; ensuite que, sous ses varia-
tions, elle présente, chez tous les individus, trois caractéres
constants, En premier lieu, elle marque toujours un idéal,
mais un 1déal relatif, proportionné au genre de vie et au degré
de développement géneral de son possesseur. Cet idéal pro-
gresse ou recule suivant que l'individu progresse ou recule,
mais 1l représente toujours un degré de moralité supérieur
au degré déja atteint et réalisé. En second lieu, la conscience
morale se manifeste toujours sous la forme d’'un commande-
ment, d’un impératif catégorique ; elle nous présente son con-
tenu comme notre obligation, notre devoir, et nous assure de
notre capacité pour 'accomplir. Elle nous dit en méme temps:
« Tu peux et tu dois, mais tu es libre de ne pas vouloir.» Un
troisiéme caractére de la conscience morale, ¢c’est que 'accom-
plissement de ses ordres rend ’homme heureux, tandis que leur
transgression le trouble et I'inquiéte. C’est ainsi que le bonheur
est étroitement rattaché & la réalisation de I'idéal moral, ou,
pour mieux dire, qu’il consiste dans cette réalisation méme; il
n’est autre chose que la jouissance de la perfection. De ce fait
d’expérience, nous sommes autorisé a conclure que la destinée
de 'homme est de réaliser la perfection morale, et que la loi
appelée & présider a4 son développement est la lo1 morale. Ac-
complir librement cette loi, ¢’est 1a son bonheur, parce que
c’est 14 son devoir, sa loi propre. Il résulte de ces données ex-
périmentales que le souverain bien de ’homme consiste dans
l'accomplissement de la loi morale, et que la religion par excel-
lence sera la religion qui proposera a I'nomme ce souverain
bien-1a et lui donnera la puissance de I'atteindre.

S’il n’y a pas de vrai bonheur possible en dehors de la réa-
lisation de la loi morale, cette réalisation ne constitue cepen-
dant pas tout le bonheur. L’impuissance de I’homme de réaliser
tous ses désirs et son sentiment de dépendance absolue &



542 LOUIS EMERY

I’égard de ’Etre infini ne peuvent étre, pour le ceeur humain,
qu’une cause d'inquiétude et d’angoisse. Pour rassurer I’hom-
me, il lui faut la certitude que I'Etre infini est une volonté
d’amour toute-puissante et toute sage, et que l'univers, dans
son mode actuel d'existence, est son ceuvre exclusive. A ce
prix seulement, 'homme pourra accepter avec résignation,
avec reconnaissance méme, les limites imposées ici-bas & sa
volonté, parce qu’il v verra des movens appropriés a l'obten-
tion de son but propre: le bonheur dans et par la perfec-
tion.

Mais ce but, 'homme peut-il l'atteindre ?..... Vis-a-vis de la
loi morale, ’homme est dans une étrange sitnation; il se sent
a la fois puissant et impuissant & 'accomplir. Cet accomplisse-
ment, il le sent, ne présente pas d’obstacles insurmontables ;
théoriquement, il lui apparait toujours comme possible, et la
conscience ne cesse pas de le lui affirmer. Mais, pratiquement,
il lui semble souvent impossible, et cela, parce que sa volonté
veut aussi des choses coutraires a la lol morale, et que cette
division de la volonté est pour elle une cause de faiblesse.
L’homme souffre de cette division intérieure, car, en dépit de
toutes les sollicitations contraires des sens et des arguments
intéressés de sa raison, 1l rend iustinctivement hommage &
I'idéal moral et y pressent son vrai bien. De 14 le cri de toute
Ame éprise de I'idéal : « Je ne fais pas le bien que je veux, et
je fais le mal que je ne veux pas. Misérable que je suis, qui me
délivrera? »

C’est & cet état d’esprit que répond le christianisme. Il est,
pour celui qui Paccueille par la foi, une puissance divine qui
vient mettre fin & la faiblesse morale de I’lhomme, et lui don-
ner le bonheur. La foi est donc 'instrument de cette transfor-
mation spirituelle. Mais qu’est-ce que cette foi ?

Il est malaisé de définir un fait aussi complexe que la foi
chrétienne. A distinguer, par 'analyse, ses divers éléments,
on risque de les présenter sous un faux jour. La foi, en effet,
ne ressortit pas & une faculté spéciale de I'esprit, mais elle est
I'affaire de 'homme tout entier, un produit de ses trois facultés
maitresses, le sentiment, I'intelligence et la volonté. Elle est



RELIGION ET THEOLOGIE 543

d’abord volonté, désir de bonheur et de perfection ; elle aspire
a croire & la réalisation de ce dés:r, et n’attend, pour y croire,
que des raisons suffisantes. Ces raisons sont fournies par le
sentiment interprété par l'intelligence. L’homme, dans sa con-
science d’étre fini, se sent doublement dépendant, dans son
existence physique et dans sa conduite morale. L’intelligence,
réfléchissant sur ce double sentiment de dépendance et préoc-
cupée de savoir le pourquol de la destinée humaine, vient
alors donner un nom, celui de Dieu, & 'objet de ce double sec-
timent de dépendance absolue, et salue dans ce Dieu le Créa-
teur de I'univers et I’Auteur de la loi morale.

Cette fo1 au Dieu créateur de l'univers et auteur de la loi
morale n’est pas encore la foi religieuse par excellence, car elle
ne satisfait pas encore la volonté humaine et son désir de bon-
heur. Il faut & 'homme la certitude que ce Dieu puissant, sage
et saint est un Dieu d’amour qui veut son bonheur éternel.
(’est ici qu’intervient la personne de Jésus-Christ, comme
objet et comme source de notre foi, dans ce qu’elle a de spé-
cifiquement chrétien. C’est lui qui compléte et parachéve la
révélation de Dieu & ’humanité, en révélant Dieu comme étant
essentiellement amour.

Jésus-Christ est tout d’abord 1'objet de notre foi, en ce sens
que nous croyons 2 sa parfaite sainteté. C’est 1a un véritable
acte de foi de notre part, carnous n’avons pas et nous ne pou-
vons pas avoir de preuves certaines de sa sainteté. Nous n’a-
vons que des inductions en sa faveur: d’un coté, notre con-
science morale qui nous affirme la possibilité de réaliser ses
ordres ; de l’autre, le témoignage de Jésus sur lui-méme, celui
de ses contemporains et celui de l'influence morale qu’il a
exercée sur 'humanité. Quoi qu’il en soit de la valeur de ces
inductions, la sainteté du Rédempteur demeure 2 jamais le
pivot de notre foi, et voici comment.

L’ceuvre d’un étre manifeste la volonté de cet étre, et, par
suite, son essence méme. L’ceuvre de Dieu, c’est 'univers et
la loi morale. Au moment ot Jésus-Christ apparait dans I’his-
toire, I'univers avait déja révélé la puissance et l'intelligence
du Créateur. La conscience morale avait enseigné a I'homme



bhih LOUIS EMERY

que son Dieu avait une volonté juste et sainte, mais n’avait pas
révélé I'essence, le fond substantiel de cette volonté. Ce devait
étre I’ceuavre du Christ.

Le propre de laloi morale, expression de la volonté de Dieu,
c’est de ne se révéler & ’homme que dans la mesure ol celui-
ci lul obéit. Pour saisir la loi morale dans son principe et
dans son essence, il fallait donc un étre saint, c’est-a-dire un
homme qui ne cessat d’accomplir ses ordres et qui le fit avec
ardeur. Cet homme fut Jésus. Sa nourriture fut de faire — au
prix de mille efforts et & travers mille tentations — la volonté
de Dieu. Cette obéissance le rapprocha sans cesse de Dieu, et
4 son tour cette communion spirituelle facilita son obéissance.
(Vest ainsi que la volonté de Dieu se révéla & Jésus-Christ
comme étant essentiellement amour! c’est ainsi que Jésus a
connu que Dieu était son Pére, et qu’il était son Fils bien-
aimé ; c’est ainsi que le Christ s’est senti un avec le Pére, et
que, dans la conscience de cette unité spirituelle, il a puisé la
certitude du caractére éternel de la vie supérieure qui vibrait
en lui. Comme la vie du Christ tout entiere n’a été qu’une
constante soumission & I'amour divin, nous pouvons dire, avec
toute I’Eglise chrétienne, que 'amour de Dieu s’est révélé en
Jésus-Christ, et qu’en Jésus-Christ nous avons le chemin, la
vérité et la vie éternelle.

La foi chrétienne est ainsi la foi & nolre Seigneur Jésus-
Christ comme & celui qui a réalisé parfaitement la loi morale,
et au révélateur parfait de la volonté de Dieu & notre égard.
Cette foi, en nous attachant & la personne de Jésus-Christ, en
le rendant continuellement présent & notre souvenir, en rem-
plissant nos cceurs de son amour pour nous, pénetre notre
vie de la sienne, nos sentiments de ses sentiments, nos pen-
sées de ses pensées, et fait naitre en nous un esprit nouveau
gui est ’esprit méme de Jésus-Christ, et, par 14 méme, l'es-
prit de Dieu. C’est cet esprit qui nous fait appeler Dieu notre
Pére, qui nous conduit dans la charité et dans la vérité, et
nous donne I’assurance de la vie éternelle.

Si maintenant, nous comparons ce que nous venons de dire
de la foi chrétienne avec nos considérations générales sur la



RELIGION ET THEOLOGIE 545

religion, nous verrons notre définition générale de la religion
s’appliquer parfaitement au christianisme.

Dans le christianisme, dirons-nous, ’homme avide de sain-
teté, deliberté, de bonheur, et se sentant incapable de les attein-
dre par lui-méme, les obtient par la foiau Dieu d’amour révélé
en Jésus-Christ. Par cette foi, il se sent I’enfant de Dieu et
I'héritier d’une vie éternelle. Cette assurance fait, du senti-
ment de dépendance absolue qui I'unit & Dieu, une communion
Joyeuse et confiante ol le chrétien fait I’expérience de sa
liberté. On concoit combien la foi ainsi comprise est une force,
la force par excellence pour surmonter les tentations et les
épreuves de cette vie. Le culte que le chrétien offre & Dieu,
en reconnaissance de ses bienfaits, est le don absolu de lui-
méme, autrement dit la soumission de plus en plus parfaite de
sa volonté a celle de Dieu. Et, comme la volonté de Dieu est
essentiellement amour, le culte agréable 4 Dieu consiste essen-
tiellement dans 'amour et le service du prochain. Le christia-
nisme est ainsi la synthese de la religion et de la morale, de
la foi et de 'amour. Les deux éléments se développent et s’ap-
puient 'un lautre; leur parfait équilibre est la vraie piété
chrétienne. Celle-ci est donc la vie ol la foi en 'amour de
Dieu nous donne la force, soit d’aimer notre prochain comme
nous-méme, soit de surmonter, par la patience, les restrictions
apportées & notre liberté par la nature et la sociéteé.

Qu’est-ce maintenant que la théologie chrétienne? ...... La
piété du chrétien est avant tout un état intérieur du sujet, puis-
qu’elle consiste dans la foi & 'amour de Dieu, c’est-a-dire dans
un sentiment de joyeuse dépendance absolue et de confiance &
I’égard de Dieu. Or, tout état intérieur, lorsqu’il a atteint un
certain degré d’intensité et de précision, tend & se manifester
extérieurement, d’abord par I'’expression du visage, les gestes,
les mouvements du corps. Il en est ainsi des états religieux de
Pesprit; et, lorsque ces états sont communs a plusieurs indi-
vidus, ceux-ci cherchent & les fixer et & les répandre sous la
forme de signes consacrés et d’actions symboliques. Ce premier
mode d’expression des sentiments religieux laissant beaucoup
a désirer au point de vue de la précision ne tarde pas & étre



546 LOUIS EMERY

insuffisant, et 'hnomme en vient & manifester ses sentiments re-
ligieux sous la forme corrélative de la pensée et du langage.
L’expression d’un état religieux sous cette derniere forme con-
stitue ce que nous appellerons, avec Schleiermacher, un dogme,
en prenant ce terme dans son sens le plus général. Le dogme
peut revétir trois formes : poétique, oratoire et didactique. Le
dogme de forme didactique est celul qui sert & exprimer, avec
la plus grande précision et objectivité possible, un état reli-
gieux de l’esprit humain, et c’est pour ce genre particulier
d’expression que l'on réserve le terme de dogme ou de propo-
sition dogmatique. Nous pourrions donc définir le dogme comme
le produit de l'intelligence s’appliquant 4 I'examen d’un état
religieux de I'esprit et & ses expressions immeédiates (poétiques,
oratoires ousimplement matérielles), ou plusbriévemeut encore
la conscience d’un état religieua.

La théologie est au dogme ce que le général est au parti-
culier. C’est le produit de I'intelligence s’appliquant & ’examen
non plus d’un état religieux isolé, mais & tous les états reli-
gieux des membres d’une société religieuse, et & leurs diverses
expressions et manifestations rituelles, artistiques, didactiques,
politiques et morales. C’est, en d’autres termes, la religion ren-
due consciente pour 'esprit, laconscience de lareligion. Comme
il v a plusieurs sociétés religieuses arrivées & ce degré de dé-
veloppement ou le sentiment religieux s’exprime sous la
forme de la pensée et du langage, il y a aussi plusieurs théo-
logies : brahmanique, mahométane, juive, chrétienne. Nous
définirons donc la théologie chrétienne comme étant la religion
ou la piété chrétienne consciente d’elle-méme, aulrement dit,
comme la conscience du christianisme.

Qui dit conscience dit science, mais science d’un objet que
I'on posséde en soi-méme, qui est une partie de nous-méme.
De la deux caractéres dont la réunion est propre a la théologie.
D’un coté, elle est une science; elle a pour but la connaissance
d’un objet qui, dans le cas particulier, est le christianisme.
Pour arriver 4 ce but, elle emploiera les mémes méthodes que
les sciences profanes : I'observation, I'expérience, la compa-
raison, le raisonnement ; elle s’entourera de toutes les lumiéres



RELIGION ET THEOLOGIE DAT

qui peuvent jeter de la clarté sur son objet d’étude, et aura
recours & la linguistique, a I'histoire, & la psychologie ; elle se
laissera guider dans ses recherches et dansla proclamation de
ses résultats, par un attachement sincére et loyal pour la vé-
rité, quelle qu’elle soit. D’autre part, la théologie suppose chez
le théologien l'existence de la foi chrétienne. Cette condition
est indispensable, et cela pour trois raisons que nous allons
successivement développer.

Considérées en elles-mémes, les diverses disciplines, dont
I'ensemble forme la théologie chrétienne, ressortissent a des
sciences fort différentes, telles que Uhistoire, la linguistique, la
critique littéraire, la philosophie. Ce qui fait de ces diverses
disciplines, un corps, un organisme, dont elles deviennent des
membres reliés entre eux par d’étroites relations de dépen-
dance et d’appui réciproques, c’est que, nées du besoin du
chrétien de se rendre compte de sa propre foi, elles tirent de
cette foi méme leur loi de groupement et leur unité. Voyez
plutot.

Tous les théologiens sont d’accord pour assigner a la théo-
logie I’étude des moyens propres a répandre la foi chrétienne;
c’est la tiche particuliere de la theologie dite pratique. Mais
celle-ci n’a de raison d’étre que si la fol chrétienne est la vé-
rité. Lathéologie pratique suppose donc la démonstration théo-
logique de la vérité du christianisme, ce qui est la mission de
la théologie philosophique. Celle-ci, & son tour, suppose né-
cessairement chez le théologien la conviction de la vérité du
christianisme, autrement dit la foi chrétienne elle-méme. Si
cette foi fait défaut chez le théologien, I'étude scientifique du
christianisme ne sera plus la théologie proprement dite, mais
un simple quoique trés important chapitre de histoire des
religions.

La foi chrétienne est donc la raison d’étre de la théologie
chrétienne considérée comme un organisme scientifique distinet.
Quel est maintenant cet organisme, quelles sont les disciplines
qui le composent ?

La théologie, avons-nous dit, est le christianisme rendu
conscient pour le chrétien, et le christianisme, considéré dans



548 LOUIS EMERY

le chrétien, est I’esprit, le moi de 'homme inspiré et trans-
formé par la foi & 'amour de Dieu révélé en Jésus-Christ. Cet
esprit, ce moi humain, tel qu’il est fagconné par le christianisme,
c’est ce que nous appellerons la conscience chrétienne. Eh bien,
nous plagons au centre initial de la théologie chrétienne I’ex-
position systématique du contenu de la conscience chrétienne
moderne. C’est I'objet de la théologie systématique, laquelle
comprend deux disciplines: la dogmatique qui étudie plus spé-
cialement le coté religieux de la conscience chrétienne, et
I'éthique, qui expose son idéal moral pour l'individu et la so-
Clété.

La fol ne secontente pas de se connaitre telle qu’elle est ; il
est dans sa nature de remonter & ses causes. Celles-ci sont de
deux sortes, historiques et psychologiques. Nous avons de ce
chef deux nouveaux groupes de disciplines théologiques: la
théologie historique et la théologie philosophique. La théologie
historique d’abord. La foi du chrétien d’aujourd’hui est fille de
la foi des chrétiens d’hier; ceux-ci l’ont recue & leur tour des
chrétiens qui les ont précedés, et ainsi de suite, jusqu’ace qu’on
arrive au principe et 4 la source méme de la foi chrétienne, &
la personne de Jésus-Christ. Eh bien c’est latidche de Ihistoire
proprement dite du christianisme de nous faire remonter de
I’époque actuelle jusqu’au seuil de la période de fondation du
christianisme. A la théologie exégétique du Nouveau Testa-
ment (qui n’est au fond qu’une branche importante de la théo-
logie historique, mais que, pour des raisons pratiques, il est
utile d’en détacher) la mission de nous retracer la vie du Christ
et les premiers développements de son ceuvre. Cette étude
nous montrant’étroite relation du christianisme et du judaisme,
et les rapports de tous deux avec les autres religions contem-
poraines ou antérieures, nous aurons le droit et le devoir de
faire rentrer au nombre des disciplines théologiques la théo-
logie exégétique de U Ancien Testament et Uhistoire générale
des religions.

De méme que la foi chrétienne ne repose pas seulement sur
des influences d’ordre historique, fiit-cé méme sur celle du
Christ, mais qu’elle tient & des causes psychologiques, de



RELIGION ET THEOLOGIE 549

méme le chrétien ne peut pas se contenter de connaitre la ge-
nése historique de sa foi; il veut en connaitre le pourquoi
psychologique, il veut légitimer sa conviction aux yeux de son
esprit; 1l veut savoir ses raisons de croire. De 14 la théologie
philosophique dont I'objet est de déterminerl’essence de lare-
ligion et du christianisme, de moutrer dans le christianisme la
perfection de la religion, puis de justifier la piace de la foi re-
ligieuse au sein de 'esprit humain.

Enfin, il est dans la nature de la foi chrétienne de chercher
a se répandre. Le christianisme est une religion de prosélytisme,
par son essence méme, et un chrétien cherche afaire partager
sa foi 4 d’autres, dans la mesure olt celle-ci est vivante. Aussi
le couronnement de la théologie est la théologie pratique,
dont la mission est précisément de rechercher et d’indiquer
les moyens les plus propres & propager le christianisme, & le
développer intensivement et extensivement.

Théologie systématique ou exposition systématique du chris-
tianisme tel qu’il se manifeste dans la conscience chrétienne
moderne ; — théologie historique ou histoire du christianisme
enremontant de son état présent jusqu’a ses premiéres ori-
gines, en passant par la personne de son fondateur, groupe
dans lequel rentrent en sus de la théologie historique propre-
ment dite, la théologie exégétique du Nouveau et de I’Ancien
Testament, ainsi que I’histoire des religions ; — théologie phi-
losophique ou philosophie de la religion chrétienne; — enfin
théologie pratique.... telles sont, en partant de lafoi chrétienne
elle-méme, les diverses disciplines qui constituent ce que nous
avons appelé la conscience du christianisme ou la théologie
chrétienne.

Si la foi religieuse est la raison d'étre de la théologie et le
trait d’union de ses diverses branches, si, & ce titre déja, elle
est indispensable au théologien, elle I’est encore & d’autres.
L’étude de I’histoire de la philosophie réclame, pour étre bien
faite, un esprit philosophique; I’examen des divers systémes
de gouvernement, une intelligence au fait des questions politi-
ques, sociales, économiques; la connaissance raisonnée de
V'ceuvre artistique d’un peuple, une faculté esthétique déve-

THEOL. ET PHIL., 1890, 36



550 LOUIS EMERY

loppée. De méme la science du christianisme ne peut étre bien
acquise que par un chrétien. En effet, la science du christia-
nisme ne consiste pas seulement dans la connaissance de ses
livres sacrés, de son culte, des croyances et des meeurs de ses
adeptes, mais aussi et surtout dans la connaissance de leurs
expériences et de leurs sentiments spécifiquement chrétiens.
Sans doute, ces faits intimes peuvent étre étudiés et connus
par le moyen de Jeurs expressions et manifestations, mais ja-
mais d’une maniére parfaitement adéquate. Il y a, dans le sen-
timent religieux, comme dans tout autre sentiment, quelque
chose d’intime, d’immédiat, de caractéristique que l'analyse
ne parvient pas a saisir completement. Il en est comme d’un
parfum précieux renfermé dans un flacon; on ne peut ouvrir
ce dernier et analyser son contenu sans laisser évaporer une
partie de celui-ci. Le sentiment du péché, par exemple, ne
pourra étre compris dans son tragique sérieux que par I’homme
qui croit en un Dieu juste et saint. Le caractére propre de la
communion du chrétien avec Dieu ne saurait étre exactement
reproduit par quelqu’'un qui n’en a fait aucune expérience
personnelle. Que pourra dire un théologien non chrétien de
Pceuvre du Saint-Esprit dans 'nomme ? Comment compren-
dra-il cette expression de l'apdtre Paul: « ce n’est plus moi

La foi est enfin nécessaire au théologien pour un troisiéme
et important motif; elle est pour lui une source de connais-
sance. Pour connaitre Dieu et les pensées de Dieu, il faut pos-
séder 'esprit de Dieu, et cet esprit ne s’acquiert que dans et
par ce culte en esprit et en vérité qui consiste dans I’obéissance
de ’homme & la volonté de Dieu. C’est par la voie royale de
la sainteté et de la charité que ’homme se rapproche de Dieu
et Dieu de ’homme, que 'esprit humain et 'esprit divin se
rencontrent et se pénétrent, et que le premier puise dans le
second la connaissances des voies et des ceuvres de Dieu. Clest
12 ce que Jésus-Christ a affirmé quand il a dit: « Si quelqu’un
veut faire la volonté de celui qui m’a envoyé, il connaitra si
ma doctrine est de Dieu, ou si je parle de mon chef. » Par 13,
leChrist a posé le principe qui doit étre ala base de notre théo-



RELIGION ET THEOLOGIE 551

logie : c’est que la méthode qui conduit & la vérité sur nos
plus grands intéréts est une méthode morale, et, comme telle,
expérimentale. La sainteté n’est pas seulement le secret du
bonheur, c’est aussi celui de la vérité. C’est parce quele Christ
a été la perfection de l'amour, qu’il a été aussi la vérité, et
par suite, le chemin et la vie.

Le théologien n’a donc pas seulement & poursuivre un tra-
vail intellectuel et scientifique, mais aussi un travail moral et
religieux, celui de sa sanctification. Plus il fera de progrés dans
cet ordre-ci, plus il en feradans celui-la. Plus sa piété sera vi-
vante et active, plus sathéologie sera vraie et féconde. Ce n’est
qu’a cette condition que notre travail théologique, poursuivi
avec toute la rigueur scientifique et toute 'impartialité pos-
sible, ne suscitera plus, chez tant de membres pieux et zélés
de nos Eglises, de persistantes et injustes défiances et sera
justement apprécié.

Maintenant que nous avons déterminé et le christianisme et
la théologie chrétienne, nous pouvons indiquer leurs rapports
mutuels. Ces rapports peuvent étre résumeés dans ces deux
propositions: 1° La foi et la théologie ont besoin I'une de
lautre; 20 elles ne peuvent pas se remplacer 'une lautre,
parce qu’elles sont des ordres de faits différents. Examinons
d’abord cette seconde proposition.

La piété chrétienne est un fait, un état de V’esprit, une vie.
Le but de la théologie est de connaitre ce fait, cet état, cette
vie, et de ’exprimer dans une fermule scientifique, en d’autres
termes, d’en avoir clairement conscience. Il suit de 14 qu’on
peut étre & la fois un homme trés pieux et un théologien abso-
lument insuffisant, qu’on peut avoir une foi chrétienne tres
vivante et une théologie trés imparfaite. Par contre aussi, on
peut étre trés habile et trés perspicace dans l'analyse de la
vie religieuse, avoir des connaissances théologiques étendues,
et demeurer un chrétien au coeur sec et froid. Il ne faut donc
point juger de la piété des gens d’aprés leur théologie, ni de
leur théologie d’aprés leur piété. Tel peut étre tres libéral en-
vers son prochain et pas du tout en théologie, et inversément.
Tel théologien peut étre tres orthodoxe et d’une piété glacée,



HH2 LOUIS EMERY

tout comme tel autre théologien de la gauche pourra posséder
une foi trés fervente et trés agissante.

Si la théologie et la foi n’exercent pas 'une sur l'autre une
influence assez directe et assez immédiate pour que la mesurs
de la valeur de ’'une soit nécessairement la mesure de la valeur
de Vautre, il n’en faut pas moins revendiquer hautement la
nécessité pour la théologie de s’appuyer sur la foi, et pour la
foi d’avoir recours & la théologie. En déterminant ’objet et la
nature de la théologie, nous avons déja vu qu’elle avait sa
raison d’étre dans la foi religieuse seulement, et que celle-ci
était pour le théologien une source immédiate de connaissance.
La vie chrétienne, considérée soit dans ses manifestations
spécifiquement religieuses telles que la priére, la méditation
de I’Ecriture sainte, le culte public, soit dans ses manifestations
plutdt morales, I’exercice de lacharité et le travail de la sancti-
fication, est donc la base indispensable du travail théologique.

De son coté, une théologie vraiment scientifique par son
esprit d’impartialité et par ses méthodes est absolument né-
cessaire & nos églises protestantes, et cela & plusieurs égards.
Tout d’abord, une telle théologie ne pourra que les rapprocher
les unes des autres, enleur apprenant & distinguer ce qui, dans
leur foi, est vraiment chrétien et par suite permanent, de ce
(ui est accessoire et passager. (est ce manque de distinction
qui, hélas! distingue désavantageusement le protestantisma’
et c’est 14 ce qui contribue, en une grande mesure, & son mor-
cellement et & sa faiblesse en regard de I’'Eglise catholique une
et puissante. Ah! certes, nous ne songeons pas un seul instant
a envier une unité ecclésiastique et doctirinale qui repose, en
grande partie, sur Poppression des intelligences et des con-
sciences individuelles; nous maintenons, comme un glorieux
privilege du projestantisme, le principe de la liberté d’examen,
en matiére de foi comme dans tout autre. Mais ce que nous cons-
tatons avec regret, c’est que nombre de protestants usent da-
vantage de la liberté que de I'examen. S’ils usaient de celui-c
comme de celle-13, s’ils lui demandaient les lumiéres qu’ils ne
veulent recevoir que d’un zéle dont les motifs ne sont pas tou-
jours tres justes, ils comprendraient que le Christ réclame des



RELIGION ET THEOLOGIE 5H3

siens I'unité de I’esprit bien plus que I'uniformité des opinions;
ils s’aviseralent que le Christ ne demande pas une définition
métaphysique de sa personne, mais une vie pénétrée de son
esprit.

La théologie est propre aussi & donner du bon sens a la
piété qui n’en a pas, et & en ajouter & celle qui en a déja. Le
bon sens n’est pas un sens commun, dans I’Eglise chrétienne
pas plus qu’ailleurs. Nombre de gens qui passent pour pieux
le regardent avec défiance et 'accusent de graves défauts. On
lui reproche d’étre I'ennemi du zéle et de la ferveur, et de
s’opposer maintes fois aux directions du Saint-Esprit. C’est lui
faire tort: le bon sens ne réprime ni le zéle, ni la ferveur;
mais il leur met parfois des garde-fous, quand ils risquent de
tomber dans ’excentricité et de jeter ainsi du discrédit sur la
vraie piété. N’oublions pas que le bon sens est aussi une mani-
festation de I’Esprit-Saint, car ce dernier est aussi un esprit
sain, et c’est le contrister que d’attribuer 4 son influence ce
que I’on juge par trop étrange pour éire I’ceuvre d’un esprit
humain bien équilibré. Geethe disait un jour qu’au jugement
dernier, Dieu, apres avoir placé les gens de bien & sa droite et
les méchants & sa gauche, s’adresserait ensuile aux personnes
de bon sens, et leur dirait: « Mettez-vous bien en face de moi,
car j’ai du plaisir & vous voir! » Geethe n’avait pas tant tort;
les gens de bon sens sont utiles dans les sociétés religieuses
commne dans tout autre. Aussi la théologie qui contribue & aug-
menter leur nombre dans ’Eglise, en mettant en pleine lumiére
le caractere profondement humain et raisonnable (nous ne
disons pas rationnel) de ’Evangile, mérite bien un peu de re-
connaissance.

Mais la théologie chrétienne a une tiche plus belle et plus
importante encore a remplir. Science du christianisme, elle
doit le donner & I’Eglise sous sa forme authentique. A elledonc
d’élaguer ce qui, dans les idées et les usages des Eglises pre-
sentes, n’est pas le développement naturel et légitime de la
pensée du Christ; a elle de critiquer des théories qui, pour
étre anciennes et respectables, n’en sont pas moins contredites
par les faits interprétés sans parti pris. Mais elle ne doit pas se



Ho4 LOUIS EMERY

borner i cette osuvre négative. Son ambition et son devoir ¢’est,
aprés avoir dégagé le pur diamant de I’Evangile de sa gangue
juive et scolastique, de le faire briller dans sa lumineuse sim-
plicité aux yeux de nos contemporains. A cet effet, elle s’effor-
cera de saisir dans son originalité féconde et dans son idéale
beauté, la vie et I'enseignement du Christ, d’en dégager la
vérité éternelle, de la formuler d’'une maniere compréhensible
a notre temps, et de faire ressortir la réponse parfaite qu'elle
apporte aux aspirations légitimes et essentielles du genre
humain.

Nous ne lui recommandons pas, notez-le bien, de faire plier
la vérité évangélique au souffle du vent du jour. Non! que la
théologie maintienne toujours debout sur le rocher du Calvaire
cette croix qui crie & 'homme de tous les siécles: « Tu es
pécheur, mais Dieu est amour; tu es petit, faible, souffrant,
mais tu peux devenir grand, fort et heureux, car ’éternité est
A tol et cette croix t’en montre le chemin. » Mais que ces pa-
roles de sainteté et d’amour tout & la fois, la théologie pro-
testante ne les répéte pas dans un langage que notre siécle ne
peut plus comprendre. L’Evangile estun vin toujours nouveau,
toujours ardent et généreux ;il ne faut point le verser dans des
outres vieilles et mal rapiécées, mais dans des outres neuves
ou il puisse fermenter & l'aise.

Mais la théologie n’est pas seulement la science du christia-
nisme; elle en est aussi la conscience. A ce titre, elle a le de-
voir, au sein de I'Eglise chrétienne, de proclamer ce qu’elle
sait, ce qu’elle a reconnu étre la vérité. Il y a, & ’heure qu'il
est, un grand danger qui menace notre protestantisme ; c’est
la divergence croissante d’opinions entre les pasteurs et les
théologiens d’une part, et les troupeaux de I’autre, divergence
qui se cache sous 'emploi commun des formules tradition-
nelles, mais qui est bien réelle. Doit-elle durer ? nous ne le pen-
sons pas. Pasteurs et théologiens, notre devoir est de parler.
Faisons-le avec tact,avec a-propos, avec charité surtout, mais ne
nous taisons pas plus longtemps. Disons & nos troupeaux que,
si I'Evangile est éternel et divin, la maniére de le comprendre
et de le formuler varie nécessairement avec les siécles ; que



RELIGION ET THEOLOGIE 555

notre pensée ne peut pas et ne veut pas s’incliner sans examen
devant les conceptions et les formules des générations passées;
notre pensée veut étre libre et vivante, parce qu’elle veut
rester chrétienne. Si, & parler franchement, nous risquons de
froisser et de troubler bien des gens pieux, si nous les obligeons
a renouveler les étais de leur foi, n’oublions pas, d’autre part,
que notre silence éloigne du christianisme bien des dmes sin-
céres, bien des esprits désireux d’unir & leurs opinions scien-
tifiques le culte d’un Dieu de justice et d’amour et 'admiration
obéissante pour le crucifié de Golgotha. Nous avons aussi des
devoirs vis-a-vis de ces hommes-la, et nous devons leur dire
que la foi n’est pas la crédulité.

Du reste, nous n’avons pas le droit de choisir entre ceux-ci
et ceux-la. Si nous croyons posséder I’Evangile sous une
forme qui réponde mieux & son éternelle vérité, notre devoir
est d’affirmer notre conviction. Agir autrement, serait douter
de la puissance de la vérité. Ne craignons donc pas de pré-
senter I’Evangile tel qu’il est, dans son admirable simplicité,
et aussi dans son éternelle folie. Ne le diminuons, nl par nos
adjonctions, ni par nos restrictions.

Mais pour que la franchise de notre parole n’inquiéte pas
dangereusement une piété qui croit sa fol lie au maintien des
formules traditionnelles, sachons unir & notre travail théolo-
gique une piété vivante, cordiale et pratique. Montrons & nos
troupeaux (ue nos convictions ne sont pas le fruit d’une
science orgueilleuse d’elle-méme et aimant la critique pour la
critique, mais le résultat d’'une humble et sérieuse recherche
de la vérité. C’est notre foi en l'infinie sagesse de notre Dieu,
prouvons-le-leur, qui nous pousse & connaitre de mieux en
mieux ses pensées et ses voies; c’est elle qui nous doune la
passion de la vérité, car plus nous sommes prés d’elle, plus nous
sommes prés de Dieu.

Ce sont 14, messieurs, les sentiments dans lesquels nous
nous mettons a notre nouvelle tiche, et dans lesquels nous de-
mandons a4 Dieu de nous garder. Ce sont ces sentiments aussi,
que, d’accord avec nos chers collegues, nous nous efforcerons
d’éveiller et de fortifier en vous, messieurs et chers étudiants.



556 LOUIS EMERY

La carriére a laquelle vous vous préparez est belle et difficile ;
elle est belle, car elle vous permet de faire beaucoup de bien
a cette patrie vaudoise qui nous est si chere ; mais elle est diffi-
cile, car elle réclame beaucoup de travail et de dévouement.
Aussi exige-t-elle une sérieuse préparation, a la fois théorique
et pratique: d’une part des études théologique assidues;
d’autre part, un esprit de priére et de méditation. Puissiez-
vous, messieurs, vous appliquer & I'un comme & l'autre, et
veuille ’Auteur de toute grice excellente et de tout don parfait
donner & vos professeurs et & vous-mémes cet esprit d’humilité,
de charité et de vérité dont la plénitude s’est manifestée dans
notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ. A cette condition,
notre travail portera des fruits bénis pour notre chere Eglise
nationale et pour notre pays tout entier.

Lausanne, le 28 octobre 1890.



	Religion et théologie

