
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1890)

Artikel: Le prétendu miracle de Gabaon

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON

H. VUILLEUMIER

Audiatur et altera pars!

Notre cher et regretté collaborateur Rodolphe Chatelanat
n'est plus là pour répondre au très intéressant article de M. le

professeur Gaudard. Le vrai Josué, le vainqueur de la mort, l'a

introduit, jeune encore, dans cette autre Canaan où «son soleil
ne se couchera plus et sa lune ne s'obscurcira plus, parce que
c'est l'Eternel qui est sa lumière à jamais. »

Si nous prenons la plume à sa place, ce n'est pas pour
entamer une discussion scientifique concernant les bolides ou les

phénomènes de réfraction. Nous avons de trop bonnes raisons

pour ne pas nous aventurer sur ce terrain. C'est simplement
pour essayer de faire ce que le pasteur de Lize-Seraing eût

sans doute fait lui-même : justifier Herder du reproche d'avoir
« réduit » l'épisode de Gabaon « à une sorte de simagrée
épique, » et, du même coup, motiver sa préférence, qui est aussi
la nôtre, pour l'explication métaphorique que Herder a mise

ou plutôt remise au jour. Il est bon de remarquer, en effet,

que le célèbre auteur de l'Esprit de la poésie hébraïque n'est

pas le premier qui ait vu dans ce texte fameux une simple
métaphore. Bien avant lui, au dix-septième siècle, Hugo Grotius
dans ses remarquables Annotationes sur l'Ancien Testament ; à

l'époque de la Réformation, François Vatable, professeur d'hébreu

au collège de France, et, plus anciennement déjà, un des

rabbins les plus distingués du quatorzième siècle, Guersonide,
qui n'était rien moins qu'un négateur des miracles, enten-



492 H. VUILLEUMIER

daient l'invocation de Josué dans ce sens-ci : Ne permets pas,
ô Dieu, que le soleil et la lune se couchent avant l'entière
défaite de nos ennemis Ajoutons tout de suite que depuis Herder
l'interprétation poétique a compté et compte un nombre sans

cesse croissant d'adeptes convaincus, non seulement parmi
les théologiens de l'école critique, mais jusque dans le camp
de l'extrême droite. Qu'il suffise de citer, parmi les morts, un

nom significatif comme celui de Hengstenberg, et parmi les

vivants, M. Zöckler, le théologien-naturaliste de Greifswald, un
des rédacteurs de la revue apologétique Der Beweis des

Glaubens.
Cela dit, abordons le texte biblique qu'on semble un peu

perdre de vue à force de vouloir l'expliquer et le défendre.

I

Après la chute de Jérico et la prise d'Aï, les gens de

Gabaon, redoutant pour eux et leur ville le sort de leurs malheureux

voisins, avaient eu recours à une ruse pour obtenir des

Israélites un traité d'alliance. Alors le roi de Jérusalem (ou

plutôt, car il y a ici un anachronisme, le roi de la ville jébu-
sienne qui reçut quelques siècles plus tard le nom de Jérusalem),

se voyant menacé à son tour, appela à son aide quatre
autres rois « amoréens, » ceux d'Hébron, de Iarmouth, de La-
kish et d'Eglon. Ensemble ils marchèrent contre Gabaon pour
l'assiéger. Averti aussitôt de ce mouvement offensif des princes
cananéens coalisés, Josué, avec l'élite d'Israël, monta du camp
de Guilgal et, après avoir marché toute la nuit, tomba à

l'improviste sur les assiégeants. Ainsi s'engagea la bataille de
Gabaon qui fait, avec ses suites immédiates, le sujet du dixième
chapitre de notre livre de Josué.

Comme nombre de récits des livres historiques de l'Ancien
Testament, le récit qui nous occupe est loin d'être aussi homogène

qu'il peut le sembler à une lecture superficielle, surtout
à une lecture faite dans telle de nos versions françaises. La
rédaction dans laquelle ce chapitre nous est parvenu résulte de

la combinaison et de la juxtaposition de matériaux empruntés



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 493

à au moins trois sources différentes. Quoi d'étonnant que sur
un fait d'armes comme celui-là, appartenant à l'histoire héroïque

de la nation, différentes versions aient eu cours dans la

tradition orale, et trouvé ensuite un écho dans les récits en

prose et en vers où ont puisé les narrateurs des siècles postérieurs

Nous n'avons pas à nous occuper ici de ce qui est
rapporté dans les versets 16 et suivants, des suites de la bataille,
savoir de l'exécution des cinq rois réfugiés dans la caverne de

Makkéda (v. 16-27) et de la campagne victorieuse des Israélites
dans tout le midi de la Palestine (v.28-43). Nous ne discuterons

pas davantage la grosse question de critique historique qui se

pose à propos de la manière dont la conquête de Canaan par
Israël est racontée dans le livre de Josué, lorsqu'on la met en

regard de la manière dont cette même conquête se présente à

nous au commencement du livre des Juges. Bornons-nous à

l'étude des quinze premiers versets de notre chapitre et
spécialement de ceux qui sont relatifs à « l'arrêt du soleil. »

Il est admis aujourd'hui de tous les théologiens qui ne
s'obstinent pas à fermer les yeux et à se boucher les oreilles dès

qu'il est question de l'analyse critique d'un texte biblique, que
le récit de la bataille est tiré de deux sources distinctes.

Nous apprenons d'abord, d'après l'une de ces sources,
comment Josué, à la tête de son peuple en armes, fut amené à se

porter en toute hâte de Guilgal à Gabaon. « Ne les crains pas,
lui avait dit l'Eternel, car je les ai livrés en ton pouvoir et
aucun d'eux ne te tiendra tête. » (v. 8.) Et en effet, d'après cette
version, Josué eût pu dire comme César : Veni, vidi, vici A
peine est-il arrivé en vue des ennemisque ceux-ci sont pris d'une
terreur panique. Les Israélites n'ont que la peine de les
poursuivre dans la direction de Beth-Horon et de là jusqu'à Azéka
et à Makkéda (v. 9 et 10). Pour mettre le comble à cette
déroute, Fépée du vainqueur trouve un auxiliaire inattendu dans

une grêle violente qui s'abat sur les fuyards entre Beth-Horon
et Azéka (v. 11 ; c'est bien, en effet, de pierres de grêle, autrement

dit de grêlons, que parle le texte, et non d'une prétendue

grêle de pierres ou d'aérolithes). Après cette victoire
remportée en réalité par Iahwéh, et dont les Israélites n'eurent



494 H. VUILLEUMIER

qu'à recueillir les fruits, «Josué (est-il dit au v. 15), et tout
Israël avec lui, retourna au camp, à Guilgal. »

Dans ce récit le rédacteur a inséré, v. 12 à 14, un épisode tiré
d'une autre source, laquelle s'en référait elle-même (v/13) à un
document plus ancien, le Sépher hayyashar. Ce recueil
poétique, le « Livre des Braves, » est cité encore dans 2 Sam. 1,18,
à l'occasion de l'élégie de David sur la mort de Saul et de
Jonathan à la bataille de Guilboa, et (d'après les septante) dans
1 Rois VIII, 12,13, à propos de la dédicace du temple par
Salomon L Evidemment l'un des chants réunis dans ce recueil
célébrait la mémorable journée de Gabaon et montrait à sa

manière, c'est-à-dire en langage poétique, Iahwéh combattant

pour son peuple. Un court fragment en fut cité par l'un des

narrateurs qui recueillirent les souvenirs relatifs aux origines
d'Israël. Le rédacteur (deutéronomique) de notre livre, à son

tour, lui emprunta ce passage de son récit pour en enrichir et

orner la relation principale tirée de l'autre source.
(v. 12.) Alors Josué parla à lahwèh, le jour où Iahwéh livra

l'Amoréen aux fils d'Israël (ces derniers mots sont apparemment

une glose du rédacteur, pour expliquer que âz, « alors»,
ne doit pas se rapporter spécialement au moment dont il vient
d'être parlé au verset 11 d'après la relation parallèle, c'est-à-
dire au moment où la grêle meurtrière tomba entre Beth-Horon
et Azéka, mais que ce fut un des épisodes, et, à ses yeux, l'épisode

capital de la journée) — et il dit en présence d'Israel :

« O soleil, à Gabaon reste immobile,
» Et toi, ô lune, dans la plaine d'Ayyalon »

<v.l3) Et le soleil resta immobile et la lune s'arrêta
Jusqu'à ce que la nation eût tiré vengeance de ses ennemis2.

1 Voir Wellhausen, 4e édition de YEinleitung de Bleek, p. 236 (Composition

des Hexateuchs, etc. p. 271) et Klostermann, Die Bücher Samuelis

und der Könige, p. 315.
2 Ce sont ces quatre vers qui constituent le fragment tiré du Sépher

hayyashar. Il ne faut pas borner la citation aux deux premiers vers, comme
le fait M. Renan, ou aux deux derniers, comme le veut M. Stade, ou aux
premier, second et quatrième comme le conjecture arbitrairement
M. Wellhausen. Il ne faut pas non plus l'étendre au delà du renvoi au
Livre du yashar et y rattacher la fin du v. 13, comme l'a fait M. Segond.



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 495

(Cela est écrit, on le sait, dans le Livre des Braves.) Le soleil
s'arrêta donc au milieu du ciel et ne se pressa pas de se

coucher, environ un jour entier. (14) Et il n'y a point eu de jour
semblable à celui-là, ni avant ni après, où Iahwéh ait obéi à

un homme ; car Iahnéh combattit pour Israël. (Il serait possible

du reste que les mots : « Et il n'y a pas eu » jusqu'à « un
homme, » provinssent également du rédacteur1. Quant au v. 15 :

« Ensuite Josué, et tout Israël avec lui, retourna au camp, à

Guilgal, » ila dû servir primitivement de conclusion à v. 1-11.)
Après cette analyse critique du texte passons à l'exégèse.

II

Une chose est claire, il n'y a qu'une mauvaise apologétique
qui puisse le contester, c'est que l'auteur ou les auteurs, quels
qu'ils soient, des versets 13 b et 14 (imprimés ci-dessus en
italique) ont pris l'arrêt du soleil à la lettre. Us y ont vu un fait
réel, objectif, historique. L'auteur de cette seconde narration,
mise à contribution par le rédacteur pour les v. 12 à 14, après
en avoir appelé au Sépher hayyashar, conclut du texte cité

par lui, que le soleil s'arrêta en effet, et cela au beau milieu
du ciel, en plein midi ; qu'il ne fut pas pressé de se coucher,
et cela environ l'espace d'une journée entière. Aux yeux de ce

narrateur, le fait que Iahnéh lui-même, ce jour-là, combattit

pour Israël, ce même fait qui d'après l'autre version s'était
manifesté par la panique inspirée aux Amoréens (v. 10) et par
la grêle plus meurtrière que Fépée (v. 11), se serait traduit
d'une manière plus éclatante, plus prodigieuse encore par un
arrêt prolongé du soleil. Et le rédacteur deutéronomique
(si c'est de lui, comme nous le supposons, que provient la
réflexion du v. 14 a), a eu soin de souligner la chose. Il enchérit
sur le narrateur ou rédacteur précédent, en insistant sur le
caractère absolument unique de cette journée. Unique, non pas

Bien moins encore peut-il être question de l'étendre, avec M. Zöckler et
d'autres, à l'ensemble des v. 12 à 14, ou même 12 à 15 comme prétendait

le taire Hengstenberg.
1 En effet, cette glorification indirecte de Josué rappelle aussitôt la

glorification de Moïse par laquelle se termine notre Deutéronome actuel.



196 H. VUILLEUMIER

par la grandeur de la défaite infligée aux ennemis d'Israël, mais

par le fait que, obéissant à une voix d'homme, Iahwéh suspendit

ce jour-là le cours du soleil pour assurer l'écrasement de

l'armée cananéenne.
Ceux donc qui s'estiment liés dans leur conscience par la lettre

de l'Ecriture, ceux qui ajoutent une foi implicite à toute
assertion quelconque d'un écrivain biblique et y voient un
« témoignage » que nous n'avons pas le droit de révoquer en

doute, savent quel parti ils ont à prendre. Il ne leur reste qu'à
s'incliner devant ce prodige sans pareil, et pour nous, nous ne

pouvons que nous incliner, avec un respect mêlé à quelque
admiration, devant le courage de leur logique. Oui, vive les gens
conséquents! La main sur ce qui « est écrit », ils no craignent
pas, en dépit de tous les haro de s'inscrire en faux contre le

système de Copernic, comme le faisait il n'y a guère plus de

vingt ans un des plus respectables pasteurs de Berlin.

Il est vrai que de nos jours ils sont bien clairsemés les « bi-
blicistes » qui poussent la conséquence de leur principe jusqu'à
cette limite extrême. Généralement les chrétiens dont nous
parlons reculent devant un pareil sacrifizio dell'intelletto. Us

réclament la permission de substituer le point de vue héliocen-

trique de la science moderne au point de vue géocentriquo des

écrivains sacrés, et de statuer pour la journée de Gabaon un
arrêt apparent de l'astre du jour, causé par un arrêt réel de la

rotation de la terre. « Tout le monde, y compris le Bureau des

longitudes dans son Annuaire, ne parle-t-il pas, encore aujourd'hui,

du lever et du coucher du soleil'! Les écrivains sacrés

pouvaient-ils de leur temps s'exprimer autrement qu'ils n'ont
fait? » Il reste bien quelques difficultés à résoudre. Plusieurs
éprouvent des scrupules scientifiques en songeant aux
conséquences que devait entraîner un fait aussi « exorbitant », aux

perturbations, aux cataclysmes même, qui devaient en résulter

pour le globe. Je ne sais si les explications données à ce sujet,
les considérations,par exemple, que l'on trouve développées dans

le Dictionnaire de la Bible de Jean-Augustin Bost, et qui sont
basées sur le synchronisme du déluge de Deucalion et de

certaines formations géologiques telles que les dépôts de sable



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 497

du Sahara, ou bien l'ingénieuse hypothèse de M. Lagrange
discutée dans cette revue l'année dernière ; je ne sais, dis-je, si

ces explications-là sont de nature à lever les scrupules en question.

Quoi qu'il en soit, le miracle subsiste. Pour être déplacé
et en quelque sorte retourné, il n'en est pas moins prodigieux.

En l'admettant, en y croyant, on reste fidèle, sinon au

principe rigoureusement scripturaire, du moins au point de vue
franchement supranaturaliste de l'auteur israélite. Il demeure
vrai, littéralement vrai, qu'il n'y a point eu de jour comme
celui-là, ni avant ni après.

Peut-on dire la même chose de ceux qui, à la suite de

Spinoza, de Ledere, de Michaelis, ont recours à quelque phénomène

météorologique?... Les explications de cet ordre,
contrairement à la lettre et, qui plus est, à l'esprit manifeste des

v. 13 b et 14 de notre texte, et par conséquent contrairement
à la cause qu'elles sont censées défendre, ne tendent-elles pas,
sous une forme ou sous une autre, à ramener le fait unique,
sans exemple, au niveau des analogies naturelles N'ont-elles

pas pour but de rendre le miracle aussi peu miracle que possible?

Nous ne savons y voir, quant à nous, que les produits
d'un supranaturalisme honteux ou d'un rationalisme inconscient.

Et, pour tout dire, nous ne voyons pas en quoi ces

explications diffèrent, quant au principe, de certaines explications

rationalistes des miracles du Nouveau Testament, dont on
a l'habitude de parler avec un aristocratique dédain si ce n'est

pas avec une vertueuse indignation. Encore une fois, vive les

gens qui ont le courage de leur opinion et ne transigent pas
avec leurs principes « La Bible a parlé. Elle affirme positivement

dans Jos. X,13 b et 14 que le soleil (resp. leglobe terrestre)

s'est arrêté et qu'en conséquence de cela le jour s'est
prolongé presque du double. Il n'y a pas à marchander sur les

termes. Or, la Bible est infaillible. Donc... »



498 H. VUILLEUMIER

III

La Bible en effet a parlé. Les dits versets sont d'une clarté
qui ne laisse rien à désirer. Aussi bien la question, pour nous,
n'est-elle pas de savoir quel peut bien être le sens qu'il
faut y attacher; s'il s'agit effectivement d'une suspension
surnaturelle du cours normal des sphères célestes, ou si l'on
ne pourrait pas tout bonnement y voir quelque phénomène
atmosphérique ou météorologique rentrant tant bien que mal
dans l'ordre naturel des choses ; s'il est réellement question
de la prolongation miraculeuse du jour au sens ordinaire du

mot, d'un jour éclairé par la lumière du soleil à son midi, ou
bien de je ne sais quel faux jour produit vers le soir par une
réfraction, un bolide, une lueur crépusculaire, des éclairs
prolongés, etc. En bonne exégèse le doute sur ce point-là n'est pas

possible un seul instant. La vraie question la voici : est ce que
le commentaire renfermé dans les v. 13 b et 14, — car ce n'est

pas autre chose qu'un commentaire, — rend exactement la pensée

exprimée par le texte qui précède, celui des v. 12 b et 13 al
Eh bien, pourquoi ne pas le dire en toute franchise? le

narrateur s'est mépris sur le vrai caractère de ce texte. Pénétré de

ce qu'il y avait eu de merveilleux dans le succès remporté ce

jour-là par Josué et ses hommes, persuadé que ce succès inouï
était dû à la toute-puissante intervention de Iahwéh combattant

du haut du ciel pour son peuple, dominé d'ailleurs par
les conceptions naïves de son époque en matière de cosmographie,

il a prêté aux quelques vers allégués par lui un sens et

une portée qu'ils n'avaient pas dans la pensée de leur premier
auteur. Il en a méconnu le caractère poétique. Et c'est grâce à

cette méprise que ce fragment du Sépher hayyashar nous a

été conservé.
Que ce soit à un fragment de poésie, à un lambeau détaché

d'un ancien chant héroïque que nous ayons affaire, c'est ce que

personne ne conteste plus sérieusement. Or la poésie doit être
entendue et interprétée poétiquement. Cette règle aussi capitale

qu'élémentaire ne trouverait-elle à s'appliquer qu'aux pas-



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 49 &

sages analogues des chants homériques et des poèmes
védiques? Serait-elle bannie delà rhétorique sacrée?... Mais, quand
nous lisons dans le « cantique de Deborah », Juges V, 20, que

Du haut des cieux ils combattirent,
Les astres, de leurs orbites,
Combattirent contre Sisera ;

mieux que cela, quand le prophète Habacuc, dans son hymne
grandiose du chap. Ill, nous montre (v. 11) le soleil, la lune
gagnant leurs loges, c'est-à-dire se couchant avant le temps, à la
lumière des flèches de Iahwéh et à la clarté de sa lance étin-
celante, — qui donc se fait le moindre scrupule d'entendre ces
mots poétiquement, d'y voir de hardies figures de rhétorique
Pourquoi s'en ferait-on au sujet du fragment non moins poétique

du Livre des Braves? — Il n'y a qu'une conception étroite
et surannée de l'inspiration des Ecritures qui puisse faire
méconnaître à ce point un authentique produit de la plus haute

inspiration poétique. Une fois qu'on a rompu avec la vieille
théorie dogmatique de l'inspiration, de quel droit repousserait-
on comme arbitraire ou irrévérencieuse l'interprétation
métaphorique, alors surtout que, soi-même, on ne se fait pas faute
de dénaturer le texte biblique pour y faire entrer la physique
moderne? C'est précisément par respect pour le texte, c'est

au nom des égards que l'interprète doit à la nature particulière

de son objet, que l'exégèse vraiment historique se refuse
à prendre ces quatre vers à la lettre, et cela nonobstant le
commentaire en prose (il serait encore plus exact de dire :

prosaïque) dont ils sont suivis dans la rédaction actuelle.
Nous voilà donc ramenés à notre point de départ : la page

de Herder à laquelle M. Chatelanat avait fait allusion et dont il
acceptait l'idée générale, tout en ajoutant que l'interprétation
esquissée par le célèbre théologien de Weimar avait besoin

d'être « légèrement remaniée » et « mise au point » à la lumière
des découvertes modernes1.

1 Revue de théologie et de philosophie de novembre 1889, p. 578 et 596.



500 H. VUILLEUMIER

IV

Aux yeux de Herder, chez qui le sens esthétique, on le sait,
était développé au plus haut degré, la citation de ce qu'il
appelle « le Livre des chants héroïques » suffirait à elle seule pour
détruire les fausses interprétations dont ce morceau a été s1

longtemps l'objet. Mais lors même, dit-il, que le recueil en

question ne serait pas positivement cité, « qui pourrait ne pas
voir que tout ceci est de la poésieì » Dans ses détails,
l'interprétation de Herder donne, il est vrai, prise à la critique. Non
seulement il considère encore les v. 1-15 comme étant l'œuvre
d'un seul et même narrateur, et la citation du Sépher hayya-
shar comme s'étendant jusqu'à la fin du v. 14; — non seulement,

dans une note, il fait encore une timide concession à

l'interprétation littérale, en admettant comme « possible » qu'il
y ait eu ce jour-là « un crépuscule plus prolongé qu'à l'ordinaire

; » — mais surtout on ne voit pas très clairement quels
étaient selon lui, dans la pensée du poète, le sens et le but de

cet arrêt des luminaires célestes. Deux explications différentes
sont combinées par lui ou plutôt se trouvent mêlées l'une à

l'autre. D'une part, le soleil et la lune apparaissent comme de

simples témoins des hauts faits de Josué : frappés d'étonnement
ils suspendent leur course pour contempler sa victoire. C'est

l'explication que l'on retrouve chez M. Benan : « Le poète voulait

exprimer ainsi la stupeur de la nature devant l'effort
prodigieux des Israélites2. » D'autre part, mais en seconde ligne
seulement, le soleil et la lune seraient conçus comme acteurs
ils contribuent à la victoire, se mettant aux ordres de Josué,

répondant à son désir de voir le jour se prolonger assez pour
lui permettre de compléter sa victoire. « Les héros d'Homère
n'ont-ils pas plus d'une fois exprimé le même désir, et pareil
souhait n'est-il pas, pour ainsi dire, inséparable de l'ardeur
du combat »

1 Voir l'Esprit de la poésie des Hébreux, trad, française de M"10 Carlo-
¦witz, Paris, 1855, p. 434 et sq.

2 Histoire du peuple d'Israël, tome I, p. 242.



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 501

Entre ces deux explications, celle des astres spectateurs
ébahis, et celle des astres auxiliaires, il faut choisir. Et le

choix, nous semble-t-il, ne saurait être douteux. La première
n'est guère soutenable que si, avec M. Benan, on borne
arbitrairement la citation au v. 12 b, en admettant que ces deux

vers ne furent mis qu'après coup et par malentendu dans
la bouche de Josué, et si, avec le même auteur, on limite
non moins arbitrairement le sens du verbe darnam (se tenir
tranquille), en prétendant qu'il ne signifie pas autre chose que
« rester immobile de stupeuri. »

De toute façon, l'autre interprétation est préférable.
Seulement, elle a besoin d'être précisée et complétée pour autant
que le permet l'état fragmentaire du texte. Il ne faut pas
perdre de vue, en effet, que ce n'est pas la citation poétique

seulement qui est un simple fragment, mais que le récit
dont elle fait partie (v. 12 à 14) n'est lui-même qu'un épisode
isolé, un morceau détaché de son contexte. Qu'est-ce qui le

précédait immédiatement dans la source d'où le rédacteur Fa

tiré pour l'incorporer au récit principal (v. 1-11, 15)? A quoi
se rapportait, dans son contexte primitif, le mot âz « alors, »

par lequel notre épisode commence.? Quelles étaient, d'après
cette source, les circonstances de temps et de lieu, et à quelle
phase en était la bataille au moment où Josué est censé avoir
prononcé la parole empruntée au vieux chant de guerre Nous

ne le savons pas positivement. Cependant nous possédons des

données suffisantes pour nous faire de la situation une idée

approximative.
C'était vers la fin de la matinée. Déjà les ennemis, pris à

l'improviste, lâchaient pied et les Israélites se mettaient à les
poursuivre, Fépée dans les reins, du côté du couchant. Il s'agissait

pour eux de profiler de leurs avantages, de faire passer à ces

Amoréens du midi l'envie de revenir à la charge, et de ne

regagner le camp de Guilgal qu'après leur avoir infligé une
défaite écrasante. Leur seule crainte était que la journée si

brillamment inaugurée ne suffît pas à cette sanglante exécution.
A vues humaines le but risquait, faute de temps, de n'être pas

1 Voir la note à la fin de l'article.
THÉOL. ET TH1L. 1890. 33



503 H. VUILLEUMIER

atteint. C'est à ce moment que Josué, plein d'une ardeur guerrière,

rempli surtout de cette confiance victorieuse dont un
plus grand que lui a dit qu'elle transporte des montagnes,
aurait parlé à Iahwéh pour le prier de ne pas permettre que le

jour finisse avant que la victoire fût complète. Mais, au lieu de

lui faire dire comme l'eût fait un simple narrateur: « Puisse,
ô Dieu le soleil ne pas se coucher avant que la ruine des
ennemis ne soit consommée » le vieux poète avait donné à la

prière de son héros une tournure bien autrement saisissante.
Comme s'il avait sous ses ordres non seulement les bataillons
israélites, mais l'armée céleste elle-même, le lieutenant de

Iahwéh, d'une voix puissante, tout Israël en étant témoin, interpelle

directement l'astre du jour et celui des nuits1. «.Soleil,
s'écrie-il en se tournant du côté de l'orient, fais halte sur
Gabaon! Et toi, ajoute-t-il en regardant du côté de l'occident,
toi, ô Lune, fais de même sur la plaine d'Ayyalon » — Après
quoi, poursuivant sa superbe métaphore, le poète célèbre
l'exaucement de la prière en disant qu'en effet le soleil fit halte
et la lune s'arrêta jusqu'à ce que la nation se fût vengée de ses

ennemis. » Israël, en ce seul jour, fit une besogne qui, dans la

règle et sans le secours particulier de son Dieu, eût exigé un

temps bien plus considérable.
On comprend qu'avec ce système d'interprétation les questions

que soulève dans les autres systèmes la mention de la
lune à côté du soleil ne soient que d'une importance secondaire.

Il n'est pourtant pas probable que ce soit là un trait
oiseux, motivé par le seul besoin du parallélisme ; que, pour
nous servir d'une expression de Hitzig à propos de Hab. Ill, 11,

« la lune ait suivi le soleil pour ainsi dire machinalement, »

comme dans Ps. CXXI, 6 : « Le jour, le soleil ne te frappera
point, ni la lune pendant la nuit "2. » Le fait que chacun des deux

1 Plus savante mais aussi plus abstraite, la Muse moderne, au lieu de

commander au soleil étala lune, eût sans doute invoqué le Temps et les

Heures («O temps,suspends ton vol! Et vous, heures propices...»).
2 Le plus ancien commentateur, l'auteur du v. 13 b, semble à la vérité

en avoir jugé de la sorte. Il n'est en effet pas sans intérêt de remarquer
que d.ms ce commentaire la lune subit une éclipse totale.



LE PRÉTENDU MIRACLE DE GABAON 503

vers renferme un circonstanciel de lieu semble indiquer que,
dans l'intention du poète, la lune avait son rôle à jouer au
même titre que le soleil. Seulement, nous ne pensons pas qu'il
faille entendre la chose, avec Hengstenberg, en ce sens que
Josué, étant encore au fort de la mêlée, aurait désiré que le
soleil stationnât à Gabaon pour lui laisser le temps de vaincre,
mais qu'espérant être plus tard, au moment du clair de lune,
dans la plaine d'Ayyalon, à la poursuite des ennemis vaincus,
il souhaitait qu'a/ors la lune ne lui retirât pas sa clarté aussj
longtemps qu'elle lui serait nécessaire. Il est certainement plus
simple d'admettre que le poète se représentait Josué placé de

manière à voir les deux astres à la fois au firmament. Il avait
le soleil derrière lui, au-dessus de Gabaon, à l'orient du champ
de bataille. A la même heure (avant midi si c'était pendant le

dernier quartier) la lune à l'occident, du côté de la plaine
d'Ayyalon, n'était pas encore couchée. Josué commande aux
deux astres de faire halte à l'endroit même où ils se trouvent
à ce moment-là, et d'attendre pour aller se coucher que ses

hommes aient couronné leur victoire en achevant de tailler en

pièces les Amoréens.
Tel est, à notre sens, le « miracle » de Gabaon. Pour avoir

rendu à la poésie ce qui lui appartient, nous n'avons en aucune
façon le sentiment d'avoir attenté à l'honneur du Dieu de la

nature, de l'histoire et de la révélation, et nous n'en sommes

pas moins convaincu que ce jour-là « l'Eternel combattit pour
Israël. »

Note relative à la citation du Sépher hayyashar (p. 501).

Il n'y a aucune raison de borner la citation au distique du v. 12 b

comme le veut M. Renan ; au contraire, il est manifeste que ce

qui précède le renvoi au « Livre des braves » est tiré en entier de
cette source, et que c'est après la formule de citation seulement
que commence le commentaire en prose et, avec lui, le malentendu.
— Il n'y a pareillement aucun motif sérieux de supposer que ce

distique n'a pas été mis dès l'abord, par le poète lui-même, dans
la bouche de Josué ; autant vaudrait dire que c'est seulement après
coup qu'on a mis l'élégie sur la mort de Salii et de Jonathan dans
la bouche de David. — Quant au verbe damam, il est certain



504 H. VUILLEUMIER

qu'il peut signifier « rester muet d'étonnement, de stupeur » (Ex. XV.
16; Es. XXIII, 2), de même qu'il peut servir à désigner le mutisme
de la douleur (Lam. II, 10). Mais il exprime tout aussi bien le
silence voulu d'un homme en deuil qui contient sa douleur (Ez. XXIV,
17), le silence de la soumission résignée (Lév. X, 3 ; Lam. III, 28),
de la tranquille confiance en Dieu (Ps. XXXVII, 7 ; LXII, 6, comp.
CXXXI, 2), du respect en présence d'un supérieur (Job XXIX, 21).
C'est que la signification propre du mot est : se tenir tranquille.
De là, à côté de cette notion du mutisme et du silence, celle non
moins fréquente, et diversement nuancée, du repos : prendre du
repos (Jér. XLVII, 6, parali, shaqat et nirga') ; se donner du
relâche (Job XXX, 27 ; Ps. XXXV, 15 ; Lam. II, 18, parali, nathan
pougah); mettre un terme à, se désister de (Ps. IV, 5) ; se tenir
renfermé chez soi (Job XXXI, 34) ; rester immobile, faire halte, en
parallélisme avec 'amad (1 Sam. XIV, 9 et Jos. X, 12, 13). — Ce

n'est donc pas « fausser le sens du mot » que de le traduire par
« s'arrêter. » Voyez du reste la manière dont M. Renan lui-même
a rendu ce verbe dans les trois passages du livre de Job que nous
venons de citer. Dans aucun d'eux il n'y a vu l'immobilité de la
stupeur.


	Le prétendu miracle de Gabaon

